
                   Dreigliederungs-Zitate 
                    Begriffe aus der Sozialen Dreigliederung 
          und – damit zusammenhängend - der Anthroposophie
                                     von Rudolf Steiner

                Umfangreichere Zitatesammlung für ein werdendes  
                Dreigliederungs-Lexikon

       
Dies ist ein Versuch, der auch in in dieser vorläufigen, sich noch verändernden Form 
möglicherweise schon hilfreich sein kann, wenn man Fragen zu Wirtschaft, Kapital, 
Demokratie, Individuum und Gesellschaft, Freiheit, Ethik usw. auf dem Hintergrund 
der Dreigliederung und damit der Anthroposophie nachgehen will. Die soziale 
Dreigliederung ist ausführlich repräsentiert. Neben ihr steht manches andere aus der 
Anthroposophie. Besonders durch Steiners Frühwerk, aber auch mit Hilfe seiner 
Christologie ist ein neues Verständnis grundlegender sozialer Begriffe möglich.

Es handelt sich um möglichst kleine Textteile, die nach ihren Hauptbegriffen 
alphabetisch geordnet sind. Meist sind es Originalzitate nach Steiner. Sie stehen in 
Anführungszeichen. Wo das nicht der Fall ist, wurden längere Textstellen so gut wie 
möglich zusammengefasst. An einigen Stellen sind kursiv gedruckte Hinweise von 
mir eingefügt. 

Steiners Ideen erfordern und fördern Beweglichkeit. Die Worte sind jeweils abhängig
von dem Zusammenhang zu begreifen, in dem sie stehen, wodurch sie sich nach und 
nach mit Sinn füllen. Eine dem Verstehen der Zusammenhänge dienende 
Systematisierung ist schwierig. Und doch sagt Steiner selber, „man müsste ein 
Lexikon schreiben“ (>Lexikon).  

Die Sammlung wurde gemacht und wird laufend erweitert und verbessert von 
Albrecht Kiedaisch, Tübingen. Es ist eine Baustelle; Unzulänglichkeiten bitte ich zu 
entschuldigen! Hilfe von Menschen, die sich auskennen, nehme ich gerne an: 
albrecht.kiedaisch@gmail.com            

                                                           Albrecht Kiedaisch           Stand: 18. 3. 2023
                                    

Ein „Kleines Dreigliederungslexikon“ als Printausgabe gibt es bei www.dreigliederung.de

                   Dreigliederungs-Zitate 
                    Begriffe aus der Sozialen Dreigliederung 
          und – damit zusammenhängend - der Anthroposophie
                                     von Rudolf Steiner

                Umfangreichere Zitatesammlung für ein werdendes  
                Dreigliederungs-Lexikon

       
Dies ist ein Versuch, der auch in in dieser vorläufigen, sich noch verändernden Form 
möglicherweise schon hilfreich sein kann, wenn man Fragen zu Wirtschaft, Kapital, 
Demokratie, Individuum und Gesellschaft, Freiheit, Ethik usw. auf dem Hintergrund 
der Dreigliederung und damit der Anthroposophie nachgehen will. Die soziale 
Dreigliederung ist ausführlich repräsentiert. Neben ihr steht manches andere aus der 
Anthroposophie. Besonders durch Steiners Frühwerk, aber auch mit Hilfe seiner 
Christologie ist ein neues Verständnis grundlegender sozialer Begriffe möglich.

Es handelt sich um möglichst kleine Textteile, die nach ihren Hauptbegriffen 
alphabetisch geordnet sind. Meist sind es Originalzitate nach Steiner. Sie stehen in 
Anführungszeichen. Wo das nicht der Fall ist, wurden längere Textstellen so gut wie 
möglich zusammengefasst. An einigen Stellen sind kursiv gedruckte Hinweise von 
mir eingefügt. 

Steiners Ideen erfordern und fördern Beweglichkeit. Die Worte sind jeweils abhängig
von dem Zusammenhang zu begreifen, in dem sie stehen, wodurch sie sich nach und 
nach mit Sinn füllen. Eine dem Verstehen der Zusammenhänge dienende 
Systematisierung ist schwierig. Und doch sagt Steiner selber, „man müsste ein 
Lexikon schreiben“ (>Lexikon).  

Die Sammlung wurde gemacht und wird laufend erweitert und verbessert von 
Albrecht Kiedaisch, Tübingen. Es ist eine Baustelle; Unzulänglichkeiten bitte ich zu 
entschuldigen! Hilfe von Menschen, die sich auskennen, nehme ich gerne an: 
albrecht.kiedaisch@gmail.com            

                                                           Albrecht Kiedaisch           Stand: 18. 3. 2023
                                    

Ein „Kleines Dreigliederungslexikon“ als Printausgabe gibt es bei www.dreigliederung.de

mailto:albrecht.kiedaisch@web.de


  Abbe, Ernst >Wirtschaftsgebiet, geschlossenes

  Abstrakt - real: „Man versteht die Dinge nicht in ihrer realen Bedeutung, „weil man den 
Schritt nicht machen kann von der Abstraktheit zur Realität (...)Was hier abstrakt ist, ist da 
oben wesenhaft“. Auf der Ebene der Abstraktionen darf man sich nicht durch Worte 
täuschen lassen. Es bekennt sich etwa jemand zu Christus, aber an der Art, wie die 
Vorstellungen, die Begriffe von diesem Christus in seiner Seele leben, ist zu bemerken, dass
es nur der Name ist, aber er hängt einem anderen Wesen an.  199, 20ff   (>Real..)

  Abstraktes Gesetz statt Sachverstand und Vertrauen: „In der Mitte des Mittelalters 
bestand eine Harmonie zwischen dem, was man als sein Ideal fühlte und dem, was man 
wirklich tat, und wenn je einmal gezeigt worden ist, dass man Idealist und Praktiker 
zugleich sein kann, so ist das im Mittelalter der Fall gewesen. Auch das Verhältnis des 
römischen Rechtes zum Leben war noch ein harmonisches. … Derjenige, der aus seiner 
Gilde heraus, mit den andern zwölf Schöffen zusammen zu Gericht saß über irgendein 
Vergehen, das ein Mitglied der Gilde begangen hatte, er war der Bruder dessen, der 
gerichtet werden sollte. Leben verband sich mit Leben. Jeder wusste, was der andere 
arbeitete, und jeder versuchte zu begreifen, warum er einmal abweichen konnte von dem 
richtigen Wege. Man sah gleichsam in den Bruder hinein und wollte in ihn hin einsehen.
Jetzt hat sich eine Jurisprudenz herausgebildet der Art, dass den Richter und den Anwalt nur
das Gesetzbuch interessiert, dass beide nur einen «Fall» sehen, auf den sie das Gesetz 
anzuwenden haben. Betrachten Sie nur, wie alles, was moralisch gedacht ist, von der 
Rechtswissenschaft losgelöst ist. Diesen Zustand haben wir immer mehr im letzten 
Jahrhundert sich entwickeln sehen, während im Mittelalter unter dem Prinzip der 
Bruderschaft sich etwas herausgebildet hatte, was notwendig und wichtig ist für jeden 
gedeihlichen Fortschritt: Sachverständigkeit und Vertrauen, die heute als Prinzip immer 
mehr in Fortfall kommen. Das Urteil des Sachverständigen ist heute fast ganz 
zurückgetreten gegenüber der abstrakten Jurisprudenz, gegenüber dem abstrakten 
Parlamentarismus. Der Allerweltsverstand, die Majorität soll heute das Maßgebende sein, 
nicht das Sachverständnis. Die Bevorzugung der Majorität musste kommen. Aber ebenso 
wenig wie man in der Mathematik abstimmen kann, um ein richtiges Resultat 
herauszubringen - denn 3 mal 3 ist immer 9 und 3 mal 9 ist immer 27-, so ist es auch da. 
Unmöglich wäre es, das Prinzip des Sachverständigen durchzuführen ohne das Prinzip der 
Bruderschaft, der Bruderliebe.“  54, 188f 

  Abstraktion im Geistesleben: „Wo das Geistesleben zur äussersten Abstraktion geworden
ist, da kann es sich nicht mehr in der Sphäre der Wahrheit halten.“  195, 27  (>Wahrheit)

  Abstraktion – Imagination: Das Denken besteht objektiv in einem Bildgestalten, ist 
etwas für die Imagination Gegebenes. Wir heben nur die abstrakten Gedanken in unserem 
Bewusstsein aus dem Bildgestalten heraus. Dadurch, dass wir die abstrakten Gedanken 
herausheben können aus diesem Bildweben, kommen wir als Menschen zwischen Geburt 
und Tod zur Freiheit.  207, 77  (>Denken und Freiheitsgefühl .., >Imagination, 
>Vorgeburtliches ..)

  „Abstraktionen leben sich aus, wenn der Mensch wirklich ehrlich einsam ist“ Wenn die 
Menschen zusammen sind, leben sich verborgene Imaginationen aus.  189, 105 

  Abbe, Ernst >Wirtschaftsgebiet, geschlossenes

  Abstrakt - real: „Man versteht die Dinge nicht in ihrer realen Bedeutung, „weil man den 
Schritt nicht machen kann von der Abstraktheit zur Realität (...)Was hier abstrakt ist, ist da 
oben wesenhaft“. Auf der Ebene der Abstraktionen darf man sich nicht durch Worte 
täuschen lassen. Es bekennt sich etwa jemand zu Christus, aber an der Art, wie die 
Vorstellungen, die Begriffe von diesem Christus in seiner Seele leben, ist zu bemerken, dass
es nur der Name ist, aber er hängt einem anderen Wesen an.  199, 20ff   (>Real..)

  Abstraktes Gesetz statt Sachverstand und Vertrauen: „In der Mitte des Mittelalters 
bestand eine Harmonie zwischen dem, was man als sein Ideal fühlte und dem, was man 
wirklich tat, und wenn je einmal gezeigt worden ist, dass man Idealist und Praktiker 
zugleich sein kann, so ist das im Mittelalter der Fall gewesen. Auch das Verhältnis des 
römischen Rechtes zum Leben war noch ein harmonisches. … Derjenige, der aus seiner 
Gilde heraus, mit den andern zwölf Schöffen zusammen zu Gericht saß über irgendein 
Vergehen, das ein Mitglied der Gilde begangen hatte, er war der Bruder dessen, der 
gerichtet werden sollte. Leben verband sich mit Leben. Jeder wusste, was der andere 
arbeitete, und jeder versuchte zu begreifen, warum er einmal abweichen konnte von dem 
richtigen Wege. Man sah gleichsam in den Bruder hinein und wollte in ihn hin einsehen.
Jetzt hat sich eine Jurisprudenz herausgebildet der Art, dass den Richter und den Anwalt nur
das Gesetzbuch interessiert, dass beide nur einen «Fall» sehen, auf den sie das Gesetz 
anzuwenden haben. Betrachten Sie nur, wie alles, was moralisch gedacht ist, von der 
Rechtswissenschaft losgelöst ist. Diesen Zustand haben wir immer mehr im letzten 
Jahrhundert sich entwickeln sehen, während im Mittelalter unter dem Prinzip der 
Bruderschaft sich etwas herausgebildet hatte, was notwendig und wichtig ist für jeden 
gedeihlichen Fortschritt: Sachverständigkeit und Vertrauen, die heute als Prinzip immer 
mehr in Fortfall kommen. Das Urteil des Sachverständigen ist heute fast ganz 
zurückgetreten gegenüber der abstrakten Jurisprudenz, gegenüber dem abstrakten 
Parlamentarismus. Der Allerweltsverstand, die Majorität soll heute das Maßgebende sein, 
nicht das Sachverständnis. Die Bevorzugung der Majorität musste kommen. Aber ebenso 
wenig wie man in der Mathematik abstimmen kann, um ein richtiges Resultat 
herauszubringen - denn 3 mal 3 ist immer 9 und 3 mal 9 ist immer 27-, so ist es auch da. 
Unmöglich wäre es, das Prinzip des Sachverständigen durchzuführen ohne das Prinzip der 
Bruderschaft, der Bruderliebe.“  54, 188f 

  Abstraktion im Geistesleben: „Wo das Geistesleben zur äussersten Abstraktion geworden
ist, da kann es sich nicht mehr in der Sphäre der Wahrheit halten.“  195, 27  (>Wahrheit)

  Abstraktion – Imagination: Das Denken besteht objektiv in einem Bildgestalten, ist 
etwas für die Imagination Gegebenes. Wir heben nur die abstrakten Gedanken in unserem 
Bewusstsein aus dem Bildgestalten heraus. Dadurch, dass wir die abstrakten Gedanken 
herausheben können aus diesem Bildweben, kommen wir als Menschen zwischen Geburt 
und Tod zur Freiheit.  207, 77  (>Denken und Freiheitsgefühl .., >Imagination, 
>Vorgeburtliches ..)

  „Abstraktionen leben sich aus, wenn der Mensch wirklich ehrlich einsam ist“ Wenn die 
Menschen zusammen sind, leben sich verborgene Imaginationen aus.  189, 105 



  „Und Imaginationen werden gebraucht von den Menschen, denn nur dadurch können sich 
in die heute vielfach wirkenden antisozialen Triebe die sozialen Triebe hineinentwickeln, 
dass die Menschen durch Imaginationen die Fähigkeit bekommen, sich so recht in die 
anderen Menschen .. hineinzuversetzen. Man kann sich nicht durch das blosse abstrakte 
Denken in die Mitmenschen hineinversetzen. Das abstrakte Denken macht eigensinnig, .. 
bringt den Menschen dazu, bloss auf seine eigenen Meinungen zu hören. … Die Menschen 
sind heute gewöhnt, den einmal in Schwung gekommenen Gedanken automatisch zu 
folgen.“   190, 48f

 „Heute haben wir gewissermassen den Kulminationspunkt der abstrakten Geisteskultur (..);
aus dem heraus muss sich eine Geisteskultur entwickeln mit bildhaften Vorstellungen.“ 
„Das bildhafte Gemeinsamkeitsleben, das ist dasjenige, was auftreten muss“ (persönliche 
Imaginationen sind etwas anderes).   190, 79  (>Denken, abstraktes)

  „Und notwendig ist es für die Zukunft, dass nicht bloss Begriffe in der allgemeinen 
Bildung herrschen, welche aus der Naturwissenschaft oder aus der Industrie entnommen 
sind, sondern dass Begriffe herrschen, welch Grundlagen sein können für etwas 
Imaginatives.“ Nicht „die blossen abstrakten Begriffe von Ursache und Wirkung, Kraft und 
Stoff und Materie und so weiter (..) Mit diesen Begriffen (..) lässt sich im sozialen Leben 
der Zukunft nichts anfangen.“   296, 56f  (>Materialismus)

  „Heute verwechselt man den Verstand mit dem Bewusstsein überhaupt. Von demjenigen, 
der bildlich vorstellt, glaubt man, er ist dem Grade nach nicht so bewusst wie der andere, 
der verstandesmässig vorstellt. Verstandesmässiges Vorstellen verwechselt man heute mit 
Bewusstheit. (…) Wenn man heute sonst Vorstellungen bekommt, sei es aus der 
Wissenschaft, sei es aus dem sozialen Leben heraus, so wirken diese in dem Sinne, den man
schlechthin aufklärerisch nennt, und in dem Sinne, alles zu kritisieren, alles zu zersetzen. 
Wenn man die anthroposophischen Vorstellungen bekommt, so führen sie zu einer gewissen
Hingabe des Menschen, sie verwandeln sich in eine gewisse Liebe. (…) wenn man die 
anthroposophischen Begriffe ausbildet, so kommt man zuletzt mit den Begriffen an ein 
Ende. Es ist so, wie wenn man zu einem Teich kommt; jetzt kann man nicht weitergehen, 
sondern wenn man weiterkommen will, muss man schwimmen. So kann man, wenn man 
mit der Anthroposophie weitergehen will, an einem gewissen Punkt nicht weiter abstrakte 
Begriffe, nicht weiter Ideen bilden, sondern man muss in Bilder hineingehen. Die Ideen 
selber verlangen, dass man anfängt, in Bildern sich auszudrücken. (…) Man kommt eben, 
wenn man die wahren anthroposophischen Begriffe nimmt, ins Bild hinein, weil die Natur 
nicht nach blossen Naturgesetzen, sondern nach Formen schafft.“  342, 34ff   (>Bildlichkeit,
Mythos, Soziales)  

  Abstraktion und Mannigfaltigkeit: „Aber mit dem Leben ist es so, dass uns abstrakte 
Lehren wenig nützen. Das Leben ist mannigfaltig auf der Erde. Es sind nicht nur, wenn wir 
die Mannigfaltigkeit des Lebens zum Beispiel auf das Völkerdasein anwenden, die Inder 
von den Amerikanern oder Engländern verschieden, es sollen sogar, wie mannigfaltig 
versichert wird, die Schweden von den Norwegern verschieden sein, die ja nicht so weit 
auseinander sind. .. Der heutige Mensch .. redet viel über die Welt, aber er kennt sie nicht, 
denn er weiss nicht, wie dieses Geistig-Seelische hereinragt in dieses physische Dasein und 
wie schliesslich doch das Geistige dieses physische Dasein regiert. Also man kann schon 

  „Und Imaginationen werden gebraucht von den Menschen, denn nur dadurch können sich 
in die heute vielfach wirkenden antisozialen Triebe die sozialen Triebe hineinentwickeln, 
dass die Menschen durch Imaginationen die Fähigkeit bekommen, sich so recht in die 
anderen Menschen .. hineinzuversetzen. Man kann sich nicht durch das blosse abstrakte 
Denken in die Mitmenschen hineinversetzen. Das abstrakte Denken macht eigensinnig, .. 
bringt den Menschen dazu, bloss auf seine eigenen Meinungen zu hören. … Die Menschen 
sind heute gewöhnt, den einmal in Schwung gekommenen Gedanken automatisch zu 
folgen.“   190, 48f

 „Heute haben wir gewissermassen den Kulminationspunkt der abstrakten Geisteskultur (..);
aus dem heraus muss sich eine Geisteskultur entwickeln mit bildhaften Vorstellungen.“ 
„Das bildhafte Gemeinsamkeitsleben, das ist dasjenige, was auftreten muss“ (persönliche 
Imaginationen sind etwas anderes).   190, 79  (>Denken, abstraktes)

  „Und notwendig ist es für die Zukunft, dass nicht bloss Begriffe in der allgemeinen 
Bildung herrschen, welche aus der Naturwissenschaft oder aus der Industrie entnommen 
sind, sondern dass Begriffe herrschen, welch Grundlagen sein können für etwas 
Imaginatives.“ Nicht „die blossen abstrakten Begriffe von Ursache und Wirkung, Kraft und 
Stoff und Materie und so weiter (..) Mit diesen Begriffen (..) lässt sich im sozialen Leben 
der Zukunft nichts anfangen.“   296, 56f  (>Materialismus)

  „Heute verwechselt man den Verstand mit dem Bewusstsein überhaupt. Von demjenigen, 
der bildlich vorstellt, glaubt man, er ist dem Grade nach nicht so bewusst wie der andere, 
der verstandesmässig vorstellt. Verstandesmässiges Vorstellen verwechselt man heute mit 
Bewusstheit. (…) Wenn man heute sonst Vorstellungen bekommt, sei es aus der 
Wissenschaft, sei es aus dem sozialen Leben heraus, so wirken diese in dem Sinne, den man
schlechthin aufklärerisch nennt, und in dem Sinne, alles zu kritisieren, alles zu zersetzen. 
Wenn man die anthroposophischen Vorstellungen bekommt, so führen sie zu einer gewissen
Hingabe des Menschen, sie verwandeln sich in eine gewisse Liebe. (…) wenn man die 
anthroposophischen Begriffe ausbildet, so kommt man zuletzt mit den Begriffen an ein 
Ende. Es ist so, wie wenn man zu einem Teich kommt; jetzt kann man nicht weitergehen, 
sondern wenn man weiterkommen will, muss man schwimmen. So kann man, wenn man 
mit der Anthroposophie weitergehen will, an einem gewissen Punkt nicht weiter abstrakte 
Begriffe, nicht weiter Ideen bilden, sondern man muss in Bilder hineingehen. Die Ideen 
selber verlangen, dass man anfängt, in Bildern sich auszudrücken. (…) Man kommt eben, 
wenn man die wahren anthroposophischen Begriffe nimmt, ins Bild hinein, weil die Natur 
nicht nach blossen Naturgesetzen, sondern nach Formen schafft.“  342, 34ff   (>Bildlichkeit,
Mythos, Soziales)  

  Abstraktion und Mannigfaltigkeit: „Aber mit dem Leben ist es so, dass uns abstrakte 
Lehren wenig nützen. Das Leben ist mannigfaltig auf der Erde. Es sind nicht nur, wenn wir 
die Mannigfaltigkeit des Lebens zum Beispiel auf das Völkerdasein anwenden, die Inder 
von den Amerikanern oder Engländern verschieden, es sollen sogar, wie mannigfaltig 
versichert wird, die Schweden von den Norwegern verschieden sein, die ja nicht so weit 
auseinander sind. .. Der heutige Mensch .. redet viel über die Welt, aber er kennt sie nicht, 
denn er weiss nicht, wie dieses Geistig-Seelische hereinragt in dieses physische Dasein und 
wie schliesslich doch das Geistige dieses physische Dasein regiert. Also man kann schon 



sehen, wie es mit abstrakten allgemeinen Prinzipien nicht getan ist. .. Es ist gewiss, dass 
Gott die Welt überall regiert, aber es ist notwendig für das unmittelbar wirkliche Leben, 
dass man weiss, wie Gott die Welt in Indien, wie Gott die Welt in England, wie Gott die 
Welt in Schweden, wie Gott die Welt in Norwegen regiert.“ Es nützt nichts, den Menschen 
auf einer Blumenwiese nur alles eine Pflanze nennt. „Man muss ihm das einzelne der 
Pflanze klarmachen! Aber in Bezug auf geistige Angelegenheiten ist der Mensch so 
ungemein bequem geworden, dass er mit den allgemein geistigen Prinzipien immer 
zufrieden ist, dass er immer nur hören will: Gott regiert die Welt, oder: Man hat einen 
Engel; während er nicht im einzelnen wissen will, wie das Dasein sich gestaltet ..“ 209, 47f

  Abstraktion durch Preise: „Dem Intellektualismus ist eigen die Abstraktion, das 
Abstrakte. Man hat im Leben, sagen wir, Butter; man hat im Leben, sagen wir, eine 
Raffaelsche Madonna; man hat im Leben, sagen wir, eine Zahnbürste; .. Sie werden nicht 
bestreiten, dass diese Dinge sehr, sehr verschieden voneinander sind, .. Aber im neueren 
sozialen Leben entwickelte sich doch etwas, was außerordentlich bedeutsam wurde für alle 
Lebensverhältnisse, und was gar nicht so sehr differenziert ist. Denn, sagen wir, Butter von 
einer gewissen Menge kostet zwei Franken; eine Raffaelsche Madonna kostet zwei 
Millionen Franken; eine Zahnbürste kostet vielleicht jetzt bloss zweieinhalb Franken .. Jetzt 
haben wir die ganze Sache auf gleich gebracht! Jetzt brauchen wir bloß das, was ja auch 
wiederum auf ein Feld gehört, die Zahlen, verschieden zu nehmen. Aber wir haben eine 
Abstraktion, den Geld-Preis, über alles ausgebreitet.“ Der Proletarier zog „aus alledem die 
Konsequenz: Du hast nicht Butter, du hast nicht Puder, du hast kein philosophisches Werk , 
aber du hast deine Arbeitskraft; die bietest du dem Fabrikanten an, und die ist für den 
Fabrikanten, sagen wir, täglich drei Franken wert: Tägliche Arbeitskraft.“  339, 54f 

  Abstraktion tierisch: Der Mensch muss sich die abstrakten Begriffe erst erwerben als 
Folge von Denkoperationen, in denen er zusammenfasst, was er vereinzelt sieht.
Das Tier hat von vornherein schon abstrakte Begriffe und die instinktive Sicherheit dadurch,
aber es hat nicht die differenzierte äussere Anschauung. Beim Menschen haben sich die 
Sinne emanzipiert und müssen erst vom Willen durchflossen werden. Die Sinne machen den
Unterschied. - Wenn jemand „mit seinem Hunde spazieren geht, so hat er den instinktiven 
Glauben, dass der Hund die Welt so sieht, wie er sie sieht, dass er ebenso das Gras farbig, 
den Weizen gefärbt, die Steine gefärbt sieht, wie er selber. Und dann hat er, wenn er 
einigermassen denken kann, auch noch den Glauben: er selber kann abstrahieren und hat 
daher abstrakte Begriffe, sein Hund aber abstrahiert nicht und so weiter. Und dennoch ist es 
nicht so. Dieser Hund, der neben uns geht, lebt geradeso in den abstrakten Begriffen wie 
wir. Ja, er lebt sogar intensiver darinnen als wir. Er braucht sie auch gar nicht zu erwerben, 
sondern er lebt vom Anfange an intensiv darinnen. Aber die äußere Anschauung hat er nicht
so, die gibt ihm ein ganz anderes Bild.“ Es ist so, „dass der Mensch sich vom Tier 
unterscheidet durch eine gewisse Ausbildung seiner Sinne, die sich emanzipieren von dem 
engen Zusammenhang mit dem Körperleben. … Dadurch aber ist beim Menschen die ganze
Welt der Sinne viel mehr im Zusammenhang mit dem Willen als beim Tier. (…) 
In diesem Zeitalter der Bewusstseinsseelenentwickelung ist das Charakteristische für den 
Menschen gerade das, dass er die Fähigkeit, abstrakte Begriffe auszubilden, ganz besonders 
stark entwickeln kann. -Wohin kommt er dadurch? Er kommt gerade dadurch in die Tierheit
zurück. .. Die Wissenschaften werden immer abstrakter und abstrakter, und im sozialen 
Leben kommt der Mensch immer mehr dazu, so leben zu wollen, wie eigentlich das liebe 
Vieh lebt, nämlich nur für die alleralltäglichsten Hunger-und sonstigen Bedürfnisse zu 

sehen, wie es mit abstrakten allgemeinen Prinzipien nicht getan ist. .. Es ist gewiss, dass 
Gott die Welt überall regiert, aber es ist notwendig für das unmittelbar wirkliche Leben, 
dass man weiss, wie Gott die Welt in Indien, wie Gott die Welt in England, wie Gott die 
Welt in Schweden, wie Gott die Welt in Norwegen regiert.“ Es nützt nichts, den Menschen 
auf einer Blumenwiese nur alles eine Pflanze nennt. „Man muss ihm das einzelne der 
Pflanze klarmachen! Aber in Bezug auf geistige Angelegenheiten ist der Mensch so 
ungemein bequem geworden, dass er mit den allgemein geistigen Prinzipien immer 
zufrieden ist, dass er immer nur hören will: Gott regiert die Welt, oder: Man hat einen 
Engel; während er nicht im einzelnen wissen will, wie das Dasein sich gestaltet ..“ 209, 47f

  Abstraktion durch Preise: „Dem Intellektualismus ist eigen die Abstraktion, das 
Abstrakte. Man hat im Leben, sagen wir, Butter; man hat im Leben, sagen wir, eine 
Raffaelsche Madonna; man hat im Leben, sagen wir, eine Zahnbürste; .. Sie werden nicht 
bestreiten, dass diese Dinge sehr, sehr verschieden voneinander sind, .. Aber im neueren 
sozialen Leben entwickelte sich doch etwas, was außerordentlich bedeutsam wurde für alle 
Lebensverhältnisse, und was gar nicht so sehr differenziert ist. Denn, sagen wir, Butter von 
einer gewissen Menge kostet zwei Franken; eine Raffaelsche Madonna kostet zwei 
Millionen Franken; eine Zahnbürste kostet vielleicht jetzt bloss zweieinhalb Franken .. Jetzt 
haben wir die ganze Sache auf gleich gebracht! Jetzt brauchen wir bloß das, was ja auch 
wiederum auf ein Feld gehört, die Zahlen, verschieden zu nehmen. Aber wir haben eine 
Abstraktion, den Geld-Preis, über alles ausgebreitet.“ Der Proletarier zog „aus alledem die 
Konsequenz: Du hast nicht Butter, du hast nicht Puder, du hast kein philosophisches Werk , 
aber du hast deine Arbeitskraft; die bietest du dem Fabrikanten an, und die ist für den 
Fabrikanten, sagen wir, täglich drei Franken wert: Tägliche Arbeitskraft.“  339, 54f 

  Abstraktion tierisch: Der Mensch muss sich die abstrakten Begriffe erst erwerben als 
Folge von Denkoperationen, in denen er zusammenfasst, was er vereinzelt sieht.
Das Tier hat von vornherein schon abstrakte Begriffe und die instinktive Sicherheit dadurch,
aber es hat nicht die differenzierte äussere Anschauung. Beim Menschen haben sich die 
Sinne emanzipiert und müssen erst vom Willen durchflossen werden. Die Sinne machen den
Unterschied. - Wenn jemand „mit seinem Hunde spazieren geht, so hat er den instinktiven 
Glauben, dass der Hund die Welt so sieht, wie er sie sieht, dass er ebenso das Gras farbig, 
den Weizen gefärbt, die Steine gefärbt sieht, wie er selber. Und dann hat er, wenn er 
einigermassen denken kann, auch noch den Glauben: er selber kann abstrahieren und hat 
daher abstrakte Begriffe, sein Hund aber abstrahiert nicht und so weiter. Und dennoch ist es 
nicht so. Dieser Hund, der neben uns geht, lebt geradeso in den abstrakten Begriffen wie 
wir. Ja, er lebt sogar intensiver darinnen als wir. Er braucht sie auch gar nicht zu erwerben, 
sondern er lebt vom Anfange an intensiv darinnen. Aber die äußere Anschauung hat er nicht
so, die gibt ihm ein ganz anderes Bild.“ Es ist so, „dass der Mensch sich vom Tier 
unterscheidet durch eine gewisse Ausbildung seiner Sinne, die sich emanzipieren von dem 
engen Zusammenhang mit dem Körperleben. … Dadurch aber ist beim Menschen die ganze
Welt der Sinne viel mehr im Zusammenhang mit dem Willen als beim Tier. (…) 
In diesem Zeitalter der Bewusstseinsseelenentwickelung ist das Charakteristische für den 
Menschen gerade das, dass er die Fähigkeit, abstrakte Begriffe auszubilden, ganz besonders 
stark entwickeln kann. -Wohin kommt er dadurch? Er kommt gerade dadurch in die Tierheit
zurück. .. Die Wissenschaften werden immer abstrakter und abstrakter, und im sozialen 
Leben kommt der Mensch immer mehr dazu, so leben zu wollen, wie eigentlich das liebe 
Vieh lebt, nämlich nur für die alleralltäglichsten Hunger-und sonstigen Bedürfnisse zu 



sorgen. … Dasjenige, was wir verlieren, indem wir in die Abstraktion hineinschreiten, das 
müssen wir dadurch paralysieren, dass wir unsere abstrakten Spiegelbilder mit Geistigem 
ausfüllen, dass wir das Geistige aufnehmen in die Abstraktion hinein. Dadurch kommen wir
vorwärts. (…) 
Der Mensch „kann diese abstrakten Begriffe erst heute zur Not entwickeln. Die Tiere haben 
sie viel besser. … Die Wespe macht ihr Nest aus Papier, die kann es seit Jahrmillionen! Und
sehen Sie sich an, was aber in wirkendem, waltendem Verstand an Klugheit, an 
Intellektualität, an Abstraktionsvermögen durch die Tiere zutage tritt, wenn auch durch die 
verschiedenen Tiere in einseitiger Weise. Man nennt es törichterweise Instinkt. Aber wenn 
man die Sache durchschaut, so weiss man: Die weitaus wenigsten Menschen sind heute mit 
dem, was sie an Abstraktionsvermögen haben, so weit, dass sie etwa über die 
Einseitigkeiten der heutigen Tierklassen mit dem, was sie aus ihrem Abstraktionsvermögen 
bereiten, hinaus wären. Vor diese wichtige Entscheidung also ist der Mensch gestellt: 
entweder zur Tierheit zurückzukehren in sehr starkem Maße, tierischer als jedes Tier zu 
sein, um den mephistophelischen Ausdruck im «Faust» zu gebrauchen - Ahriman-
Mephistopheles möchte ja das im Menschen, mit dem Menschen erreichen -, oder aber das 
Spirituelle aufzunehmen.“  188, 19ff  (>Kopf, >Intellekt, >Mensch und Tier, >Urteil, 
Kategorien)

  Abstraktion und Volk: „In Abstraktionen konnte das soziale Leben nur völkisch geregelt 
werden, und das eminenteste völkische Regeln in sozialer Beziehung war das 
alttestamentliche.“   186, 124  (>Volk, >Gruppe, >Gesetz, >Menschentier)

  Abstraktwerden des Wirtschaftslebens:   Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts „war das 
Abstraktwerden des Wirtschaftslebens unter dem Geldeinfluss eine Notwendigkeit“ um „die
Individualität loszulösen von der Gruppenhaftigkeit.“   337a, 289f  (>Geld, abstrakt .., 
>Kapitalismus und Staat, >Soziologisches Grundgesetz)

  Ältesten-Kollegien: „Es wird sich schon herausbilden, dass wir auch im Geistesleben und 
im Wirtschaftsleben wieder Ältesten-Kollegien haben werden, weil man denen, welche alt 
geworden sind, doch mehr Verwaltungskunst zutrauen wird als denen, die noch jung sind. 
Nicht das wird der Weg sein müssen, dass man, wie es jetzt ist, die Schulaufsicht vom 
Staate besorgen lässt, sondern der Weg wird der sein müssen, dass das geistige Leben auf 
Selbstverwaltung beruht.“  192, 196  (>Jugend und Alter)

  Ätherleib (Lebensleib): „Für den Erforscher des geistigen Lebens stellt sich diese Sache 
in der folgenden Art dar. Ihm ist der Ätherleib nicht etwa bloss ein Ergebnis der Stoffe und 
Kräfte des physischen Leibes, sondern eine selbständige, wirkliche Wesenheit, welche die 
genannten physischen Stoffe und Kräfte erst zum Leben aufruft. Im Sinne der 
Geisteswissenschaft spricht man, wenn man sagt: ein blosser physischer Körper hat seine 
Gestalt – zum Beispiel ein Kristall – durch die dem Leblosen innewohnenden physischen 
Gestaltungskräfte; ein lebendiger Körper hat seine Form nicht durch diese Kräfte, denn in 
dem Augenblicke, wo das Leben aus ihm gewichen ist und er nur den physischen Kräften 
überlassen ist, zerfällt er. (…) Durch seine Hinordnung auf den denkenden Geist 
unterscheidet sich der Ätherleib des Menschen von demjenigen der Pflanzen und Tiere. - So
wie der Mensch durch seinen physischen Leib der mineralischen, so gehört er durch seinen 
Ätherleib der Lebenswelt an. Nach dem Tode löst sich der physische Leib in der 
Mineralwelt, der Ätherleib in der Lebenswelt auf. Mit „Leib“ soll bezeichnet werden, was 

sorgen. … Dasjenige, was wir verlieren, indem wir in die Abstraktion hineinschreiten, das 
müssen wir dadurch paralysieren, dass wir unsere abstrakten Spiegelbilder mit Geistigem 
ausfüllen, dass wir das Geistige aufnehmen in die Abstraktion hinein. Dadurch kommen wir
vorwärts. (…) 
Der Mensch „kann diese abstrakten Begriffe erst heute zur Not entwickeln. Die Tiere haben 
sie viel besser. … Die Wespe macht ihr Nest aus Papier, die kann es seit Jahrmillionen! Und
sehen Sie sich an, was aber in wirkendem, waltendem Verstand an Klugheit, an 
Intellektualität, an Abstraktionsvermögen durch die Tiere zutage tritt, wenn auch durch die 
verschiedenen Tiere in einseitiger Weise. Man nennt es törichterweise Instinkt. Aber wenn 
man die Sache durchschaut, so weiss man: Die weitaus wenigsten Menschen sind heute mit 
dem, was sie an Abstraktionsvermögen haben, so weit, dass sie etwa über die 
Einseitigkeiten der heutigen Tierklassen mit dem, was sie aus ihrem Abstraktionsvermögen 
bereiten, hinaus wären. Vor diese wichtige Entscheidung also ist der Mensch gestellt: 
entweder zur Tierheit zurückzukehren in sehr starkem Maße, tierischer als jedes Tier zu 
sein, um den mephistophelischen Ausdruck im «Faust» zu gebrauchen - Ahriman-
Mephistopheles möchte ja das im Menschen, mit dem Menschen erreichen -, oder aber das 
Spirituelle aufzunehmen.“  188, 19ff  (>Kopf, >Intellekt, >Mensch und Tier, >Urteil, 
Kategorien)

  Abstraktion und Volk: „In Abstraktionen konnte das soziale Leben nur völkisch geregelt 
werden, und das eminenteste völkische Regeln in sozialer Beziehung war das 
alttestamentliche.“   186, 124  (>Volk, >Gruppe, >Gesetz, >Menschentier)

  Abstraktwerden des Wirtschaftslebens:   Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts „war das 
Abstraktwerden des Wirtschaftslebens unter dem Geldeinfluss eine Notwendigkeit“ um „die
Individualität loszulösen von der Gruppenhaftigkeit.“   337a, 289f  (>Geld, abstrakt .., 
>Kapitalismus und Staat, >Soziologisches Grundgesetz)

  Ältesten-Kollegien: „Es wird sich schon herausbilden, dass wir auch im Geistesleben und 
im Wirtschaftsleben wieder Ältesten-Kollegien haben werden, weil man denen, welche alt 
geworden sind, doch mehr Verwaltungskunst zutrauen wird als denen, die noch jung sind. 
Nicht das wird der Weg sein müssen, dass man, wie es jetzt ist, die Schulaufsicht vom 
Staate besorgen lässt, sondern der Weg wird der sein müssen, dass das geistige Leben auf 
Selbstverwaltung beruht.“  192, 196  (>Jugend und Alter)

  Ätherleib (Lebensleib): „Für den Erforscher des geistigen Lebens stellt sich diese Sache 
in der folgenden Art dar. Ihm ist der Ätherleib nicht etwa bloss ein Ergebnis der Stoffe und 
Kräfte des physischen Leibes, sondern eine selbständige, wirkliche Wesenheit, welche die 
genannten physischen Stoffe und Kräfte erst zum Leben aufruft. Im Sinne der 
Geisteswissenschaft spricht man, wenn man sagt: ein blosser physischer Körper hat seine 
Gestalt – zum Beispiel ein Kristall – durch die dem Leblosen innewohnenden physischen 
Gestaltungskräfte; ein lebendiger Körper hat seine Form nicht durch diese Kräfte, denn in 
dem Augenblicke, wo das Leben aus ihm gewichen ist und er nur den physischen Kräften 
überlassen ist, zerfällt er. (…) Durch seine Hinordnung auf den denkenden Geist 
unterscheidet sich der Ätherleib des Menschen von demjenigen der Pflanzen und Tiere. - So
wie der Mensch durch seinen physischen Leib der mineralischen, so gehört er durch seinen 
Ätherleib der Lebenswelt an. Nach dem Tode löst sich der physische Leib in der 
Mineralwelt, der Ätherleib in der Lebenswelt auf. Mit „Leib“ soll bezeichnet werden, was 



einem Wesen von irgendeiner Art „Gestalt“, „Form“ gibt.“  9, 37f  (>Leib, >Leben, 
>Denken-Leben, >Schlaf und Tod) 

  „Im Ätherleibe gliedert sich dem Menschenwesen die Intelligenz des Komos ein. Dass 
dies geschehen kann, setzt die Tätigkeit von Welt-Wesen voraus, die in ihrem 
Zusammenwirken den menschlichen Ätherleib so gestalten wie die physischen Kräfte den 
physischen.“   
26, 120  

  „Die Kräfte, die den Ätherleib in die Welt hineinstellen, kommen aus dem Umkreis der 
Welt, wie die für den physischen Leib aus dem Mittelpunkt der Erde strahlen. … Der Äther
ist wie ein Meer, in dem sich schwimmend aus den allseitigen Weltenfernen die Astralkräfte
der Erde nähern.“ 26, 290

  Die Geistesforschung beruft sich „auf das Zeugnis von solchen Personen, die dieses zweite
Glied der menschlichen Wesenheit als etwas Reales, Wirkliches vorhanden wissen. 
Derjenige, der nichts weiss, hat kein Recht zu urteilen, ebensowenig wie der Blinde ein 
Recht hat, über Farben zu urteilen. Alle Rederei von der Grenze der menschlichen 
Erkenntnis ist Unsinn. … Im Sinne dieser Geisteswissenschaft sprechen wir deshalb von 
einem zweiten Glied der menschlichen Wesenheit. Es ist dasselbe, was wir in der 
christlichen Religion bei Paulus als geistigen Leib bezeichnet finden. Wir sprechen vom 
Äther- oder Lebensleib.“  54, 122  (>Lebensgeist, >Menschliche Wesenheit) 

  Der Ätherleib „ist dasjenige, was während der ganzen Zeit des Lebens den physischen 
Leib des Menschen hindert, ein Leichnam zu sein, ihn hindert, allein den Gesetzen des 
Physischen zu folgen. Einen solchen Ätherleib haben auch Pflanzen und Tiere.“ 57, 262  
(>Körper und Ich, >Glaube, Liebe, Hoffnung)

  Ätherleib; Gedächtnis, Gewohnheit, Gewissen: „Was im astralischen Leibe lebt (als 
Vorstellen und Urteilen), .. prägt sich ab im ätherischen oder Lebensleib, und dadurch wird 
es zu einem Dauernden.“ Wiederholte, gewohnte Vorstellungen prägen sich ins Gedächtnis. 
Wiederholtes sittliches Urteilen (astralisch) wird im Ätherleib zum Gewissen.  57, 266  
(>Astralleib)

  Ätherleib und Gemeinschaft: „Der Mensch lebt, so wie er jetzt ist, nach zwei Richtungen
hin. Jeder gehört einer Familie, einem Stamm, Volk und so weiter an, und es sind auch 
gewisse Eigenschaften, die er mit den andern gemeinschaftlich hat und die ihn zu jenem 
Zusammenhang verbinden. Der Franzose hat andere als der Deutsche, dieser wiederum 
andere als der Engländer und so fort. Sie haben alle gewisse Stammeseigenschaften 
gemeinsam. Daneben hat aber jeder wieder seine eigenen, individuellen Eigenschaften, 
wodurch er herauswächst aus seinem Volk, wodurch er dieser besondere Mensch wird. Man 
ist ein Angehöriger einer Gemeinschaft wegen gewisser Eigenschaften des Ätherleibes. .. 
Wollen Sie aber das erfassen, wodurch Sie herauswachsen aus dieser Gemeinschaft, so ist 
das im Astralleib zu suchen. Dieser bedingt das Individuelle im Menschen.“  97, 113

  Ätherleib und Wirtschaft: Die Vorgänge des Ätherleibes im Zusammenhang mit dem 
Wirtschaftsgebiet werden fast schlafend durchlebt. Der Mensch steht da der Gesamtheit als 
einzelner gegenüber. Taten und Werke gehen nicht aus den einzelnen Persönlichkeiten 

einem Wesen von irgendeiner Art „Gestalt“, „Form“ gibt.“  9, 37f  (>Leib, >Leben, 
>Denken-Leben, >Schlaf und Tod) 

  „Im Ätherleibe gliedert sich dem Menschenwesen die Intelligenz des Komos ein. Dass 
dies geschehen kann, setzt die Tätigkeit von Welt-Wesen voraus, die in ihrem 
Zusammenwirken den menschlichen Ätherleib so gestalten wie die physischen Kräfte den 
physischen.“   
26, 120  

  „Die Kräfte, die den Ätherleib in die Welt hineinstellen, kommen aus dem Umkreis der 
Welt, wie die für den physischen Leib aus dem Mittelpunkt der Erde strahlen. … Der Äther
ist wie ein Meer, in dem sich schwimmend aus den allseitigen Weltenfernen die Astralkräfte
der Erde nähern.“ 26, 290

  Die Geistesforschung beruft sich „auf das Zeugnis von solchen Personen, die dieses zweite
Glied der menschlichen Wesenheit als etwas Reales, Wirkliches vorhanden wissen. 
Derjenige, der nichts weiss, hat kein Recht zu urteilen, ebensowenig wie der Blinde ein 
Recht hat, über Farben zu urteilen. Alle Rederei von der Grenze der menschlichen 
Erkenntnis ist Unsinn. … Im Sinne dieser Geisteswissenschaft sprechen wir deshalb von 
einem zweiten Glied der menschlichen Wesenheit. Es ist dasselbe, was wir in der 
christlichen Religion bei Paulus als geistigen Leib bezeichnet finden. Wir sprechen vom 
Äther- oder Lebensleib.“  54, 122  (>Lebensgeist, >Menschliche Wesenheit) 

  Der Ätherleib „ist dasjenige, was während der ganzen Zeit des Lebens den physischen 
Leib des Menschen hindert, ein Leichnam zu sein, ihn hindert, allein den Gesetzen des 
Physischen zu folgen. Einen solchen Ätherleib haben auch Pflanzen und Tiere.“ 57, 262  
(>Körper und Ich, >Glaube, Liebe, Hoffnung)

  Ätherleib; Gedächtnis, Gewohnheit, Gewissen: „Was im astralischen Leibe lebt (als 
Vorstellen und Urteilen), .. prägt sich ab im ätherischen oder Lebensleib, und dadurch wird 
es zu einem Dauernden.“ Wiederholte, gewohnte Vorstellungen prägen sich ins Gedächtnis. 
Wiederholtes sittliches Urteilen (astralisch) wird im Ätherleib zum Gewissen.  57, 266  
(>Astralleib)

  Ätherleib und Gemeinschaft: „Der Mensch lebt, so wie er jetzt ist, nach zwei Richtungen
hin. Jeder gehört einer Familie, einem Stamm, Volk und so weiter an, und es sind auch 
gewisse Eigenschaften, die er mit den andern gemeinschaftlich hat und die ihn zu jenem 
Zusammenhang verbinden. Der Franzose hat andere als der Deutsche, dieser wiederum 
andere als der Engländer und so fort. Sie haben alle gewisse Stammeseigenschaften 
gemeinsam. Daneben hat aber jeder wieder seine eigenen, individuellen Eigenschaften, 
wodurch er herauswächst aus seinem Volk, wodurch er dieser besondere Mensch wird. Man 
ist ein Angehöriger einer Gemeinschaft wegen gewisser Eigenschaften des Ätherleibes. .. 
Wollen Sie aber das erfassen, wodurch Sie herauswachsen aus dieser Gemeinschaft, so ist 
das im Astralleib zu suchen. Dieser bedingt das Individuelle im Menschen.“  97, 113

  Ätherleib und Wirtschaft: Die Vorgänge des Ätherleibes im Zusammenhang mit dem 
Wirtschaftsgebiet werden fast schlafend durchlebt. Der Mensch steht da der Gesamtheit als 
einzelner gegenüber. Taten und Werke gehen nicht aus den einzelnen Persönlichkeiten 



hervor, sondern durch das Assoziieren von deren Urteilen und Erfahrungen.  199, 212f

  Ahriman: „Als kalt-frostiger, seelenloser kosmischer Impuls strömt von Ahriman die 
Intellektualität aus. Und die Menschen, die von diesem Impuls ergriffen werden, entwickeln
eine Logik, die in erbarmungs- und liebloser Art für sich selbst zu sprechen scheint – in 
Wahrheit spricht eben Ahriman in ihr -, bei der sich nichts zeigt, was rechtes, inneres, 
herzlich-seelisches Verbundensein des Menschen ist mit dem, was er denkt, spricht, tut. (…)
Indem der Mensch seine Freiheit entfaltend in Ahrimans Verlockungen fällt, wird er in die 
Intellektualität hineingezogen, wie in einen geistigen Automatismus, in dem er ein Glied ist,
nicht mehr er selbst. All sein Denken wird Erlebnis des Kopfes; allein dieser sondert es 
vom Eigenherzerleben und eignem Willensleben ab und löscht das Eigensein aus.“   26, 
182ff  (>Luzifer, >Naturmaya, >Natur und Unter-Natur, >Technische Kultur)

  Ahriman ist der Lehrer all der technischen und praktischen Betätigung „die nichts gelten 
lassen will als das äussere, sinnenfällige menschliche Leben,“ die eine Technik haben will 
für raffiniertere Befriedigung rein tierischer Bedürfnisse. Er verdunkelt das Bewusstsein, 
dass der Mensch Abbild der Gottheit ist.   182, 151  (>Mammonismus, >Lüge)

  „Er würde den grössten Erfolg haben können (…) wenn es zuwege gebracht werden 
könnte, dass jener wissenschaftliche Aberglaube, der heute alle Kreise ergreift, und nach 
dem die Menschen sogar ihre Sozialwissenschaft  einrichten wollen, bis ins dritte 
Jahrtausend hinein herrschen würde..“  193, 170 (>Bewusstseinsseele und Autorität)

  „In unserem Zeitalter handelt es sich darum, dass wir vor allem begreifen die 
Notwendigkeit des Gekettetseins an Ahriman, an Ahrimanisches, das wir selber in unseren 
Mechanismen erzeugen, und die Notwendigkeit, diese Zusammenhänge richtig zu erkennen;
denn sonst leben wir in Furcht vor vielem, was in unserem Zeitalter vorhanden ist. Daher 
entsteht die Frage: Wodurch bieten wir diesem Ahrimanischen in unserem Zeitalter 
Widerstand ..? Wir bieten dem Ahrimanischen dadurch Widerstand, dass wir gerade jenen 
Weg gehen, der immer wieder und wieder innerhalb unserer geisteswissenschaftlichen 
Strömung betont wird: den Weg der Spiritualisierung der menschlichen Kultur, des 
menschlichen Begriffs- und Vorstellungsvermögens.“ 157, 100

„Und diese ahrimanische Durchseuchung, sie ist gegenwärtig im Anzuge, mit einer riesig 
starken Kraft im Anzuge. Es ist ja ganz furchtbar, wie der zivilisierte Mensch der 
Gegenwart schläft gegenüber dem, was sich eigentlich entwickelt. Bedenken Sie nur 
einmal, wie sich in der neuesten Zeit die mechanischen Kräfte, die Maschinenkräfte 
entwickelt haben.“ Es ist „das Schaffen einer Welt, die unmenschlich-aussermenschlich ist. 
202, 48f 

  „Die Kultur verlangt die Ahrimanisierung. Aber ihr muss an die Seite gestellt werden, was 
nun aus dem menschlichen Inneren heraus arbeitet, was aus dem menschlichen Inneren 
wiederum Weisheit, Schönheit, Kraft, also Stärke schöpft in der Imagination, in der 
Intuition, in der Inspiration. Denn die Welten, die da aufgehen werden, die werden des 
Menschen Welten sein, es werden solche sein, die im Geiste, in der Seele vor uns stehen, 
während draußen die ahrimanischen Maschinenkräfte ablaufen. .. die werden die Macht 
haben, zu dirigieren, was sonst den Menschen überwältigen müsste um ihn herum aus dem 
rasenden Tempo der Ahrimanisierung heraus. … Zu all den Schichten, Diluvium, Alluvium,

hervor, sondern durch das Assoziieren von deren Urteilen und Erfahrungen.  199, 212f

  Ahriman: „Als kalt-frostiger, seelenloser kosmischer Impuls strömt von Ahriman die 
Intellektualität aus. Und die Menschen, die von diesem Impuls ergriffen werden, entwickeln
eine Logik, die in erbarmungs- und liebloser Art für sich selbst zu sprechen scheint – in 
Wahrheit spricht eben Ahriman in ihr -, bei der sich nichts zeigt, was rechtes, inneres, 
herzlich-seelisches Verbundensein des Menschen ist mit dem, was er denkt, spricht, tut. (…)
Indem der Mensch seine Freiheit entfaltend in Ahrimans Verlockungen fällt, wird er in die 
Intellektualität hineingezogen, wie in einen geistigen Automatismus, in dem er ein Glied ist,
nicht mehr er selbst. All sein Denken wird Erlebnis des Kopfes; allein dieser sondert es 
vom Eigenherzerleben und eignem Willensleben ab und löscht das Eigensein aus.“   26, 
182ff  (>Luzifer, >Naturmaya, >Natur und Unter-Natur, >Technische Kultur)

  Ahriman ist der Lehrer all der technischen und praktischen Betätigung „die nichts gelten 
lassen will als das äussere, sinnenfällige menschliche Leben,“ die eine Technik haben will 
für raffiniertere Befriedigung rein tierischer Bedürfnisse. Er verdunkelt das Bewusstsein, 
dass der Mensch Abbild der Gottheit ist.   182, 151  (>Mammonismus, >Lüge)

  „Er würde den grössten Erfolg haben können (…) wenn es zuwege gebracht werden 
könnte, dass jener wissenschaftliche Aberglaube, der heute alle Kreise ergreift, und nach 
dem die Menschen sogar ihre Sozialwissenschaft  einrichten wollen, bis ins dritte 
Jahrtausend hinein herrschen würde..“  193, 170 (>Bewusstseinsseele und Autorität)

  „In unserem Zeitalter handelt es sich darum, dass wir vor allem begreifen die 
Notwendigkeit des Gekettetseins an Ahriman, an Ahrimanisches, das wir selber in unseren 
Mechanismen erzeugen, und die Notwendigkeit, diese Zusammenhänge richtig zu erkennen;
denn sonst leben wir in Furcht vor vielem, was in unserem Zeitalter vorhanden ist. Daher 
entsteht die Frage: Wodurch bieten wir diesem Ahrimanischen in unserem Zeitalter 
Widerstand ..? Wir bieten dem Ahrimanischen dadurch Widerstand, dass wir gerade jenen 
Weg gehen, der immer wieder und wieder innerhalb unserer geisteswissenschaftlichen 
Strömung betont wird: den Weg der Spiritualisierung der menschlichen Kultur, des 
menschlichen Begriffs- und Vorstellungsvermögens.“ 157, 100

„Und diese ahrimanische Durchseuchung, sie ist gegenwärtig im Anzuge, mit einer riesig 
starken Kraft im Anzuge. Es ist ja ganz furchtbar, wie der zivilisierte Mensch der 
Gegenwart schläft gegenüber dem, was sich eigentlich entwickelt. Bedenken Sie nur 
einmal, wie sich in der neuesten Zeit die mechanischen Kräfte, die Maschinenkräfte 
entwickelt haben.“ Es ist „das Schaffen einer Welt, die unmenschlich-aussermenschlich ist. 
202, 48f 

  „Die Kultur verlangt die Ahrimanisierung. Aber ihr muss an die Seite gestellt werden, was 
nun aus dem menschlichen Inneren heraus arbeitet, was aus dem menschlichen Inneren 
wiederum Weisheit, Schönheit, Kraft, also Stärke schöpft in der Imagination, in der 
Intuition, in der Inspiration. Denn die Welten, die da aufgehen werden, die werden des 
Menschen Welten sein, es werden solche sein, die im Geiste, in der Seele vor uns stehen, 
während draußen die ahrimanischen Maschinenkräfte ablaufen. .. die werden die Macht 
haben, zu dirigieren, was sonst den Menschen überwältigen müsste um ihn herum aus dem 
rasenden Tempo der Ahrimanisierung heraus. … Zu all den Schichten, Diluvium, Alluvium,



kommt hinzu die ahrimanische Schichte der mechanisierten Kräfte, welche wie eine Kruste 
über die Erde sich bildet.“  202, 52f 

  Ahrimans Geschöpfe: Bazillenähnliche Geschöpfe im tierischen oder menschlichen Leib 
hängen zusammen mit geistigen Tatsachen, „mit den Beziehungen des Menschen zu 
Ahriman.“ Diese werden hergestellt „durch materialistische Gesinnung oder rein egoistische
Furchtzustände. Und richtig betrachtet man das Verhältnis, in dem vorhanden sind solche 
parasitäre Wesenheiten in der Welt, wenn man sagt: Da wo sich diese parasitären
Wesenheiten zeigen, sind sie ein Symptom für das Eingreifen Ahrimans in die Welt.“ 
154, 48  (>Seuchen)

  Ahriman-Inkarnation: „So wahr als Luzifer gewandelt hat und Christus gewandelt hat 
objektiv in einem Menschen, wird Ahriman mit ungeheurer Macht zu irdischer 
Verstandeskraft auf der Erde wandeln. Wir Menschen haben nicht die Aufgabe, die 
Inkarnation des Ahriman etwa zu verhindern, aber wir haben die Aufgabe, die Menschheit 
so vorzubereiten, dass Ahriman in der richtigen Weise eingeschätzt wird. Denn Ahriman 
wird Aufgaben haben, er wird das eine und das andere tun müssen, aber die Menschen 
werden in der richtigen Weise dasjenige einschätzen und verwenden müssen, was durch 
Ahriman in die Welt kommt. .. Ahriman darf nicht auf der Erde so wirtschaften, dass er 
nicht bemerkt wird; man muss ihn in seiner Eigentümlichkeit voll erkennen, man muss ihm 
mit vollem Bewusstsein sich entgegenstellen können."  195, 38f

  „Die ahrimanische Inkarnation wird dann ganz besonders gefördert werden, wenn man es 
ablehnt, ein selbständiges freies Geistesleben zu begründen, und das Geistesleben weiter 
drinnen stecken lässt in dem Wirtschaftskreislauf oder in dem Staatsleben.“  191, 212

  Im Westen wird es neben dem materialistischen Hinleben um „grandioseste Zauberkünste“
gehen, um „differenziertes Hellsehen“, um Streit. Ahriman würde der Menschheit ein 
Hellsehen geben, das sie sich nicht selbst erarbeitet hat – jedem Einzelnen unterschiedlich, 
sodass er zufrieden ist und die Erdenkultur dem Ahriman verfiele. 191, 273f

  Ahriman hat mehrere Mittel, „um seine Inkarnation möglichst wirksam zu machen“. 
Erstens: Die „Illusionen mathematischer Art über das Weltenall“; die 
„Illusionswissenschaft“ Man kommt aber dadurch, „dass man sich durch diese Illusionen 
erzieht, zur Wirklichkeit der Welt.“ Zweitens: Alles zu schüren, „was die Menschen .. in 
kleine Gruppen zerteilt, die sich gegenseitig befehden. ..das Parteiwesen.. (…) Freiheit 
jedem einzelnen Volksstamm, auch dem kleinsten..“. Drittens: Die Geldwirtschaft, die alle 
übrigen Verhältnisse zudeckt. „Die Herrschaft des blossen Zeichens für die gediegenen 
Güter“. Viertens: Das Schwören auf das Evangelium und das Ablehnen wirklicher Geist-
Erkenntnis. 193, 169ff  (>Parteien, >Völker, >Rente)

  „Denken Sie, wieviel gelernt wird auf den verschiedensten Stufen des Lebens, ohne dass 
ein wirklicher Enthusiasmus, ein wirkliches Interesse bei diesem Lernen ist, wie äußerlich 
das intellektuelle Leben für viele Menschen wird, die sich ihm hingeben. Und wie viele 
Menschen müssen heute allerlei Geistiges produzieren, das dann in Bibliotheken 
konserviert wird, das nicht lebendig ist als geistiges Leben. All dies, was als 
intellektualistisches Geistesleben sich entwickelt, ohne dass menschliche Seelenwärme es 
durchglüht, ohne daß menschlicher Enthusiasmus dabei ist, fördert unmittelbar die 

kommt hinzu die ahrimanische Schichte der mechanisierten Kräfte, welche wie eine Kruste 
über die Erde sich bildet.“  202, 52f 

  Ahrimans Geschöpfe: Bazillenähnliche Geschöpfe im tierischen oder menschlichen Leib 
hängen zusammen mit geistigen Tatsachen, „mit den Beziehungen des Menschen zu 
Ahriman.“ Diese werden hergestellt „durch materialistische Gesinnung oder rein egoistische
Furchtzustände. Und richtig betrachtet man das Verhältnis, in dem vorhanden sind solche 
parasitäre Wesenheiten in der Welt, wenn man sagt: Da wo sich diese parasitären
Wesenheiten zeigen, sind sie ein Symptom für das Eingreifen Ahrimans in die Welt.“ 
154, 48  (>Seuchen)

  Ahriman-Inkarnation: „So wahr als Luzifer gewandelt hat und Christus gewandelt hat 
objektiv in einem Menschen, wird Ahriman mit ungeheurer Macht zu irdischer 
Verstandeskraft auf der Erde wandeln. Wir Menschen haben nicht die Aufgabe, die 
Inkarnation des Ahriman etwa zu verhindern, aber wir haben die Aufgabe, die Menschheit 
so vorzubereiten, dass Ahriman in der richtigen Weise eingeschätzt wird. Denn Ahriman 
wird Aufgaben haben, er wird das eine und das andere tun müssen, aber die Menschen 
werden in der richtigen Weise dasjenige einschätzen und verwenden müssen, was durch 
Ahriman in die Welt kommt. .. Ahriman darf nicht auf der Erde so wirtschaften, dass er 
nicht bemerkt wird; man muss ihn in seiner Eigentümlichkeit voll erkennen, man muss ihm 
mit vollem Bewusstsein sich entgegenstellen können."  195, 38f

  „Die ahrimanische Inkarnation wird dann ganz besonders gefördert werden, wenn man es 
ablehnt, ein selbständiges freies Geistesleben zu begründen, und das Geistesleben weiter 
drinnen stecken lässt in dem Wirtschaftskreislauf oder in dem Staatsleben.“  191, 212

  Im Westen wird es neben dem materialistischen Hinleben um „grandioseste Zauberkünste“
gehen, um „differenziertes Hellsehen“, um Streit. Ahriman würde der Menschheit ein 
Hellsehen geben, das sie sich nicht selbst erarbeitet hat – jedem Einzelnen unterschiedlich, 
sodass er zufrieden ist und die Erdenkultur dem Ahriman verfiele. 191, 273f

  Ahriman hat mehrere Mittel, „um seine Inkarnation möglichst wirksam zu machen“. 
Erstens: Die „Illusionen mathematischer Art über das Weltenall“; die 
„Illusionswissenschaft“ Man kommt aber dadurch, „dass man sich durch diese Illusionen 
erzieht, zur Wirklichkeit der Welt.“ Zweitens: Alles zu schüren, „was die Menschen .. in 
kleine Gruppen zerteilt, die sich gegenseitig befehden. ..das Parteiwesen.. (…) Freiheit 
jedem einzelnen Volksstamm, auch dem kleinsten..“. Drittens: Die Geldwirtschaft, die alle 
übrigen Verhältnisse zudeckt. „Die Herrschaft des blossen Zeichens für die gediegenen 
Güter“. Viertens: Das Schwören auf das Evangelium und das Ablehnen wirklicher Geist-
Erkenntnis. 193, 169ff  (>Parteien, >Völker, >Rente)

  „Denken Sie, wieviel gelernt wird auf den verschiedensten Stufen des Lebens, ohne dass 
ein wirklicher Enthusiasmus, ein wirkliches Interesse bei diesem Lernen ist, wie äußerlich 
das intellektuelle Leben für viele Menschen wird, die sich ihm hingeben. Und wie viele 
Menschen müssen heute allerlei Geistiges produzieren, das dann in Bibliotheken 
konserviert wird, das nicht lebendig ist als geistiges Leben. All dies, was als 
intellektualistisches Geistesleben sich entwickelt, ohne dass menschliche Seelenwärme es 
durchglüht, ohne daß menschlicher Enthusiasmus dabei ist, fördert unmittelbar die 



Inkarnation Ahrimans in seinem eigenen Sinne.“  193, 190

  "Diese ahrimanische Inkarnation soll nicht etwa vermieden werden. Kommen muss sie, 
denn die Menschen müssen Ahriman, wenn ich so sagen will, Auge in Auge 
gegenübertreten. Er wird diejenige Individualität sein, die den Menschen zeigen wird, zu 
welchem ungeheuren Scharfsinn der Mensch eben kommen kann, wenn er alles, was von 
den Erdenkräften aus den Scharfsinn fördern kann, zu Hilfe ruft. .. Man kann nicht geistig 
werden durch Essen und Trinken, aber man kann sehr gescheit, raffiniert gescheit werden 
dadurch."  193, 196

  Ahriman und Luzifer: „Mit solchen Worten ist es eben so, dass man sich jahrelang das 
aneignen muss, was solchen Worten inneliegt, sonst bleiben sie Phrase. Hat man aber den 
Inhalt (dann hat man etwas) .. wie der Elektriker an seiner positiven und negativen 
Elektrizität zwei Impulse hat..“ 192, 169 (>Manichäismus, >Gleichgewicht)

  „So wie die äussere Wissenschaft ein Ahrimanisches wird, so  wird die höhere 
Entwicklung des Inneren des Menschen einfach ein Luziferisches, wenn er dieses Innere so,
wie er damit geboren ist, mystisch vertieft.“ 191, 218  (>Liebe zur Pflicht)

  Der Mensch schwebt heute zwischen zwei Extremen. Er lebt „seine ahrimanischen 
Neigungen aus in der Wissenschaft, seine luziferischen in der Religion. .. und den 
Waagebalken, der im Gleichgewichtszustande zwischen beiden ist, müssen wir darstellen. .. 
Das Allerahrimanischeste ist das materielle Erkennen der Außenwelt, denn diese ist nur ein 
bloßes Blendwerk. Können wir uns aber dafür begeistern, entwickeln wir Interesse dafür, 
interessiert es uns furchtbar, was da für ein Blendwerk entsteht aus Chemie, aus Physik, aus 
Astronomie und so weiter, dann bringen wir etwas, was eigentlich dem Ahriman gehören 
soll, durch unser eigenes luziferisches Interesse von Ahriman los. Gerade das möchten die 
Menschen nicht. Den Menschen ist das sehr langweilig. Und viele, die eigentlich das äußere
materielle Wissen fliehen, die verkennen ihre Aufgabe und bereiten dem Ahriman die 
allerbeste Inkarnation im Erdendasein. Und was in dem Inneren der heutigen Menschen 
aufquillt, das hat wiederum einen sehr stark luziferischen Charakter.“  191, 219

  „Kraft und Stoff decken sich vollständig mit Luzifer und Ahriman.“ Den Ausgleich 
zwischen beiden tragen wir in uns. 176, 240   (>Kraft und Stoff, >Intellekt, Instinkt) 

  Die materialistische Gesinnung „kommt durch die ahrimanischen Wesen. Die wollen alles 
dasjenige, was Erdenentwickelung ist, auf der Stufe erhalten, die erst durch die 
Erdenentwickelung an den Menschen herangekommen ist: bei der mineralischen 
Organisation. Sie wollen den Menschen vollkommen machen, aber nur als mineralische 
Organisation, während die luziferischen Wesen den Menschen, .. auf der früheren Stufe, die 
angemessen war dem Zustand, bevor er die mineralische Organisation bekommen hat, 
erhalten wollen.“  197, 21f

  „Es ist wirklich ein Skylla und Charybdis. Wollen wir durch den Vorhang der Natur durch, 
wir kommen an die Skylla, an die ahrimanischen Intelligenzwesen, die uns reichlich 
ausstatten wollen mit zerstörenden Intelligenzkräften. Wollen wir durch den Schleier der 
Seelenwesen hindurch, wir kommen an die Charybdis der Willenswesen luziferischer Art, 
die uns reichlich ausstatten wollen mit spirituellem Dunst, spiritueller 

Inkarnation Ahrimans in seinem eigenen Sinne.“  193, 190

  "Diese ahrimanische Inkarnation soll nicht etwa vermieden werden. Kommen muss sie, 
denn die Menschen müssen Ahriman, wenn ich so sagen will, Auge in Auge 
gegenübertreten. Er wird diejenige Individualität sein, die den Menschen zeigen wird, zu 
welchem ungeheuren Scharfsinn der Mensch eben kommen kann, wenn er alles, was von 
den Erdenkräften aus den Scharfsinn fördern kann, zu Hilfe ruft. .. Man kann nicht geistig 
werden durch Essen und Trinken, aber man kann sehr gescheit, raffiniert gescheit werden 
dadurch."  193, 196

  Ahriman und Luzifer: „Mit solchen Worten ist es eben so, dass man sich jahrelang das 
aneignen muss, was solchen Worten inneliegt, sonst bleiben sie Phrase. Hat man aber den 
Inhalt (dann hat man etwas) .. wie der Elektriker an seiner positiven und negativen 
Elektrizität zwei Impulse hat..“ 192, 169 (>Manichäismus, >Gleichgewicht)

  „So wie die äussere Wissenschaft ein Ahrimanisches wird, so  wird die höhere 
Entwicklung des Inneren des Menschen einfach ein Luziferisches, wenn er dieses Innere so,
wie er damit geboren ist, mystisch vertieft.“ 191, 218  (>Liebe zur Pflicht)

  Der Mensch schwebt heute zwischen zwei Extremen. Er lebt „seine ahrimanischen 
Neigungen aus in der Wissenschaft, seine luziferischen in der Religion. .. und den 
Waagebalken, der im Gleichgewichtszustande zwischen beiden ist, müssen wir darstellen. .. 
Das Allerahrimanischeste ist das materielle Erkennen der Außenwelt, denn diese ist nur ein 
bloßes Blendwerk. Können wir uns aber dafür begeistern, entwickeln wir Interesse dafür, 
interessiert es uns furchtbar, was da für ein Blendwerk entsteht aus Chemie, aus Physik, aus 
Astronomie und so weiter, dann bringen wir etwas, was eigentlich dem Ahriman gehören 
soll, durch unser eigenes luziferisches Interesse von Ahriman los. Gerade das möchten die 
Menschen nicht. Den Menschen ist das sehr langweilig. Und viele, die eigentlich das äußere
materielle Wissen fliehen, die verkennen ihre Aufgabe und bereiten dem Ahriman die 
allerbeste Inkarnation im Erdendasein. Und was in dem Inneren der heutigen Menschen 
aufquillt, das hat wiederum einen sehr stark luziferischen Charakter.“  191, 219

  „Kraft und Stoff decken sich vollständig mit Luzifer und Ahriman.“ Den Ausgleich 
zwischen beiden tragen wir in uns. 176, 240   (>Kraft und Stoff, >Intellekt, Instinkt) 

  Die materialistische Gesinnung „kommt durch die ahrimanischen Wesen. Die wollen alles 
dasjenige, was Erdenentwickelung ist, auf der Stufe erhalten, die erst durch die 
Erdenentwickelung an den Menschen herangekommen ist: bei der mineralischen 
Organisation. Sie wollen den Menschen vollkommen machen, aber nur als mineralische 
Organisation, während die luziferischen Wesen den Menschen, .. auf der früheren Stufe, die 
angemessen war dem Zustand, bevor er die mineralische Organisation bekommen hat, 
erhalten wollen.“  197, 21f

  „Es ist wirklich ein Skylla und Charybdis. Wollen wir durch den Vorhang der Natur durch, 
wir kommen an die Skylla, an die ahrimanischen Intelligenzwesen, die uns reichlich 
ausstatten wollen mit zerstörenden Intelligenzkräften. Wollen wir durch den Schleier der 
Seelenwesen hindurch, wir kommen an die Charybdis der Willenswesen luziferischer Art, 
die uns reichlich ausstatten wollen mit spirituellem Dunst, spiritueller 



Schwüle und spirituellen Instinkten.“   254, 167 (>Bewusstsein, >Christus, Ahriman, L.)

  „Es wird eine Zeit kommen, wo sich Ahriman des Verstandes und Luzifer des Willens der 
Menschen wird bemächtigen wollen, und dem kann nur dadurch entgegengearbeitet werden,
dass diese Dinge erkannt werden; und erkannt werden können sie nur durch eine 
entsprechende geisteswissenschaftliche Bewegung.“   254, 183 

  Rein religiöse und rein idealistische Vorstellungen haben die Folge, dass die untere Natur 
des Menschen immer materieller und materieller wird. Abstrakt-Religiöses, Abstrakt-
Idealistisches fördert im wesentlichen den Materialismus, und zwar einen ahrimanisch 
orientierten Materialismus, während umgekehrt materialistisches Vorstellen einen 
luziferisch orientierten Spiritualismus fördert. 184, 176f  (>Idealismus-Materialismus)

  Jahrtausende vor dem Mysterium von Golgatha gab es innerhalb derjenigen Kultur, die 
heute chinesische Kultur geworden ist, die äussere menschliche Verkörperung Luzifers. Er 
war „der Träger des menschlichen Lichtes, das wir auf dem Boden der alten vorchristlichen 
Weisheit finden.“ Aller Verstand ist ein Geschenk Luzifers, „solange wir ihn nicht 
spiritualisiert haben“. Und im Westen wird „die irdische Verkörperung des wirklichen 
Ahriman auftreten, .. man muss ihn in seiner Eigentümlichkeit voll erkennen, man muss 
ihm mit vollem Bewusstsein sich entgegenstellen können.“ Das  Christliche ist das 
Gleichgewicht zwischen beiden.  195, 38f

  Mit der Einkörperung der menschlichen Fähigkeiten und Kräfte bei der Geburt in den 
physischen Menschenleib wird den luziferischen Wesenheiten die Möglichkeit gegeben, an 
diese Fähigkeiten und Kräfte heranzukommen. Wenn man das Luziferische nicht sehen will,
überliefert man sich an etwas Zwingendes im Inneren. „Die Menschen möchten nicht selber
denken, sie möchten, dass eine unbestimmte Kraft in ihrem Inneren sich äussere, nach der 
sie logisch beweisen können. Sie möchten die Wahrheit nicht erleben,“ sondern den Zwang 
des unpersönlichen Beweises. „Derjenige, der nur die einseitige Macht des Beweisens auf 
dem geistigen Gebiet kennt, der lernt im Leben auch nur kennen die einseitige 
Naturtriebmacht der menschlichen Bedürfnisse. .. Durch das, was sich Luzifer auf der einen 
Seite aneignet, erlangt Ahriman auf der anderen Seite die Möglichkeit, sich anzueignen, was
in den Bedürfnissen der menschlichen Natur wirkt. Und so ist eingezogen auf der anderen 
Seite mit dem Dogma der bloss äusseren sinnlichen Erfahrung die Durch-Ahrimanisierung 
des sinnlichen Trieblebens der Menschheit (…) wenn man glaubt, aus dem Leib entspringen
die Fähigkeiten, so glaubt man an Luzifer. Und wenn man glaubt, aus dem menschlichen 
Leibe heraus entspringen die Bedürfnisse, so glaubt man nur an das Ahrimanische dieser 
Bedürfnisse.“ Im Bolschewismus „wird versucht, alles, .. was als Menschliches sich in der 
menschlichen Leiblichkeit verkörpert, auszuschalten, und Luzifer und Ahriman in ihrer 
Reinkultur zusammenzuspannen. .. mit Ausschluss alles dessen, was dem individuellen 
Menschen frommt.“ Er wäre „wie das Glied einer Maschine“.  195, 76ff

  „Es wird aus dem Geistesleben gerade durch die Abtrennung vom Staate alles Luziferische
ausgeschaltet. .. Alles Geistesleben, das mit dem Rechtsleben verknüpft ist, trägt den 
luziferischen Charakter. .. Ebenso spielen in das Wirtschaftsleben, wenn es vom Staate 
verwaltet wird, ahrimanische Elemente hinein.“  196, 125

  „Das, was berechtigt ist: eine Kultur zu begründen, die selbstverständlich in ihren Folgen 

Schwüle und spirituellen Instinkten.“   254, 167 (>Bewusstsein, >Christus, Ahriman, L.)

  „Es wird eine Zeit kommen, wo sich Ahriman des Verstandes und Luzifer des Willens der 
Menschen wird bemächtigen wollen, und dem kann nur dadurch entgegengearbeitet werden,
dass diese Dinge erkannt werden; und erkannt werden können sie nur durch eine 
entsprechende geisteswissenschaftliche Bewegung.“   254, 183 

  Rein religiöse und rein idealistische Vorstellungen haben die Folge, dass die untere Natur 
des Menschen immer materieller und materieller wird. Abstrakt-Religiöses, Abstrakt-
Idealistisches fördert im wesentlichen den Materialismus, und zwar einen ahrimanisch 
orientierten Materialismus, während umgekehrt materialistisches Vorstellen einen 
luziferisch orientierten Spiritualismus fördert. 184, 176f  (>Idealismus-Materialismus)

  Jahrtausende vor dem Mysterium von Golgatha gab es innerhalb derjenigen Kultur, die 
heute chinesische Kultur geworden ist, die äussere menschliche Verkörperung Luzifers. Er 
war „der Träger des menschlichen Lichtes, das wir auf dem Boden der alten vorchristlichen 
Weisheit finden.“ Aller Verstand ist ein Geschenk Luzifers, „solange wir ihn nicht 
spiritualisiert haben“. Und im Westen wird „die irdische Verkörperung des wirklichen 
Ahriman auftreten, .. man muss ihn in seiner Eigentümlichkeit voll erkennen, man muss 
ihm mit vollem Bewusstsein sich entgegenstellen können.“ Das  Christliche ist das 
Gleichgewicht zwischen beiden.  195, 38f

  Mit der Einkörperung der menschlichen Fähigkeiten und Kräfte bei der Geburt in den 
physischen Menschenleib wird den luziferischen Wesenheiten die Möglichkeit gegeben, an 
diese Fähigkeiten und Kräfte heranzukommen. Wenn man das Luziferische nicht sehen will,
überliefert man sich an etwas Zwingendes im Inneren. „Die Menschen möchten nicht selber
denken, sie möchten, dass eine unbestimmte Kraft in ihrem Inneren sich äussere, nach der 
sie logisch beweisen können. Sie möchten die Wahrheit nicht erleben,“ sondern den Zwang 
des unpersönlichen Beweises. „Derjenige, der nur die einseitige Macht des Beweisens auf 
dem geistigen Gebiet kennt, der lernt im Leben auch nur kennen die einseitige 
Naturtriebmacht der menschlichen Bedürfnisse. .. Durch das, was sich Luzifer auf der einen 
Seite aneignet, erlangt Ahriman auf der anderen Seite die Möglichkeit, sich anzueignen, was
in den Bedürfnissen der menschlichen Natur wirkt. Und so ist eingezogen auf der anderen 
Seite mit dem Dogma der bloss äusseren sinnlichen Erfahrung die Durch-Ahrimanisierung 
des sinnlichen Trieblebens der Menschheit (…) wenn man glaubt, aus dem Leib entspringen
die Fähigkeiten, so glaubt man an Luzifer. Und wenn man glaubt, aus dem menschlichen 
Leibe heraus entspringen die Bedürfnisse, so glaubt man nur an das Ahrimanische dieser 
Bedürfnisse.“ Im Bolschewismus „wird versucht, alles, .. was als Menschliches sich in der 
menschlichen Leiblichkeit verkörpert, auszuschalten, und Luzifer und Ahriman in ihrer 
Reinkultur zusammenzuspannen. .. mit Ausschluss alles dessen, was dem individuellen 
Menschen frommt.“ Er wäre „wie das Glied einer Maschine“.  195, 76ff

  „Es wird aus dem Geistesleben gerade durch die Abtrennung vom Staate alles Luziferische
ausgeschaltet. .. Alles Geistesleben, das mit dem Rechtsleben verknüpft ist, trägt den 
luziferischen Charakter. .. Ebenso spielen in das Wirtschaftsleben, wenn es vom Staate 
verwaltet wird, ahrimanische Elemente hinein.“  196, 125

  „Das, was berechtigt ist: eine Kultur zu begründen, die selbstverständlich in ihren Folgen 



zu einem gewissen menschlichen Glück führen muss -, wird so verkehrt, dass man das 
Glück selber als das Wünschenswerte hinstellt (Ahriman). Und eine Kultur, die 
selbstverständlich dahin führen soll, dass die menschliche Seele in ihrem Leben vor allem 
den Tod und das Böse erkennt,wird so verkehrt, dass von vornherein die Berührung mit 
dem, was den Tod hervorbringen kann und das Böse hervorbringen kann, gewissermaßen 
gemieden wird, dass die Leiblichkeit gescheut wird. Und dadurch soll Luzifer 
entgegengekommen werden.“  171, 113

  „Nur bitte ich Sie, verfallen Sie nicht in den Wahn: Also muss man alles Luziferische und 
alles Ahrimanische meiden. - Das ist ja der beste Weg, um dem Luziferischen und 
Ahrimanischen zu verfallen! Denn derjenige, der mit der Menschheit lebt, muss eben 
wissen, dass Luzifer und Ahriman gewissermassen zugelassen sind. Wenn nicht Abirrungen
stattfinden könnten,so würde ja der Mensch niemals zur Freiheit kommen können.“ Wir 
haben nicht bloß Luzifer und Ahriman zu meiden, sondern ihre Kräfte zu erobern für die 
fortschreitende Menschheitskultur; wir haben sie hereinzuholen. „Der Kampf besteht 
darinnen, dass Ahriman die Seelen hinausholen will. Die Menschheit hat die Aufgabe, 
Ahriman mit seinen starken Kräften hereinzuholen, das heißt zum Beispiel alle diejenigen 
Verstandeskräfte … die verwendet worden sind auf das Problem: Wie begründet man einen 
Staat? … die müssen in den guten Dienst der Menschheit gestellt werden ..“   171, 113f

  „Die Erlösung des Luzifer geschieht durch die Liebe, durch die höhere Liebe, welche frei 
von Egoismus ist. Die Erlösung des Ahriman geschieht durch das Denken.“  266, 167

  „Wer nur Kinder gerne hat, der steht vor der Gefahr, dass sehr starke ahrimanische 
Einflüsse auf ihn wirken; wer nur Alte gerne hat, steht vor der Gefahr, dass sehr starke 
luziferische Einflüsse auf ihn wirken.“   190, 75
  
  Luzifer: Zwang des Beweises, Fähigkeiten; Ahriman: Dogma der sinnlichen  Erfahrung, 
Bedürfnisse. Dazwischen das Gleichgewicht.   195, 78f  

  „Wie durch Luzifer das Denken im Menschen verschoben wurde, so durch Ahriman der 
Wille.“  26, 260   (>Freiheit und Macht)

  Herr der Gefühle und Empfindungen ist Luzifer. Herr der äusseren Wissenschaft und der 
äusseren Naturkräfte ist Ahriman. Es handelt sich nicht darum, diese beiden Sphären zu 
fliehen, sondern sie unter der Führung des Christus-Impulses zu betreten.  272, 102

  „.. das Beste, was wir Menschen haben, die Selbständigkeit, hängt innerlich zusammen mit
dem Bösen. Das Beste, was wir Menschen haben, die Intelligenz, hängt innerlich zusammen
mit der Illusionsfähigkeit, mit der Möglichkeit des Irrtums. (…) Das heisst, wir müssen in 
uns Krankheit und Todesmöglichkeit tragen, damit wir in uns entwickeln können die 
fortbildenden Kräfte.“  196, 35  (>Zerstörung und Fortschritt, >Gut u. Böse)

 Wirtschaftsleben und Phrase als heutige Realität: Für den Magen und die Verdauung 
arbeiten. Darüber der Phrasencharakter.  196, 262f  (>Ideologie und Maja)

  Ahriman und Luzifer; differenzieren und vereinheitlichen: Wenn das Denken nicht 
luziferisch wäre, dann würden die Menschen so denken wie Goethe. Goethe hat sich 

zu einem gewissen menschlichen Glück führen muss -, wird so verkehrt, dass man das 
Glück selber als das Wünschenswerte hinstellt (Ahriman). Und eine Kultur, die 
selbstverständlich dahin führen soll, dass die menschliche Seele in ihrem Leben vor allem 
den Tod und das Böse erkennt,wird so verkehrt, dass von vornherein die Berührung mit 
dem, was den Tod hervorbringen kann und das Böse hervorbringen kann, gewissermaßen 
gemieden wird, dass die Leiblichkeit gescheut wird. Und dadurch soll Luzifer 
entgegengekommen werden.“  171, 113

  „Nur bitte ich Sie, verfallen Sie nicht in den Wahn: Also muss man alles Luziferische und 
alles Ahrimanische meiden. - Das ist ja der beste Weg, um dem Luziferischen und 
Ahrimanischen zu verfallen! Denn derjenige, der mit der Menschheit lebt, muss eben 
wissen, dass Luzifer und Ahriman gewissermassen zugelassen sind. Wenn nicht Abirrungen
stattfinden könnten,so würde ja der Mensch niemals zur Freiheit kommen können.“ Wir 
haben nicht bloß Luzifer und Ahriman zu meiden, sondern ihre Kräfte zu erobern für die 
fortschreitende Menschheitskultur; wir haben sie hereinzuholen. „Der Kampf besteht 
darinnen, dass Ahriman die Seelen hinausholen will. Die Menschheit hat die Aufgabe, 
Ahriman mit seinen starken Kräften hereinzuholen, das heißt zum Beispiel alle diejenigen 
Verstandeskräfte … die verwendet worden sind auf das Problem: Wie begründet man einen 
Staat? … die müssen in den guten Dienst der Menschheit gestellt werden ..“   171, 113f

  „Die Erlösung des Luzifer geschieht durch die Liebe, durch die höhere Liebe, welche frei 
von Egoismus ist. Die Erlösung des Ahriman geschieht durch das Denken.“  266, 167

  „Wer nur Kinder gerne hat, der steht vor der Gefahr, dass sehr starke ahrimanische 
Einflüsse auf ihn wirken; wer nur Alte gerne hat, steht vor der Gefahr, dass sehr starke 
luziferische Einflüsse auf ihn wirken.“   190, 75
  
  Luzifer: Zwang des Beweises, Fähigkeiten; Ahriman: Dogma der sinnlichen  Erfahrung, 
Bedürfnisse. Dazwischen das Gleichgewicht.   195, 78f  

  „Wie durch Luzifer das Denken im Menschen verschoben wurde, so durch Ahriman der 
Wille.“  26, 260   (>Freiheit und Macht)

  Herr der Gefühle und Empfindungen ist Luzifer. Herr der äusseren Wissenschaft und der 
äusseren Naturkräfte ist Ahriman. Es handelt sich nicht darum, diese beiden Sphären zu 
fliehen, sondern sie unter der Führung des Christus-Impulses zu betreten.  272, 102

  „.. das Beste, was wir Menschen haben, die Selbständigkeit, hängt innerlich zusammen mit
dem Bösen. Das Beste, was wir Menschen haben, die Intelligenz, hängt innerlich zusammen
mit der Illusionsfähigkeit, mit der Möglichkeit des Irrtums. (…) Das heisst, wir müssen in 
uns Krankheit und Todesmöglichkeit tragen, damit wir in uns entwickeln können die 
fortbildenden Kräfte.“  196, 35  (>Zerstörung und Fortschritt, >Gut u. Böse)

 Wirtschaftsleben und Phrase als heutige Realität: Für den Magen und die Verdauung 
arbeiten. Darüber der Phrasencharakter.  196, 262f  (>Ideologie und Maja)

  Ahriman und Luzifer; differenzieren und vereinheitlichen: Wenn das Denken nicht 
luziferisch wäre, dann würden die Menschen so denken wie Goethe. Goethe hat sich 



möglichst ans konkrete Einzelne gehalten. „In dem Augenblick, wo man generalisiert, wo 
man vereinheitlicht, naht man sich schon dem luziferischen Denken.“ Das tut man, sobald 
man Gattungen und Arten bildet. „Dadurch, dass der Mensch mit dem Irdischen verwandt 
geworden ist, dadurch ist er heute weniger verwandt .. mit dem luziferischen Element, das 
ihn eigentlich von der Erde abbringen will.“ Heute entwickelt sich die Tendenz, sich zu 
spezifizieren, vollständig zu differenzieren, „sich in immer kleinere und kleinere Gruppen 
zu spalten. Der Volkschauvinismus nimmt immer mehr und mehr überhand, .. so dass 
schliesslich die Gruppe zuletzt nur einen einzelnen Menschen umfassen könnte. Dann 
könnte es dahin kommen, dass die einzelnen Menschen auch in einen linken und rechten 
sich spalten würden, und in einen Krieg mit sich selbst kommen könnten .. Dem muss eben 
das Gegengewicht geschaffen werden .. dadurch, dass ebenso wie eine Urweisheit die 
heidnische Kultur durchdrang und durchsetzte, auch eine neue Weisheit, doch nun aus 
freiem Menschenwillen heraus, errungen wird.“  191, 271f  

  Ahriman und soziale Theorien: „ Und weil dieses abstrakte Denken heute so beliebt ist, 
arbeitet man .. der Erscheinung des Ahriman gut vor. .. Statt dass man den Menschen heute 
aus der vollen Erfahrung zeigt, was zu geschehen hat, redet man .. von allgemeinen 
Theorien, auch von sozialen Theorien.“ Man findet gerade alles Erfahrungsgemässe 
abstrakt. 195, 54f  (>Statistik)

  Aktie und Kreditwesen: Ich habe schon darauf aufmerksam gemacht, „wie entzogen wird
dem unmittelbar persönlichen Einfluss die moderne wirtschaftliche Ordnung, und wie das 
Geld, das heißt, das Kapital als solches, zu arbeiten beginnt. Ich sagte: Immer mehr und 
mehr arbeitet sich die gegenwärtige soziale Ordnung unter ahrimanischem Einfluss so 
herauf, dass der eine bald unten, bald oben ist. Auf die Persönlichkeit kommt es nicht mehr 
an, sondern es kommt darauf an, dass das Geld als solches wirtschaftet, bald einen 
heraufwirft, bald wieder hinunterwirft. Die Aktie, die Kapitalanhäufung und sein Gegenpol,
das Kreditwesen, dieses Apersönliche und Antipersönliche, ist dasjenige, was sich als das 
ahrimanische Gegenbild des Geistselbstes für die Zukunft der sozialen Ordnung entwickeln 
soll.“  184, 189f

  Almosen >Wohltätigkeitsliebe                                                                                        

  Alterndes Geld >Geld; Alterung

  Altruismus:   Das Christentum hat die Aufgabe, den Impuls zur Brüderlichkeit der ganzen
Menschheit zu bringen. 103, 185f   (>Egoismus und Altruismus, >Einheitliche Seele, 
>Bruderschaft)

  „Nur wenn in unserer Seele lebendig und praktisch die Idee der wiederholten Erdenleben 
wirkt, dann wird die Idee der Brüderlichkeit für das, was die Menschen in ihrer Leiblichkeit
füreinander sind, die richtige Form gewinnen können.“ 174a, 183

  „Der Mensch wird aber für die Zukunft sich hingeben müssen mit seiner ganzen Wesenheit
an den gesellschaftlichen Organismus. Da wird es nicht genügen, dass die Leute in den 
Zimmern sitzen und über Nächstenliebe, über Brüderlichkeit phantasieren und sich so recht 
gut finden dabei, und dann die Coupons abschneiden, die sie nur deshalb abschneiden 
können, weil die Leute in den Bergwerken, in den Fabriken in Not und Elend für sie 

möglichst ans konkrete Einzelne gehalten. „In dem Augenblick, wo man generalisiert, wo 
man vereinheitlicht, naht man sich schon dem luziferischen Denken.“ Das tut man, sobald 
man Gattungen und Arten bildet. „Dadurch, dass der Mensch mit dem Irdischen verwandt 
geworden ist, dadurch ist er heute weniger verwandt .. mit dem luziferischen Element, das 
ihn eigentlich von der Erde abbringen will.“ Heute entwickelt sich die Tendenz, sich zu 
spezifizieren, vollständig zu differenzieren, „sich in immer kleinere und kleinere Gruppen 
zu spalten. Der Volkschauvinismus nimmt immer mehr und mehr überhand, .. so dass 
schliesslich die Gruppe zuletzt nur einen einzelnen Menschen umfassen könnte. Dann 
könnte es dahin kommen, dass die einzelnen Menschen auch in einen linken und rechten 
sich spalten würden, und in einen Krieg mit sich selbst kommen könnten .. Dem muss eben 
das Gegengewicht geschaffen werden .. dadurch, dass ebenso wie eine Urweisheit die 
heidnische Kultur durchdrang und durchsetzte, auch eine neue Weisheit, doch nun aus 
freiem Menschenwillen heraus, errungen wird.“  191, 271f  

  Ahriman und soziale Theorien: „ Und weil dieses abstrakte Denken heute so beliebt ist, 
arbeitet man .. der Erscheinung des Ahriman gut vor. .. Statt dass man den Menschen heute 
aus der vollen Erfahrung zeigt, was zu geschehen hat, redet man .. von allgemeinen 
Theorien, auch von sozialen Theorien.“ Man findet gerade alles Erfahrungsgemässe 
abstrakt. 195, 54f  (>Statistik)

  Aktie und Kreditwesen: Ich habe schon darauf aufmerksam gemacht, „wie entzogen wird
dem unmittelbar persönlichen Einfluss die moderne wirtschaftliche Ordnung, und wie das 
Geld, das heißt, das Kapital als solches, zu arbeiten beginnt. Ich sagte: Immer mehr und 
mehr arbeitet sich die gegenwärtige soziale Ordnung unter ahrimanischem Einfluss so 
herauf, dass der eine bald unten, bald oben ist. Auf die Persönlichkeit kommt es nicht mehr 
an, sondern es kommt darauf an, dass das Geld als solches wirtschaftet, bald einen 
heraufwirft, bald wieder hinunterwirft. Die Aktie, die Kapitalanhäufung und sein Gegenpol,
das Kreditwesen, dieses Apersönliche und Antipersönliche, ist dasjenige, was sich als das 
ahrimanische Gegenbild des Geistselbstes für die Zukunft der sozialen Ordnung entwickeln 
soll.“  184, 189f

  Almosen >Wohltätigkeitsliebe                                                                                        

  Alterndes Geld >Geld; Alterung

  Altruismus:   Das Christentum hat die Aufgabe, den Impuls zur Brüderlichkeit der ganzen
Menschheit zu bringen. 103, 185f   (>Egoismus und Altruismus, >Einheitliche Seele, 
>Bruderschaft)

  „Nur wenn in unserer Seele lebendig und praktisch die Idee der wiederholten Erdenleben 
wirkt, dann wird die Idee der Brüderlichkeit für das, was die Menschen in ihrer Leiblichkeit
füreinander sind, die richtige Form gewinnen können.“ 174a, 183

  „Der Mensch wird aber für die Zukunft sich hingeben müssen mit seiner ganzen Wesenheit
an den gesellschaftlichen Organismus. Da wird es nicht genügen, dass die Leute in den 
Zimmern sitzen und über Nächstenliebe, über Brüderlichkeit phantasieren und sich so recht 
gut finden dabei, und dann die Coupons abschneiden, die sie nur deshalb abschneiden 
können, weil die Leute in den Bergwerken, in den Fabriken in Not und Elend für sie 



arbeiten .. Das so Reden, das so Gutsein, das wird aufhören müssen.“   330, 177f

 
   Altruismus, Arbeitsteilung und Weltwirtschaft: „Nicht ein Gott, nicht ein sittliches 
Gesetz, nicht ein Instinkt fordert im modernen wirtschaftlichen Leben den Altruismus im 
Arbeiten, im Erzeugen der Güter, sondern einfach die moderne Arbeitsteilung. Also eine 
ganz volkswirtschaftliche Kategorie fordert das.“  Altruismus ist eine Forderung der 
Weltwirtschaft - nur das Denken kommt nicht über den Egoismus hinaus und pfuscht 
hinein.  NÖK, 47  (>Arbeitsteilung, >Menschheit, >Bewusstseinsseele und Geistselbst)

  „Und auf dem Boden des Wirtschaftslebens muss jene wahre Brüderlichkeit herrschen, die
nur in Genossenschaften, sei es in Konsumentenschaften oder in Produzentenschaften, 
erblühen kann.“  333, 29f 

  Der einzelne Selbstlose vermag nicht viel in einer auf den Eigennutz aufgebauten 
Gemeinschaft. Das wäre anders, wenn die uneigennützige Arbeit eine allgemeine wäre.   
34, 208

  Den „Kernpunkten“ liegt nicht diese Moralinsäure zugrunde, sondern es soll gezeigt 
werden, „wie die Selbstlosigkeit rein in der Zirkulation der volkswirtschaftlichen Elemente 
drinnenstecken muss.“   NÖK, 153

  Altruismus durch Dreigliederung: „Die Wirksamkeit des sozialen Organismus wird 
unter dem Einfluss der Dreigliederungsidee gewissermassen umgestellt.“ Die „bestmögliche
Fruchtbarkeit des Gemeinschaftsarbeitens“ wird zum Beispiel die Kapitalvermehrung dann 
nicht mehr als ersten Anreiz brauchen, sondern sie wird „wie die Konsequenz der sozialen 
Betätigungen und Einrichtungen zutage treten.“ 24, 262

  Man wird „nicht für das Wirtschaftsleben die Frage aufwerfen: Wie ist der Egoismus zu 
überwinden? - sondern: Wie ist es dem Altruismus möglich, den berechtigten Egoismus zu 
befriedigen? -“   332a, 191  (>Sozial-antisozial, >Astralleib)

  Amerika >Westen; Amerika
  

  Amerikanismus: „Was ich jetzt nennen möchte «Amerikanismus », das Amerikanische 
als Kollektivbegriff — nicht auf die einzelnen Amerikaner bezüglich —, das ist die Furcht 
vor dem Geistigen, ist die Sehnsucht, nur mit dem physisch-sinnlichen Plan zu leben, 
höchstens noch mit dem, was von unten herauf in diesen physisch-sinnlichen Plan an 
Grobgeistigem, Spiritistischem und dergleichen hereinkommt, was nicht ein wirklich 
Geistiges ist. .. Aber der Amerikanismus lebt nun nicht etwa bloß in Amerika .., er lebt vor 
allem in aller Wissenschaft. Diese Wissenschaft hat nämlich in diesem Zeitraume seit dem 
15. Jahrhundert immer mehr und mehr auch dasjenige herausgebildet, was man nennen 
könnte «Furcht vor dem Geistigen». .. Was irgendwie eine Idee, ein Begriff ist, die im 
Inneren der Seele erzeugt werden, darf nicht in die Naturbeobachtung eingreifen. Es darf 
nur das Tote der Naturbeobachtung, nicht das durchgeistigte Lebendige in die Wissenschaft 
eingehen. .. Man glaubt, da könne nur Willkür leben, da komme man gleich ins 
Nichtobjektive hinein, wenn man irgend etwas Subjektives in die Erfahrungen hineinträgt. 
Das ist ahrimanisch. Die Wissenschaft ist universalistisch-amerikanisch, insofern sie diesen 

arbeiten .. Das so Reden, das so Gutsein, das wird aufhören müssen.“   330, 177f

 
   Altruismus, Arbeitsteilung und Weltwirtschaft: „Nicht ein Gott, nicht ein sittliches 
Gesetz, nicht ein Instinkt fordert im modernen wirtschaftlichen Leben den Altruismus im 
Arbeiten, im Erzeugen der Güter, sondern einfach die moderne Arbeitsteilung. Also eine 
ganz volkswirtschaftliche Kategorie fordert das.“  Altruismus ist eine Forderung der 
Weltwirtschaft - nur das Denken kommt nicht über den Egoismus hinaus und pfuscht 
hinein.  NÖK, 47  (>Arbeitsteilung, >Menschheit, >Bewusstseinsseele und Geistselbst)

  „Und auf dem Boden des Wirtschaftslebens muss jene wahre Brüderlichkeit herrschen, die
nur in Genossenschaften, sei es in Konsumentenschaften oder in Produzentenschaften, 
erblühen kann.“  333, 29f 

  Der einzelne Selbstlose vermag nicht viel in einer auf den Eigennutz aufgebauten 
Gemeinschaft. Das wäre anders, wenn die uneigennützige Arbeit eine allgemeine wäre.   
34, 208

  Den „Kernpunkten“ liegt nicht diese Moralinsäure zugrunde, sondern es soll gezeigt 
werden, „wie die Selbstlosigkeit rein in der Zirkulation der volkswirtschaftlichen Elemente 
drinnenstecken muss.“   NÖK, 153

  Altruismus durch Dreigliederung: „Die Wirksamkeit des sozialen Organismus wird 
unter dem Einfluss der Dreigliederungsidee gewissermassen umgestellt.“ Die „bestmögliche
Fruchtbarkeit des Gemeinschaftsarbeitens“ wird zum Beispiel die Kapitalvermehrung dann 
nicht mehr als ersten Anreiz brauchen, sondern sie wird „wie die Konsequenz der sozialen 
Betätigungen und Einrichtungen zutage treten.“ 24, 262

  Man wird „nicht für das Wirtschaftsleben die Frage aufwerfen: Wie ist der Egoismus zu 
überwinden? - sondern: Wie ist es dem Altruismus möglich, den berechtigten Egoismus zu 
befriedigen? -“   332a, 191  (>Sozial-antisozial, >Astralleib)

  Amerika >Westen; Amerika
  

  Amerikanismus: „Was ich jetzt nennen möchte «Amerikanismus », das Amerikanische 
als Kollektivbegriff — nicht auf die einzelnen Amerikaner bezüglich —, das ist die Furcht 
vor dem Geistigen, ist die Sehnsucht, nur mit dem physisch-sinnlichen Plan zu leben, 
höchstens noch mit dem, was von unten herauf in diesen physisch-sinnlichen Plan an 
Grobgeistigem, Spiritistischem und dergleichen hereinkommt, was nicht ein wirklich 
Geistiges ist. .. Aber der Amerikanismus lebt nun nicht etwa bloß in Amerika .., er lebt vor 
allem in aller Wissenschaft. Diese Wissenschaft hat nämlich in diesem Zeitraume seit dem 
15. Jahrhundert immer mehr und mehr auch dasjenige herausgebildet, was man nennen 
könnte «Furcht vor dem Geistigen». .. Was irgendwie eine Idee, ein Begriff ist, die im 
Inneren der Seele erzeugt werden, darf nicht in die Naturbeobachtung eingreifen. Es darf 
nur das Tote der Naturbeobachtung, nicht das durchgeistigte Lebendige in die Wissenschaft 
eingehen. .. Man glaubt, da könne nur Willkür leben, da komme man gleich ins 
Nichtobjektive hinein, wenn man irgend etwas Subjektives in die Erfahrungen hineinträgt. 
Das ist ahrimanisch. Die Wissenschaft ist universalistisch-amerikanisch, insofern sie diesen 



Grundsatz hat, alles Subjektive aus der Naturbetrachtung herauszuwerfen.“ Die „Furcht vor 
dem Geistigen und wirkt zerstörend, wirkt auflösend auf alle Menschheitskultur, die doch 
eben im Geistigen fussen muss. (…) Würden wir nicht selbst so viel Philistertum, so viel 
Amerikanismus in uns haben, so würden wir es einsehen, dass dies zwei Gegenpole sind: 
deutscher Goetheanismus und Amerikanismus, und wir würden dann wissen, dass wir uns 
zu den Strömungen der Gegenwart nur dann in der richtigen Weise verhalten können, wenn 
wir eben in diese Strömungen ganz vorurteilsfrei hineinschauen. Wir sollten uns eigentlich 
gerade jeden Chauvinismus abgewöhnen, wir sollten völlig nur auf das Objektive sehen.“  
181, 397ff  (>Zerstörerisches)

  Anarchismus, individualistischer: „Wenn ich aber in dem Sinne, in dem solche Dinge 
entschieden werden können, sagen sollte, ob das Wort „individualistischer Anarchist“ auf 
mich anwendbar ist, so müsste ich mit einem bedingungslosen „Ja“ antworten. … Der 
„individualistische Anarchist“ will, dass kein Mensch durch irgend etwas gehindert werde, 
die Fähigkeiten und Kräfte zur Entfaltung bringen zu können, die in ihm liegen. Die 
Individuen sollen in völlig freiem Konkurrenzkampfe sich zur Geltung bringen. Der 
gegenwärtige Staat hat keinen Sinn für diesen Konkurrenzkampf. Er hindert das Individuum
auf Schritt und Tritt an der Entfaltung seiner Fähigkeiten. Er hasst das Individuum.“   
31, 284  (>Freiheit und Gesetz, >Syndikalismus)

  „Wir können gar nicht wissen, welche Entwicklungskeime in dem Menschen noch 
verborgen zur Weiterentwicklung liegen. Deshalb können wir auch keine Ordnung 
festsetzen, in welcher sich der Mensch entwickeln soll. Er muss die volle Freiheit besitzen, 
alles zu entwickeln, was in ihm keimt. Die Ordnung, die er braucht, wird sich dann immer 
von selbst aus dieser Freiheit ergeben. Dies ist der Grund, warum die von einem der besten 
Freiheitsmänner gegründete Zeitschrift des individualistischen Anarchismus, die in 
Amerika erscheinende «Liberty» den Wahlspruch trägt: Freiheit ist nicht die Tochter, 
sondern die Mutter der Ordnung.“  31, 334

  „Den Anarchismus scheint Ludwig Stein überhaupt nur in der grenzenlos blödsinnigen 
Form zu kennen, in der er durch das Gesindel der Bombenwerfer seiner Verwirklichung 
zustrebt. (…) .. von einem „Übermass“ des Individualismus kann überhaupt nicht 
gesprochen werden, denn niemand kann wissen, was von einer Individualität verlorengeht, 
wenn man sie in ihrer Entfaltung beschränkt. Wer hier Mass halten will, der kann gar nicht 
wissen, welche schlummernden Kräfte er mit seiner plumpen Massanlegung aus der Welt 
austilgt.“   31, 256ff  (>Individualität und Gesamtheit)

  Anarchismus unzweckmässig: „Vorschriften der Zweckmässigkeit des Handelns kann es 
geben, und deren Einhaltung mag auch mit Gewalt erzwungen werden; Vorschriften des 
sittlichen Handelns gibt es nicht. Der Anarchismus ist nicht deswegen zu verwerfen, weil er
unsittlich, sondern weil er unzweckmässig ist.“  31, 172

  Angebot, Nachfrage, Preis: „Der Begriff von Angebot ebenso wie der von Nachfrage 
sprengt sich in die Luft“ „Angebot in Waren ist Nachfrage in Geld und Angebot in Geld ist 
Nachfrage in Waren.“ Das Geldangebot muss aber erst „hinter dem Rücken der Nachfrage 
im volkswirtschaftlichen Prozess entwickelt werden, genauso wie die Ware entwickelt 
werden muss, die als Angebot auftritt. Also wir haben keine realen Begriffe vor uns, wenn 
wir glauben, der Preis entwickelt sich aus dem Wechselverhältnis von dem, was wir 

Grundsatz hat, alles Subjektive aus der Naturbetrachtung herauszuwerfen.“ Die „Furcht vor 
dem Geistigen und wirkt zerstörend, wirkt auflösend auf alle Menschheitskultur, die doch 
eben im Geistigen fussen muss. (…) Würden wir nicht selbst so viel Philistertum, so viel 
Amerikanismus in uns haben, so würden wir es einsehen, dass dies zwei Gegenpole sind: 
deutscher Goetheanismus und Amerikanismus, und wir würden dann wissen, dass wir uns 
zu den Strömungen der Gegenwart nur dann in der richtigen Weise verhalten können, wenn 
wir eben in diese Strömungen ganz vorurteilsfrei hineinschauen. Wir sollten uns eigentlich 
gerade jeden Chauvinismus abgewöhnen, wir sollten völlig nur auf das Objektive sehen.“  
181, 397ff  (>Zerstörerisches)

  Anarchismus, individualistischer: „Wenn ich aber in dem Sinne, in dem solche Dinge 
entschieden werden können, sagen sollte, ob das Wort „individualistischer Anarchist“ auf 
mich anwendbar ist, so müsste ich mit einem bedingungslosen „Ja“ antworten. … Der 
„individualistische Anarchist“ will, dass kein Mensch durch irgend etwas gehindert werde, 
die Fähigkeiten und Kräfte zur Entfaltung bringen zu können, die in ihm liegen. Die 
Individuen sollen in völlig freiem Konkurrenzkampfe sich zur Geltung bringen. Der 
gegenwärtige Staat hat keinen Sinn für diesen Konkurrenzkampf. Er hindert das Individuum
auf Schritt und Tritt an der Entfaltung seiner Fähigkeiten. Er hasst das Individuum.“   
31, 284  (>Freiheit und Gesetz, >Syndikalismus)

  „Wir können gar nicht wissen, welche Entwicklungskeime in dem Menschen noch 
verborgen zur Weiterentwicklung liegen. Deshalb können wir auch keine Ordnung 
festsetzen, in welcher sich der Mensch entwickeln soll. Er muss die volle Freiheit besitzen, 
alles zu entwickeln, was in ihm keimt. Die Ordnung, die er braucht, wird sich dann immer 
von selbst aus dieser Freiheit ergeben. Dies ist der Grund, warum die von einem der besten 
Freiheitsmänner gegründete Zeitschrift des individualistischen Anarchismus, die in 
Amerika erscheinende «Liberty» den Wahlspruch trägt: Freiheit ist nicht die Tochter, 
sondern die Mutter der Ordnung.“  31, 334

  „Den Anarchismus scheint Ludwig Stein überhaupt nur in der grenzenlos blödsinnigen 
Form zu kennen, in der er durch das Gesindel der Bombenwerfer seiner Verwirklichung 
zustrebt. (…) .. von einem „Übermass“ des Individualismus kann überhaupt nicht 
gesprochen werden, denn niemand kann wissen, was von einer Individualität verlorengeht, 
wenn man sie in ihrer Entfaltung beschränkt. Wer hier Mass halten will, der kann gar nicht 
wissen, welche schlummernden Kräfte er mit seiner plumpen Massanlegung aus der Welt 
austilgt.“   31, 256ff  (>Individualität und Gesamtheit)

  Anarchismus unzweckmässig: „Vorschriften der Zweckmässigkeit des Handelns kann es 
geben, und deren Einhaltung mag auch mit Gewalt erzwungen werden; Vorschriften des 
sittlichen Handelns gibt es nicht. Der Anarchismus ist nicht deswegen zu verwerfen, weil er
unsittlich, sondern weil er unzweckmässig ist.“  31, 172

  Angebot, Nachfrage, Preis: „Der Begriff von Angebot ebenso wie der von Nachfrage 
sprengt sich in die Luft“ „Angebot in Waren ist Nachfrage in Geld und Angebot in Geld ist 
Nachfrage in Waren.“ Das Geldangebot muss aber erst „hinter dem Rücken der Nachfrage 
im volkswirtschaftlichen Prozess entwickelt werden, genauso wie die Ware entwickelt 
werden muss, die als Angebot auftritt. Also wir haben keine realen Begriffe vor uns, wenn 
wir glauben, der Preis entwickelt sich aus dem Wechselverhältnis von dem, was wir 



gewöhnlich Angebot und Nachfrage nennen: P = f (an). … Es entwickelt sich durchaus auch
der Preis unter dem Einfluss dessen, ob der Nachfragende ein Anbietender in Geld werden 
kann, oder ob er es gemäss des volkswirtschaftlichen Prozesses zum Beispiel in irgendeiner 
Zeit in Bezug auf ein Produkt nicht werden kann. … Wir müssen nicht glauben, dass wir es 
mit unabhängigen Veränderlichen nur in a und n zu tun haben und mit dem Preis als einer 
Funktion von beiden, sondern mit drei voneinander Unabhängigen, die miteinander in ein 
Wechselspiel treten und die eben ein neues geben (...)“ „x = f (anp)“  NÖK, 112f  
(>Händlergleichung, >Markt, >Preis)

  In der aristokratischen Ordnung wurden die menschlichen Bedürfnisse durch Vorrechte 
geregelt. Heute sind Kapital, Menschenarbeit und Leistung zur Ware gemacht, „geregelt 
durch Angebot und Nachfrage, sich selbst regelnd dadurch nach der Rentabilität, nach der 
wüsten Konkurrenz, nach dem blindesten menschlichen Egoismus, unter dessen Einfluss 
jeder so viel erwerben will, als er aus der gesellschaftlichen Ordnung herauspressen kann. 
Und so trat an die Stelle der alten Rechte das, was sich abspielte durch die wirtschaftliche 
Macht .. sich gründend auf den Konkurrenzkampf, auf die Rentabilität, auf das 
wirtschaftliche Zwangsverhältnis zwischen Kapital und Lohn, in welches Verhältnis 
eingezwängt ist der Warenaustausch, eingezwängt ist alle Preisgestaltung, die abhängig ist 
von dem egoistischen Kapital- und Lohnkampf.“ Eine neue Gesellschaftsordnung wird 
nicht mehr auf das wirtschaftliche Zwangsverhältnis gegründet sein, sondern „auf Leistung 
und Gegenleistung in ihrem gerechten Austausch .. An die Stelle der alten Vorrechte, an die 
Stelle des alten Kapital- und Lohnsystems muss das Leistungssystem treten.“  330, 235f   
(>Leistungssystem)

  Wer bezweifeln will, dass Einrichtungen im Sinne der wirtschaftlichen Urzelle 
erstrebenswert seien, „ der hat kein Auge dafür, dass bei dem blossen Walten von Angebot 
und Nachfrage menschliche Bedürfnisse verkümmern, deren Befriedigung die Zivilisation 
eines sozialen Organismus erhöht (..) In dem Schaffen des Ausgleichs zwischen den 
menschlichen Bedürfnissen und dem Werte der menschlichen Leistungen sieht das Streben 
nach der Dreigliederung des sozialen Organismus seinen Inhalt.“   
  24, 266   (>Assoziationen und Preise, >Wirtschaftliche Urzelle)

  Angst oder Besonnenheit: „Gar manche Persönlichkeit, die mitverantwortlich ist für 
dasjenige, was als ein solches Unheil in unser Leben eingegriffen hat, sie hätte anders sich 
verhalten, wenn sie nicht durch lange Zeit hindurch schon unter dem Einflusse, sei es der 
Angst oder dergleichen, in der sogenannten sozialen Bewegung gestanden hatte und aus 
einer gewissen Furcht oder Angst oder anderen Seelenzuständen heraus in ganz anderer
Weise sich verhalten hat, als sie sich verhalten hatte, wenn sie in völliger Besonnenheit 
klare Einsicht in dasjenige hätte bekommen können, was in der Luft lag im Unglücksjahre 
1914.“  336, 78  (>Vertrauen)

  Anreize, Antrieb zur Arbeit: >Arbeit; Antriebe, >Motivierung, >Demokratie 
   
  Anthroposophie >Geisteswissenschaft

  Anthroposophie und Dreigliederung: Ich möchte, „dass Anthroposophie nicht 
unfruchtbar bleibe gerade in dieser sozialen Arbeit .. umso mehr muss man an die 
Verpflichtung denken, wenn man die anthroposophische Grundlage hat, etwas zu tun, um 

gewöhnlich Angebot und Nachfrage nennen: P = f (an). … Es entwickelt sich durchaus auch
der Preis unter dem Einfluss dessen, ob der Nachfragende ein Anbietender in Geld werden 
kann, oder ob er es gemäss des volkswirtschaftlichen Prozesses zum Beispiel in irgendeiner 
Zeit in Bezug auf ein Produkt nicht werden kann. … Wir müssen nicht glauben, dass wir es 
mit unabhängigen Veränderlichen nur in a und n zu tun haben und mit dem Preis als einer 
Funktion von beiden, sondern mit drei voneinander Unabhängigen, die miteinander in ein 
Wechselspiel treten und die eben ein neues geben (...)“ „x = f (anp)“  NÖK, 112f  
(>Händlergleichung, >Markt, >Preis)

  In der aristokratischen Ordnung wurden die menschlichen Bedürfnisse durch Vorrechte 
geregelt. Heute sind Kapital, Menschenarbeit und Leistung zur Ware gemacht, „geregelt 
durch Angebot und Nachfrage, sich selbst regelnd dadurch nach der Rentabilität, nach der 
wüsten Konkurrenz, nach dem blindesten menschlichen Egoismus, unter dessen Einfluss 
jeder so viel erwerben will, als er aus der gesellschaftlichen Ordnung herauspressen kann. 
Und so trat an die Stelle der alten Rechte das, was sich abspielte durch die wirtschaftliche 
Macht .. sich gründend auf den Konkurrenzkampf, auf die Rentabilität, auf das 
wirtschaftliche Zwangsverhältnis zwischen Kapital und Lohn, in welches Verhältnis 
eingezwängt ist der Warenaustausch, eingezwängt ist alle Preisgestaltung, die abhängig ist 
von dem egoistischen Kapital- und Lohnkampf.“ Eine neue Gesellschaftsordnung wird 
nicht mehr auf das wirtschaftliche Zwangsverhältnis gegründet sein, sondern „auf Leistung 
und Gegenleistung in ihrem gerechten Austausch .. An die Stelle der alten Vorrechte, an die 
Stelle des alten Kapital- und Lohnsystems muss das Leistungssystem treten.“  330, 235f   
(>Leistungssystem)

  Wer bezweifeln will, dass Einrichtungen im Sinne der wirtschaftlichen Urzelle 
erstrebenswert seien, „ der hat kein Auge dafür, dass bei dem blossen Walten von Angebot 
und Nachfrage menschliche Bedürfnisse verkümmern, deren Befriedigung die Zivilisation 
eines sozialen Organismus erhöht (..) In dem Schaffen des Ausgleichs zwischen den 
menschlichen Bedürfnissen und dem Werte der menschlichen Leistungen sieht das Streben 
nach der Dreigliederung des sozialen Organismus seinen Inhalt.“   
  24, 266   (>Assoziationen und Preise, >Wirtschaftliche Urzelle)

  Angst oder Besonnenheit: „Gar manche Persönlichkeit, die mitverantwortlich ist für 
dasjenige, was als ein solches Unheil in unser Leben eingegriffen hat, sie hätte anders sich 
verhalten, wenn sie nicht durch lange Zeit hindurch schon unter dem Einflusse, sei es der 
Angst oder dergleichen, in der sogenannten sozialen Bewegung gestanden hatte und aus 
einer gewissen Furcht oder Angst oder anderen Seelenzuständen heraus in ganz anderer
Weise sich verhalten hat, als sie sich verhalten hatte, wenn sie in völliger Besonnenheit 
klare Einsicht in dasjenige hätte bekommen können, was in der Luft lag im Unglücksjahre 
1914.“  336, 78  (>Vertrauen)

  Anreize, Antrieb zur Arbeit: >Arbeit; Antriebe, >Motivierung, >Demokratie 
   
  Anthroposophie >Geisteswissenschaft

  Anthroposophie und Dreigliederung: Ich möchte, „dass Anthroposophie nicht 
unfruchtbar bleibe gerade in dieser sozialen Arbeit .. umso mehr muss man an die 
Verpflichtung denken, wenn man die anthroposophische Grundlage hat, etwas zu tun, um 



die Dinge den Menschen verständlich zu machen. Heute handelt es sich gar nicht darum, .. 
im Allerspeziellsten die Dinge ausgeführt zu haben. Um die grossen, bedeutsam über die 
Welt hin gehenden Züge einer Neugestaltung der Dinge handelt es sich. Und von Vielem, 
das heute den Menschen noch so erscheint, als ob sie es nicht entbehren könnten, von 
Vielem wird überhaupt in einiger Zeit gar nicht mehr die Rede sein können, so wird es 
hinweggefegt sein.“  332b, 77f

  Anthroposophische Bewegung; Probierstein: Es gibt einen dreifachen Probierstein für 
die anthroposophische Bewegung; sie soll sein: - Eine Bewegung, die nicht aus Altem 
heraus schafft, sondern im Einklang mit dem wissenschaftlichen Bewusstsein der 
Gegenwart wirkt. - Eine Bewegung, die etwas über die Lebensfragen der Gegenwart zu 
sagen hat, etwa über die soziale Frage. - Eine Bewegung, die die verschiedenen 
Religionsbedürfnisse bewusst über sich aufzuklären vermag. 186, 264f

  Anthroposophische Gesellschaft: Es geht nicht um eine neue Glaubensgemeinschaft, 
sondern Anthroposophie ist etwas, „was für den, der es wirklich in einer gewissen 
Ausdehnung kennen will, nach und nach erarbeitet sein will, was also Menschen erarbeiten 
müssen. Das muss ja auch in den Schulen, in den Universitäten geschehen; und wenn man 
das Zusammenschliessen einer Hörerschaft in den Universitäten als eine „Sekte“ 
bezeichnen will, dann kann man auch das Zusammenschliessen derer, die Anthroposophie 
betreiben, als eine „Sekte“ bezeichnen, sonst nicht.“  72, 72f

  Heute ist „bedeutsamster Zeitimpuls ..: der Individualismus auf geistigem Gebiete. Wie 
häufig hört man: Wir Anthroposophen .. wollen dies und jenes! … wir brauchen (aber) 
Wahrheiten, keine zusammenfassenden Grundsätze, und diese Wahrheiten sind nur für den 
einzelnen Menschen, für die Individualität. Die Gesellschaft, wie oft habe ich gesagt, sie 
soll etwas sein nach aussen; aber die Sache selbst geht die Gesellschaft nichts an. Diese 
Dinge muss man doch nur wirklich einmal ernst nehmen können. … wenn dasjenige, was 
nun gerade in die Welt kommen soll durch die Bestrebungen mit Bezug auf die soziale 
Frage, wenn das etwa auch getragen werden sollte von sektiererischem oder 
Cliquengeiste, .. dann würde gerade dieser Sache ganz furchtbar geschadet werden.“   
190, 209  (>Geistesleben als Tyrannei)

  „Aber sehen Sie, was in der realen Bewegung der anthroposophischen Gesellschaft sich 
äußert, das ist ja vielfach das, was von außen hinein getragen wird. Von innen 
hinausgetragen wird heute noch wirklich recht Weniges.“  196, 179 

  Luziferische Anschauung ist, „dass man dem Menschen etwas wegnehmen und es dann 
wie etwas ausser ihm Vorhandenes verwerten kann, zum Beispiel, dass man einem Lehrer 
seine Lehre wegnimmt und objektiv in der Welt verwerten würde.“  254, 195

  „Liest man die „Philosophie der Freiheit im richtigen Sinne, dann redet man über das, was 
der Geistesforscher zu sagen hat, .. mit Sicherheit, mit innerer Überzeugung. .. (Der) 
Anfänger kann dann von dem Ausführlicheren, das der entwickelte Geistesforscher sagen 
kann, so reden wie derjenige, der Chemie gelernt hat, von Forschungsresultaten redet, die er
sich auch nicht angesehen hat, von denen er aber weiss, .. wie sie der realen Sphäre des 
Lebens angehören. Immer kommt es darauf an, wenn es sich um Anthroposophie handelt, 
dass eine gewisse Seelenhaltung eintritt, nicht bloss das Behaupten eines anderen 

die Dinge den Menschen verständlich zu machen. Heute handelt es sich gar nicht darum, .. 
im Allerspeziellsten die Dinge ausgeführt zu haben. Um die grossen, bedeutsam über die 
Welt hin gehenden Züge einer Neugestaltung der Dinge handelt es sich. Und von Vielem, 
das heute den Menschen noch so erscheint, als ob sie es nicht entbehren könnten, von 
Vielem wird überhaupt in einiger Zeit gar nicht mehr die Rede sein können, so wird es 
hinweggefegt sein.“  332b, 77f

  Anthroposophische Bewegung; Probierstein: Es gibt einen dreifachen Probierstein für 
die anthroposophische Bewegung; sie soll sein: - Eine Bewegung, die nicht aus Altem 
heraus schafft, sondern im Einklang mit dem wissenschaftlichen Bewusstsein der 
Gegenwart wirkt. - Eine Bewegung, die etwas über die Lebensfragen der Gegenwart zu 
sagen hat, etwa über die soziale Frage. - Eine Bewegung, die die verschiedenen 
Religionsbedürfnisse bewusst über sich aufzuklären vermag. 186, 264f

  Anthroposophische Gesellschaft: Es geht nicht um eine neue Glaubensgemeinschaft, 
sondern Anthroposophie ist etwas, „was für den, der es wirklich in einer gewissen 
Ausdehnung kennen will, nach und nach erarbeitet sein will, was also Menschen erarbeiten 
müssen. Das muss ja auch in den Schulen, in den Universitäten geschehen; und wenn man 
das Zusammenschliessen einer Hörerschaft in den Universitäten als eine „Sekte“ 
bezeichnen will, dann kann man auch das Zusammenschliessen derer, die Anthroposophie 
betreiben, als eine „Sekte“ bezeichnen, sonst nicht.“  72, 72f

  Heute ist „bedeutsamster Zeitimpuls ..: der Individualismus auf geistigem Gebiete. Wie 
häufig hört man: Wir Anthroposophen .. wollen dies und jenes! … wir brauchen (aber) 
Wahrheiten, keine zusammenfassenden Grundsätze, und diese Wahrheiten sind nur für den 
einzelnen Menschen, für die Individualität. Die Gesellschaft, wie oft habe ich gesagt, sie 
soll etwas sein nach aussen; aber die Sache selbst geht die Gesellschaft nichts an. Diese 
Dinge muss man doch nur wirklich einmal ernst nehmen können. … wenn dasjenige, was 
nun gerade in die Welt kommen soll durch die Bestrebungen mit Bezug auf die soziale 
Frage, wenn das etwa auch getragen werden sollte von sektiererischem oder 
Cliquengeiste, .. dann würde gerade dieser Sache ganz furchtbar geschadet werden.“   
190, 209  (>Geistesleben als Tyrannei)

  „Aber sehen Sie, was in der realen Bewegung der anthroposophischen Gesellschaft sich 
äußert, das ist ja vielfach das, was von außen hinein getragen wird. Von innen 
hinausgetragen wird heute noch wirklich recht Weniges.“  196, 179 

  Luziferische Anschauung ist, „dass man dem Menschen etwas wegnehmen und es dann 
wie etwas ausser ihm Vorhandenes verwerten kann, zum Beispiel, dass man einem Lehrer 
seine Lehre wegnimmt und objektiv in der Welt verwerten würde.“  254, 195

  „Liest man die „Philosophie der Freiheit im richtigen Sinne, dann redet man über das, was 
der Geistesforscher zu sagen hat, .. mit Sicherheit, mit innerer Überzeugung. .. (Der) 
Anfänger kann dann von dem Ausführlicheren, das der entwickelte Geistesforscher sagen 
kann, so reden wie derjenige, der Chemie gelernt hat, von Forschungsresultaten redet, die er
sich auch nicht angesehen hat, von denen er aber weiss, .. wie sie der realen Sphäre des 
Lebens angehören. Immer kommt es darauf an, wenn es sich um Anthroposophie handelt, 
dass eine gewisse Seelenhaltung eintritt, nicht bloss das Behaupten eines anderen 



Weltbildes ... Das hat man eben nicht mitgemacht, die „Philosophie der Freiheit“ anders zu 
lesen, als andere Bücher gelesen werden. Und das ist es, worauf es ankommt, und das ist es,
worauf jetzt mit aller Schärfe hingewiesen werden muss, weil sonst eben einfach die 
Entwickelung der Anthroposophischen Gesellschaft ganz und gar zurückbleibt hinter der 
Entwickelung der Anthroposophie. Dann muss die Anthroposophie auf dem Umwege durch
die Anthroposophische Gesellschaft von der Welt ja gänzlich missverstanden werden, und 
dann kann nichts anderes herauskommen als Konflikt über Konflikt!“  257, 58  
(>Philosophie der Freiheit)

  „Heute steht eben die Anthroposophische Gesellschaft vor der Notwendigkeit, nicht bloss 
zuzusehen der wirklichen Anthroposophischen Arbeit und daneben allerlei zu begründen, .. 
heute steht die Anthroposophische Gesellschaft vor der Notwendigkeit, sich bewusst zu 
werden der anthroposophischen Arbeit. Das ist eine ganz positive Bezeichnung ihrer 
Aufgabe, die nur in den Einzelheiten ausgeführt zu werden braucht. Sonst, wenn dieses 
Positive nicht unternommen wird, führt das dazu, dass Anthroposophie durch die 
Anthroposophische Gesellschaft vor der Welt geschädigt und immer mehr geschädigt 
würde. Wie viele Gegnerschaft hat zum Beispiel die Dreigliederungsbewegung der 
anthroposophischen Bewegung deshalb gebracht, weil die Dreigliederungsbewegung nicht 
verstanden hat, sich auf anthroposophischen Boden zu stellen, sondern sich auf den Boden 
aller möglichen Kompromisse gestellt hat, und man nach und nach in einzelnen Kreisen 
anfing, Anthroposophie zu verachten.“   257, 67

  Unter den Mitgliedern der Anthroposophischen Gesellschaft „sind ja solche, die heute 
noch immer sagen: Dem wirklichen Anthroposophen muss das politische Leben ferneliegen
.. das kommt auch vor, solche Egoisten gibt es, und die nennen sich trotzdem 
Anthroposophen.“  337b, 241

  „Die Leute (innerhalb der A.G.), die Kompromisse schliessen wollen bis zu dem Grade, 
dass sie eigentlich die Anthroposophie untergehen lassen möchten (..), die findet man schon
sehr zahlreich.“ .. „Wenn wir dieses neue Geistesleben haben, wenn wir nicht mehr genötigt
sind, zu kämpfen mit den unverständigen Intellektuellen“, dann wird das Sprechen soziale 
Tatsachen bewirken.   337a, 180  (>Geisteswissenschaft, Gegner)

  Die Anthroposophische Gesellschaft dreigliedern zu wollen, wäre eine „wirtschaftliche 
Sektiererei“. Die Wirtschaft hängt mit der ganzen Menschheit zusammen, und für das 
Rechtsleben ist der Rechtsstaat zuständig. Aber für das Geistesleben war immer schon das 
Ideal erfüllt; es gibt keine Staatssubvention.  190, 212

  „Es könnte, wenn Anthroposophie in der richtigen Weise in unserer Gesellschaft lebte, wie
sie es eben nicht tut, es könnte diese Gesellschaft schon, in einem gewissen Sinne 
wenigstens .. das geistige Drittel, selbst mit Einschluss des Juristischen, musterhaft 
charakterisieren.“   186, 262

  „Alles Reden davon, dass die Anthroposophische Gesellschaft viel zu intellektualistisch 
geworden ist, beruht eigentlich darauf, dass diejenigen, die so reden, eben das konsequente 
Erleben eines geistigen Inhaltes vermeiden wollen“, es geht mehr um das seelische 
Schwelgen.  220, 152

Weltbildes ... Das hat man eben nicht mitgemacht, die „Philosophie der Freiheit“ anders zu 
lesen, als andere Bücher gelesen werden. Und das ist es, worauf es ankommt, und das ist es,
worauf jetzt mit aller Schärfe hingewiesen werden muss, weil sonst eben einfach die 
Entwickelung der Anthroposophischen Gesellschaft ganz und gar zurückbleibt hinter der 
Entwickelung der Anthroposophie. Dann muss die Anthroposophie auf dem Umwege durch
die Anthroposophische Gesellschaft von der Welt ja gänzlich missverstanden werden, und 
dann kann nichts anderes herauskommen als Konflikt über Konflikt!“  257, 58  
(>Philosophie der Freiheit)

  „Heute steht eben die Anthroposophische Gesellschaft vor der Notwendigkeit, nicht bloss 
zuzusehen der wirklichen Anthroposophischen Arbeit und daneben allerlei zu begründen, .. 
heute steht die Anthroposophische Gesellschaft vor der Notwendigkeit, sich bewusst zu 
werden der anthroposophischen Arbeit. Das ist eine ganz positive Bezeichnung ihrer 
Aufgabe, die nur in den Einzelheiten ausgeführt zu werden braucht. Sonst, wenn dieses 
Positive nicht unternommen wird, führt das dazu, dass Anthroposophie durch die 
Anthroposophische Gesellschaft vor der Welt geschädigt und immer mehr geschädigt 
würde. Wie viele Gegnerschaft hat zum Beispiel die Dreigliederungsbewegung der 
anthroposophischen Bewegung deshalb gebracht, weil die Dreigliederungsbewegung nicht 
verstanden hat, sich auf anthroposophischen Boden zu stellen, sondern sich auf den Boden 
aller möglichen Kompromisse gestellt hat, und man nach und nach in einzelnen Kreisen 
anfing, Anthroposophie zu verachten.“   257, 67

  Unter den Mitgliedern der Anthroposophischen Gesellschaft „sind ja solche, die heute 
noch immer sagen: Dem wirklichen Anthroposophen muss das politische Leben ferneliegen
.. das kommt auch vor, solche Egoisten gibt es, und die nennen sich trotzdem 
Anthroposophen.“  337b, 241

  „Die Leute (innerhalb der A.G.), die Kompromisse schliessen wollen bis zu dem Grade, 
dass sie eigentlich die Anthroposophie untergehen lassen möchten (..), die findet man schon
sehr zahlreich.“ .. „Wenn wir dieses neue Geistesleben haben, wenn wir nicht mehr genötigt
sind, zu kämpfen mit den unverständigen Intellektuellen“, dann wird das Sprechen soziale 
Tatsachen bewirken.   337a, 180  (>Geisteswissenschaft, Gegner)

  Die Anthroposophische Gesellschaft dreigliedern zu wollen, wäre eine „wirtschaftliche 
Sektiererei“. Die Wirtschaft hängt mit der ganzen Menschheit zusammen, und für das 
Rechtsleben ist der Rechtsstaat zuständig. Aber für das Geistesleben war immer schon das 
Ideal erfüllt; es gibt keine Staatssubvention.  190, 212

  „Es könnte, wenn Anthroposophie in der richtigen Weise in unserer Gesellschaft lebte, wie
sie es eben nicht tut, es könnte diese Gesellschaft schon, in einem gewissen Sinne 
wenigstens .. das geistige Drittel, selbst mit Einschluss des Juristischen, musterhaft 
charakterisieren.“   186, 262

  „Alles Reden davon, dass die Anthroposophische Gesellschaft viel zu intellektualistisch 
geworden ist, beruht eigentlich darauf, dass diejenigen, die so reden, eben das konsequente 
Erleben eines geistigen Inhaltes vermeiden wollen“, es geht mehr um das seelische 
Schwelgen.  220, 152



  Antisozial: Antisozial ist es, „in unmittelbarer Sympathie und Antipathie an den anderen 
Menschen heranzugehen.“ Besser ist, sich naturwissenschaftlich objektiv für die Fehler 
anderer Menschen zu interessieren, als sie zu kritisieren. Liebe ohne Selbstzucht ist 
antisozial, weil ausschliessend.  185, 96f  (>Sozial und antisozial)

  Die Entwicklung des Individuums ist antisozial. „Daher ist es notwendig, dass der Mensch
in diesem Zeitraum mit seinem ganzen Wesen ausgegliedert wird von der sozialen Ordnung.
Sonst kann das eine und das andere nicht rein sein.“  186, 165 (>Bewusstseinsseele, 
>Vorgeburtliches .., >Geistesleben, freies, >Individualität)

  „Wenn der Mensch aus dem, was er als einzelner Mensch ist, heraus handelt, also einfach 
auf seine Bedürfnisse Rücksicht nimmt, dann seinen Verstand und seine Fähigkeiten 
anwendet, jetzt nicht, um irgend etwas für die Allgemeinheit zu produzieren, wie im 
Geistesleben, (..) so wirkt er unter allen Umständen als ein antisoziales Wesen.“   338, 164  
(>Egoismus und Konsum)

  „Es ist antisozial, wenn man die Jugend von Menschen unterrichten lässt, die man dadurch
lebensfremd werden lässt, dass man ihnen von aussen her Richtung und Inhalt ihres Tuns 
vorschreibt.“  KP, 13

  Antisoziale Triebe: „Bemerken wir es denn nicht, dass im Grunde genommen die 
menschlichen Seelen in der Gegenwart überall durchsetzt sind mit antisozialen Trieben, mit 
antisozialen Instinkten, mit einer geringen Möglichkeit, sich gegenseitig zu verstehen? Und 
aus diesen antisozialen Seelenverfassungen heraus, und um so mehr, als sie vorhanden sind, 
müssen wir nach einer sozialeren Gestaltung des äußeren Lebens streben, als dasjenige war, 
welches in den drei bis vier letzten Jahrhunderten die antisozialen Triebe unseres heutigen 
Menschenlebens herangezogen hatte.“ Die antisozialen Triebe hängen damit zusammen,  
„dass wir den Weg zum innersten Wesenskern des Menschen selber verloren haben, .. den 
eigentlich, wenn auch mehr oder weniger hell, oder bloß instinktiv, dunkel, jeder Mensch in 
sich ahnt: das übersinnliche Menschenwesen.“ 333, 40

  Gegen einen Paradieszustand, wie ihn Lenin, Trotzki etc. auf der Erde haben wollen, 
würden sich unzählige Menschen auflehnen, weil sie dabei nicht Menschen bleiben 
könnten. Er würde sich durch deren antisoziale Triebe in kürzester Zeit in sein Gegenteil 
verkehren.   186, 100   (>Soziale Triebe)

  Antisoziale Triebe, soziale Struktur: „Denn woher kommt es denn, dass in unserer Zeit 
die soziale Forderung sich erhebt? Nun, wir leben im Zeitalter der Bewusstseinsseele, wo 
der Mensch auf sich selbst sich stellen muss. Worauf ist er da angewiesen? Er ist darauf 
angewiesen, um seine Aufgabe, seine Mission .. zu erreichen, sich zu behaupten, sich nicht 
einschläfern zu lassen. Er ist gerade für seine Stellung in der Zeit angewiesen, die 
antisozialen Triebe zu entwickeln. Und es würde nicht die Aufgabe unseres Zeitraums vom 
Menschen erreicht werden können, wenn nicht gerade die antisozialen Triebe, durch die der 
Mensch sich auf die Spitze seiner eigenen Persönlichkeit stellt, immer mächtigere und 
mächtigere werden. Die Menschheit hat heute noch gar keine Ahnung davon, wie mächtig 
immerwährend bis ins dritte Jahrtausend hinein die antisozialen Triebe sich entwickeln 
müssen. Gerade damit der Mensch sich richtig auswächst, müssen die antisozialen Triebe 
sich entwickeln. In früheren Zeitaltern war die Entwickelung der antisozialen Triebe nicht 

  Antisozial: Antisozial ist es, „in unmittelbarer Sympathie und Antipathie an den anderen 
Menschen heranzugehen.“ Besser ist, sich naturwissenschaftlich objektiv für die Fehler 
anderer Menschen zu interessieren, als sie zu kritisieren. Liebe ohne Selbstzucht ist 
antisozial, weil ausschliessend.  185, 96f  (>Sozial und antisozial)

  Die Entwicklung des Individuums ist antisozial. „Daher ist es notwendig, dass der Mensch
in diesem Zeitraum mit seinem ganzen Wesen ausgegliedert wird von der sozialen Ordnung.
Sonst kann das eine und das andere nicht rein sein.“  186, 165 (>Bewusstseinsseele, 
>Vorgeburtliches .., >Geistesleben, freies, >Individualität)

  „Wenn der Mensch aus dem, was er als einzelner Mensch ist, heraus handelt, also einfach 
auf seine Bedürfnisse Rücksicht nimmt, dann seinen Verstand und seine Fähigkeiten 
anwendet, jetzt nicht, um irgend etwas für die Allgemeinheit zu produzieren, wie im 
Geistesleben, (..) so wirkt er unter allen Umständen als ein antisoziales Wesen.“   338, 164  
(>Egoismus und Konsum)

  „Es ist antisozial, wenn man die Jugend von Menschen unterrichten lässt, die man dadurch
lebensfremd werden lässt, dass man ihnen von aussen her Richtung und Inhalt ihres Tuns 
vorschreibt.“  KP, 13

  Antisoziale Triebe: „Bemerken wir es denn nicht, dass im Grunde genommen die 
menschlichen Seelen in der Gegenwart überall durchsetzt sind mit antisozialen Trieben, mit 
antisozialen Instinkten, mit einer geringen Möglichkeit, sich gegenseitig zu verstehen? Und 
aus diesen antisozialen Seelenverfassungen heraus, und um so mehr, als sie vorhanden sind, 
müssen wir nach einer sozialeren Gestaltung des äußeren Lebens streben, als dasjenige war, 
welches in den drei bis vier letzten Jahrhunderten die antisozialen Triebe unseres heutigen 
Menschenlebens herangezogen hatte.“ Die antisozialen Triebe hängen damit zusammen,  
„dass wir den Weg zum innersten Wesenskern des Menschen selber verloren haben, .. den 
eigentlich, wenn auch mehr oder weniger hell, oder bloß instinktiv, dunkel, jeder Mensch in 
sich ahnt: das übersinnliche Menschenwesen.“ 333, 40

  Gegen einen Paradieszustand, wie ihn Lenin, Trotzki etc. auf der Erde haben wollen, 
würden sich unzählige Menschen auflehnen, weil sie dabei nicht Menschen bleiben 
könnten. Er würde sich durch deren antisoziale Triebe in kürzester Zeit in sein Gegenteil 
verkehren.   186, 100   (>Soziale Triebe)

  Antisoziale Triebe, soziale Struktur: „Denn woher kommt es denn, dass in unserer Zeit 
die soziale Forderung sich erhebt? Nun, wir leben im Zeitalter der Bewusstseinsseele, wo 
der Mensch auf sich selbst sich stellen muss. Worauf ist er da angewiesen? Er ist darauf 
angewiesen, um seine Aufgabe, seine Mission .. zu erreichen, sich zu behaupten, sich nicht 
einschläfern zu lassen. Er ist gerade für seine Stellung in der Zeit angewiesen, die 
antisozialen Triebe zu entwickeln. Und es würde nicht die Aufgabe unseres Zeitraums vom 
Menschen erreicht werden können, wenn nicht gerade die antisozialen Triebe, durch die der 
Mensch sich auf die Spitze seiner eigenen Persönlichkeit stellt, immer mächtigere und 
mächtigere werden. Die Menschheit hat heute noch gar keine Ahnung davon, wie mächtig 
immerwährend bis ins dritte Jahrtausend hinein die antisozialen Triebe sich entwickeln 
müssen. Gerade damit der Mensch sich richtig auswächst, müssen die antisozialen Triebe 
sich entwickeln. In früheren Zeitaltern war die Entwickelung der antisozialen Triebe nicht 



das geistige Lebensbrot der Menschheitsentwickelung. Daher brauchte man ihnen kein 
Gegengewicht zu setzen und setzte ihnen auch kein solches. In unserer Zeit, wo der Mensch
um seiner selbst willen, um seines einzelnen Selbstes willen die antisozialen Triebe 
ausbilden muss .. da muss dasjenige kommen, was der Mensch den antisozialen Trieben nun
entgegensetzt .. Innen müssen die antisozialen Triebe wirken, damit der Mensch die Höhe 
seiner Entwickelung erreicht; aussen im gesellschaftlichen Leben muss, damit der Mensch 
nicht den Menschen verliert im Zusammenhange des Lebens, die soziale Struktur wirken. 
Daher die soziale Forderung in unserer Zeit. Die soziale Forderung in unserer Zeit ist 
gewissermaßen nichts anderes als das notwendige Gegengewicht gegen die innere 
Entwickelungstendenz der Menschheit.“  186, 164ff   (>Soziale Struktur)

  Antisoziales – Fähigkeiten – Kapital: „Im Wirtschaftskreislauf wird durch die 
Lebensformen der neueren Zeit die Tendenz nach dem Antisozialen nicht zu verhindern 
sein. Denn es wird der Gemeinschaft am besten gedient, wenn ungehemmt der einzelne 
seine Fähigkeiten zum Gedeihen dieser Gemeinschaft anwenden kann. Dazu aber ist 
notwendig, dass dieser einzelne Kapital ansammeln, und dass er auch mit andern sich frei 
vereinigen kann zur Auswertung dieses Kapitals.“   24, 72

  Antrieb >Impuls, >Motiv

  Arabismus und Wilson: Während Karl der Grosse aus primitiven Untergründen heraus 
eine anfängliche Bildung zu verbreiten versucht, gibt es in Bagdad eine hohe Geisteskultur, 
wird eine hohe Zivilisation impulsiert. Aristotelische Philosophie und Naturwissenschaft 
wurde dort durchgearbeitet mit orientalischer Einsicht. Dazu kommt der religiöse Furor des 
Mohammedanismus, und Europa soll vom Osten und vom Westen her umspannt werden 
durch den Arabismus. Er wird dann vom europäischen Christentum zurückgeschlagen, und 
„gewissermaßen auslöschend über die Größe des Mohammedanismus ergießt [sich] das 
Türkentum, das die religiöse Form aufnimmt, aber eben auslöscht alles das, was an solcher 
Hochkultur vorhanden ist wie diejenige, die Harun al Raschid impulsiert hat.“ Auf der 
anderen Seite wirkt der Arabismus in Kunst und Wissenschaft weiter, und hat sich „wie im 
Geheimen ins Christentum hinein ergossen.“ Der strenge Determinismus des Arabertums 
wirkt  insbesondere noch nach Frankreich, nach England herauf, z. B. in Laplace, Bacon 
oder Darwin. Und er wirkt wieder „in der abstrakt-stierhaften Art der Vierzehn Punkte“ 
Wilsons. Sie kommen wie aus der Seelenkonfiguration eines Nachfolgers von Mohammed 
mit dem Fatalismus: „Allah hat es geoffenbart; Allah wird es bewirken, das einzige Heil!“   
235, 10. Vortrag  (>Bewusstseinsseele und Realität des Denkens)

  
  Arbeit: Arbeit an sich bedeutet volkswirtschaftlich nichts. Auch der Hinweis von Marx 
auf das den Menschen Abnutzende der Arbeit hat keine volkswirtschaftliche Berechtigung.  
NÖK, 31   (>Nerven, motorische und sensitive)

  „Dieser Begriff muss von allem befreit werden, was an der Arbeit nicht werteschaffend ist,
und zwar nicht volkswirtschaftliche Werte schaffend ist. (…) Der volkswirtschaftliche Wert 
des vom Baumwollagenten (zum Ausgleich seiner Berufsarbeit) gehackten Holzes ist ganz 
gleich dem Wert des vom Holzhacker gehackten Holzes; aber der volkswirtschaftliche 
Effekt seiner Arbeit, der zurückfällt auf seine Tätigkeit, ist nun ein wesentlich anderer. (…) 
Man muss allmählich charakterisierend die Sache herausarbeiten und dann, wenn man da 
immer weiter und weiter geht, bekommt man eben einen direkten Wert der Arbeit und einen

das geistige Lebensbrot der Menschheitsentwickelung. Daher brauchte man ihnen kein 
Gegengewicht zu setzen und setzte ihnen auch kein solches. In unserer Zeit, wo der Mensch
um seiner selbst willen, um seines einzelnen Selbstes willen die antisozialen Triebe 
ausbilden muss .. da muss dasjenige kommen, was der Mensch den antisozialen Trieben nun
entgegensetzt .. Innen müssen die antisozialen Triebe wirken, damit der Mensch die Höhe 
seiner Entwickelung erreicht; aussen im gesellschaftlichen Leben muss, damit der Mensch 
nicht den Menschen verliert im Zusammenhange des Lebens, die soziale Struktur wirken. 
Daher die soziale Forderung in unserer Zeit. Die soziale Forderung in unserer Zeit ist 
gewissermaßen nichts anderes als das notwendige Gegengewicht gegen die innere 
Entwickelungstendenz der Menschheit.“  186, 164ff   (>Soziale Struktur)

  Antisoziales – Fähigkeiten – Kapital: „Im Wirtschaftskreislauf wird durch die 
Lebensformen der neueren Zeit die Tendenz nach dem Antisozialen nicht zu verhindern 
sein. Denn es wird der Gemeinschaft am besten gedient, wenn ungehemmt der einzelne 
seine Fähigkeiten zum Gedeihen dieser Gemeinschaft anwenden kann. Dazu aber ist 
notwendig, dass dieser einzelne Kapital ansammeln, und dass er auch mit andern sich frei 
vereinigen kann zur Auswertung dieses Kapitals.“   24, 72

  Antrieb >Impuls, >Motiv

  Arabismus und Wilson: Während Karl der Grosse aus primitiven Untergründen heraus 
eine anfängliche Bildung zu verbreiten versucht, gibt es in Bagdad eine hohe Geisteskultur, 
wird eine hohe Zivilisation impulsiert. Aristotelische Philosophie und Naturwissenschaft 
wurde dort durchgearbeitet mit orientalischer Einsicht. Dazu kommt der religiöse Furor des 
Mohammedanismus, und Europa soll vom Osten und vom Westen her umspannt werden 
durch den Arabismus. Er wird dann vom europäischen Christentum zurückgeschlagen, und 
„gewissermaßen auslöschend über die Größe des Mohammedanismus ergießt [sich] das 
Türkentum, das die religiöse Form aufnimmt, aber eben auslöscht alles das, was an solcher 
Hochkultur vorhanden ist wie diejenige, die Harun al Raschid impulsiert hat.“ Auf der 
anderen Seite wirkt der Arabismus in Kunst und Wissenschaft weiter, und hat sich „wie im 
Geheimen ins Christentum hinein ergossen.“ Der strenge Determinismus des Arabertums 
wirkt  insbesondere noch nach Frankreich, nach England herauf, z. B. in Laplace, Bacon 
oder Darwin. Und er wirkt wieder „in der abstrakt-stierhaften Art der Vierzehn Punkte“ 
Wilsons. Sie kommen wie aus der Seelenkonfiguration eines Nachfolgers von Mohammed 
mit dem Fatalismus: „Allah hat es geoffenbart; Allah wird es bewirken, das einzige Heil!“   
235, 10. Vortrag  (>Bewusstseinsseele und Realität des Denkens)

  
  Arbeit: Arbeit an sich bedeutet volkswirtschaftlich nichts. Auch der Hinweis von Marx 
auf das den Menschen Abnutzende der Arbeit hat keine volkswirtschaftliche Berechtigung.  
NÖK, 31   (>Nerven, motorische und sensitive)

  „Dieser Begriff muss von allem befreit werden, was an der Arbeit nicht werteschaffend ist,
und zwar nicht volkswirtschaftliche Werte schaffend ist. (…) Der volkswirtschaftliche Wert 
des vom Baumwollagenten (zum Ausgleich seiner Berufsarbeit) gehackten Holzes ist ganz 
gleich dem Wert des vom Holzhacker gehackten Holzes; aber der volkswirtschaftliche 
Effekt seiner Arbeit, der zurückfällt auf seine Tätigkeit, ist nun ein wesentlich anderer. (…) 
Man muss allmählich charakterisierend die Sache herausarbeiten und dann, wenn man da 
immer weiter und weiter geht, bekommt man eben einen direkten Wert der Arbeit und einen



indirekten, einen rückstrahlenden Wert der Arbeit. (…) Arbeit ist das volkswirtschaftliche 
Element, welches ursprünglich aus wirklicher menschlicher Anstrengung hervorgeht, das 
aber in den volkswirtschaftlichen Prozess überfliesst und dadurch nach den verschiedensten 
Richtungen hin den verschiedensten volkswirtschaftlichen Wert bekommt. … Es kommt ein
bisschen auf den Spiritus an, dass man gerade die richtigen Beispiele findet.“  NÖS, 15f    
(>Arbeit und Wertbildung)

  Die Arbeit ist nicht als solche wertbildend, sondern „erst in Verbindung mit der Natur oder
dem menschlichen Geist. Es ist nicht möglich, Volkswirtschaftliches herauszubekommen, 
wenn man im Menschen oder in der Natur liegende Prozesse mit in die Volkswirtschaft 
hineinnimmt.“   NÖS, 58  

  Der Begriff der volkswirtschaftlichen Arbeit „liegt dann vor, wenn man ein Naturprodukt 
vor sich hat, das durch menschliche Tätigkeit verändert worden ist mit dem Zweck, 
konsumiert zu werden. .. Nun kann der Geist darüber kommen und die Arbeit gliedern.“  
NÖS, 59f  (>Volkswirtschaftlicher Prozess, >Wert 1)

  Arbeit schafft Werte zusammen mit der Naturgrundlage und dem Kapital.   Kp, 91f

  „Erst wenn in der Arbeit die Gegenseitigkeit füreinander beginnt, kann man von 
volkswirtschaftlicher Arbeit sprechen.“  NÖS, 59  (>Arbeitsteilung)

  Der Begriff der Arbeit fordert Inspiration. 296, 31 
  (Zum Arbeitsbegriff, volkswirtschaftlich und physikalisch > NÖS, 32ff)

   Arbeit für andere: „Die Forderung: in Zukunft dürfe der Mensch nicht mehr für sich, 
sondern er müsse „für die Gemeinschaft“ arbeiten, bleibt wesenlos, solange man nicht 
wirklichkeitsgemässe Erkenntnisse darüber entwickeln kann, auf welche Art man 
Menschenseelen dazu bestimmen kann, dass sie „für die Gemeinschaft“ ebenso willig 
arbeiten, wie für sich selbst.“   24, 48  (>Gegenseitigkeit)

  „Wer für sich arbeitet, muss allmählich dem Egoismus verfallen. Nur wer ganz für die 
anderen arbeitet, kann nach und nach ein unegoistischer Arbeiter werden.
Dazu ist aber eine Voraussetzung notwendig. Wenn ein Mensch für einen anderen arbeitet, 
dann muss er in diesem anderen den Grund zu seiner Arbeit finden.“  34, 214  (>Mission)

  Arbeit für andere; zurückarbeiten: Mit Geld führt man die Mitmenschen am 
Gängelband. „..erst, wenn man sich verpflichtet fühlt, das Quantum von Arbeit, das für 
einen geleistet wird, auch wiederum zurückzuarbeiten in irgendeiner Form (..) hat man 
Interesse für seine Mitmenschen.“   186, 46   

  Arbeit; Antrieb zur: „Der uralte Satz der Geisteswissenschaft .., der heute so 
unverständlich wie möglich klingt: In einem sozialen Zusammenleben muss der Antrieb zur
Arbeit niemals in der eigenen Persönlichkeit des Menschen liegen, sondern einzig und 
allein in der Hingabe für das Ganze. .. und wenn die Gesamtheit mir selbst dasjenige gibt, 
was ich nötig habe, wenn, mit andern Worten, das, was ich arbeite, nicht für mich selber 
dient. Von der Anerkennung dieses Satzes, dass einer das Erträgnis seiner Arbeit nicht in 
Form einer persönlichen Entlohnung haben will, hängt allein der soziale Fortschritt ab. Zu 

indirekten, einen rückstrahlenden Wert der Arbeit. (…) Arbeit ist das volkswirtschaftliche 
Element, welches ursprünglich aus wirklicher menschlicher Anstrengung hervorgeht, das 
aber in den volkswirtschaftlichen Prozess überfliesst und dadurch nach den verschiedensten 
Richtungen hin den verschiedensten volkswirtschaftlichen Wert bekommt. … Es kommt ein
bisschen auf den Spiritus an, dass man gerade die richtigen Beispiele findet.“  NÖS, 15f    
(>Arbeit und Wertbildung)

  Die Arbeit ist nicht als solche wertbildend, sondern „erst in Verbindung mit der Natur oder
dem menschlichen Geist. Es ist nicht möglich, Volkswirtschaftliches herauszubekommen, 
wenn man im Menschen oder in der Natur liegende Prozesse mit in die Volkswirtschaft 
hineinnimmt.“   NÖS, 58  

  Der Begriff der volkswirtschaftlichen Arbeit „liegt dann vor, wenn man ein Naturprodukt 
vor sich hat, das durch menschliche Tätigkeit verändert worden ist mit dem Zweck, 
konsumiert zu werden. .. Nun kann der Geist darüber kommen und die Arbeit gliedern.“  
NÖS, 59f  (>Volkswirtschaftlicher Prozess, >Wert 1)

  Arbeit schafft Werte zusammen mit der Naturgrundlage und dem Kapital.   Kp, 91f

  „Erst wenn in der Arbeit die Gegenseitigkeit füreinander beginnt, kann man von 
volkswirtschaftlicher Arbeit sprechen.“  NÖS, 59  (>Arbeitsteilung)

  Der Begriff der Arbeit fordert Inspiration. 296, 31 
  (Zum Arbeitsbegriff, volkswirtschaftlich und physikalisch > NÖS, 32ff)

   Arbeit für andere: „Die Forderung: in Zukunft dürfe der Mensch nicht mehr für sich, 
sondern er müsse „für die Gemeinschaft“ arbeiten, bleibt wesenlos, solange man nicht 
wirklichkeitsgemässe Erkenntnisse darüber entwickeln kann, auf welche Art man 
Menschenseelen dazu bestimmen kann, dass sie „für die Gemeinschaft“ ebenso willig 
arbeiten, wie für sich selbst.“   24, 48  (>Gegenseitigkeit)

  „Wer für sich arbeitet, muss allmählich dem Egoismus verfallen. Nur wer ganz für die 
anderen arbeitet, kann nach und nach ein unegoistischer Arbeiter werden.
Dazu ist aber eine Voraussetzung notwendig. Wenn ein Mensch für einen anderen arbeitet, 
dann muss er in diesem anderen den Grund zu seiner Arbeit finden.“  34, 214  (>Mission)

  Arbeit für andere; zurückarbeiten: Mit Geld führt man die Mitmenschen am 
Gängelband. „..erst, wenn man sich verpflichtet fühlt, das Quantum von Arbeit, das für 
einen geleistet wird, auch wiederum zurückzuarbeiten in irgendeiner Form (..) hat man 
Interesse für seine Mitmenschen.“   186, 46   

  Arbeit; Antrieb zur: „Der uralte Satz der Geisteswissenschaft .., der heute so 
unverständlich wie möglich klingt: In einem sozialen Zusammenleben muss der Antrieb zur
Arbeit niemals in der eigenen Persönlichkeit des Menschen liegen, sondern einzig und 
allein in der Hingabe für das Ganze. .. und wenn die Gesamtheit mir selbst dasjenige gibt, 
was ich nötig habe, wenn, mit andern Worten, das, was ich arbeite, nicht für mich selber 
dient. Von der Anerkennung dieses Satzes, dass einer das Erträgnis seiner Arbeit nicht in 
Form einer persönlichen Entlohnung haben will, hängt allein der soziale Fortschritt ab. Zu 



ganz andern Zielen führt jemand eine Unternehmung, der da weiss, dass er nichts für sich 
haben soll von dem, was er erarbeitet, sondern dass er der sozialen Gemeinschaft Arbeit 
schuldet, und dass, umgekehrt, er nichts für sich beanspruchen soll, sondern seine Existenz 
einzig auf das beschränkt, was ihm die soziale Gemeinschaft schenkt. So absurd dies heute 
für viele ist, so wahr ist es. Unser Leben steht heute unter dem entgegengesetzten Zeichen: 
in dem Zeichen, dass der Mensch immer mehr beanspruchen will, wie man sagt, den vollen 
Ertrag seiner Arbeit. Solange das Denken sich in dieser Richtung bewegen wird, so lange 
wird man in immer üblere Lagen hineinkommen.“  54, 99 (>Soziales Hauptgesetz)

  Der Mensch hat Freude an der Arbeit nötig. Aber: „Die alte Hingabe, das unmittelbare 
Beisammensein mit dem hervorgebrachten Objekte, das ist nicht mehr..“ Hätten wir die 
Arbeitsteilung nicht, hätten wir keinen Fortschritt. 332a, 92f (>Triebfeder)

  „Ebensowenig sollte der Ausblick auf den wirtschaftlichen Vorteil bestimmend sein 
können für die durch Kapital ermöglichte Auswirkung der individuellen Fähigkeiten. Auf 
diesen Vorteil geben manche Beurteiler des Kapitalismus sehr vieles. Sie vermeinen, dass 
nur durch diesen Anreiz des Vorteils die individuellen Fähigkeiten zur Betätigung gebracht 
werden können. Und sie berufen sich als „Praktiker“ auf die „unvollkommene“ 
Menschennatur, die sie zu kennen vorgeben. … Dieser Antrieb wird in dem aus einem 
gesunden Geistesleben erfliessenden sozialen Verständnis liegen müssen. Die Erziehung, 
die Schule werden aus der Kraft des freien Geisteslebens heraus den Menschen mit 
Impulsen ausrüsten, die ihn dazu bringen, kraft dieses ihm innewohnenden Verständnisses 
das zu verwirklichen, wozu seine individuellen Fähigkeiten drängen.“ Das 
Zusammenwirken der Menschen auf geistigem Gebiete „erhält durch seine eigene 
Wesenheit ein soziales Gepräge, wenn es sich nur wahrhaft frei entwickeln kann.“ (…) Der
Unternehmer soll durch Besprechungen mit den Arbeitern einen gemeinsamen 
Vorstellungskreis ermöglichen, die Öffentlichkeit seiner Geschäftstätigkeit soll auf freies 
Verstehen zielen. „Nur, wer gar keinen Sinn hat für die soziale Wirkung des innerlichen 
vereinten Erlebens einer in Gemeinschaft betriebenen Sache, der wird das Gesagte für 
bedeutungslos halten. Wer einen solchen Sinn hat, der wird durchschauen, wie die 
wirtschaftliche Produktivität gefördert wird, wenn die auf Kapitalgrundlage ruhende 
Leitung des Wirtschaftslebens in dem Gebiete des freien Geisteslebens die Wurzeln hat. Das
bloss wegen des Profites vorhandene Interesse am Kapital und seiner Vermehrung kann nur 
dann, wenn diese Voraussetzung erfüllt ist, dem sachlichen Interesse an der Hervorbringung
von Produkten und am Zustandekommen von Leistungen Platz machen.“  Kp, 95ff   
(>Geistiger Antrieb, >Gewinn, >Profit, >Interesse, >Soziale Triebe)

  „Das befreite Geistesleben wird soziales Verständnis ganz notwendig aus sich selbst 
entwickeln; und aus diesem Verständnis werden Anreize ganz anderer Art sich ergeben, als 
derjenige ist, der in der Hoffnung auf wirtschaftlichen Vorteil liegt.“  Kp, 108

  „Niemals wird in der Zukunft so wie in der Vergangenheit, wo die Dinge instinktiv und 
atavistisch waren, Lust und Liebe zur Arbeit die Menschen durchglühen, wenn Sie die 
Gesellschaft nicht durchdringen mit solchen Ideen,mit solchen Empfindungen, die durch 
Inspiration der Eingeweihten in die Welt kommen. (..) ..das heisst, dass die Arbeit selber in 
ihre Seele fährt, weil sie Verständnis haben für den sozialen Organismus.“   296, 60

  „In den wirklichen Beziehungen, die sich herstellen werden zwischen den (..) vereinigten 

ganz andern Zielen führt jemand eine Unternehmung, der da weiss, dass er nichts für sich 
haben soll von dem, was er erarbeitet, sondern dass er der sozialen Gemeinschaft Arbeit 
schuldet, und dass, umgekehrt, er nichts für sich beanspruchen soll, sondern seine Existenz 
einzig auf das beschränkt, was ihm die soziale Gemeinschaft schenkt. So absurd dies heute 
für viele ist, so wahr ist es. Unser Leben steht heute unter dem entgegengesetzten Zeichen: 
in dem Zeichen, dass der Mensch immer mehr beanspruchen will, wie man sagt, den vollen 
Ertrag seiner Arbeit. Solange das Denken sich in dieser Richtung bewegen wird, so lange 
wird man in immer üblere Lagen hineinkommen.“  54, 99 (>Soziales Hauptgesetz)

  Der Mensch hat Freude an der Arbeit nötig. Aber: „Die alte Hingabe, das unmittelbare 
Beisammensein mit dem hervorgebrachten Objekte, das ist nicht mehr..“ Hätten wir die 
Arbeitsteilung nicht, hätten wir keinen Fortschritt. 332a, 92f (>Triebfeder)

  „Ebensowenig sollte der Ausblick auf den wirtschaftlichen Vorteil bestimmend sein 
können für die durch Kapital ermöglichte Auswirkung der individuellen Fähigkeiten. Auf 
diesen Vorteil geben manche Beurteiler des Kapitalismus sehr vieles. Sie vermeinen, dass 
nur durch diesen Anreiz des Vorteils die individuellen Fähigkeiten zur Betätigung gebracht 
werden können. Und sie berufen sich als „Praktiker“ auf die „unvollkommene“ 
Menschennatur, die sie zu kennen vorgeben. … Dieser Antrieb wird in dem aus einem 
gesunden Geistesleben erfliessenden sozialen Verständnis liegen müssen. Die Erziehung, 
die Schule werden aus der Kraft des freien Geisteslebens heraus den Menschen mit 
Impulsen ausrüsten, die ihn dazu bringen, kraft dieses ihm innewohnenden Verständnisses 
das zu verwirklichen, wozu seine individuellen Fähigkeiten drängen.“ Das 
Zusammenwirken der Menschen auf geistigem Gebiete „erhält durch seine eigene 
Wesenheit ein soziales Gepräge, wenn es sich nur wahrhaft frei entwickeln kann.“ (…) Der
Unternehmer soll durch Besprechungen mit den Arbeitern einen gemeinsamen 
Vorstellungskreis ermöglichen, die Öffentlichkeit seiner Geschäftstätigkeit soll auf freies 
Verstehen zielen. „Nur, wer gar keinen Sinn hat für die soziale Wirkung des innerlichen 
vereinten Erlebens einer in Gemeinschaft betriebenen Sache, der wird das Gesagte für 
bedeutungslos halten. Wer einen solchen Sinn hat, der wird durchschauen, wie die 
wirtschaftliche Produktivität gefördert wird, wenn die auf Kapitalgrundlage ruhende 
Leitung des Wirtschaftslebens in dem Gebiete des freien Geisteslebens die Wurzeln hat. Das
bloss wegen des Profites vorhandene Interesse am Kapital und seiner Vermehrung kann nur 
dann, wenn diese Voraussetzung erfüllt ist, dem sachlichen Interesse an der Hervorbringung
von Produkten und am Zustandekommen von Leistungen Platz machen.“  Kp, 95ff   
(>Geistiger Antrieb, >Gewinn, >Profit, >Interesse, >Soziale Triebe)

  „Das befreite Geistesleben wird soziales Verständnis ganz notwendig aus sich selbst 
entwickeln; und aus diesem Verständnis werden Anreize ganz anderer Art sich ergeben, als 
derjenige ist, der in der Hoffnung auf wirtschaftlichen Vorteil liegt.“  Kp, 108

  „Niemals wird in der Zukunft so wie in der Vergangenheit, wo die Dinge instinktiv und 
atavistisch waren, Lust und Liebe zur Arbeit die Menschen durchglühen, wenn Sie die 
Gesellschaft nicht durchdringen mit solchen Ideen,mit solchen Empfindungen, die durch 
Inspiration der Eingeweihten in die Welt kommen. (..) ..das heisst, dass die Arbeit selber in 
ihre Seele fährt, weil sie Verständnis haben für den sozialen Organismus.“   296, 60

  „In den wirklichen Beziehungen, die sich herstellen werden zwischen den (..) vereinigten 



Menschen, wenn jeder Mündige gegenüber jedem Mündigen seine Rechte regeln wird, kann
es liegen, dass der Wille sich entzündet, „für die Gemeinschaft“ zu arbeiten.“ Aus dem 
entstehenden Gemeinsamkeitsgefühl kann der Arbeitswille erwachsen.    24, 52  
(>Demokratie, >Motorische Nerven, >Produktion, Interesse daran)

  „Es muss die Möglichkeit herbeigeführt werden, dass ein jeder freiwillig tut, wozu er 
berufen ist nach dem Mass seiner Fähigkeiten und Kräfte.“  34, 216  (>Motivierung)

  Arbeit bloss als Arbeit nutzlos: „Denken Sie sich - es ist dies ein paradoxer Vergleich - 
einen Menschen auf eine Insel versetzt. Der sollte dort allein sich versorgen. Sie werden 
sagen: Er muss arbeiten! - Er muss aber nicht bloß arbeiten, das ist nicht das, worauf es 
ankommt, sondern es muss zu seiner Arbeit etwas hinzutreten. Und wenn die Arbeit bloss 
Arbeit ist, dann kann sie unter Umständen für sein Leben absolut nutzlos sein. Denken Sie 
einmal, der Mensch auf der Insel täte gar nichts, als vlerzehn Tage lang Steine werfen. Das 
wäre eine anstrengende Arbeit, und nach gewöhnlichen menschlichen Begriffen könnte er 
damit recht viel Lohn verdienen. Dennoch steht diese Arbeit mit dem Leben nicht im 
geringsten Zusammenhang. Arbeit ist nur dann lebenfördernd und hat Wert, wenn etwas 
anderes hinzukommt. Wenn diese Arbeit auf das Bearbeiten der Erde geht und die Erde das 
Produkt gibt, dann hat Arbeit mit dem Leben etwas zu tun.“ Arbeit als solche hat „gar keine
Bedeutung .. für das Leben, sondern nur diejenige, die weise geleitet ist. Durch von 
Menschen hineingelegte Weisheit ist dasjenige hervorzubringen und zu schaffen, was dem 
Menschen dient. Im Kleinsten nicht verstanden, sündigt das heutige soziale Denken gegen 
diesen Satz. .. Unsozial ist es zum Beispiel, wenn jemand am Sonntagnachmittag draussen 
ist und sagt, angeregt durch Gelegenheit: Ich werde zwanzig Ansichtskarten schreiben. - 
Richtig ist es und sozial gedacht, zu wissen und zu empfinden, daß diese zwanzig Karten so 
und so viele Briefträger veranlassen, so und so viele Treppen zu steigen. .. Das ist ebenso, 
wie wenn man bei einer Arbeitslosigkeit aussinnt, was man bauen will, um Arbeit zu 
schaffen. Aber es kommt nicht darauf an, Arbeit zu schaffen, sondern darauf, daß die Arbeit
der Menschen einzig und allein verwendet wird, wertvolles Gut zu schaffen.“  54, 97f 

  Arbeit bezahlen und Geld vermehren: „Sie können, wie es manche Finanzminister getan
haben, statt die Produktion zu erhöhen, statt dafür zu sorgen, dass die Produktion 
fruchtbarer wird, einfach Noten bringen, die Umlaufsmittel vermehren. Dann werden die 
Menschen mehr Umlaufsmittel haben, aber alle Produkte, insbesondere die notwendigen 
Lebensprodukte werden auch teurer. Das sehen die Menschen schon ein. Daher sehen sie 
ein, wie unsinnig es ist, einfach abstrakt die Geldumlaufsmittel zu vermehren. Aber man 
sieht nicht ein, dass all das Geld, das man nur unter dem Gesichtspunkt ausgibt, Arbeit zu 
bezahlen, geradeso wirkt auf die Verteuerung der Güter. Denn gesunde Preise können sich 
nur im selbständigen Wirtschaftsleben selber drinnen bilden. Gesunde Preise können sich 
nur bilden, wenn sie heranentwickelt werden an der Bewertung der menschlichen Leistung.“
332a, 53

  Arbeit und Einkommen trennen: (>Arbeitsteilung, >Kapitalismus und Lohnsystem, 
>Arbeit im Rechtsleben, Teilungsvertrag, >Arbeit darf nicht Ware sein, >Reinkarnation 
und Karma)
  „Das neuzeitliche Denken hat nicht trennen gelernt“ einerseits die an den Menschen 
gebundene Arbeitskraft und andererseits das mit ihm unverbundene Warenmässige, das 
beides in die Wirtschaft eingegliedert ist.   Kp, 55

Menschen, wenn jeder Mündige gegenüber jedem Mündigen seine Rechte regeln wird, kann
es liegen, dass der Wille sich entzündet, „für die Gemeinschaft“ zu arbeiten.“ Aus dem 
entstehenden Gemeinsamkeitsgefühl kann der Arbeitswille erwachsen.    24, 52  
(>Demokratie, >Motorische Nerven, >Produktion, Interesse daran)

  „Es muss die Möglichkeit herbeigeführt werden, dass ein jeder freiwillig tut, wozu er 
berufen ist nach dem Mass seiner Fähigkeiten und Kräfte.“  34, 216  (>Motivierung)

  Arbeit bloss als Arbeit nutzlos: „Denken Sie sich - es ist dies ein paradoxer Vergleich - 
einen Menschen auf eine Insel versetzt. Der sollte dort allein sich versorgen. Sie werden 
sagen: Er muss arbeiten! - Er muss aber nicht bloß arbeiten, das ist nicht das, worauf es 
ankommt, sondern es muss zu seiner Arbeit etwas hinzutreten. Und wenn die Arbeit bloss 
Arbeit ist, dann kann sie unter Umständen für sein Leben absolut nutzlos sein. Denken Sie 
einmal, der Mensch auf der Insel täte gar nichts, als vlerzehn Tage lang Steine werfen. Das 
wäre eine anstrengende Arbeit, und nach gewöhnlichen menschlichen Begriffen könnte er 
damit recht viel Lohn verdienen. Dennoch steht diese Arbeit mit dem Leben nicht im 
geringsten Zusammenhang. Arbeit ist nur dann lebenfördernd und hat Wert, wenn etwas 
anderes hinzukommt. Wenn diese Arbeit auf das Bearbeiten der Erde geht und die Erde das 
Produkt gibt, dann hat Arbeit mit dem Leben etwas zu tun.“ Arbeit als solche hat „gar keine
Bedeutung .. für das Leben, sondern nur diejenige, die weise geleitet ist. Durch von 
Menschen hineingelegte Weisheit ist dasjenige hervorzubringen und zu schaffen, was dem 
Menschen dient. Im Kleinsten nicht verstanden, sündigt das heutige soziale Denken gegen 
diesen Satz. .. Unsozial ist es zum Beispiel, wenn jemand am Sonntagnachmittag draussen 
ist und sagt, angeregt durch Gelegenheit: Ich werde zwanzig Ansichtskarten schreiben. - 
Richtig ist es und sozial gedacht, zu wissen und zu empfinden, daß diese zwanzig Karten so 
und so viele Briefträger veranlassen, so und so viele Treppen zu steigen. .. Das ist ebenso, 
wie wenn man bei einer Arbeitslosigkeit aussinnt, was man bauen will, um Arbeit zu 
schaffen. Aber es kommt nicht darauf an, Arbeit zu schaffen, sondern darauf, daß die Arbeit
der Menschen einzig und allein verwendet wird, wertvolles Gut zu schaffen.“  54, 97f 

  Arbeit bezahlen und Geld vermehren: „Sie können, wie es manche Finanzminister getan
haben, statt die Produktion zu erhöhen, statt dafür zu sorgen, dass die Produktion 
fruchtbarer wird, einfach Noten bringen, die Umlaufsmittel vermehren. Dann werden die 
Menschen mehr Umlaufsmittel haben, aber alle Produkte, insbesondere die notwendigen 
Lebensprodukte werden auch teurer. Das sehen die Menschen schon ein. Daher sehen sie 
ein, wie unsinnig es ist, einfach abstrakt die Geldumlaufsmittel zu vermehren. Aber man 
sieht nicht ein, dass all das Geld, das man nur unter dem Gesichtspunkt ausgibt, Arbeit zu 
bezahlen, geradeso wirkt auf die Verteuerung der Güter. Denn gesunde Preise können sich 
nur im selbständigen Wirtschaftsleben selber drinnen bilden. Gesunde Preise können sich 
nur bilden, wenn sie heranentwickelt werden an der Bewertung der menschlichen Leistung.“
332a, 53

  Arbeit und Einkommen trennen: (>Arbeitsteilung, >Kapitalismus und Lohnsystem, 
>Arbeit im Rechtsleben, Teilungsvertrag, >Arbeit darf nicht Ware sein, >Reinkarnation 
und Karma)
  „Das neuzeitliche Denken hat nicht trennen gelernt“ einerseits die an den Menschen 
gebundene Arbeitskraft und andererseits das mit ihm unverbundene Warenmässige, das 
beides in die Wirtschaft eingegliedert ist.   Kp, 55



  „In der Lebenshaltung des einzelnen Menschen fliessen die Wirkungen aus den 
Rechtseinrichtungen mit denen aus der rein wirtschaftlichen Tätigkeit zusammen. Im 
gesunden sozialen Organismus müssen sie aus zwei verschiedenen Richtungen kommen.“   
Kp, 77  

  Geld (das für Waren steht) und Arbeit sind keine austauschbaren Werte, sondern nur Geld 
und Arbeitserzeugnis. Gebe ich daher Geld für Arbeit, so tue ich etwas Falsches. Ich 
schaffe einen Scheinvorgang. Denn in Wirklichkeit kann ich nur Geld für Arbeitserzeugnis 
geben.   Kp, Fussnote S. 77  (>Arbeit als Ware, >Arbeit und Recht)

  „Einen Schneider, der sich selber seine Anzüge fabriziert, den werden wir erkennen als 
einen, der hineinmischt in die Arbeitsteilung, was nicht hingehört. Aber dieses ist offenbar. 
Und maskiert ist innerhalb der modernen Volkswirtschaft also das, wo der Mensch zwar 
durchaus nicht für sich seine Produkte erzeugt, aber im Grunde genommen mit dem Wert 
oder Preis dieser Produkte nichts Besonderes zu tun hat, sondern, abgesehen von dem 
volkswirtschaftlichen Prozess, in dem die Produkte drinnenstehen, bloss dasjenige, was er 
durch seine Handarbeit leisten kann, als Wert in die Volkswirtschaft hineinzubringen hat. Im
Grunde genommen ist jeder Lohnempfänger im gewöhnlichen Sinn heute noch ein 
Selbstversorger. Er ist derjenige, der so viel hingibt, als er erwerben will, der gar nicht kann 
so viel an den sozialen Organismus hingeben, als er hinzugeben in der Lage ist, weil er nur 
so viel hingeben will, als er erwerben will. Denn Selbstversorgen heisst, für den Erwerb 
arbeiten; für die anderen arbeiten heisst, aus der sozialen Notwendigkeit heraus arbeiten. … 
Dasjenige, was der gewöhnliche Lohnempfänger fabriziert, das hat ja gar nichts zu tun mit 
der Bezahlung seiner Arbeit, hat gar nichts damit zu tun. Die Bezahlung, die Bewertung der 
Arbeit geht aus ganz anderen Faktoren hervor, so dass er für den Erwerb, für die 
Selbstversorgung arbeitet. Das ist kaschiert, maskiert, aber es ist der Fall. So entsteht uns 
eine der ersten, wichtigsten volkswirtschaftlichen Fragen: Wie bringen wir aus dem 
volkswirtschaftlichen Prozess heraus die Arbeit auf Erwerb? Wie stellen wir diejenigen, die 
heute noch bloss Erwerbende sind, so in den volkswirtschaftlichen Prozess hinein, dass sie 
nicht Erwerbende, sondern aus der sozialen Notwendigkeit heraus Arbeitende sind? Müssen
wir das? Sicherlich! Denn wenn wir das nicht tun, bekommen wir niemals wahre Preise 
heraus, sondern falsche Preise. Wir müssen Preise und Werte herausbekommen, die nicht 
abhängig sind von den Menschen, sondern von dem volkswirtschaftlichen Prozess, die sich 
ergeben im Fluktuieren der Werte. Die Kardinalfrage ist die Preisfrage.“   NÖK, 48f    

  Wir können uns einbilden, dass wir die Arbeit bezahlen. „Was in Wirklichkeit geschieht, 
ist dieses: dass auch im Arbeits- oder Lohnverhältnis Werte ausgetauscht werden. ..der 
Arbeiter liefert ein Erzeugnis; und dieses Erzeugnis kauft  ihm in Wirklichkeit der 
Unternehmer ab. … Wir haben es also im Arbeitsverhältnis mit einem richtigen Kauf zu 
tun.“   NÖK, 98

  „Derjenige schafft in Wahrheit nichts Wirkliches in Bezug auf das soziale Leben, der sich 
irgendeine Leistung patentieren lässt und damit zeigt, dass er den Eigennutz für das 
Bedeutsame im Leben hält. Jener aber schafft wirklich für das Leben, der durch seine Kräfte
zu richtigen Leistungen lediglich durch Liebe geführt wird, durch Liebe zur ganzen 
Menschheit, der er gern und willig seine Arbeit gibt. So muss der Impuls zur Arbeit in 
etwas ganz anderem liegen als in der Entlohnung. Und das ist die Lösung der sozialen 

  „In der Lebenshaltung des einzelnen Menschen fliessen die Wirkungen aus den 
Rechtseinrichtungen mit denen aus der rein wirtschaftlichen Tätigkeit zusammen. Im 
gesunden sozialen Organismus müssen sie aus zwei verschiedenen Richtungen kommen.“   
Kp, 77  

  Geld (das für Waren steht) und Arbeit sind keine austauschbaren Werte, sondern nur Geld 
und Arbeitserzeugnis. Gebe ich daher Geld für Arbeit, so tue ich etwas Falsches. Ich 
schaffe einen Scheinvorgang. Denn in Wirklichkeit kann ich nur Geld für Arbeitserzeugnis 
geben.   Kp, Fussnote S. 77  (>Arbeit als Ware, >Arbeit und Recht)

  „Einen Schneider, der sich selber seine Anzüge fabriziert, den werden wir erkennen als 
einen, der hineinmischt in die Arbeitsteilung, was nicht hingehört. Aber dieses ist offenbar. 
Und maskiert ist innerhalb der modernen Volkswirtschaft also das, wo der Mensch zwar 
durchaus nicht für sich seine Produkte erzeugt, aber im Grunde genommen mit dem Wert 
oder Preis dieser Produkte nichts Besonderes zu tun hat, sondern, abgesehen von dem 
volkswirtschaftlichen Prozess, in dem die Produkte drinnenstehen, bloss dasjenige, was er 
durch seine Handarbeit leisten kann, als Wert in die Volkswirtschaft hineinzubringen hat. Im
Grunde genommen ist jeder Lohnempfänger im gewöhnlichen Sinn heute noch ein 
Selbstversorger. Er ist derjenige, der so viel hingibt, als er erwerben will, der gar nicht kann 
so viel an den sozialen Organismus hingeben, als er hinzugeben in der Lage ist, weil er nur 
so viel hingeben will, als er erwerben will. Denn Selbstversorgen heisst, für den Erwerb 
arbeiten; für die anderen arbeiten heisst, aus der sozialen Notwendigkeit heraus arbeiten. … 
Dasjenige, was der gewöhnliche Lohnempfänger fabriziert, das hat ja gar nichts zu tun mit 
der Bezahlung seiner Arbeit, hat gar nichts damit zu tun. Die Bezahlung, die Bewertung der 
Arbeit geht aus ganz anderen Faktoren hervor, so dass er für den Erwerb, für die 
Selbstversorgung arbeitet. Das ist kaschiert, maskiert, aber es ist der Fall. So entsteht uns 
eine der ersten, wichtigsten volkswirtschaftlichen Fragen: Wie bringen wir aus dem 
volkswirtschaftlichen Prozess heraus die Arbeit auf Erwerb? Wie stellen wir diejenigen, die 
heute noch bloss Erwerbende sind, so in den volkswirtschaftlichen Prozess hinein, dass sie 
nicht Erwerbende, sondern aus der sozialen Notwendigkeit heraus Arbeitende sind? Müssen
wir das? Sicherlich! Denn wenn wir das nicht tun, bekommen wir niemals wahre Preise 
heraus, sondern falsche Preise. Wir müssen Preise und Werte herausbekommen, die nicht 
abhängig sind von den Menschen, sondern von dem volkswirtschaftlichen Prozess, die sich 
ergeben im Fluktuieren der Werte. Die Kardinalfrage ist die Preisfrage.“   NÖK, 48f    

  Wir können uns einbilden, dass wir die Arbeit bezahlen. „Was in Wirklichkeit geschieht, 
ist dieses: dass auch im Arbeits- oder Lohnverhältnis Werte ausgetauscht werden. ..der 
Arbeiter liefert ein Erzeugnis; und dieses Erzeugnis kauft  ihm in Wirklichkeit der 
Unternehmer ab. … Wir haben es also im Arbeitsverhältnis mit einem richtigen Kauf zu 
tun.“   NÖK, 98

  „Derjenige schafft in Wahrheit nichts Wirkliches in Bezug auf das soziale Leben, der sich 
irgendeine Leistung patentieren lässt und damit zeigt, dass er den Eigennutz für das 
Bedeutsame im Leben hält. Jener aber schafft wirklich für das Leben, der durch seine Kräfte
zu richtigen Leistungen lediglich durch Liebe geführt wird, durch Liebe zur ganzen 
Menschheit, der er gern und willig seine Arbeit gibt. So muss der Impuls zur Arbeit in 
etwas ganz anderem liegen als in der Entlohnung. Und das ist die Lösung der sozialen 



Frage: Trennung der Entlohnung von der Arbeit. Denn das ist eine Weltanschauung, die auf 
den Geist geht, um im Menschen solche Impulse zu erwecken, dass er nicht mehr sagt: 
Wenn nur meine Existenz gesichert ist, dann kann ich auch faul sein. - Dass er das nicht 
sagt, das kann nur durch eine auf den Geist gehende Weltanschauung erzielt werden. Aller 
Materialismus wird auf die Dauer einzig und allein zu dem Entgegengesetzten führen.“  54, 
101  (>Wille und Arbeit in ihrer sozialen Bedeutung)

  „Natürlich wird auch dann aus Arbeit ein Produkt hervorgehen, aber das Produkt wird das 
einzig und allein zu Kaufende und zu Verkaufende sein. Das wird sozial die Menschen 
erlösen. Um diese Dinge einzusehen, dazu gehört schon Anschauungserkenntnis, 
Anschauungslogik.“    186, 312
       
  „Die Arbeit gehört der Menschheit, und die Existenzmittel müssen den Menschen auf 
anderem Wege geschaffen werden als durch Bezahlung der Arbeit. … Alles Arbeiten in der 
Gesellschaft muss so sein, dass der Arbeitsertrag der Sozietät zufällt und die Existenzmittel 
nicht als Arbeitsertrag, sondern durch die soziale Struktur geschaffen werden.“  185a, 213f  

  Der Kloakenräumer kann nichts anfangen mit der Definition, jeder habe den Anspruch auf 
das, „was er selber produziert,“ Das volkswirtschaftliche Denken muss den Anspruch 
erheben, „ziemlich total zu sein. …  Juristisch ist viel leichter zu denken.“ NÖS, 20

  „Wenn jemand nicht mehr für seine Arbeit entlohnt wird, dann verliert das Geld als 
Machtmittel für die Arbeit seinen Wert.“ Niemand kann mehr durch das Geld in die Arbeit 
gezwungen werden. 186, 49  (>Geld als Waren-Anweisung, >Geld und Staat)

  Die Trennung von Arbeit und Einkommen „bewirkt eine solche Änderung der Struktur, 
dass man kein Geld hat anders als zur Warenbeschaffung.“ Das heisst auch; dann gibt es 
keine Erbschaften mehr und: Das Geld entwertet sich.  186, 50f   (>Geld, Alterung)

  Durch Dreigliederung „realisiert sich schon von selber die allmähliche Abtrennung des 
volkswirtschaftlichen Wertbegriffes von dem menschlichen Arbeitsbegriff.“ 188, 192

  „Man verdient nicht durch Arbeit, auch wenn man noch so viel arbeitet.“  189, 38 

   „Ebenso ist in einem solchen Organismus, wie ich ihn denke, durchaus nicht das 
arbeitslose Einkommen als solches enthalten.“ Wirtschaftliche Werte entstehen aus 
Fähigkeiten, aus Arbeit, aus Konstellationen. Arbeit und Einkommen können begrifflich  
nicht zusammengebracht werden. „Sein Einkommen bekommt ja ein Mensch wahrhaftig 
nicht bloss dafür, dass er isst und trinkt oder sonst irgendwelche leiblichen oder seelischen 
Bedürfnisse befriedigt, sondern auch dafür, dass er für andere Menschen arbeitet.“   332a, 
210f

  Arbeit ersparen >Wert 1 und Wert 2, >Technische Kultur; Maschine

  Arbeit, geistige: Geistesarbeiter konsumieren in Bezug auf die Vergangenheit und 
produzieren in Bezug auf die Zukunft.   NÖK, 86

  „Die geistige Arbeit, sie beginnt ja schon damit, dass die Arbeit durch organisierendes 

Frage: Trennung der Entlohnung von der Arbeit. Denn das ist eine Weltanschauung, die auf 
den Geist geht, um im Menschen solche Impulse zu erwecken, dass er nicht mehr sagt: 
Wenn nur meine Existenz gesichert ist, dann kann ich auch faul sein. - Dass er das nicht 
sagt, das kann nur durch eine auf den Geist gehende Weltanschauung erzielt werden. Aller 
Materialismus wird auf die Dauer einzig und allein zu dem Entgegengesetzten führen.“  54, 
101  (>Wille und Arbeit in ihrer sozialen Bedeutung)

  „Natürlich wird auch dann aus Arbeit ein Produkt hervorgehen, aber das Produkt wird das 
einzig und allein zu Kaufende und zu Verkaufende sein. Das wird sozial die Menschen 
erlösen. Um diese Dinge einzusehen, dazu gehört schon Anschauungserkenntnis, 
Anschauungslogik.“    186, 312
       
  „Die Arbeit gehört der Menschheit, und die Existenzmittel müssen den Menschen auf 
anderem Wege geschaffen werden als durch Bezahlung der Arbeit. … Alles Arbeiten in der 
Gesellschaft muss so sein, dass der Arbeitsertrag der Sozietät zufällt und die Existenzmittel 
nicht als Arbeitsertrag, sondern durch die soziale Struktur geschaffen werden.“  185a, 213f  

  Der Kloakenräumer kann nichts anfangen mit der Definition, jeder habe den Anspruch auf 
das, „was er selber produziert,“ Das volkswirtschaftliche Denken muss den Anspruch 
erheben, „ziemlich total zu sein. …  Juristisch ist viel leichter zu denken.“ NÖS, 20

  „Wenn jemand nicht mehr für seine Arbeit entlohnt wird, dann verliert das Geld als 
Machtmittel für die Arbeit seinen Wert.“ Niemand kann mehr durch das Geld in die Arbeit 
gezwungen werden. 186, 49  (>Geld als Waren-Anweisung, >Geld und Staat)

  Die Trennung von Arbeit und Einkommen „bewirkt eine solche Änderung der Struktur, 
dass man kein Geld hat anders als zur Warenbeschaffung.“ Das heisst auch; dann gibt es 
keine Erbschaften mehr und: Das Geld entwertet sich.  186, 50f   (>Geld, Alterung)

  Durch Dreigliederung „realisiert sich schon von selber die allmähliche Abtrennung des 
volkswirtschaftlichen Wertbegriffes von dem menschlichen Arbeitsbegriff.“ 188, 192

  „Man verdient nicht durch Arbeit, auch wenn man noch so viel arbeitet.“  189, 38 

   „Ebenso ist in einem solchen Organismus, wie ich ihn denke, durchaus nicht das 
arbeitslose Einkommen als solches enthalten.“ Wirtschaftliche Werte entstehen aus 
Fähigkeiten, aus Arbeit, aus Konstellationen. Arbeit und Einkommen können begrifflich  
nicht zusammengebracht werden. „Sein Einkommen bekommt ja ein Mensch wahrhaftig 
nicht bloss dafür, dass er isst und trinkt oder sonst irgendwelche leiblichen oder seelischen 
Bedürfnisse befriedigt, sondern auch dafür, dass er für andere Menschen arbeitet.“   332a, 
210f

  Arbeit ersparen >Wert 1 und Wert 2, >Technische Kultur; Maschine

  Arbeit, geistige: Geistesarbeiter konsumieren in Bezug auf die Vergangenheit und 
produzieren in Bezug auf die Zukunft.   NÖK, 86

  „Die geistige Arbeit, sie beginnt ja schon damit, dass die Arbeit durch organisierendes 



Denken organisiert, gegliedert wird. Sie wird aber immer selbständiger und selbständiger. 
Wenn Sie diese geistige Arbeit fassen bei demjenigen, der irgendein in der materiellen 
Kultur stehendes Unternehmen leitet, so wendet er eine grosse Summe von geistiger Arbeit 
auf, aber er arbeitet noch mit dem, was ihm der volkswirtschaftliche Prozess aus der 
Vergangenheit liefert.“ Aber wenn man die Differentialrechnung erfindet oder gar ein Bild 
malt, dann tritt die vollständig freie geistige Betätigung auf. „Diejenigen Menschen, die den
Unterricht und die Erziehung zu leisten haben, die stehen eigentlich im völlig freien 
Geistesleben darin. Für den rein materiellen Fortgang des volkswirtschaftlichen Prozesses 
sind insbesondere diese freien Geistesarbeiter der Vergangenheit gegenüber durchaus 
Konsumenten, absolut Konsumenten nur.“ NÖK, 87f 

  „Arbeit wird natürlich schon verrichtet, indem der Unterrichtende spricht, herumgeht, sich 
abnützt, (..) aber die ist es nicht, die in den volkswirtschaftlichen Prozess hineingeht, 
sondern es ist seine freie geistige Wirksamkeit.“    NÖS, 61f  

  „Allerdings zeigt es sich heute noch, dass diejenigen, die bisher den geistigen Anteil an der
Arbeit innehatten, zurückgeblieben sind, das heisst nicht eingehen wollen auf diese Dinge; 
deshalb können wir auf diesem Felde heute noch nichts erreichen. Aber wir haben das, was 
die Betriebsräteschaft zu tun hat, unter der Voraussetzung zu schaffen, dass später nicht nur 
ein Rechtsparlament, sondern auch eine freie Verwaltung des geistigen Lebens da sein wird.
Aus diesem geistigen Leben werden auch die geistigen Leiter der Betriebe hervorgehen.“   
331, 277  (>Leistung, geistige, >Wert 2) 

   Arbeit, geistige und körperliche: „Wenn man das Ding Kopfarbeit und das Ding 
Handarbeit versuchen wollte zu definieren, so könnte man nicht recht etwas anderes finden 
als einen langsamen Übergang von einem Pol zu dem anderen, aber keinen eigentlichen 
Gegensatz. Physiologisch ist da auch kein eigentlicher Gegensatz.“ NÖS, 34

  „Arbeit wird natürlich schon verrichtet, indem der Unterrichtende spricht, herumgeht, sich 
abnützt. … Aber die ist es nicht, die in den wirtschaftlichen Prozess hineingeht, sondern es 
ist seine freie geistige Wirksamkeit.“   NÖS, 61f 

  Selbst der geniale Maler muss einmal den Pinsel in die Hand nehmen, einerseits, und 
selbst beim Brombeerpflücken braucht es kombinatorische Kraft, andererseits. Körperliche 
und geistige Arbeit wirken ineinander, hin und her um einen mittleren Zustand herum.   
NÖK, 193f

  „Wir haben die Trennung zwischen äußerer Lebenspraxis und dem sogenannten 
Geistesleben, weil aus beiden der Geist gewichen ist, weil wir heute in der mechanischen 
Tretmühle der Technik drinnenstehen, weil der Arbeiter an der Maschine steht und bloß 
mechanische Verrichtungen verübt nach Anleitungen des Intellekts, und weil auf der andern 
Seite diejenigen, die für ein intellektuelles Leben erzogen werden, zu wenig hineingestellt 
werden in die realen praktischen Arbeiten. So geistlos unsere Praxis ist, so geistlos ist unser 
intellektualistisches geistiges Leben. Erst dann, wenn aus der vollen Betätigung des 
Menschen in der Welt dasjenige wiederum zurückfließt auch nach unserem Kopf, auch zu 
unserem Denken, was nur aus diesem ganzen Menschenwesen hervorgehen kann in 
harmonischer Betätigung von allem, was am Menschen ist, nur dann, wenn wir nicht bloß 
denken mit dem Kopf, sondern so denken, wie man denkt, wenn man einmal mit der Hand 

Denken organisiert, gegliedert wird. Sie wird aber immer selbständiger und selbständiger. 
Wenn Sie diese geistige Arbeit fassen bei demjenigen, der irgendein in der materiellen 
Kultur stehendes Unternehmen leitet, so wendet er eine grosse Summe von geistiger Arbeit 
auf, aber er arbeitet noch mit dem, was ihm der volkswirtschaftliche Prozess aus der 
Vergangenheit liefert.“ Aber wenn man die Differentialrechnung erfindet oder gar ein Bild 
malt, dann tritt die vollständig freie geistige Betätigung auf. „Diejenigen Menschen, die den
Unterricht und die Erziehung zu leisten haben, die stehen eigentlich im völlig freien 
Geistesleben darin. Für den rein materiellen Fortgang des volkswirtschaftlichen Prozesses 
sind insbesondere diese freien Geistesarbeiter der Vergangenheit gegenüber durchaus 
Konsumenten, absolut Konsumenten nur.“ NÖK, 87f 

  „Arbeit wird natürlich schon verrichtet, indem der Unterrichtende spricht, herumgeht, sich 
abnützt, (..) aber die ist es nicht, die in den volkswirtschaftlichen Prozess hineingeht, 
sondern es ist seine freie geistige Wirksamkeit.“    NÖS, 61f  

  „Allerdings zeigt es sich heute noch, dass diejenigen, die bisher den geistigen Anteil an der
Arbeit innehatten, zurückgeblieben sind, das heisst nicht eingehen wollen auf diese Dinge; 
deshalb können wir auf diesem Felde heute noch nichts erreichen. Aber wir haben das, was 
die Betriebsräteschaft zu tun hat, unter der Voraussetzung zu schaffen, dass später nicht nur 
ein Rechtsparlament, sondern auch eine freie Verwaltung des geistigen Lebens da sein wird.
Aus diesem geistigen Leben werden auch die geistigen Leiter der Betriebe hervorgehen.“   
331, 277  (>Leistung, geistige, >Wert 2) 

   Arbeit, geistige und körperliche: „Wenn man das Ding Kopfarbeit und das Ding 
Handarbeit versuchen wollte zu definieren, so könnte man nicht recht etwas anderes finden 
als einen langsamen Übergang von einem Pol zu dem anderen, aber keinen eigentlichen 
Gegensatz. Physiologisch ist da auch kein eigentlicher Gegensatz.“ NÖS, 34

  „Arbeit wird natürlich schon verrichtet, indem der Unterrichtende spricht, herumgeht, sich 
abnützt. … Aber die ist es nicht, die in den wirtschaftlichen Prozess hineingeht, sondern es 
ist seine freie geistige Wirksamkeit.“   NÖS, 61f 

  Selbst der geniale Maler muss einmal den Pinsel in die Hand nehmen, einerseits, und 
selbst beim Brombeerpflücken braucht es kombinatorische Kraft, andererseits. Körperliche 
und geistige Arbeit wirken ineinander, hin und her um einen mittleren Zustand herum.   
NÖK, 193f

  „Wir haben die Trennung zwischen äußerer Lebenspraxis und dem sogenannten 
Geistesleben, weil aus beiden der Geist gewichen ist, weil wir heute in der mechanischen 
Tretmühle der Technik drinnenstehen, weil der Arbeiter an der Maschine steht und bloß 
mechanische Verrichtungen verübt nach Anleitungen des Intellekts, und weil auf der andern 
Seite diejenigen, die für ein intellektuelles Leben erzogen werden, zu wenig hineingestellt 
werden in die realen praktischen Arbeiten. So geistlos unsere Praxis ist, so geistlos ist unser 
intellektualistisches geistiges Leben. Erst dann, wenn aus der vollen Betätigung des 
Menschen in der Welt dasjenige wiederum zurückfließt auch nach unserem Kopf, auch zu 
unserem Denken, was nur aus diesem ganzen Menschenwesen hervorgehen kann in 
harmonischer Betätigung von allem, was am Menschen ist, nur dann, wenn wir nicht bloß 
denken mit dem Kopf, sondern so denken, wie man denkt, wenn man einmal mit der Hand 



etwas geformt hat und gespürt hat, wie das zurückstrahlt in den Kopf, nur dann wird der 
Gedanke so voll gesättigt von Wirklichkeit, dass Geist darinnen ist. Das bloß Ausgedachte 
ist geradeso geistlos wie das geistlos an der Maschine Gearbeitete.“  333, 102f

  Tatsächlich ist das, „was im Denken verrichtet wird, ebenso vom Willen abhängig (..) wie 
das, was mit der Hand verrichtet wird. Man kann das gar nicht voneinander trennen.“   338, 
34f   (>Wille)

  „Jakob Böhme hat ganz gewiss ebenso gerne seine Stiefel gemacht wie seine 
philosophischen Werke, seine mystischen Werke geschrieben … Diese Dinge – dass das 
eine verachtet wird, was materiell ist, das andere überschätzt wird, was geistig ist – die sind 
auch erst mit dem Intellektualismus und seinen Abstraktionen auf allen Gebieten 
heraufgekommen. Es ist eben dieses eingetreten, dass der Mensch durch das moderne 
wirtschaftliche Leben, in das die Technik sich hineinergossen hat, von seinem Produkte 
getrennt worden ist, so dass ihn keine wirkliche Liebe mehr mit dem Produzieren verbinden
kann. Es werden die Leute, die noch für gewisse Berufszweige mit dem Produzieren Liebe 
entwickeln, immer seltener und seltener. Nur bei den sogenannten geistigen Berufszweigen 
ist diese Liebe noch vorhanden.“  339, 57  (>Arbeit und Liebe)

  „Wir verbinden uns fortwährend mit dem Geiste der Welt, indem wir körperlich arbeiten. 
Körperliche Arbeit ist geistig, geistige Arbeit ist leiblich, am und im Menschen. Dieses 
Paradoxon muss man sich aneignen und es verstehen, dass körperliche Arbeit geistig und 
geistige Arbeit leiblich ist im Menschen und am Menschen. Der Geist umspült uns, indem 
wir körperlich arbeiten. Die Materie ist bei uns rege, indem wir geistig arbeiten.“  293, 181

  „Höchste Leistungen sind ein Ende, die unbedeutendste Arbeit ist immer ein Anfang.“    
Das Samenkorn erscheint manchmal recht unscheinbar neben der Blume.   172, 77 

  „Wir kommen nicht vorwärts, wenn sich die geistigen Arbeiter der verschiedenen 
Betriebszweige absondern und Extrawürste braten, denn die Kategorie, die Bezeichnung 
„geistige Arbeiter“ hat keine Berechtigung. Man müsste Verständnis dafür wecken, dass 
sich die geistigen Arbeiter der einzelnen Betriebszweige den anderen Arbeitern 
anschliessen. .. Ich sehe in dieser Absonderung der geistigen Arbeiter eine aristokratische 
Schichtbildung ..“ Es geht darum, dass der eine von dem anderen lernt.  331, 45

  Handarbeit und Geistesarbeit sollten ineinander arbeiten. Jeder sollte seinen Teil 
Handarbeit verrichten. Mehr als 3 bis 4 Stunden am Tag wären nicht nötig und sind es nur 
durch die „unzählig unter uns wandelnden Faulenzer und Rentengeniesser.“ 192, 140f

  Arbeit, geistige und körperliche; Unternehmer und Arbeiter: „Es kann nur 
Arbeitsleiter geben, das heisst solche Menschen, die in der Arbeitsorganisation tätig sind, 
und zwar so, dass auch der physische Arbeiter seine Arbeitskraft am besten eingesetzt weiss
und dergleichen. Natürlich kann in einem Betrieb die Arbeit nicht so ablaufen, dass jeder 
das tut, was er will. Es muss eine Leitung da sein, es muss der ganze Betrieb durchgeistigt 
sein, aber das sind keine Arbeitgeber, das sind Arbeitsleiter, das heisst Arbeiter von 
anderer Art“.   331, 114

  „Besprechungen, die zum Arbeitsbetrieb gerechnet werden müssen wie die Arbeit selbst, 

etwas geformt hat und gespürt hat, wie das zurückstrahlt in den Kopf, nur dann wird der 
Gedanke so voll gesättigt von Wirklichkeit, dass Geist darinnen ist. Das bloß Ausgedachte 
ist geradeso geistlos wie das geistlos an der Maschine Gearbeitete.“  333, 102f

  Tatsächlich ist das, „was im Denken verrichtet wird, ebenso vom Willen abhängig (..) wie 
das, was mit der Hand verrichtet wird. Man kann das gar nicht voneinander trennen.“   338, 
34f   (>Wille)

  „Jakob Böhme hat ganz gewiss ebenso gerne seine Stiefel gemacht wie seine 
philosophischen Werke, seine mystischen Werke geschrieben … Diese Dinge – dass das 
eine verachtet wird, was materiell ist, das andere überschätzt wird, was geistig ist – die sind 
auch erst mit dem Intellektualismus und seinen Abstraktionen auf allen Gebieten 
heraufgekommen. Es ist eben dieses eingetreten, dass der Mensch durch das moderne 
wirtschaftliche Leben, in das die Technik sich hineinergossen hat, von seinem Produkte 
getrennt worden ist, so dass ihn keine wirkliche Liebe mehr mit dem Produzieren verbinden
kann. Es werden die Leute, die noch für gewisse Berufszweige mit dem Produzieren Liebe 
entwickeln, immer seltener und seltener. Nur bei den sogenannten geistigen Berufszweigen 
ist diese Liebe noch vorhanden.“  339, 57  (>Arbeit und Liebe)

  „Wir verbinden uns fortwährend mit dem Geiste der Welt, indem wir körperlich arbeiten. 
Körperliche Arbeit ist geistig, geistige Arbeit ist leiblich, am und im Menschen. Dieses 
Paradoxon muss man sich aneignen und es verstehen, dass körperliche Arbeit geistig und 
geistige Arbeit leiblich ist im Menschen und am Menschen. Der Geist umspült uns, indem 
wir körperlich arbeiten. Die Materie ist bei uns rege, indem wir geistig arbeiten.“  293, 181

  „Höchste Leistungen sind ein Ende, die unbedeutendste Arbeit ist immer ein Anfang.“    
Das Samenkorn erscheint manchmal recht unscheinbar neben der Blume.   172, 77 

  „Wir kommen nicht vorwärts, wenn sich die geistigen Arbeiter der verschiedenen 
Betriebszweige absondern und Extrawürste braten, denn die Kategorie, die Bezeichnung 
„geistige Arbeiter“ hat keine Berechtigung. Man müsste Verständnis dafür wecken, dass 
sich die geistigen Arbeiter der einzelnen Betriebszweige den anderen Arbeitern 
anschliessen. .. Ich sehe in dieser Absonderung der geistigen Arbeiter eine aristokratische 
Schichtbildung ..“ Es geht darum, dass der eine von dem anderen lernt.  331, 45

  Handarbeit und Geistesarbeit sollten ineinander arbeiten. Jeder sollte seinen Teil 
Handarbeit verrichten. Mehr als 3 bis 4 Stunden am Tag wären nicht nötig und sind es nur 
durch die „unzählig unter uns wandelnden Faulenzer und Rentengeniesser.“ 192, 140f

  Arbeit, geistige und körperliche; Unternehmer und Arbeiter: „Es kann nur 
Arbeitsleiter geben, das heisst solche Menschen, die in der Arbeitsorganisation tätig sind, 
und zwar so, dass auch der physische Arbeiter seine Arbeitskraft am besten eingesetzt weiss
und dergleichen. Natürlich kann in einem Betrieb die Arbeit nicht so ablaufen, dass jeder 
das tut, was er will. Es muss eine Leitung da sein, es muss der ganze Betrieb durchgeistigt 
sein, aber das sind keine Arbeitgeber, das sind Arbeitsleiter, das heisst Arbeiter von 
anderer Art“.   331, 114

  „Besprechungen, die zum Arbeitsbetrieb gerechnet werden müssen wie die Arbeit selbst, 



sollen regelmässig von dem Unternehmer veranstaltet werden mit dem Zweck der 
Entwicklung eines gemeinsamen Vorstellungskreises. (..) Der Unternehmer wird bei solcher
auf freies Verstehen zielenden Öffentlichkeit seiner Geschäftsführung zu einem 
einwandfreien Gebaren veranlasst.“   Kp, 97  (>Vertrauen und delegieren)

  Der körperlich Arbeitende soll zum mit dem Kapital Organisierenden ein „auf 
gegenseitigem Verständnis ruhendes Vertrauensverhältnis“ haben. Dann wird er mehr 
wissen, als was an der Maschine vorgeht. Heute treibt er „seine Allotria ausserhalb der 
Fabrik“ und „Der Unternehmer führt das losgelöste Geistesleben.“   189, 133f

  Durch eine „freie Wirkung des Geistesgutes“ wird der handwerklich Arbeitende eine ihn 
befriedigende Empfindung von der Stellung seiner Arbeit und deren
zweckentsprechender Organisation bekommen.  Kp, 85

  „Der Handarbeiter wird aus den Erkenntnissen, die er gewinnt aus seiner wirtschaftlichen 
Lage als Konsument, das gleiche Interesse, nicht das entgegengesetzte, gewinnen an seinem
Produktionszweige wie sein geistiger Leiter. Das kann sich nicht ergeben in einem 
Wirtschaftsleben, dessen Impuls die Rentabilität des Kapitalbesitzes ist..“   24, 214   
(>Unternehmer, >Vertrauen und Delegieren)

  Arbeit und Individualität: Der orientalisch-griechische Mensch trug seine Würde in sich 
oberhalb der Menschenmasse, die die Arbeit verrichtete. Die Arbeit und die Menschen, die 
sie verrichteten wurden als etwas Naturgegebenes betrachtet, auf einer höheren Stufe 
vergleichbar dem Tier. „Das Tier rechnet nicht, es verrichtet,was es tut, aus dem Innern 
seines Wesens heraus, aber irgendeine Orientierung der Arbeit ist für das Tier nicht 
notwendig.“ Die Entwicklung ging nach Europa hinüber, und hier empfand man instinktiv, 
„dass erst durch Einbeziehung der Arbeit in die soziale Ordnung der Mensch seine volle 
Individualität ausleben kann.“ Moderne Technik, Arbeitsteilung und Kapitalismus trafen auf
eine Menschheit, die nun voll ihre Ichheit zur Entfaltung bringen will und wurden zum 
sozialen Grundproblem. Für die orientalische soziale Ordnung war es „das erste Ziel, den 
Menschen herauswachsen zulassen aus der sozialen Gebundenheit, aus dem 
Gemeinschaftsleben; der Mensch sollte, wenn er zu einem höheren Geistesleben aufrücken 
wollte, eben seine Ichheit finden. Der europäische Mensch der späteren Zeit hatte diese 
Ichheit, und er musste nun diese Ichheit hinein-gliedern in die soziale Ordnung. Er musste 
genau den umgekehrten Weg gehen als den, der im Orient gegangen worden ist.“ Wir stehen
heute in der Schwierigkeit, das Ich der sozialen Ordnung einzuverleiben; den ganzen 
Menschen und alle Menschen, d.h. die Arbeit in einer richtigen Weise in die soziale 
Ordnung einzufügen. 83, 236ff

  Arbeit und Inspiration: „Sie werden kaum .. behaupten, dass das, was in den 
Parlamenten als Majoritätsbeschlüsse heute zustandekommt, so recht inspirierte Tatsachen 
sind. (…) Was Inspiration für die Arbeit bedeutet – dass sie Lust und Liebe zur Arbeit 
hervorbringt -, das wird nur dann in der Welt sein, wenn in der Tat von den Leuten, die 
inspiriert sind (die das Staatsrecht aus dem freien Geistesleben heraus begründen),  
durchdrungen wird wenigstens dasjenige, was dann im Parlament als Gleicher zum 
Gleichen sich gesellt, wenn wirkliche Gleichheit herrscht, das heisst, wenn jeder geltend 
machen kann das, was in ihm ist. Aber das wird sehr verschieden sein bei dem einen und 
bei dem andern. Dann wird herrschen können diese Gleichheit im Rechtsleben, und das 

sollen regelmässig von dem Unternehmer veranstaltet werden mit dem Zweck der 
Entwicklung eines gemeinsamen Vorstellungskreises. (..) Der Unternehmer wird bei solcher
auf freies Verstehen zielenden Öffentlichkeit seiner Geschäftsführung zu einem 
einwandfreien Gebaren veranlasst.“   Kp, 97  (>Vertrauen und delegieren)

  Der körperlich Arbeitende soll zum mit dem Kapital Organisierenden ein „auf 
gegenseitigem Verständnis ruhendes Vertrauensverhältnis“ haben. Dann wird er mehr 
wissen, als was an der Maschine vorgeht. Heute treibt er „seine Allotria ausserhalb der 
Fabrik“ und „Der Unternehmer führt das losgelöste Geistesleben.“   189, 133f

  Durch eine „freie Wirkung des Geistesgutes“ wird der handwerklich Arbeitende eine ihn 
befriedigende Empfindung von der Stellung seiner Arbeit und deren
zweckentsprechender Organisation bekommen.  Kp, 85

  „Der Handarbeiter wird aus den Erkenntnissen, die er gewinnt aus seiner wirtschaftlichen 
Lage als Konsument, das gleiche Interesse, nicht das entgegengesetzte, gewinnen an seinem
Produktionszweige wie sein geistiger Leiter. Das kann sich nicht ergeben in einem 
Wirtschaftsleben, dessen Impuls die Rentabilität des Kapitalbesitzes ist..“   24, 214   
(>Unternehmer, >Vertrauen und Delegieren)

  Arbeit und Individualität: Der orientalisch-griechische Mensch trug seine Würde in sich 
oberhalb der Menschenmasse, die die Arbeit verrichtete. Die Arbeit und die Menschen, die 
sie verrichteten wurden als etwas Naturgegebenes betrachtet, auf einer höheren Stufe 
vergleichbar dem Tier. „Das Tier rechnet nicht, es verrichtet,was es tut, aus dem Innern 
seines Wesens heraus, aber irgendeine Orientierung der Arbeit ist für das Tier nicht 
notwendig.“ Die Entwicklung ging nach Europa hinüber, und hier empfand man instinktiv, 
„dass erst durch Einbeziehung der Arbeit in die soziale Ordnung der Mensch seine volle 
Individualität ausleben kann.“ Moderne Technik, Arbeitsteilung und Kapitalismus trafen auf
eine Menschheit, die nun voll ihre Ichheit zur Entfaltung bringen will und wurden zum 
sozialen Grundproblem. Für die orientalische soziale Ordnung war es „das erste Ziel, den 
Menschen herauswachsen zulassen aus der sozialen Gebundenheit, aus dem 
Gemeinschaftsleben; der Mensch sollte, wenn er zu einem höheren Geistesleben aufrücken 
wollte, eben seine Ichheit finden. Der europäische Mensch der späteren Zeit hatte diese 
Ichheit, und er musste nun diese Ichheit hinein-gliedern in die soziale Ordnung. Er musste 
genau den umgekehrten Weg gehen als den, der im Orient gegangen worden ist.“ Wir stehen
heute in der Schwierigkeit, das Ich der sozialen Ordnung einzuverleiben; den ganzen 
Menschen und alle Menschen, d.h. die Arbeit in einer richtigen Weise in die soziale 
Ordnung einzufügen. 83, 236ff

  Arbeit und Inspiration: „Sie werden kaum .. behaupten, dass das, was in den 
Parlamenten als Majoritätsbeschlüsse heute zustandekommt, so recht inspirierte Tatsachen 
sind. (…) Was Inspiration für die Arbeit bedeutet – dass sie Lust und Liebe zur Arbeit 
hervorbringt -, das wird nur dann in der Welt sein, wenn in der Tat von den Leuten, die 
inspiriert sind (die das Staatsrecht aus dem freien Geistesleben heraus begründen),  
durchdrungen wird wenigstens dasjenige, was dann im Parlament als Gleicher zum 
Gleichen sich gesellt, wenn wirkliche Gleichheit herrscht, das heisst, wenn jeder geltend 
machen kann das, was in ihm ist. Aber das wird sehr verschieden sein bei dem einen und 
bei dem andern. Dann wird herrschen können diese Gleichheit im Rechtsleben, und das 



Rechtsleben wird inspiriert werden müssen – nicht aus dem Banausentum heraus 
beschlossen, worauf die gewöhnliche Demokratie immer mehr und mehr hingearbeitet hat.“ 
296, 63f   (>Arbeit im Rechtsleben)

 
  Arbeit im Kapitalismus: >Arbeit als Ware, >Ausbeutung, >Kapital und Arbeit

  Arbeit und Langeweile: „Wenn Streben als solches Unlust hervorriefe, so müsste jede 
Beseitigung des Strebens von Lust begleitet sein. Es ist aber das Gegenteil der Fall. Der 
Mangel an Streben in unserem Lebensinhalte erzeugt Langeweile, und diese ist mit Unlust 
verbunden. Da aber das Streben naturgemäß lange Zeit dauern kann, bevor ihm die 
Erfüllung zuteil wird und sich dann vorläufig mit der Hoffnung auf dieselbe zufriedengibt, 
so muss anerkannt werden, dass die Unlust mit dem Streben als solchem gar nichts zu tun 
hat, sondern lediglich an der Nichterfüllung desselben hängt. .. In Wahrheit ist sogar das 
Gegenteil richtig. Streben (Begehren) an sich macht Freude. Wer kennt nicht den Genuss, 
den die Hoffnung auf ein entferntes, aber stark begehrtes Ziel bereitet? Diese Freude ist die 
Begleiterin der Arbeit, deren Früchte uns in Zukunft erst zuteil werden sollen. Diese Lust ist
ganz unabhängig von der Erreichung des Zieles.“  4, 209f

  Arbeit und Leistung: Nicht Arbeit, sondern Leistung soll bewertet werden. Dazu muss 
man die wirtschaftliche Urzelle kennenlernen. Dann kommt man zur Bestimmung der 
gegenseitigen Preise.   332a, 74  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Arbeit und Liebe: „Man versuche nur daran zu denken, was Mütter tun, wenn sie die 
Arbeit aus Liebe zum Kinde tun. Denken Sie daran, wozu der Mensch imstande ist, wenn er
aus Liebe zu anderen Menschen etwas tut. Da braucht es keine Liebe zum Produkt der 
Arbeit, da braucht es ein Band zwischen Mensch und Mensch. Die Liebe zum Produkt 
können Sie bei der Menschheit nicht zurückbringen, denn die war an primitive, einfache 
Verhältnisse gebunden. Dasjenige aber, was die Zukunft bringen muss, das ist die große, 
allumfassende Verständigung und Liebe von Mensch zu Mensch. Ehe nicht ein jeder 
Mensch aus den tiefsten Impulsen, die nur eine geistige Weltbewegung zu geben vermag, 
den Antrieb für seine Tätigkeit finden kann, ehe er nicht imstande ist, die Arbeit aus Liebe 
für seine Mitmenschen zu tun, eher ist es nicht möglich, echte Impulse für eine 
Zukunftsentwickelung im Sinne des Menschenheils zu schaffen.“  56, 246ff 

  Arbeit und Macht: Bei dem Tausch von Sachen gegen eine bestimmte Arbeitsmenge — 
was liegt denn da vor? Ein solcher Tausch bringt die Arbeit in Unfreiheit, und das eben 
gerade dann, wenn der eine Teil der am Tausch beteiligten Parteien die gesellschaftlichen 
Zwangsmittel in der Hand hat. Und über solche Zwangsmittel verfügt er, wenn er sich auf 
den politischen oder wirtschaftlichen Boden der Macht stellen kann.  331A, 74

  Arbeit an der Maschine: Ich kann bei einer Waage „mit einem ganz kleinen Gewicht hier
rein durch die Lage ein ganz grosses im Gleichgewicht halten.“ So ist es mit der 
volkswirtschaftlichen Verteilung der Arbeit bei der Mechanisierung. „Die Arbeit, die 
geleistet werden muss, wird nur  in dem Verhältnis kleiner – wie hier bei der Waage. Aber 
ein gewisses Quantum .. Arbeit werden Sie immer finden, auch bei mechanischen 
Arbeitsleistungen. … Die Dinge gehören aber überhaupt nicht in die Volkswirtschaft hinein,
wo durch die Umstände das Verhältnis von aufgewandter Arbeit zu der Leistung funktionell
bedingt wird.“   NÖS, 54  (>Technische Kultur; Maschine)

Rechtsleben wird inspiriert werden müssen – nicht aus dem Banausentum heraus 
beschlossen, worauf die gewöhnliche Demokratie immer mehr und mehr hingearbeitet hat.“ 
296, 63f   (>Arbeit im Rechtsleben)

 
  Arbeit im Kapitalismus: >Arbeit als Ware, >Ausbeutung, >Kapital und Arbeit

  Arbeit und Langeweile: „Wenn Streben als solches Unlust hervorriefe, so müsste jede 
Beseitigung des Strebens von Lust begleitet sein. Es ist aber das Gegenteil der Fall. Der 
Mangel an Streben in unserem Lebensinhalte erzeugt Langeweile, und diese ist mit Unlust 
verbunden. Da aber das Streben naturgemäß lange Zeit dauern kann, bevor ihm die 
Erfüllung zuteil wird und sich dann vorläufig mit der Hoffnung auf dieselbe zufriedengibt, 
so muss anerkannt werden, dass die Unlust mit dem Streben als solchem gar nichts zu tun 
hat, sondern lediglich an der Nichterfüllung desselben hängt. .. In Wahrheit ist sogar das 
Gegenteil richtig. Streben (Begehren) an sich macht Freude. Wer kennt nicht den Genuss, 
den die Hoffnung auf ein entferntes, aber stark begehrtes Ziel bereitet? Diese Freude ist die 
Begleiterin der Arbeit, deren Früchte uns in Zukunft erst zuteil werden sollen. Diese Lust ist
ganz unabhängig von der Erreichung des Zieles.“  4, 209f

  Arbeit und Leistung: Nicht Arbeit, sondern Leistung soll bewertet werden. Dazu muss 
man die wirtschaftliche Urzelle kennenlernen. Dann kommt man zur Bestimmung der 
gegenseitigen Preise.   332a, 74  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Arbeit und Liebe: „Man versuche nur daran zu denken, was Mütter tun, wenn sie die 
Arbeit aus Liebe zum Kinde tun. Denken Sie daran, wozu der Mensch imstande ist, wenn er
aus Liebe zu anderen Menschen etwas tut. Da braucht es keine Liebe zum Produkt der 
Arbeit, da braucht es ein Band zwischen Mensch und Mensch. Die Liebe zum Produkt 
können Sie bei der Menschheit nicht zurückbringen, denn die war an primitive, einfache 
Verhältnisse gebunden. Dasjenige aber, was die Zukunft bringen muss, das ist die große, 
allumfassende Verständigung und Liebe von Mensch zu Mensch. Ehe nicht ein jeder 
Mensch aus den tiefsten Impulsen, die nur eine geistige Weltbewegung zu geben vermag, 
den Antrieb für seine Tätigkeit finden kann, ehe er nicht imstande ist, die Arbeit aus Liebe 
für seine Mitmenschen zu tun, eher ist es nicht möglich, echte Impulse für eine 
Zukunftsentwickelung im Sinne des Menschenheils zu schaffen.“  56, 246ff 

  Arbeit und Macht: Bei dem Tausch von Sachen gegen eine bestimmte Arbeitsmenge — 
was liegt denn da vor? Ein solcher Tausch bringt die Arbeit in Unfreiheit, und das eben 
gerade dann, wenn der eine Teil der am Tausch beteiligten Parteien die gesellschaftlichen 
Zwangsmittel in der Hand hat. Und über solche Zwangsmittel verfügt er, wenn er sich auf 
den politischen oder wirtschaftlichen Boden der Macht stellen kann.  331A, 74

  Arbeit an der Maschine: Ich kann bei einer Waage „mit einem ganz kleinen Gewicht hier
rein durch die Lage ein ganz grosses im Gleichgewicht halten.“ So ist es mit der 
volkswirtschaftlichen Verteilung der Arbeit bei der Mechanisierung. „Die Arbeit, die 
geleistet werden muss, wird nur  in dem Verhältnis kleiner – wie hier bei der Waage. Aber 
ein gewisses Quantum .. Arbeit werden Sie immer finden, auch bei mechanischen 
Arbeitsleistungen. … Die Dinge gehören aber überhaupt nicht in die Volkswirtschaft hinein,
wo durch die Umstände das Verhältnis von aufgewandter Arbeit zu der Leistung funktionell
bedingt wird.“   NÖS, 54  (>Technische Kultur; Maschine)



  „An der Maschine und innerhalb der kapitalistischen Lebensordnung war der Mensch auf 
sich selbst, auf sein Inneres angewiesen“ ..im Gegensatz zum mittelalterlichen Handwerker. 
Kp, 35f   

  „Und will man nicht für den Tod arbeiten, so kann man nicht im modernen Sinne arbeiten, 
denn man muss im modernen Zeitalter maschinenmässig arbeiten.“ 185, 70

  „Es war notwendig, dass im Maschinenzeitalter fünf mal hundert Millionen unsichtbare 
Menschen, das heisst, als Maschinen sichtbare Menschen, entstanden sind, damit allmählich
die Menschen fühlen lernen: Sie dürfen nicht so bezahlt werden, wie die Maschinen bezahlt 
werden.“   186, 317  

  Arbeit und Mensch: „Der Spatz, die Schwalbe sind eigentlich genau so organisiert, dass 
sie die Dinge, die sie gewissermassen, um ihr Futter zu finden,ausführen müssen, dass sie 
gerade diese ausführen. .. Es ist eine Fortsetzung ihrer Organisation, die zu ihnen gehört, 
wie sie Beine haben oder Flügel haben. So dass wir in diesem Fall eigentlich durchaus von 
dem, was man hier eine Scheinarbeit nennen könnte, absehen können, wenn wir 
volkswirtschaftliche Begriffe aufbauen wollen. Wo die Natur unmittelbar genommen wird 
und das einzelne Wesen, bloss um sich oder die Allernächsten zu befriedigen, die 
entsprechenden Scheinarbeiten ausführt, da müssen wir diese Scheinarbeiten“ abziehen, 
wenn wir volkswirtschaftlichen Wert bestimmen wollen. „..in dem Augenblick, wo 
Menschen nicht bloss für sich oder ihre Allernächsten sorgen, sondern füreinander sorgen, 
kommt nun allerdings sofort dasjenige in Betracht, was menschliche Arbeit ist.“  NÖK, 28f  
(>Mensch und Tier, >Arbeit im Rechtsleben, >Arbeit, volkswirtschaftliche,  >Christentum 
und Buddhismus)

  Der Mensch hat dem Tier voraus, dass er am Zustandekommen der Nahrung arbeitet. Mit 
dem Arbeiten beginnt der Gedanke und damit die soziale Frage. Die Arbeit braucht neue 
Antriebe; Gedanken aus einem Weltverantwortlichkeitsgefühl heraus.   194, 215

  Bis ins 15., 16. Jahrhundert  herein erstrecken sich die religiösen Gebote hinein in das 
wirtschaftliche Leben. Der Egoismus fängt an, eine Rolle zu spielen, sobald sich Arbeit und
Recht emanzipieren. Das gipfelt dann in der modernen Demokratie, wo jeder seinen 
Einfluss auf das Recht und auch seine Arbeit hat.  NÖK, 41ff  (>Demokratie)

  „Die Bewertung der Arbeit führt im eminentesten Sinne hinein in das Gebiet des Rechts, 
der staatlich-juristischen Ordnung. Dass das nicht unzeitgemäß, sondern zeitgemäß ist, das 
können Sie daraus entnehmen, dass die Arbeit überall geschützt wird, gesichert wird und so 
weiter. Aber das sind alles nicht halbe, das sind Viertelsmassregeln, die nur dann voll zur 
Geltung kommen können, wenn eine richtige Dreigliederung des sozialen Organismus da 
ist. Denn dann wird erst der Mensch dem Menschen gegenüberstehen und wird erst die 
Arbeit eine richtige Regelung finden, wenn Menschenwürde gegen Menschenwürde 
sprechen wird, aus dem heraus, für das alle Menschen kompetent sind.“  305, 236  
(>Staatlich-juristisch-moralisches Leben)

  „Sehen wir uns heute diesen Zusammenhang zwischen dem Menschen und seiner Arbeit 
an. Da ist auf der einen Seite der Unternehmer, der da leistet dasjenige, was er auch als 

  „An der Maschine und innerhalb der kapitalistischen Lebensordnung war der Mensch auf 
sich selbst, auf sein Inneres angewiesen“ ..im Gegensatz zum mittelalterlichen Handwerker. 
Kp, 35f   

  „Und will man nicht für den Tod arbeiten, so kann man nicht im modernen Sinne arbeiten, 
denn man muss im modernen Zeitalter maschinenmässig arbeiten.“ 185, 70

  „Es war notwendig, dass im Maschinenzeitalter fünf mal hundert Millionen unsichtbare 
Menschen, das heisst, als Maschinen sichtbare Menschen, entstanden sind, damit allmählich
die Menschen fühlen lernen: Sie dürfen nicht so bezahlt werden, wie die Maschinen bezahlt 
werden.“   186, 317  

  Arbeit und Mensch: „Der Spatz, die Schwalbe sind eigentlich genau so organisiert, dass 
sie die Dinge, die sie gewissermassen, um ihr Futter zu finden,ausführen müssen, dass sie 
gerade diese ausführen. .. Es ist eine Fortsetzung ihrer Organisation, die zu ihnen gehört, 
wie sie Beine haben oder Flügel haben. So dass wir in diesem Fall eigentlich durchaus von 
dem, was man hier eine Scheinarbeit nennen könnte, absehen können, wenn wir 
volkswirtschaftliche Begriffe aufbauen wollen. Wo die Natur unmittelbar genommen wird 
und das einzelne Wesen, bloss um sich oder die Allernächsten zu befriedigen, die 
entsprechenden Scheinarbeiten ausführt, da müssen wir diese Scheinarbeiten“ abziehen, 
wenn wir volkswirtschaftlichen Wert bestimmen wollen. „..in dem Augenblick, wo 
Menschen nicht bloss für sich oder ihre Allernächsten sorgen, sondern füreinander sorgen, 
kommt nun allerdings sofort dasjenige in Betracht, was menschliche Arbeit ist.“  NÖK, 28f  
(>Mensch und Tier, >Arbeit im Rechtsleben, >Arbeit, volkswirtschaftliche,  >Christentum 
und Buddhismus)

  Der Mensch hat dem Tier voraus, dass er am Zustandekommen der Nahrung arbeitet. Mit 
dem Arbeiten beginnt der Gedanke und damit die soziale Frage. Die Arbeit braucht neue 
Antriebe; Gedanken aus einem Weltverantwortlichkeitsgefühl heraus.   194, 215

  Bis ins 15., 16. Jahrhundert  herein erstrecken sich die religiösen Gebote hinein in das 
wirtschaftliche Leben. Der Egoismus fängt an, eine Rolle zu spielen, sobald sich Arbeit und
Recht emanzipieren. Das gipfelt dann in der modernen Demokratie, wo jeder seinen 
Einfluss auf das Recht und auch seine Arbeit hat.  NÖK, 41ff  (>Demokratie)

  „Die Bewertung der Arbeit führt im eminentesten Sinne hinein in das Gebiet des Rechts, 
der staatlich-juristischen Ordnung. Dass das nicht unzeitgemäß, sondern zeitgemäß ist, das 
können Sie daraus entnehmen, dass die Arbeit überall geschützt wird, gesichert wird und so 
weiter. Aber das sind alles nicht halbe, das sind Viertelsmassregeln, die nur dann voll zur 
Geltung kommen können, wenn eine richtige Dreigliederung des sozialen Organismus da 
ist. Denn dann wird erst der Mensch dem Menschen gegenüberstehen und wird erst die 
Arbeit eine richtige Regelung finden, wenn Menschenwürde gegen Menschenwürde 
sprechen wird, aus dem heraus, für das alle Menschen kompetent sind.“  305, 236  
(>Staatlich-juristisch-moralisches Leben)

  „Sehen wir uns heute diesen Zusammenhang zwischen dem Menschen und seiner Arbeit 
an. Da ist auf der einen Seite der Unternehmer, der da leistet dasjenige, was er auch als 



Arbeit ansieht, aber er macht sich so schnell als möglich weg von dieser Arbeit. Er drückt 
das sogar dadurch aus, dass er .. das Reden über diese Arbeit als „Fachsimpelei“ bezeichnet.
Er macht sich weg, und er sucht durch allerlei anderes dann zu dem zu kommen, was er als 
Mensch anstrebt.“ Wo der Proletarier an die Maschine gestellt ist,  „da wird in ihm jenes 
Ungesunde erzeugt, dass er kein Verhältnis gewinnen kann zu seiner Arbeit.“ .. „Es gibt 
nichts in einem gesunden Geistesleben, das frei ist vom politischen und frei ist vom 
Wirtschaftsleben und auf diese nur zurückwirkt, es gibt nichts innerhalb eines solchen 
Geisteslebens, das nicht unmittelbar interessant ist, und das, wenn es nur richtig gehandhabt
wird, den Menschen knüpft an seine Arbeit, weil er weiss: dasjenige, was er arbeitet, wird 
ein Glied in dem Kreislauf des sozialen Organismus.“ Über ein emanzipiertes Geistesleben 
kann ein wirkliches, sachliches Interesse an allem entstehen und nicht bloss ein äusseres 
Wirtschaftsinteresse, wo es um ein Vorteilsverhältnis geht. 328, 158f

  Wir arbeiten gegenwärtig um unseretwillen, um unseres Lohnes willen. „Wir werden in 
der Zukunft um unserer Mitmenschen willen arbeiten, weil sie das brauchen, was wir 
arbeiten können. … Der Lohn muss vollständig davon getrennt werden. Tribut war die 
Arbeit in der Vergangenheit, Opfer wird sie in der Zukunft sein. (…) Ist dieser Zug nicht 
eine Heiligung der Arbeit?“   Beiträge 88, 22ff   (>Arbeit und Einkommen trennen) 

  „Es ist nötig, in Zukunft jede Art Entlöhnung von der Arbeit loszulösen. Entschädigt 
werden muss die Position, der Ort, wo einer steht. Und damit ist notwendigerweise 
verknüpft, dass jeder die Hoffnung hat zu avancieren. Das ist für später im Prinzip sehr 
wichtig. Im Augenblick ist aber ganz besonders wichtig, dass ein gemeinsamer sozialer 
Körper aus dem Unternehmen gebildet wird, so dass auch der letzte Arbeiter aufgeklärt ist 
über den ganzen Gang, den seine Arbeit geht vom Rohstoff bis zum Konsumenten. Das ist 
das Allerbrennendste, dass der Arbeiter nicht als Tier arbeitet oder als Maschine, sondern 
als Mensch. Er muss geistig interessiert sein. Jeder muss wissen, «was bin ich eigentlich?». 
Es ist das größte Versäumnis des Bürgertums, dass es das unterlassen hat.“  Molt, 233

  Arbeit und Menschenwürde: „Ein Urteil darüber, wie diese Menschenarbeit in den 
sozialen Organismus hineingestellt werden muss, um in dem Arbeitenden die Empfindung 
von seiner Menschenwürde nicht zu stören, ergibt sich nur, wenn man das Verhältnis ins 
Auge fassen will, welches Menschenarbeit zur Entfaltung der individuellen Fähigkeiten 
einerseits und zum Rechtsbewusstsein andererseits hat.“  Kp, 92  (>Proletarier und 
Menschenwürde)

  „Der Mensch arbeitet, wenn in seiner Seele der Gedanke keimt, der ihn zur Arbeit treibt. 
Soll er im Zusammenhang des sozialen Lebens arbeiten, so empfindet er sein Dasein nur als
menschenwürdig, wenn in diesem Leben Gedanken walten, die ihm sein Mitarbeiten im 
Lichte dieser Menschenwürde erscheinen lassen.“  24, 119  (>Arbeit, Antrieb)

  Arbeit und Mystik: Die geistlichen Orden mussten mit einem gewissen Recht darauf 
sehen, dass, „wenn schon Mystiker in ihrer Mitte auftraten, diese Mystik wenigstens nicht 
mit ihren Schattenseiten auftrat. Daher richteten sie gewissermaßen auch Barrieren auf vor 
dem Eintreten in die geistigen Welten. Denken Sie nur einmal, wie gewisse religiöse 
Orden .. in Verbindung gebracht wurden mit äußerer Arbeit, mit solcher Arbeit, die in die 
Menschenseelen einziehen lässt die Freude an der Natur, die Freude an allem, was draußen 
in der Welt lebt  … Denn diejenigen, die solche Orden gegründet haben, haben sich gesagt: 

Arbeit ansieht, aber er macht sich so schnell als möglich weg von dieser Arbeit. Er drückt 
das sogar dadurch aus, dass er .. das Reden über diese Arbeit als „Fachsimpelei“ bezeichnet.
Er macht sich weg, und er sucht durch allerlei anderes dann zu dem zu kommen, was er als 
Mensch anstrebt.“ Wo der Proletarier an die Maschine gestellt ist,  „da wird in ihm jenes 
Ungesunde erzeugt, dass er kein Verhältnis gewinnen kann zu seiner Arbeit.“ .. „Es gibt 
nichts in einem gesunden Geistesleben, das frei ist vom politischen und frei ist vom 
Wirtschaftsleben und auf diese nur zurückwirkt, es gibt nichts innerhalb eines solchen 
Geisteslebens, das nicht unmittelbar interessant ist, und das, wenn es nur richtig gehandhabt
wird, den Menschen knüpft an seine Arbeit, weil er weiss: dasjenige, was er arbeitet, wird 
ein Glied in dem Kreislauf des sozialen Organismus.“ Über ein emanzipiertes Geistesleben 
kann ein wirkliches, sachliches Interesse an allem entstehen und nicht bloss ein äusseres 
Wirtschaftsinteresse, wo es um ein Vorteilsverhältnis geht. 328, 158f

  Wir arbeiten gegenwärtig um unseretwillen, um unseres Lohnes willen. „Wir werden in 
der Zukunft um unserer Mitmenschen willen arbeiten, weil sie das brauchen, was wir 
arbeiten können. … Der Lohn muss vollständig davon getrennt werden. Tribut war die 
Arbeit in der Vergangenheit, Opfer wird sie in der Zukunft sein. (…) Ist dieser Zug nicht 
eine Heiligung der Arbeit?“   Beiträge 88, 22ff   (>Arbeit und Einkommen trennen) 

  „Es ist nötig, in Zukunft jede Art Entlöhnung von der Arbeit loszulösen. Entschädigt 
werden muss die Position, der Ort, wo einer steht. Und damit ist notwendigerweise 
verknüpft, dass jeder die Hoffnung hat zu avancieren. Das ist für später im Prinzip sehr 
wichtig. Im Augenblick ist aber ganz besonders wichtig, dass ein gemeinsamer sozialer 
Körper aus dem Unternehmen gebildet wird, so dass auch der letzte Arbeiter aufgeklärt ist 
über den ganzen Gang, den seine Arbeit geht vom Rohstoff bis zum Konsumenten. Das ist 
das Allerbrennendste, dass der Arbeiter nicht als Tier arbeitet oder als Maschine, sondern 
als Mensch. Er muss geistig interessiert sein. Jeder muss wissen, «was bin ich eigentlich?». 
Es ist das größte Versäumnis des Bürgertums, dass es das unterlassen hat.“  Molt, 233

  Arbeit und Menschenwürde: „Ein Urteil darüber, wie diese Menschenarbeit in den 
sozialen Organismus hineingestellt werden muss, um in dem Arbeitenden die Empfindung 
von seiner Menschenwürde nicht zu stören, ergibt sich nur, wenn man das Verhältnis ins 
Auge fassen will, welches Menschenarbeit zur Entfaltung der individuellen Fähigkeiten 
einerseits und zum Rechtsbewusstsein andererseits hat.“  Kp, 92  (>Proletarier und 
Menschenwürde)

  „Der Mensch arbeitet, wenn in seiner Seele der Gedanke keimt, der ihn zur Arbeit treibt. 
Soll er im Zusammenhang des sozialen Lebens arbeiten, so empfindet er sein Dasein nur als
menschenwürdig, wenn in diesem Leben Gedanken walten, die ihm sein Mitarbeiten im 
Lichte dieser Menschenwürde erscheinen lassen.“  24, 119  (>Arbeit, Antrieb)

  Arbeit und Mystik: Die geistlichen Orden mussten mit einem gewissen Recht darauf 
sehen, dass, „wenn schon Mystiker in ihrer Mitte auftraten, diese Mystik wenigstens nicht 
mit ihren Schattenseiten auftrat. Daher richteten sie gewissermaßen auch Barrieren auf vor 
dem Eintreten in die geistigen Welten. Denken Sie nur einmal, wie gewisse religiöse 
Orden .. in Verbindung gebracht wurden mit äußerer Arbeit, mit solcher Arbeit, die in die 
Menschenseelen einziehen lässt die Freude an der Natur, die Freude an allem, was draußen 
in der Welt lebt  … Denn diejenigen, die solche Orden gegründet haben, haben sich gesagt: 



Das Schlimmste, was wir tun können, ist, wenn wir die Menschen vereinsamen und in ihnen
das mystische Leben sich entwickeln lassen, und dieses mystische Leben aus der Trägheit 
sich entwickelt, aus dem äußeren Nichtstun. (…) Lesen Sie die Biographien der Mystiker, 
und Sie werden oftmals in der furchtbarsten Weise berührt sein von jenem seelischen 
Egoismus, der in solchen Mystikern lebt.“  254, 167f

  Arbeit im Verhältnis zur Natur: „Wertbildend ist die menschliche Arbeit, die ein 
Naturprodukt so verändert, dass es in den volkswirtschaftlichen Zirkulationsprozess 
übergehen kann.“  NÖK, 29ff  (>Wert 1, >Mensch und Kosmos) 

  „Eine hundert Mal grössere Arbeit ist aufzuwenden, .. wo der soziale Organismus mit der 
Natur zusammenhängt durch die Weizenproduktion, als da, wo sie mit der Natur 
zusammenhängt durch die Bananenproduktion. .. Und das lässt sich auch übertragen auf 
dasjenige, was die Ergiebigkeit dieses oder jenes Rohstoffes für irgendeine Verarbeitung ist.
Da sehen Sie .. das Verhältnis der Naturergiebigkeit zur menschlichen Arbeit. .. Alles, was 
aus der Naturgrundlage heraus fliesst in den Prozess, der sich abspielt zwischen 
Warenproduktion, Warenzirkulation, Warenkonsumtion, .. ist ein ebenso abgeschlossenes 
System in dem gesunden sozialen Organismus, wie das Nerven-
Sinnessystem ein abgeschlossenes Ganzes ist mit relativ selbstständiger Eigengesetzlichkeit
im menschlichen natürlichen Organismus.“  336, 54

  Arbeit als Opfer (1905): „Was war die Arbeit im Altertum? Sie war ein Tribut; sie wurde 
verrichtet, weil sie verrichtet werden musste. Und was ist die Arbeit der Gegenwart? Sie 
beruht auf Eigennutz, auf Zwang, den der Egoismus auf uns ausübt. Weil wir da sein 
wollen, wollen wir die Arbeit bezahlt haben. Wir arbeiten um unseretwillen, um unseres 
Lohnes willen. Wir werden in der Zukunft um unserer Mitmenschen willen arbeiten, weil 
sie das brauchen, was wir arbeiten können. … Der Lohn muss vollständig davon getrennt 
werden. Tribut war die Arbeit in der Vergangenheit, Opfer wird sie in der Zukunft sein. … 
Wenn Sie heute eine kleine Gemeinde gründen, in der jeder, was er einnimmt, in die 
gemeinschaftliche Kasse wirft, und jeder arbeitet, was er arbeiten kann, dann ist nicht seine 
Lebensexistenz abhängig von dem, was er arbeiten kann, sondern diese Lebensexistenz wird
von dem gemeinschaftlichen Konsum aus bewirkt. Das bewirkt eine grössere Freiheit als 
die Regelung des Lohnes nach der Produktion. Wenn das geschieht, werden wir eine 
Richtung bekommen, die den Bedürfnissen entspricht. … Wenn solche Dinge in die 
menschliche Seele hineinkommen, dann wird auch innerhalb dieser menschlichen Seele 
selbst wieder etwas leben können. Und so, wie das eine das andere bedingt, so wird auch 
dieses Leben der menschlichen Seele bedingen, dass die äusseren Einrichtungen ein 
Spiegelbild davon sein werden, so dass unsere Arbeit ein Opfer – und nicht mehr Eigennutz 
– sein wird, so dass nicht die Entlohnung die Verhältnisse der Aussenwelt regelt, sondern 
das, was in uns ist. Was wir können und vermögen, bringen wir der Menschheit dar. .. Wir 
müssen wissen, dass jedes Tun eine Ursache ist von unendlicher Wirkung, und dass wir 
nichts ungenutzt lassen dürfen, was in unserer Seele ist. Wir werden aus unserer Seele 
heraus jedes Opfer bringen, wenn wir auf Lohn, der uns durch die äusseren Verhältnisse 
zuteil werden kann, völlig verzichten. … Ist dieser Zug nicht eine Heiligung der Arbeit?“   
Beiträge 88, 22ff

   Arbeit, produktive: „Auf die Arbeit kommt es nur an im Menschheitszusammenhang, 
wenn diese Arbeit eine für die anderen Menschen ersprießliche, wie wir sagen, produktive 

Das Schlimmste, was wir tun können, ist, wenn wir die Menschen vereinsamen und in ihnen
das mystische Leben sich entwickeln lassen, und dieses mystische Leben aus der Trägheit 
sich entwickelt, aus dem äußeren Nichtstun. (…) Lesen Sie die Biographien der Mystiker, 
und Sie werden oftmals in der furchtbarsten Weise berührt sein von jenem seelischen 
Egoismus, der in solchen Mystikern lebt.“  254, 167f

  Arbeit im Verhältnis zur Natur: „Wertbildend ist die menschliche Arbeit, die ein 
Naturprodukt so verändert, dass es in den volkswirtschaftlichen Zirkulationsprozess 
übergehen kann.“  NÖK, 29ff  (>Wert 1, >Mensch und Kosmos) 

  „Eine hundert Mal grössere Arbeit ist aufzuwenden, .. wo der soziale Organismus mit der 
Natur zusammenhängt durch die Weizenproduktion, als da, wo sie mit der Natur 
zusammenhängt durch die Bananenproduktion. .. Und das lässt sich auch übertragen auf 
dasjenige, was die Ergiebigkeit dieses oder jenes Rohstoffes für irgendeine Verarbeitung ist.
Da sehen Sie .. das Verhältnis der Naturergiebigkeit zur menschlichen Arbeit. .. Alles, was 
aus der Naturgrundlage heraus fliesst in den Prozess, der sich abspielt zwischen 
Warenproduktion, Warenzirkulation, Warenkonsumtion, .. ist ein ebenso abgeschlossenes 
System in dem gesunden sozialen Organismus, wie das Nerven-
Sinnessystem ein abgeschlossenes Ganzes ist mit relativ selbstständiger Eigengesetzlichkeit
im menschlichen natürlichen Organismus.“  336, 54

  Arbeit als Opfer (1905): „Was war die Arbeit im Altertum? Sie war ein Tribut; sie wurde 
verrichtet, weil sie verrichtet werden musste. Und was ist die Arbeit der Gegenwart? Sie 
beruht auf Eigennutz, auf Zwang, den der Egoismus auf uns ausübt. Weil wir da sein 
wollen, wollen wir die Arbeit bezahlt haben. Wir arbeiten um unseretwillen, um unseres 
Lohnes willen. Wir werden in der Zukunft um unserer Mitmenschen willen arbeiten, weil 
sie das brauchen, was wir arbeiten können. … Der Lohn muss vollständig davon getrennt 
werden. Tribut war die Arbeit in der Vergangenheit, Opfer wird sie in der Zukunft sein. … 
Wenn Sie heute eine kleine Gemeinde gründen, in der jeder, was er einnimmt, in die 
gemeinschaftliche Kasse wirft, und jeder arbeitet, was er arbeiten kann, dann ist nicht seine 
Lebensexistenz abhängig von dem, was er arbeiten kann, sondern diese Lebensexistenz wird
von dem gemeinschaftlichen Konsum aus bewirkt. Das bewirkt eine grössere Freiheit als 
die Regelung des Lohnes nach der Produktion. Wenn das geschieht, werden wir eine 
Richtung bekommen, die den Bedürfnissen entspricht. … Wenn solche Dinge in die 
menschliche Seele hineinkommen, dann wird auch innerhalb dieser menschlichen Seele 
selbst wieder etwas leben können. Und so, wie das eine das andere bedingt, so wird auch 
dieses Leben der menschlichen Seele bedingen, dass die äusseren Einrichtungen ein 
Spiegelbild davon sein werden, so dass unsere Arbeit ein Opfer – und nicht mehr Eigennutz 
– sein wird, so dass nicht die Entlohnung die Verhältnisse der Aussenwelt regelt, sondern 
das, was in uns ist. Was wir können und vermögen, bringen wir der Menschheit dar. .. Wir 
müssen wissen, dass jedes Tun eine Ursache ist von unendlicher Wirkung, und dass wir 
nichts ungenutzt lassen dürfen, was in unserer Seele ist. Wir werden aus unserer Seele 
heraus jedes Opfer bringen, wenn wir auf Lohn, der uns durch die äusseren Verhältnisse 
zuteil werden kann, völlig verzichten. … Ist dieser Zug nicht eine Heiligung der Arbeit?“   
Beiträge 88, 22ff

   Arbeit, produktive: „Auf die Arbeit kommt es nur an im Menschheitszusammenhang, 
wenn diese Arbeit eine für die anderen Menschen ersprießliche, wie wir sagen, produktive 



Arbeit ist. Machen Sie sich das durch ein einfaches Beispiel klar: Auf einer Insel leben zwei
Menschen. Der eine bringt Dinge hervor, welche für den einen und den anderen den Hunger
stillen, das Dasein möglich machen. Der andere arbeitet auch furchtbar, grässlich viel; er 
beschäftigt sich damit, dass er Steine von dem einen Ort zum anderen wirft, sie emsig und 
arbeitsam hinwirft und schnell wieder zurückwirft. … Seine Arbeit hat aber gar keine 
Bedeutung, ist ganz wesenlos. Nicht darauf kommt es an, dass wir arbeiten, sondern
darauf, dass wir Arbeit leisten, die dem anderen ersprießlich ist. Ersprießlich ist die Arbeit 
des Steine-Hin-und-Herwerfens nur dann, wenn sie dem Menschen, der sie verrichtet, 
Freude macht. Wenn er aber durch irgendwelche Einrichtungen gezwungen wird, sich für 
die Arbeit entlohnen zu lassen, dann ist die Arbeit bedeutungslos für den Zusammenhang. 
Sie muss in einem durch Weisheit und Struktur geregelten Zusammenhang stehen.“ 56, 248f

  Arbeit im Rechtsleben: „In diesem Buche wird gezeigt, wie Arbeit nach Zeit und Art 
eine Angelegenheit ist dieses politisch-rechtlichen Staatslebens. In diesem steht jeder dem 
andern als ein Gleicher gegenüber, weil in ihm nur verhandelt und verwaltet wird auf den 
Gebieten, auf denen jeder Mensch gleich urteilsfähig ist.“ Kp, 20 (>Kernpunkte)

  Innerhalb der Rechtsgemeinschaft wird auf demokratischer Grundlage zum Beispiel „das 
Arbeitsrecht (Art, Mass, Zeit der Arbeit) geregelt. Damit fällt diese Regelung aus dem 
Wirtschaftskreislauf heraus.“  „Der Arbeiter steht im Wirtschaftsleben als freier 
Vertragschliessender denen gegenüber, mit denen er gemeinsam produzieren muss. (..) In 
Bezug auf die Ausnutzung seiner Arbeitskraft entscheidet er mit, als mündiger Mensch auf 
dem demokratischen Rechtsboden ausserhalb des Wirtschaftskreislaufes.“  24, 20

  Ein Rechtsstaat wird „die Folge haben, dass ein jeder Mensch lebendig, mit vollem 
Bewusstsein, in dem gemeinsamen Arbeitsfelde darinnen steht. Er wird wissen, wofür er 
arbeitet; und er wird arbeiten wollen innerhalb der Arbeitsgemeinschaft, in der er sich 
durch seinen Willen eingegliedert weiss.“   24, 52  (>Arbeit und Mensch, >Unternehmer 
und Arbeiter)

  „Eine Rechtsordnung, in welcher der einzelne Mensch als gleicher unter gleichen darinnen
steht, erweckt das Interesse für die Mitmenschen. Man arbeitet in einer solchen Ordnung für
die anderen, weil man das Verhältnis seiner selbst zu ihnen lebendig begründet. Aus der 
Wirtschaftsordnung heraus wird man nur gewahr, was die anderen von einem verlangen.“   
24, 80

  „Nicht darauf kann das Bestreben gerichtet sein, den Wirtschaftsprozess so umzugestalten,
dass in ihm die menschliche Arbeitskraft zu ihrem Rechte kommt, sondern darauf: Wie 
bringt man diese Arbeitskraft aus dem Wirtschaftsprozess heraus (...) eine andere 
Wirtschaftsform wird diese Arbeitskraft nur in einer anderen Art zur Ware machen.“   
Kp, 54f   (>Gewerkschaften, >Wirtschaft und Arbeit)  

  „Es wäre eigentlich furchtbar einfach .. Man denke nur daran, wenn meinetwillen in einer 
Familie zehn Leute zusammenarbeiten, wie man den Arbeitsteil eines einzelnen aus diesen 
zehn vergleichen kann mit den Leistungen, die diese zehn hervorbringen. Man hat gar nicht 
die Möglichkeit, mit den Warenleistungen die Arbeitskraft zu vergleichen. Die Arbeitskraft 
steht auf einem ganz anderen Boden des sozialen Beurteilens als die Ware.“  328, 143  
(>Betriebliche Zusammenarbeit)

Arbeit ist. Machen Sie sich das durch ein einfaches Beispiel klar: Auf einer Insel leben zwei
Menschen. Der eine bringt Dinge hervor, welche für den einen und den anderen den Hunger
stillen, das Dasein möglich machen. Der andere arbeitet auch furchtbar, grässlich viel; er 
beschäftigt sich damit, dass er Steine von dem einen Ort zum anderen wirft, sie emsig und 
arbeitsam hinwirft und schnell wieder zurückwirft. … Seine Arbeit hat aber gar keine 
Bedeutung, ist ganz wesenlos. Nicht darauf kommt es an, dass wir arbeiten, sondern
darauf, dass wir Arbeit leisten, die dem anderen ersprießlich ist. Ersprießlich ist die Arbeit 
des Steine-Hin-und-Herwerfens nur dann, wenn sie dem Menschen, der sie verrichtet, 
Freude macht. Wenn er aber durch irgendwelche Einrichtungen gezwungen wird, sich für 
die Arbeit entlohnen zu lassen, dann ist die Arbeit bedeutungslos für den Zusammenhang. 
Sie muss in einem durch Weisheit und Struktur geregelten Zusammenhang stehen.“ 56, 248f

  Arbeit im Rechtsleben: „In diesem Buche wird gezeigt, wie Arbeit nach Zeit und Art 
eine Angelegenheit ist dieses politisch-rechtlichen Staatslebens. In diesem steht jeder dem 
andern als ein Gleicher gegenüber, weil in ihm nur verhandelt und verwaltet wird auf den 
Gebieten, auf denen jeder Mensch gleich urteilsfähig ist.“ Kp, 20 (>Kernpunkte)

  Innerhalb der Rechtsgemeinschaft wird auf demokratischer Grundlage zum Beispiel „das 
Arbeitsrecht (Art, Mass, Zeit der Arbeit) geregelt. Damit fällt diese Regelung aus dem 
Wirtschaftskreislauf heraus.“  „Der Arbeiter steht im Wirtschaftsleben als freier 
Vertragschliessender denen gegenüber, mit denen er gemeinsam produzieren muss. (..) In 
Bezug auf die Ausnutzung seiner Arbeitskraft entscheidet er mit, als mündiger Mensch auf 
dem demokratischen Rechtsboden ausserhalb des Wirtschaftskreislaufes.“  24, 20

  Ein Rechtsstaat wird „die Folge haben, dass ein jeder Mensch lebendig, mit vollem 
Bewusstsein, in dem gemeinsamen Arbeitsfelde darinnen steht. Er wird wissen, wofür er 
arbeitet; und er wird arbeiten wollen innerhalb der Arbeitsgemeinschaft, in der er sich 
durch seinen Willen eingegliedert weiss.“   24, 52  (>Arbeit und Mensch, >Unternehmer 
und Arbeiter)

  „Eine Rechtsordnung, in welcher der einzelne Mensch als gleicher unter gleichen darinnen
steht, erweckt das Interesse für die Mitmenschen. Man arbeitet in einer solchen Ordnung für
die anderen, weil man das Verhältnis seiner selbst zu ihnen lebendig begründet. Aus der 
Wirtschaftsordnung heraus wird man nur gewahr, was die anderen von einem verlangen.“   
24, 80

  „Nicht darauf kann das Bestreben gerichtet sein, den Wirtschaftsprozess so umzugestalten,
dass in ihm die menschliche Arbeitskraft zu ihrem Rechte kommt, sondern darauf: Wie 
bringt man diese Arbeitskraft aus dem Wirtschaftsprozess heraus (...) eine andere 
Wirtschaftsform wird diese Arbeitskraft nur in einer anderen Art zur Ware machen.“   
Kp, 54f   (>Gewerkschaften, >Wirtschaft und Arbeit)  

  „Es wäre eigentlich furchtbar einfach .. Man denke nur daran, wenn meinetwillen in einer 
Familie zehn Leute zusammenarbeiten, wie man den Arbeitsteil eines einzelnen aus diesen 
zehn vergleichen kann mit den Leistungen, die diese zehn hervorbringen. Man hat gar nicht 
die Möglichkeit, mit den Warenleistungen die Arbeitskraft zu vergleichen. Die Arbeitskraft 
steht auf einem ganz anderen Boden des sozialen Beurteilens als die Ware.“  328, 143  
(>Betriebliche Zusammenarbeit)



  „Was macht denn .. die Arbeitskraft des modernen Proletariers zur Ware? Das macht die 
wirtschaftliche Gewalt des Kapitalistischen. - .. Denn: wem ist Gewalt diametral 
entgegengesetzt? Gewalt ist diametral entgegengesetzt dem Rechte. Das aber weist darauf 
hin, dass eine Gesundung mit Bezug auf die Verwertung der menschlichen Arbeitskraft im 
sozialen Organismus nur dann eintreten kann, wenn die Arbeitskraft herausgehoben wird .. 
aus dem Wirtschaftsprozess und wenn sie wird zu einer reinen und lauteren Rechtsfrage.“  
328, 148  (>Arbeit als Ware)

  „Bevor der Arbeiter überhaupt die Fabrik oder die Arbeitswerkstätte betritt, ist schon auf 
demokratischer Grundlage aus dem Staate heraus, mit seiner Stimme über seine Arbeit 
entschieden. … Erst wenn ausserhalb des Wirtschaftslebens, ganz unabhängig, auf rein 
demokratischer, staatlicher Grundlage festgestellt wird, welcher Art die Arbeit ist, wie lange
die Arbeit dauern darf, dann geht der Arbeiter mit seinem Arbeitsrecht in die Arbeit hinein. 
Dann wird das Arbeitsrecht wie eine Naturkraft. Dann ist das Wirtschaftliche eingeklemmt 
zwischen der Natur und dem Rechtsstaat. Dann findet der Arbeiter nicht mehr im Staate, 
was er in den letzten drei bis vier Jahrhunderten gefunden hat. Er findet nicht mehr 
Klassenkampf, Klassenvorrecht, sondern Menschenrechte.“  330, 68f

  Zu den Menschenrechten gehört auch das Arbeitsrecht. .. Jeder Mensch, der mündig 
geworden ist, kann teilnehmen … an der Festsetzung derjenigen Rechte, die unter gleichen 
Menschen zu herrschen haben. Daher herrscht auf dem Rechts- .. Boden nicht der Vertrag, 
sondern das Gesetz. …  So werden durch Gesetze festgelegt sein Zeit, Mass und Art der 
Arbeit, während das, was dann innerhalb der gesetzlich festgelegten Arbeitszeit zu leisten 
ist, durch Verträge innerhalb des Wirtschaftskörpers geregelt wird.“  331, 167  (>Gesetze, 
>Verträge, >Wohlstand, Abhängigkeit)  

  „Es kann nicht einen Maximal-Arbeitstag oder so etwas geben, sondern es kann in 
Wirklichkeit nur eine Begrenzung nach oben und nach unten geben.“  189, 110

  „ .. die Gliederung der Arbeit, ob man Herr oder Knecht war, (war) in älteren Zeiten nach 
politischen Gesichtspunkten gestaltet ..“  Die menschliche Arbeit wurde erst in späterer Zeit
zur Ware. „Vorher war sie Dienst, hingebender oder erzwungener Dienst.“    338, 80  
(>Sklaverei und Christentum, >Arbeit als Opfer, >Gebot und Recht)

  „Es war notwendig, dass im Maschinenzeitalter fünf mal hundert Millionen unsichtbare 
Menschen, das heisst, als Maschinen sichtbare Menschen, entstanden sind, damit allmählich
die Menschen fühlen lernen: Sie dürfen nicht so bezahlt werden, wie die Maschinen bezahlt 
werden.“   186, 317  (>Technische Kultur, Maschine)

  Die Preisbildung muss ein Folge des Arbeitsrechtes sein, „geradeso, wie sie eine Folge der
Naturprozesse ist. Die Einkünfte der Arbeiter dürfen nur aus dem Arbeitsrecht erfolgen. .. 
Wenn zum Beispiel durch einen sechsstündigen Arbeitstag der Wohlstand zurückgehen 
würde, dann müsste man sich in der Rechtsorganisation darüber einigen, ob man länger 
arbeiten will. Man sollte nicht aus wirtschaftlichen Bedürfnissen die Arbeitszeit verlängern 
können oder Frauen und Kinder einstellen können. Die Arbeitszeit, die Art und das Mass 
der Arbeit müssen ausserhalb der Wirtschaft geregelt werden.“  332b, 83

 

  „Was macht denn .. die Arbeitskraft des modernen Proletariers zur Ware? Das macht die 
wirtschaftliche Gewalt des Kapitalistischen. - .. Denn: wem ist Gewalt diametral 
entgegengesetzt? Gewalt ist diametral entgegengesetzt dem Rechte. Das aber weist darauf 
hin, dass eine Gesundung mit Bezug auf die Verwertung der menschlichen Arbeitskraft im 
sozialen Organismus nur dann eintreten kann, wenn die Arbeitskraft herausgehoben wird .. 
aus dem Wirtschaftsprozess und wenn sie wird zu einer reinen und lauteren Rechtsfrage.“  
328, 148  (>Arbeit als Ware)

  „Bevor der Arbeiter überhaupt die Fabrik oder die Arbeitswerkstätte betritt, ist schon auf 
demokratischer Grundlage aus dem Staate heraus, mit seiner Stimme über seine Arbeit 
entschieden. … Erst wenn ausserhalb des Wirtschaftslebens, ganz unabhängig, auf rein 
demokratischer, staatlicher Grundlage festgestellt wird, welcher Art die Arbeit ist, wie lange
die Arbeit dauern darf, dann geht der Arbeiter mit seinem Arbeitsrecht in die Arbeit hinein. 
Dann wird das Arbeitsrecht wie eine Naturkraft. Dann ist das Wirtschaftliche eingeklemmt 
zwischen der Natur und dem Rechtsstaat. Dann findet der Arbeiter nicht mehr im Staate, 
was er in den letzten drei bis vier Jahrhunderten gefunden hat. Er findet nicht mehr 
Klassenkampf, Klassenvorrecht, sondern Menschenrechte.“  330, 68f

  Zu den Menschenrechten gehört auch das Arbeitsrecht. .. Jeder Mensch, der mündig 
geworden ist, kann teilnehmen … an der Festsetzung derjenigen Rechte, die unter gleichen 
Menschen zu herrschen haben. Daher herrscht auf dem Rechts- .. Boden nicht der Vertrag, 
sondern das Gesetz. …  So werden durch Gesetze festgelegt sein Zeit, Mass und Art der 
Arbeit, während das, was dann innerhalb der gesetzlich festgelegten Arbeitszeit zu leisten 
ist, durch Verträge innerhalb des Wirtschaftskörpers geregelt wird.“  331, 167  (>Gesetze, 
>Verträge, >Wohlstand, Abhängigkeit)  

  „Es kann nicht einen Maximal-Arbeitstag oder so etwas geben, sondern es kann in 
Wirklichkeit nur eine Begrenzung nach oben und nach unten geben.“  189, 110

  „ .. die Gliederung der Arbeit, ob man Herr oder Knecht war, (war) in älteren Zeiten nach 
politischen Gesichtspunkten gestaltet ..“  Die menschliche Arbeit wurde erst in späterer Zeit
zur Ware. „Vorher war sie Dienst, hingebender oder erzwungener Dienst.“    338, 80  
(>Sklaverei und Christentum, >Arbeit als Opfer, >Gebot und Recht)

  „Es war notwendig, dass im Maschinenzeitalter fünf mal hundert Millionen unsichtbare 
Menschen, das heisst, als Maschinen sichtbare Menschen, entstanden sind, damit allmählich
die Menschen fühlen lernen: Sie dürfen nicht so bezahlt werden, wie die Maschinen bezahlt 
werden.“   186, 317  (>Technische Kultur, Maschine)

  Die Preisbildung muss ein Folge des Arbeitsrechtes sein, „geradeso, wie sie eine Folge der
Naturprozesse ist. Die Einkünfte der Arbeiter dürfen nur aus dem Arbeitsrecht erfolgen. .. 
Wenn zum Beispiel durch einen sechsstündigen Arbeitstag der Wohlstand zurückgehen 
würde, dann müsste man sich in der Rechtsorganisation darüber einigen, ob man länger 
arbeiten will. Man sollte nicht aus wirtschaftlichen Bedürfnissen die Arbeitszeit verlängern 
können oder Frauen und Kinder einstellen können. Die Arbeitszeit, die Art und das Mass 
der Arbeit müssen ausserhalb der Wirtschaft geregelt werden.“  332b, 83

 



  Arbeit im Rechtsleben; Arbeitsstelle, Arbeitsort:  Es entsteht Unheil auf sozialem 
Boden, wenn der Mensch für seine Arbeit  bezahlt wird. Der Soldat wird nicht unmittelbar 
für seine Arbeit entlohnt, sondern dafür, dass er als Mensch an einer bestimmten Stelle 
steht. „Darum handelt es sich.“ 185a, 213  (>Wohnung)

  Arbeitskraft als Ware muss weg; „Und nur dasjenige kann sozial gegliedert werden, was 
nicht am Menschen hängt: seine Position, der Ort, an den er hingestellt ist; nicht etwas, was 
in ihm selbst ist.“   186, 165  (>Stadt-Land-Verhältnis)

  „Reales schaffen Sie aber, wenn Sie die Arbeit, das heisst die Menge der arbeitenden 
Leute, regulieren.“  NÖK, 80f (>Assoziationen, Arbeitsweise)

  Arbeit im Rechtsleben; Arbeitszeit, Arbeitsmass, Arbeitsart: „Solange der Glaube 
herrscht, dass man das, was Arbeitszeit, was Mass und Art der Arbeit sein muss, innerhalb 
des Wirtschaftskörpers selbst regeln will, so lange kann der Arbeiter nicht zu seinem Recht 
kommen. Der Arbeiter muss bereits sein Arbeitsrecht voll geregelt haben, wenn er dem 
Arbeitsleiter nur irgendwie gegenübertritt. Nur dann ist er in der Lage, einen wirklichen 
Vertrag zu setzen an die Stelle der heutigen Scheinverträge ..“  331, 26 

  „Wenn jeder Mensch täglich etwa 2 bis 3 Stunden körperlich arbeitet, so würde die für die 
Menschheit notwendige Arbeitskraft aufgebracht werden. Selbstverständlich ist das eine 
Angabe, die eigentlich nur wie ein approximatives Prinzip richtunggebend ist, denn in der 
Praxis stellt sich natürlich die Notwendigkeit heraus, dass der eine mehr, der andere weniger
körperlich arbeitet, zum Beispiel dass der eine, der besondere geistige Arbeit zu leisten hat, 
vielleicht nicht belastet wird mit körperlicher Arbeit; dann wird ein anderer mehr 
aufbringen müssen. (...) Das ist dasjenige, was heute herauskommen würde durch die 
Dreigliederung ..“   337b, 28  (>Arbeitsruhe)
  „Eine wichtige Sache, die sich im Arbeitsrecht ergeben wird: es wird nicht einen 
Normalarbeitstag geben, sondern einen Maximal- und Minimalarbeitstag. Schwerarbeiter 
werden weniger lang arbeiten als andere. Das ergibt sich ganz von selbst.“  Molt, 237

  Arbeit im Rechtsleben; Arbeitszwang unnötig: Arbeitszwang ist nicht nötig, „wenn 
man restlos das Prinzip durchführt, dass jeder Leistung auch eine entsprechende 
Gegenleistung gegenüberstehen muss. .. die Menschen müssen, wenn sie in der 
menschlichen Gesellschaft leben wollen, arbeiten … Dasjenige, was einer hervorbringt, das 
muss einen gewissen Wert haben. Er muss für das, was er hervorbringt, dasjenige 
eintauschen können, was er an Erzeugnissen der anderen für die Befriedigung seiner 
Bedürfnisse, und zwar für eine gewisse Zeit, benötigt.“  331, 170f  (>Leistung und 
Gegenleistung)

  Ein bürokratisch angeordneter Arbeitszwang kann in der Zukunft wegfallen. Aber: 
„Natürlich ist ja jeder aus den sozialen Verhältnissen heraus gezwungen zu arbeiten, und 
man hat nur die Wahl, entweder zu verhungern oder zu arbeiten.“   337a, 78  

  Arbeit im Rechtsleben; Motivierung: >Motivierung, >Demokratie, >A. Antriebe

  Arbeit im Rechtsleben und Preis: „Dann wird an die Stelle des bisherigen sogenannten 

  Arbeit im Rechtsleben; Arbeitsstelle, Arbeitsort:  Es entsteht Unheil auf sozialem 
Boden, wenn der Mensch für seine Arbeit  bezahlt wird. Der Soldat wird nicht unmittelbar 
für seine Arbeit entlohnt, sondern dafür, dass er als Mensch an einer bestimmten Stelle 
steht. „Darum handelt es sich.“ 185a, 213  (>Wohnung)

  Arbeitskraft als Ware muss weg; „Und nur dasjenige kann sozial gegliedert werden, was 
nicht am Menschen hängt: seine Position, der Ort, an den er hingestellt ist; nicht etwas, was 
in ihm selbst ist.“   186, 165  (>Stadt-Land-Verhältnis)

  „Reales schaffen Sie aber, wenn Sie die Arbeit, das heisst die Menge der arbeitenden 
Leute, regulieren.“  NÖK, 80f (>Assoziationen, Arbeitsweise)

  Arbeit im Rechtsleben; Arbeitszeit, Arbeitsmass, Arbeitsart: „Solange der Glaube 
herrscht, dass man das, was Arbeitszeit, was Mass und Art der Arbeit sein muss, innerhalb 
des Wirtschaftskörpers selbst regeln will, so lange kann der Arbeiter nicht zu seinem Recht 
kommen. Der Arbeiter muss bereits sein Arbeitsrecht voll geregelt haben, wenn er dem 
Arbeitsleiter nur irgendwie gegenübertritt. Nur dann ist er in der Lage, einen wirklichen 
Vertrag zu setzen an die Stelle der heutigen Scheinverträge ..“  331, 26 

  „Wenn jeder Mensch täglich etwa 2 bis 3 Stunden körperlich arbeitet, so würde die für die 
Menschheit notwendige Arbeitskraft aufgebracht werden. Selbstverständlich ist das eine 
Angabe, die eigentlich nur wie ein approximatives Prinzip richtunggebend ist, denn in der 
Praxis stellt sich natürlich die Notwendigkeit heraus, dass der eine mehr, der andere weniger
körperlich arbeitet, zum Beispiel dass der eine, der besondere geistige Arbeit zu leisten hat, 
vielleicht nicht belastet wird mit körperlicher Arbeit; dann wird ein anderer mehr 
aufbringen müssen. (...) Das ist dasjenige, was heute herauskommen würde durch die 
Dreigliederung ..“   337b, 28  (>Arbeitsruhe)
  „Eine wichtige Sache, die sich im Arbeitsrecht ergeben wird: es wird nicht einen 
Normalarbeitstag geben, sondern einen Maximal- und Minimalarbeitstag. Schwerarbeiter 
werden weniger lang arbeiten als andere. Das ergibt sich ganz von selbst.“  Molt, 237

  Arbeit im Rechtsleben; Arbeitszwang unnötig: Arbeitszwang ist nicht nötig, „wenn 
man restlos das Prinzip durchführt, dass jeder Leistung auch eine entsprechende 
Gegenleistung gegenüberstehen muss. .. die Menschen müssen, wenn sie in der 
menschlichen Gesellschaft leben wollen, arbeiten … Dasjenige, was einer hervorbringt, das 
muss einen gewissen Wert haben. Er muss für das, was er hervorbringt, dasjenige 
eintauschen können, was er an Erzeugnissen der anderen für die Befriedigung seiner 
Bedürfnisse, und zwar für eine gewisse Zeit, benötigt.“  331, 170f  (>Leistung und 
Gegenleistung)

  Ein bürokratisch angeordneter Arbeitszwang kann in der Zukunft wegfallen. Aber: 
„Natürlich ist ja jeder aus den sozialen Verhältnissen heraus gezwungen zu arbeiten, und 
man hat nur die Wahl, entweder zu verhungern oder zu arbeiten.“   337a, 78  

  Arbeit im Rechtsleben; Motivierung: >Motivierung, >Demokratie, >A. Antriebe

  Arbeit im Rechtsleben und Preis: „Dann wird an die Stelle des bisherigen sogenannten 



Arbeitsvertrages ein Verteilungsvertrag zwischen dem geistigen und physischen Arbeiter 
treten können. Zu den geistigen Arbeitern werden, wenn sie sich einreihen, 
selbstverständlich auch die bisherigen Unternehmer mit ihren Erfahrungen gehören können.
Im wesentlichen wird der Vertrag so geschlossen werden, dass ihm die gemeinsame Arbeit 
der Hand- und der geistigen Arbeiter zugrunde liegt .. sie arbeiten gemeinsam an 
irgendeinem Produkt, und dieses Produkt hat einen gewissen Preis. Unter Berücksichtigung 
der jeweiligen Gegebenheiten und Möglichkeiten muss nun dieser Preis vertragsmässig 
zwischen geistigen Leitern und Arbeitern verteilt werden.“   331, 274ff

  Wenn richtige Preise da sind, sieht jeder „an dem Preis, wieviel er notwendig hat zu 
arbeiten (..) er wird unterhandeln können auf einem ganz anderen Boden über das Mass 
seiner Arbeit, über die Zeit seiner Arbeit und so weiter mit den anderen Menschen auf 
Gegenseitigkeit.“   337b, 215f   (>Assoziationen und Preise)

  „Wenn aus den Impulsen dieses Rechtsorganismus heraus die Begrenzung der 
menschlichen Arbeitskraft, die fortan nicht den Charakter der Ware hat, sondern den 
Charakter eines Rechts hat, wenn diese Arbeitskraft so in einen bestimmten 
Wirtschaftszweig hineinfliesst, dass sich dieser Wirtschaftszweig nicht rentiert, dann wird 
dieser Wirtschaftszweig ebenso in Bezug auf dieses Nichtrentieren angesehen werden 
müssen, wie wenn er sich durch das zu Teure eines Rohstoffes nicht rentiert. Das heisst: Die
menschliche Arbeitskraft wird ein Beherrschendes werden mit Bezug auf das 
Wirtschaftsleben, nicht ein Unterdrücktes, nicht ein Versklavtes.“  328, 69f

  Arbeit im Rechtsleben; Teilungsvertrag statt Arbeitsvertrag:   Im Kapitalismus wird 
die Arbeit durch den Arbeitgeber wie eine Ware dem Arbeitnehmer abgekauft. Aber „In 
Wirklichkeit nimmt der Arbeitgeber von dem Arbeiter Waren entgegen, die nur entstehen 
können, wenn der Arbeiter seine Arbeitskraft für die Entstehung hingibt. Aus dem 
Gegenwert dieser Waren erhält der Arbeiter einen Anteil, der Arbeitgeber den anderen. … 
Zur Herstellung des Produktes ist ein Rechtsverhältnis zwischen Arbeiter und Unternehmer 
notwendig.“   Kp, 77f

  „Denn ein wirklicher Arbeitsvertrag kann nicht geschlossen werden, wenn er geschlossen 
wird auf Grundlage der Voraussetzung, dass Arbeitskraft Ware ist.“ sondern nur „auf der 
Grundlage, dass die Arbeit, die notwendig ist zur Herstellung eines Produktes, auf 
Grundlage des Rechtes geleistet wird, dass aber mit Bezug auf das Wirtschaftliche das 
gehörige Zusammenarbeiten zwischen handwerklichem und geistigem Arbeiter 
entsteht,dass mit Bezug auf das Wirtschaftliche jener Teilungsvorgang zwischen dem 
handwerklich und geistig Arbeitenden stattfinden muss, der allein aus der freien Einsicht 
auch des handwerklichen Arbeiters hervorgehen kann, weil dieser handwerklich Arbeitende 
dann wissen wird aus dem geistigen Zusammenleben mit dem Leitenden, in welchem Grade
seine Arbeit dadurch, dass die Leitung da ist, zu seinem eigenen Vorteil einfliesst in den 
sozialen Organismus.“  328, 158

   Der handwerklich Arbeitende  „wird auf dem Boden des politischen Staates die Rechte 
ausbilden, welche ihm den Anteil sichern an dem Ertrage der Waren, die er erzeugt; und er 
wird in freier Weise dem ihm zukommenden Geistesgut denjenigen Anteil gönnen, der 
dessen Entstehung ermöglicht.“   Kp, 85

Arbeitsvertrages ein Verteilungsvertrag zwischen dem geistigen und physischen Arbeiter 
treten können. Zu den geistigen Arbeitern werden, wenn sie sich einreihen, 
selbstverständlich auch die bisherigen Unternehmer mit ihren Erfahrungen gehören können.
Im wesentlichen wird der Vertrag so geschlossen werden, dass ihm die gemeinsame Arbeit 
der Hand- und der geistigen Arbeiter zugrunde liegt .. sie arbeiten gemeinsam an 
irgendeinem Produkt, und dieses Produkt hat einen gewissen Preis. Unter Berücksichtigung 
der jeweiligen Gegebenheiten und Möglichkeiten muss nun dieser Preis vertragsmässig 
zwischen geistigen Leitern und Arbeitern verteilt werden.“   331, 274ff

  Wenn richtige Preise da sind, sieht jeder „an dem Preis, wieviel er notwendig hat zu 
arbeiten (..) er wird unterhandeln können auf einem ganz anderen Boden über das Mass 
seiner Arbeit, über die Zeit seiner Arbeit und so weiter mit den anderen Menschen auf 
Gegenseitigkeit.“   337b, 215f   (>Assoziationen und Preise)

  „Wenn aus den Impulsen dieses Rechtsorganismus heraus die Begrenzung der 
menschlichen Arbeitskraft, die fortan nicht den Charakter der Ware hat, sondern den 
Charakter eines Rechts hat, wenn diese Arbeitskraft so in einen bestimmten 
Wirtschaftszweig hineinfliesst, dass sich dieser Wirtschaftszweig nicht rentiert, dann wird 
dieser Wirtschaftszweig ebenso in Bezug auf dieses Nichtrentieren angesehen werden 
müssen, wie wenn er sich durch das zu Teure eines Rohstoffes nicht rentiert. Das heisst: Die
menschliche Arbeitskraft wird ein Beherrschendes werden mit Bezug auf das 
Wirtschaftsleben, nicht ein Unterdrücktes, nicht ein Versklavtes.“  328, 69f

  Arbeit im Rechtsleben; Teilungsvertrag statt Arbeitsvertrag:   Im Kapitalismus wird 
die Arbeit durch den Arbeitgeber wie eine Ware dem Arbeitnehmer abgekauft. Aber „In 
Wirklichkeit nimmt der Arbeitgeber von dem Arbeiter Waren entgegen, die nur entstehen 
können, wenn der Arbeiter seine Arbeitskraft für die Entstehung hingibt. Aus dem 
Gegenwert dieser Waren erhält der Arbeiter einen Anteil, der Arbeitgeber den anderen. … 
Zur Herstellung des Produktes ist ein Rechtsverhältnis zwischen Arbeiter und Unternehmer 
notwendig.“   Kp, 77f

  „Denn ein wirklicher Arbeitsvertrag kann nicht geschlossen werden, wenn er geschlossen 
wird auf Grundlage der Voraussetzung, dass Arbeitskraft Ware ist.“ sondern nur „auf der 
Grundlage, dass die Arbeit, die notwendig ist zur Herstellung eines Produktes, auf 
Grundlage des Rechtes geleistet wird, dass aber mit Bezug auf das Wirtschaftliche das 
gehörige Zusammenarbeiten zwischen handwerklichem und geistigem Arbeiter 
entsteht,dass mit Bezug auf das Wirtschaftliche jener Teilungsvorgang zwischen dem 
handwerklich und geistig Arbeitenden stattfinden muss, der allein aus der freien Einsicht 
auch des handwerklichen Arbeiters hervorgehen kann, weil dieser handwerklich Arbeitende 
dann wissen wird aus dem geistigen Zusammenleben mit dem Leitenden, in welchem Grade
seine Arbeit dadurch, dass die Leitung da ist, zu seinem eigenen Vorteil einfliesst in den 
sozialen Organismus.“  328, 158

   Der handwerklich Arbeitende  „wird auf dem Boden des politischen Staates die Rechte 
ausbilden, welche ihm den Anteil sichern an dem Ertrage der Waren, die er erzeugt; und er 
wird in freier Weise dem ihm zukommenden Geistesgut denjenigen Anteil gönnen, der 
dessen Entstehung ermöglicht.“   Kp, 85



  „Der Arbeiter tritt in das Vertragsverhältnis als ein freier Mensch ein, der sagen kann: Weil
ich auf einem von dem Wirtschaftsleben unabhängigen Boden den Charakter meiner 
Arbeitskraft feststellen kann, trete ich dir jetzt entgegen und arbeite so, wie meine 
Arbeitskraft geregelt ist, mit dir zusammen. Dasjenige, was wir erzeugen, unterliegt einem 
Teilungsvertrag mit dir!“  330, 179f

  Arbeitsleiter und Arbeitsleister haben ein Vertragsverhältnis. Freies Verständnis für die 
Leistung des Arbeitsleiters muss sich ausgleichen mit „freier Einsicht“ des Tätigen in die 
Bemessung seiner Leistung. Dieses Vertragsverhältnis „wird sich beziehen nicht auf einen 
Tausch von Ware (bzw. Geld) für Arbeitskraft, sondern auf die Festsetzung des Anteils, den 
eine jede der beiden Personen hat, welche die Ware gemeinsam zustande bringen.“  Kp, 98f

  „.. es ist die Ablösung des Entlohnungsverhältnisses durch das vertragsgemässe 
Teilungsverhältnis in Bezug auf das von Arbeitsleiter und Arbeiter gemeinsam Geleistete in
Verbindung mit der gesamten Einrichtung des sozialen Organismus ins Auge gefasst.“ 
Der Teil des Leistungserträgnisses ist etwas anderes als ein Stücklohn, weil es die 
gesellschaftliche Lebenslage des Arbeiters in ein anderes Verhältnis zu anderen bringt, als in
der Klassenherrschaft.  Kp, 136f

  Man spricht vom Lohn so, dass er aussieht wie der Preis für die Arbeit. Aber zwischen 
Arbeit und irgend etwas gibt es keine gegenseitige Bewertungsmöglichkeit. Arbeit kann 
nicht bezahlt werden, nur erzeugte Werte.  NÖK, 96f

  Der Arbeiter „muss darauf schauen können, wie der Mehrwert entsteht. Er darf nicht in ein
Lügenverhältnis hineingebaut werden“, nämlich einen Arbeitsvertrag über Entlohnung 
gegen Arbeitskraft.   189, 110  (>Rechte kaufen)

  Der Arbeiter wird übervorteilt, wenn „die individuellen Fähigkeiten des Unternehmers 
nicht in der richtigen Weise teilen mit dem Arbeiter. Bei Waren muss man teilen, denn sie 
werden gemeinsam produziert von dem geistigen und körperlichen Arbeiter.“   193, 82

  Wenn Verträge zwischen Arbeitsleiter und Arbeiter sich lediglich auf die Leistungen 
beziehen, würde „der Proletarier durchschauen, wie er eigentlich im Wirtschaftsprozesse 
drinnen steht; dann würde er einen Überblick darüber haben, was aus diesem 
Wirtschaftsprozess heraus aus seinem eigenen freien Willen dann seinem eigenen 
Unterhalte zufliessen kann, und was zum Unterhalte der ganzen gesellschaftlichen Ordnung 
notwendig ist .. dann würde der Arbeiter mit dem, was sich entzieht seinem eigenen Erwerb 
von seiner Arbeit, seiner Arbeitsleistung, mit dem wurde er völlig einverstanden sein.“  336,
144f 

  „Wenn einmal ein wirklicher Vertrag zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer geschlossen
wird – der heute übliche Vertrag ist nur ein Scheinvertrag -“, wird der Arbeitnehmer seine 
Interessen durch die Betriebsleitung des Unternehmers, der den Betrieb aber nicht besitzt, 
am besten vertreten sehen.   190, 28

  Es wurde eine Unternehmung gegründet in der Erwartung, dass 200 000 Mark 
erwirtschaftet würden und 80 000 für die Arbeiter übrig wären. Nun sind es 300 000 M. 
mehr geworden. Da kann der Unternehmer die Arbeiter fragen, ob sie einverstanden sind, 

  „Der Arbeiter tritt in das Vertragsverhältnis als ein freier Mensch ein, der sagen kann: Weil
ich auf einem von dem Wirtschaftsleben unabhängigen Boden den Charakter meiner 
Arbeitskraft feststellen kann, trete ich dir jetzt entgegen und arbeite so, wie meine 
Arbeitskraft geregelt ist, mit dir zusammen. Dasjenige, was wir erzeugen, unterliegt einem 
Teilungsvertrag mit dir!“  330, 179f

  Arbeitsleiter und Arbeitsleister haben ein Vertragsverhältnis. Freies Verständnis für die 
Leistung des Arbeitsleiters muss sich ausgleichen mit „freier Einsicht“ des Tätigen in die 
Bemessung seiner Leistung. Dieses Vertragsverhältnis „wird sich beziehen nicht auf einen 
Tausch von Ware (bzw. Geld) für Arbeitskraft, sondern auf die Festsetzung des Anteils, den 
eine jede der beiden Personen hat, welche die Ware gemeinsam zustande bringen.“  Kp, 98f

  „.. es ist die Ablösung des Entlohnungsverhältnisses durch das vertragsgemässe 
Teilungsverhältnis in Bezug auf das von Arbeitsleiter und Arbeiter gemeinsam Geleistete in
Verbindung mit der gesamten Einrichtung des sozialen Organismus ins Auge gefasst.“ 
Der Teil des Leistungserträgnisses ist etwas anderes als ein Stücklohn, weil es die 
gesellschaftliche Lebenslage des Arbeiters in ein anderes Verhältnis zu anderen bringt, als in
der Klassenherrschaft.  Kp, 136f

  Man spricht vom Lohn so, dass er aussieht wie der Preis für die Arbeit. Aber zwischen 
Arbeit und irgend etwas gibt es keine gegenseitige Bewertungsmöglichkeit. Arbeit kann 
nicht bezahlt werden, nur erzeugte Werte.  NÖK, 96f

  Der Arbeiter „muss darauf schauen können, wie der Mehrwert entsteht. Er darf nicht in ein
Lügenverhältnis hineingebaut werden“, nämlich einen Arbeitsvertrag über Entlohnung 
gegen Arbeitskraft.   189, 110  (>Rechte kaufen)

  Der Arbeiter wird übervorteilt, wenn „die individuellen Fähigkeiten des Unternehmers 
nicht in der richtigen Weise teilen mit dem Arbeiter. Bei Waren muss man teilen, denn sie 
werden gemeinsam produziert von dem geistigen und körperlichen Arbeiter.“   193, 82

  Wenn Verträge zwischen Arbeitsleiter und Arbeiter sich lediglich auf die Leistungen 
beziehen, würde „der Proletarier durchschauen, wie er eigentlich im Wirtschaftsprozesse 
drinnen steht; dann würde er einen Überblick darüber haben, was aus diesem 
Wirtschaftsprozess heraus aus seinem eigenen freien Willen dann seinem eigenen 
Unterhalte zufliessen kann, und was zum Unterhalte der ganzen gesellschaftlichen Ordnung 
notwendig ist .. dann würde der Arbeiter mit dem, was sich entzieht seinem eigenen Erwerb 
von seiner Arbeit, seiner Arbeitsleistung, mit dem wurde er völlig einverstanden sein.“  336,
144f 

  „Wenn einmal ein wirklicher Vertrag zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer geschlossen
wird – der heute übliche Vertrag ist nur ein Scheinvertrag -“, wird der Arbeitnehmer seine 
Interessen durch die Betriebsleitung des Unternehmers, der den Betrieb aber nicht besitzt, 
am besten vertreten sehen.   190, 28

  Es wurde eine Unternehmung gegründet in der Erwartung, dass 200 000 Mark 
erwirtschaftet würden und 80 000 für die Arbeiter übrig wären. Nun sind es 300 000 M. 
mehr geworden. Da kann der Unternehmer die Arbeiter fragen, ob sie einverstanden sind, 



dass davon eine Schule gegründet wird, anstatt sie zu verteilen.   NÖS, 41

  Arbeit und Religion: Im alten Orient, aber bis ins 15., 16. Jahrhundert  herein gilt, dass 
sich gewisse soziale Verhältnisse kastenbildend und instinktbildend erwiesen haben für die 
Art und Weise, wie der einzelne Mensch in das volkswirtschaftliche Leben einzugreifen hat.
„Die religiösen Gebote erstrecken sich vielfach hinein in das wirtschaftliche Leben, so dass 
auch für diese älteren Zeiten die Arbeitsfrage, die Frage des sozialen Zirkulierens der 
Arbeitswerte, gar nicht in Betracht kam.“ „.. je mehr gewissermassen die religiösen und 
ethischen Impulse bloss sich auf das moralische Leben beschränkten (…) wurde .. die 
Eingliederung der Arbeit in das soziale Leben eigentlich erst die Frage.“.. „Solange die 
religiösen Impulse für das gesamte soziale Leben der Menschheit massgebend sind, solange
schadet der Egoismus nichts.“ Er fängt an, eine Rolle zu spielen, sobald sich Arbeit und 
Recht emanzipieren. Er muss hineingegliedert werden in das soziale Leben. „Dieses Streben
gipfelt dann einfach in der modernen Demokratie, in dem Sinn für Gleichheit der 
Menschen, dafür, dass jeder seinen Einfluss hat darauf, das Recht festzustellen und auch 
seine Arbeit festzustellen.“  NÖK, 41ff   (>Arbeit und Liebe)

  Arbeit, unnötige: „Es wäre kaum notwendig, dass ein Mensch, der heute 8, 9 Stunden 
arbeitet, länger als 3, 4 Stunden arbeitet. Die Menschen würden ja, wenn vernünftig 
volkswirtschaftlich gedacht würde, ungeheuer viel weniger sich zu betätigen brauchen in 
der Art, wie sie sich jetzt betätigen. Jetzt verschwenden die Menschen so viel in Arbeit, die 
sowieso wieder zugrunde gehen muss.“   NÖS, 37  (>Produktion ohne Geist)

  „Was über 3 bis 4 Stunden hinaus handgearbeitet wird, das bewirken nicht die in der 
Menschheitsentwickelung liegenden Notwendigkeiten, das bewirken die Faulenzer und 
Rentengenießer.“  192, 140f

  „Wenn ich in dieser Weise soziale Reform treibe, dass ich einfach die brotlosen Leute 
dadurch, dass ich Neubauten aufführen lasse, in Brot setze, verteure ich diese oder jene 
Artikel für eine andere Anzahl von Leuten.“   NÖK, 121

  „Denken Sie sich den radikalen Fall: Jemand wollte, weil in einer bestimmten Gegend, wo 
durch Erfindung einer neuen Maschine eine Anzahl Personen brotlos geworden sind, diesen
Leuten schnell Arbeit und Brot schaffen. Er erfindet einen Artikel, wo er wertlose 
Abfallprodukte für Toilettengegenstände verwendet. Die Leute können dann etwas 
verdienen und sich Brot kaufen. - Das ist aber nur ein Mittel, um die Armut von der einen 
Seite auf die andere umzulegen, denn es wird gar nichts produziert auf diese Weise, gar 
nichts hervorgebracht. .. (oder) Es setzt sich jemand draussen auf dem Lande in ein 
Restaurant und sagt: Kellner, geben Sie mir zehn Ansichtskarten! - und schickt sie ab, ohne 
dabei zu bedenken, wie viele Briefträger dadurch vier oder fünf Stockwerke hinaufgehen 
müssen, und ohne zu bedenken, dass dadurch nichts an realer Kraft in der Welt in 
Bewegung gesetzt wird. Gar nicht bedenkt man, dass damit nichts Wirkliches, den Geist 
und Körper Förderndes erzielt wird.“   101, 121 

  Man sollte „hinschauen auf vieles, was als eine eigentlich unwertvolle und trotzdem 
anstrengende Arbeit im sozialen Organismus drinnensteht. Betrachten wir nur einmal, wie 
ungeheuer vieles in unsere Literatur einläuft, was gedruckt werden muss,
worauf ungeheure Arbeit mit der Herstellung des Papiers, des Drucks und so weiter 

dass davon eine Schule gegründet wird, anstatt sie zu verteilen.   NÖS, 41

  Arbeit und Religion: Im alten Orient, aber bis ins 15., 16. Jahrhundert  herein gilt, dass 
sich gewisse soziale Verhältnisse kastenbildend und instinktbildend erwiesen haben für die 
Art und Weise, wie der einzelne Mensch in das volkswirtschaftliche Leben einzugreifen hat.
„Die religiösen Gebote erstrecken sich vielfach hinein in das wirtschaftliche Leben, so dass 
auch für diese älteren Zeiten die Arbeitsfrage, die Frage des sozialen Zirkulierens der 
Arbeitswerte, gar nicht in Betracht kam.“ „.. je mehr gewissermassen die religiösen und 
ethischen Impulse bloss sich auf das moralische Leben beschränkten (…) wurde .. die 
Eingliederung der Arbeit in das soziale Leben eigentlich erst die Frage.“.. „Solange die 
religiösen Impulse für das gesamte soziale Leben der Menschheit massgebend sind, solange
schadet der Egoismus nichts.“ Er fängt an, eine Rolle zu spielen, sobald sich Arbeit und 
Recht emanzipieren. Er muss hineingegliedert werden in das soziale Leben. „Dieses Streben
gipfelt dann einfach in der modernen Demokratie, in dem Sinn für Gleichheit der 
Menschen, dafür, dass jeder seinen Einfluss hat darauf, das Recht festzustellen und auch 
seine Arbeit festzustellen.“  NÖK, 41ff   (>Arbeit und Liebe)

  Arbeit, unnötige: „Es wäre kaum notwendig, dass ein Mensch, der heute 8, 9 Stunden 
arbeitet, länger als 3, 4 Stunden arbeitet. Die Menschen würden ja, wenn vernünftig 
volkswirtschaftlich gedacht würde, ungeheuer viel weniger sich zu betätigen brauchen in 
der Art, wie sie sich jetzt betätigen. Jetzt verschwenden die Menschen so viel in Arbeit, die 
sowieso wieder zugrunde gehen muss.“   NÖS, 37  (>Produktion ohne Geist)

  „Was über 3 bis 4 Stunden hinaus handgearbeitet wird, das bewirken nicht die in der 
Menschheitsentwickelung liegenden Notwendigkeiten, das bewirken die Faulenzer und 
Rentengenießer.“  192, 140f

  „Wenn ich in dieser Weise soziale Reform treibe, dass ich einfach die brotlosen Leute 
dadurch, dass ich Neubauten aufführen lasse, in Brot setze, verteure ich diese oder jene 
Artikel für eine andere Anzahl von Leuten.“   NÖK, 121

  „Denken Sie sich den radikalen Fall: Jemand wollte, weil in einer bestimmten Gegend, wo 
durch Erfindung einer neuen Maschine eine Anzahl Personen brotlos geworden sind, diesen
Leuten schnell Arbeit und Brot schaffen. Er erfindet einen Artikel, wo er wertlose 
Abfallprodukte für Toilettengegenstände verwendet. Die Leute können dann etwas 
verdienen und sich Brot kaufen. - Das ist aber nur ein Mittel, um die Armut von der einen 
Seite auf die andere umzulegen, denn es wird gar nichts produziert auf diese Weise, gar 
nichts hervorgebracht. .. (oder) Es setzt sich jemand draussen auf dem Lande in ein 
Restaurant und sagt: Kellner, geben Sie mir zehn Ansichtskarten! - und schickt sie ab, ohne 
dabei zu bedenken, wie viele Briefträger dadurch vier oder fünf Stockwerke hinaufgehen 
müssen, und ohne zu bedenken, dass dadurch nichts an realer Kraft in der Welt in 
Bewegung gesetzt wird. Gar nicht bedenkt man, dass damit nichts Wirkliches, den Geist 
und Körper Förderndes erzielt wird.“   101, 121 

  Man sollte „hinschauen auf vieles, was als eine eigentlich unwertvolle und trotzdem 
anstrengende Arbeit im sozialen Organismus drinnensteht. Betrachten wir nur einmal, wie 
ungeheuer vieles in unsere Literatur einläuft, was gedruckt werden muss,
worauf ungeheure Arbeit mit der Herstellung des Papiers, des Drucks und so weiter 



angewendet wird, was dann bis auf einen geringen Rest wiederum eingestampft wird: 
Arbeit ist da geleistet worden, die durchaus .. in leere Luft verhaucht wird. Und wenn
man bedenkt, wie während des mörderischen Krieges der letzten Jahre ungeheure Arbeit in 
leere Luft verhaucht worden ist,“ dann wird man allmählich einsehen, „dass Arbeit ihren 
Wert bekommt durch die Art und Weise, wie sie sich ins soziale Leben hineinstellt.“ 83, 244

  „Nun arbeitet der junge Mann ein ganzes Jahr über die Schimpfwörter irgendeines alten 
Schriftstellers. Man sagt heute: Das ist wissenschaftlich wichtig. .. Aber mit Bezug auf das 
Hineingestelltsein in den sozialen Organismus liegt doch das Folgende vor: Der junge Mann
braucht vielleicht ein Jahr regsten Fleisses .. Das, was er isst, was er trinkt, das, wovon er 
sich kleidet, das engagiert ein ganzes Heer von Menschen während dieses Jahres.“  Es ist 
ein groteskes Beispiel, aber es geht darum, ein soziales Gefühl dafür zu entwickeln, wie der 
geistige Betrieb gerechtfertigt sein muss durch die allgemeinen Interessen der Menschheit.  
328, 62f

  „Die volkswirtschaftlichen Entitäten sind in ihrer Wirklichkeit .. schon sehr stark analog 
den biologischen Entitäten.“ Z.B. kann ein eingebildeter Lyriker seine Lyrik drucken lassen,
aber letztlich wird sie eingestampft. Viele Arbeiter haben nach marxistischem Begriff 
produktive Arbeit geleistet, in Wirklichkeit haben sie Arbeit nutzlos aufgewendet. Aber was
die Marxisten sagen, hat doch eine Bedeutung, „wenn Sie bedenken, dass nicht aus allen 
Heringseiern Heringe werden, sondern dass unzählige Heringseier im Vergleich zu denen, 
aus denen Heringe werden, einfach vernichtet werden. … Nirgends können Sie irgendwie 
sagen, dass der Hering ein grösseres Recht habe, aufzuhören zu bestehen als das Ei. Und 
nun haben Sie eine Analogie mit zugrunde gehender Arbeit, mit zugrunde gehenden 
wirtschaftlichen Entitäten. … Menschliche Betätigung muss nämlich, wie Heringseier, auch
unter Umständen abgeleitet werden“ .. „Von einem gewissen Gesichtspunkt aus ist zum 
Leben Schlaf viel notwendiger als Wachen. Ebenso ist es mit dieser Betätigung.“ Bei 
gesunder Volkswirtschaft gäbe es viel überschüssige Arbeitszeit, die nicht ohne weiteres 
verwertet würde, wenn es nicht gelehrt würde. Das entspräche den zugrunde gehenden 
Heringseiern.  NÖS, 36f  (>Geistesleben und Produktivität)

  
  „Und diese schauderhafte Phrase, die oftmals benutzt wird, dass man Arbeit schaffen 
müsse, damit die Menschen eingestellt werden können, die hat gar keinen Sinn, wenn man 
etwas ganz Unproduktives schafft. Also, es kommt darauf an, dass gerade durch eine 
vernünftige Sozialisierung die Produktion nicht einfach blind gesteigert wird, sondern 
darauf, dass ein richtiges Gleichgewicht zwischen Produktion und Konsumtion geschaffen 
wird.“   331, 86 

  Assoziationen werden „nicht darauf ausgehen, zu produzieren und zu profitieren, 
sondern .. von der Konsumtion ausgehen und die Produktion nicht so machen, dass     
Arbeitskräfte in die Luft verpulvert werden ..“   330, 99  (>Produktion für Bedürfnisse)

Das Vermeiden unnötiger Arbeit wird durch Assoziationen erreicht. Die einen müssen nicht 
mehr so viel unnötig arbeiten, die anderen werden ihre Bedürfnisse besser befriedigen 
können. Das wird sich, wenn keine Hinderung ist, von selbst regeln.      337b, 157  
(>Assoziation, Arbeitsweise)

  „Nicht darauf kommt es an, dass wir arbeiten, sondern darauf, dass wir Arbeit leisten, 

angewendet wird, was dann bis auf einen geringen Rest wiederum eingestampft wird: 
Arbeit ist da geleistet worden, die durchaus .. in leere Luft verhaucht wird. Und wenn
man bedenkt, wie während des mörderischen Krieges der letzten Jahre ungeheure Arbeit in 
leere Luft verhaucht worden ist,“ dann wird man allmählich einsehen, „dass Arbeit ihren 
Wert bekommt durch die Art und Weise, wie sie sich ins soziale Leben hineinstellt.“ 83, 244

  „Nun arbeitet der junge Mann ein ganzes Jahr über die Schimpfwörter irgendeines alten 
Schriftstellers. Man sagt heute: Das ist wissenschaftlich wichtig. .. Aber mit Bezug auf das 
Hineingestelltsein in den sozialen Organismus liegt doch das Folgende vor: Der junge Mann
braucht vielleicht ein Jahr regsten Fleisses .. Das, was er isst, was er trinkt, das, wovon er 
sich kleidet, das engagiert ein ganzes Heer von Menschen während dieses Jahres.“  Es ist 
ein groteskes Beispiel, aber es geht darum, ein soziales Gefühl dafür zu entwickeln, wie der 
geistige Betrieb gerechtfertigt sein muss durch die allgemeinen Interessen der Menschheit.  
328, 62f

  „Die volkswirtschaftlichen Entitäten sind in ihrer Wirklichkeit .. schon sehr stark analog 
den biologischen Entitäten.“ Z.B. kann ein eingebildeter Lyriker seine Lyrik drucken lassen,
aber letztlich wird sie eingestampft. Viele Arbeiter haben nach marxistischem Begriff 
produktive Arbeit geleistet, in Wirklichkeit haben sie Arbeit nutzlos aufgewendet. Aber was
die Marxisten sagen, hat doch eine Bedeutung, „wenn Sie bedenken, dass nicht aus allen 
Heringseiern Heringe werden, sondern dass unzählige Heringseier im Vergleich zu denen, 
aus denen Heringe werden, einfach vernichtet werden. … Nirgends können Sie irgendwie 
sagen, dass der Hering ein grösseres Recht habe, aufzuhören zu bestehen als das Ei. Und 
nun haben Sie eine Analogie mit zugrunde gehender Arbeit, mit zugrunde gehenden 
wirtschaftlichen Entitäten. … Menschliche Betätigung muss nämlich, wie Heringseier, auch
unter Umständen abgeleitet werden“ .. „Von einem gewissen Gesichtspunkt aus ist zum 
Leben Schlaf viel notwendiger als Wachen. Ebenso ist es mit dieser Betätigung.“ Bei 
gesunder Volkswirtschaft gäbe es viel überschüssige Arbeitszeit, die nicht ohne weiteres 
verwertet würde, wenn es nicht gelehrt würde. Das entspräche den zugrunde gehenden 
Heringseiern.  NÖS, 36f  (>Geistesleben und Produktivität)

  
  „Und diese schauderhafte Phrase, die oftmals benutzt wird, dass man Arbeit schaffen 
müsse, damit die Menschen eingestellt werden können, die hat gar keinen Sinn, wenn man 
etwas ganz Unproduktives schafft. Also, es kommt darauf an, dass gerade durch eine 
vernünftige Sozialisierung die Produktion nicht einfach blind gesteigert wird, sondern 
darauf, dass ein richtiges Gleichgewicht zwischen Produktion und Konsumtion geschaffen 
wird.“   331, 86 

  Assoziationen werden „nicht darauf ausgehen, zu produzieren und zu profitieren, 
sondern .. von der Konsumtion ausgehen und die Produktion nicht so machen, dass     
Arbeitskräfte in die Luft verpulvert werden ..“   330, 99  (>Produktion für Bedürfnisse)

Das Vermeiden unnötiger Arbeit wird durch Assoziationen erreicht. Die einen müssen nicht 
mehr so viel unnötig arbeiten, die anderen werden ihre Bedürfnisse besser befriedigen 
können. Das wird sich, wenn keine Hinderung ist, von selbst regeln.      337b, 157  
(>Assoziation, Arbeitsweise)

  „Nicht darauf kommt es an, dass wir arbeiten, sondern darauf, dass wir Arbeit leisten, 



die dem anderen erspriesslich ist.“   56, 248

  Arbeit darf nicht Ware sein: „Dem Lehrer werden seine individuellen Fähigkeiten 
ebensowenig bezahlt, wie dem Arbeiter seine Arbeitskraft. Bezahlt kann beiden nur 
werden, was, von ihnen ausgehend, im Wirtschaftskreislauf Ware sein kann.“  Kp, 130f   
(>Menschenwürde)

  Mit der axiomatischen Annahme, „dass die Arbeit in die Ware hineinfliesst, (..) hängt 
sogar die materialistische Auffassung der Wirtschaftslehre, die extrem materialistische 
Geschichtsauffassung zusammen.“   186, 202  (>Materialismus)

  „Gewiss muss gearbeitet werden, wenn Ware da sein soll. Logisch folgt ja auch die Ware 
aus der Arbeit. Aber die Wirklichkeit ist etwas anderes als die Logik“ .. „die wichtigste 
Frage, von der das Glück oder Unglück der zivilisierten Welt auf volkswirtschaftlichem 
Gebiet abhängt ..: Wie löst sich die objektive Ware .. ab von der Arbeitskraft ..?“ Der 
oberste Grundsatz dabei: „Die Frage muss von der Produktion abgelenkt, auf die 
Konsumtion gerichtet werden.“   186, 234f

   „Aber wenn der Arbeiter seine Arbeitskraft verkaufen muss, muss er ja doch mit der 
Arbeitskraft dorthin gehen, wo er sie verkauft. Er muss in die Fabrik gehen. Also verkauft 
er sich dort selbst mit der Arbeitskraft. Er kann seine Arbeitskraft nicht in die Fabrik 
schicken.“   330, 68  (>Arbeit im Rechtsleben, >Arbeit und Mensch)  

  Nicht nur die physische Arbeit muss des Warencharakters entkleidet werden, sonst würde 
die geistige Menschenkraft zur Ware. Die geistige Arbeit muss auf ihre eigenen Füsse 
gestellt werden und nicht eine Sklavin des Wirtschafts- oder Staatslebens sein. Ein Kulturrat
ist eine Forderung allerersten Ranges.  337a, 96f  

  „Was als nächste Etappe nach der Überwindung der Sklaverei überwunden werden muss, 
das ist, dass eines Menschen Arbeit Ware sein kann! Das ist das wirkliche Punctum saliens 
der sozialen Frage, die das neue Christentum lösen wird.“   186, 312 

  Arbeit wird in der fünften (heutigen) Kulturepoche als Ware geleistet (verkauft), in der 
sechsten Kulturepoche als Opfer.  „Die wirtschaftliche Existenz wird dann getrennt sein von
der Arbeit.“  93a, 231  (>Arbeit als Opfer)

  Arbeit als Ware im Kapitalismus: „Im Altertum gab es Sklaven (..). Der Kapitalismus ist
die Macht geworden, die noch einem Rest des Menschenwesens den Charakter der Ware 
aufdrückt: der Arbeitskraft. (..) (es liegt) im Wirtschaftsleben selbst, dass alles ihm 
Eingegliederte zur Ware werden muss. (…) Man kann nicht die menschliche Arbeitskraft 
des Warencharakters entkleiden, wenn man nicht die Möglichkeit findet, sie aus dem 
Wirtschaftsprozess herauszureissen. Nicht darauf kann das Bestreben gerichtet sein, den 
Wirtschaftsprozess so umzugestalten, dass in ihm die menschliche Arbeitskraft zu ihrem 
Rechte kommt, sondern darauf: Wie bringt man diese Arbeitskraft aus dem 
Wirtschaftsprozess heraus, um sie von sozialen Kräften bestimmen zu lassen, die ihr den 
Warencharakter nehmen. … Der Wirtschaftsprozess strebt .. danach, die Arbeitskraft in der 
zweckmässigsten Art zu verbrauchen, wie in ihm Waren verbraucht werden. .. eine andere 
Wirtschaftsform wird diese Arbeitskraft nur in einer anderen Art zur Ware machen.“  Kp, 

die dem anderen erspriesslich ist.“   56, 248

  Arbeit darf nicht Ware sein: „Dem Lehrer werden seine individuellen Fähigkeiten 
ebensowenig bezahlt, wie dem Arbeiter seine Arbeitskraft. Bezahlt kann beiden nur 
werden, was, von ihnen ausgehend, im Wirtschaftskreislauf Ware sein kann.“  Kp, 130f   
(>Menschenwürde)

  Mit der axiomatischen Annahme, „dass die Arbeit in die Ware hineinfliesst, (..) hängt 
sogar die materialistische Auffassung der Wirtschaftslehre, die extrem materialistische 
Geschichtsauffassung zusammen.“   186, 202  (>Materialismus)

  „Gewiss muss gearbeitet werden, wenn Ware da sein soll. Logisch folgt ja auch die Ware 
aus der Arbeit. Aber die Wirklichkeit ist etwas anderes als die Logik“ .. „die wichtigste 
Frage, von der das Glück oder Unglück der zivilisierten Welt auf volkswirtschaftlichem 
Gebiet abhängt ..: Wie löst sich die objektive Ware .. ab von der Arbeitskraft ..?“ Der 
oberste Grundsatz dabei: „Die Frage muss von der Produktion abgelenkt, auf die 
Konsumtion gerichtet werden.“   186, 234f

   „Aber wenn der Arbeiter seine Arbeitskraft verkaufen muss, muss er ja doch mit der 
Arbeitskraft dorthin gehen, wo er sie verkauft. Er muss in die Fabrik gehen. Also verkauft 
er sich dort selbst mit der Arbeitskraft. Er kann seine Arbeitskraft nicht in die Fabrik 
schicken.“   330, 68  (>Arbeit im Rechtsleben, >Arbeit und Mensch)  

  Nicht nur die physische Arbeit muss des Warencharakters entkleidet werden, sonst würde 
die geistige Menschenkraft zur Ware. Die geistige Arbeit muss auf ihre eigenen Füsse 
gestellt werden und nicht eine Sklavin des Wirtschafts- oder Staatslebens sein. Ein Kulturrat
ist eine Forderung allerersten Ranges.  337a, 96f  

  „Was als nächste Etappe nach der Überwindung der Sklaverei überwunden werden muss, 
das ist, dass eines Menschen Arbeit Ware sein kann! Das ist das wirkliche Punctum saliens 
der sozialen Frage, die das neue Christentum lösen wird.“   186, 312 

  Arbeit wird in der fünften (heutigen) Kulturepoche als Ware geleistet (verkauft), in der 
sechsten Kulturepoche als Opfer.  „Die wirtschaftliche Existenz wird dann getrennt sein von
der Arbeit.“  93a, 231  (>Arbeit als Opfer)

  Arbeit als Ware im Kapitalismus: „Im Altertum gab es Sklaven (..). Der Kapitalismus ist
die Macht geworden, die noch einem Rest des Menschenwesens den Charakter der Ware 
aufdrückt: der Arbeitskraft. (..) (es liegt) im Wirtschaftsleben selbst, dass alles ihm 
Eingegliederte zur Ware werden muss. (…) Man kann nicht die menschliche Arbeitskraft 
des Warencharakters entkleiden, wenn man nicht die Möglichkeit findet, sie aus dem 
Wirtschaftsprozess herauszureissen. Nicht darauf kann das Bestreben gerichtet sein, den 
Wirtschaftsprozess so umzugestalten, dass in ihm die menschliche Arbeitskraft zu ihrem 
Rechte kommt, sondern darauf: Wie bringt man diese Arbeitskraft aus dem 
Wirtschaftsprozess heraus, um sie von sozialen Kräften bestimmen zu lassen, die ihr den 
Warencharakter nehmen. … Der Wirtschaftsprozess strebt .. danach, die Arbeitskraft in der 
zweckmässigsten Art zu verbrauchen, wie in ihm Waren verbraucht werden. .. eine andere 
Wirtschaftsform wird diese Arbeitskraft nur in einer anderen Art zur Ware machen.“  Kp, 



53f   (>Ware)

  „Innerhalb der kapitalistischen Wirtschaftsform hat sich die Arbeit dem sozialen 
Organismus so eingegliedert, dass sie durch den Arbeitgeber wie eine Ware dem 
Arbeitnehmer abgekauft wird. Ein Tausch wird eingegangen zwischen Geld als 
Repräsentant der Waren und Arbeit. Aber ein solcher Tausch kann sich in Wirklichkeit gar 
nicht vollziehen. Er scheint sich nur zu vollziehen. In Wirklichkeit nimmt der Arbeitgeber 
von dem Arbeiter Waren entgegen, die nur entstehen können, wenn der Arbeiter seine 
Arbeitskraft für die Entstehung hingibt. Aus dem Gegenwert dieser Waren erhält der 
Arbeiter einen Anteil, der Arbeitgeber den anderen. Die Produktion der Waren erfolgt durch
das Zusammenwirken des Arbeitgebers und Arbeitnehmers. Das Produkt des gemeinsamen 
Wirkens geht erst in den Kreislauf des Wirtschaftslebens über. Zur Herstellung des 
Produktes ist ein Rechtsverhältnis zwischen Arbeiter und Unternehmer notwendig. Dieses 
kann aber durch die kapitalistische Wirtschaftsart in ein solches verwandelt werden, 
welches durch die wirtschaftliche Übermacht des Arbeitgebers über den Arbeiter bedingt 
ist. Im gesunden sozialen Organismus muss zutage treten, dass die Arbeit nicht bezahlt 
werden kann. Denn diese kann nicht im Vergleich mit einer Ware einen wirtschaftlichen 
Wert erhalten. Einen solchen hat erst die durch Arbeit hervorgebrachte Ware im Vergleich 
mit anderen Waren. Die Art, wie, und das Mass, in dem ein Mensch für den Bestand des 
sozialen Organismus zu arbeiten hat, müssen aus seiner Fähigkeit heraus und aus den 
Bedingungen eines menschenwürdigen Daseins geregelt werden. Das kann nur geschehen, 
wenn diese Regelung von dem politischen Staate aus in Unabhängigkeit von den 
Verwaltungen des Wirtschaftslebens geschieht. - Durch eine solche Regelung wird der Ware
eine Wertunterlage geschaffen, die sich vergleichen lässt mit der andern, die in den 
Naturbedingungen besteht.“   Kp, 77f   (>Arbeit und Einkommen trennen)  

  „Was tun Sie also, wenn Sie selbst nicht arbeiten, aber Geld haben und dieses Geld 
hingeben und der andere Mensch dafür arbeiten muss? Dann muss der Mensch das zu 
Markte tragen, was sein himmlischer Anteil ist, und Sie geben ihm nur Irdisches, Sie 
bezahlen mit nur Irdischem, mit rein Ahrimanischem. Sehen Sie, das ist die geistige Seite 
der Sache. Und wo Ahriman im Spiel ist, kann nur Untergang entstehen.“  186, 53ff

  „In unserer heutigen sozialen Struktur verkauft wirklich nur der proletarische Arbeiter 
seine Arbeit.“ Der Bourgeois, der „mit Besitzverhältnissen verknüpft ist, … verkauft nicht 
seine Arbeitskraft; er kauft und verkauft Ware.“   186, 197 

  „Im Altertum gab es Sklaven. Der ganze Mensch wurde wie eine Ware verkauft. Etwas 
weniger vom Menschen wurde verkauft, aber immer noch nahezu der ganze Mensch, in der 
Leibeigenschaft. Das Kapital ist die Macht geworden, die noch etwas vom Menschen als 
eine Ware in Anspruch nimmt, nämlich seine Arbeitskraft. Die Methoden müssen gesucht 
werden, durch die getrennt werden kann von der übrigen Warenzirkulation die Ware 
Arbeitskraft. (…) Erst wenn man verstehen wird, dass der Glaube, Arbeitskraft gehöre dem 
wirtschaftlichen System an, dem anderen Glauben gleicht, dem man sich hingibt, wollte 
man, was im menschlichen Lungen- und Herzsystem, im Zirkulationssystem vor sich geht, 
in gleicher Art betrachten wie das, was im Nervensystem des Kopfes vor sich geht, ist man 
auf dem rechten Weg.“  328, 20f

  „Durch diese Loslösung des Geldes aber ist die Arbeitskraft zum Knecht der Macht 

53f   (>Ware)

  „Innerhalb der kapitalistischen Wirtschaftsform hat sich die Arbeit dem sozialen 
Organismus so eingegliedert, dass sie durch den Arbeitgeber wie eine Ware dem 
Arbeitnehmer abgekauft wird. Ein Tausch wird eingegangen zwischen Geld als 
Repräsentant der Waren und Arbeit. Aber ein solcher Tausch kann sich in Wirklichkeit gar 
nicht vollziehen. Er scheint sich nur zu vollziehen. In Wirklichkeit nimmt der Arbeitgeber 
von dem Arbeiter Waren entgegen, die nur entstehen können, wenn der Arbeiter seine 
Arbeitskraft für die Entstehung hingibt. Aus dem Gegenwert dieser Waren erhält der 
Arbeiter einen Anteil, der Arbeitgeber den anderen. Die Produktion der Waren erfolgt durch
das Zusammenwirken des Arbeitgebers und Arbeitnehmers. Das Produkt des gemeinsamen 
Wirkens geht erst in den Kreislauf des Wirtschaftslebens über. Zur Herstellung des 
Produktes ist ein Rechtsverhältnis zwischen Arbeiter und Unternehmer notwendig. Dieses 
kann aber durch die kapitalistische Wirtschaftsart in ein solches verwandelt werden, 
welches durch die wirtschaftliche Übermacht des Arbeitgebers über den Arbeiter bedingt 
ist. Im gesunden sozialen Organismus muss zutage treten, dass die Arbeit nicht bezahlt 
werden kann. Denn diese kann nicht im Vergleich mit einer Ware einen wirtschaftlichen 
Wert erhalten. Einen solchen hat erst die durch Arbeit hervorgebrachte Ware im Vergleich 
mit anderen Waren. Die Art, wie, und das Mass, in dem ein Mensch für den Bestand des 
sozialen Organismus zu arbeiten hat, müssen aus seiner Fähigkeit heraus und aus den 
Bedingungen eines menschenwürdigen Daseins geregelt werden. Das kann nur geschehen, 
wenn diese Regelung von dem politischen Staate aus in Unabhängigkeit von den 
Verwaltungen des Wirtschaftslebens geschieht. - Durch eine solche Regelung wird der Ware
eine Wertunterlage geschaffen, die sich vergleichen lässt mit der andern, die in den 
Naturbedingungen besteht.“   Kp, 77f   (>Arbeit und Einkommen trennen)  

  „Was tun Sie also, wenn Sie selbst nicht arbeiten, aber Geld haben und dieses Geld 
hingeben und der andere Mensch dafür arbeiten muss? Dann muss der Mensch das zu 
Markte tragen, was sein himmlischer Anteil ist, und Sie geben ihm nur Irdisches, Sie 
bezahlen mit nur Irdischem, mit rein Ahrimanischem. Sehen Sie, das ist die geistige Seite 
der Sache. Und wo Ahriman im Spiel ist, kann nur Untergang entstehen.“  186, 53ff

  „In unserer heutigen sozialen Struktur verkauft wirklich nur der proletarische Arbeiter 
seine Arbeit.“ Der Bourgeois, der „mit Besitzverhältnissen verknüpft ist, … verkauft nicht 
seine Arbeitskraft; er kauft und verkauft Ware.“   186, 197 

  „Im Altertum gab es Sklaven. Der ganze Mensch wurde wie eine Ware verkauft. Etwas 
weniger vom Menschen wurde verkauft, aber immer noch nahezu der ganze Mensch, in der 
Leibeigenschaft. Das Kapital ist die Macht geworden, die noch etwas vom Menschen als 
eine Ware in Anspruch nimmt, nämlich seine Arbeitskraft. Die Methoden müssen gesucht 
werden, durch die getrennt werden kann von der übrigen Warenzirkulation die Ware 
Arbeitskraft. (…) Erst wenn man verstehen wird, dass der Glaube, Arbeitskraft gehöre dem 
wirtschaftlichen System an, dem anderen Glauben gleicht, dem man sich hingibt, wollte 
man, was im menschlichen Lungen- und Herzsystem, im Zirkulationssystem vor sich geht, 
in gleicher Art betrachten wie das, was im Nervensystem des Kopfes vor sich geht, ist man 
auf dem rechten Weg.“  328, 20f

  „Durch diese Loslösung des Geldes aber ist die Arbeitskraft zum Knecht der Macht 



„Kapital“ geworden. Dadurch waltet heute etwas in dem Wirtschaftsprozess, was ihn zum 
Beispiel in Bezug auf die Preisbildung fortwährend verfälscht. Denn während ich nur die 
Ware bezahlen sollte, muss ich mitbezahlen die Arbeitskraft. Aber weil über die 
Arbeitskraft die Macht des Kapitals herrscht, wird die Arbeitskraft so billig wie möglich 
bezahlt, weil natürlich eine Macht, die herrscht, die Tendenz hat, so billig wie möglich 
einzukaufen. Ist die Arbeitskraft im Wirtschaftsprozess selbst enthalten, so wird sie durch 
den Kapitalismus verbilligt.“ 331, 61  (>Geld, abstrakt .., Arbeit im Rechtsleben) 

  Arbeit gleich Ware im Marxismus: Arbeit an sich bedeutet volkswirtschaftlich nichts. 
Der Hinweis von Marx auf das den Menschen Abnutzende der Arbeit hat keine 
volkswirtschaftliche Berechtigung.   NÖK, 31  (>Ware als „aufgespeicherte Arbeit“)

  „Arbeitskraft gleich Ware“ ist gerade ein Grundsatz des Marxismus. 186, 30.11.18

  Marx` Wertlehre beruht auf einem einzigen Element; der Arbeitszeit. Wert ist kondensierte
Arbeitszeit.    184, 74  (>Marx, >Arbeit, volkswirtschaftliche)

  „Für dasjenige, was notwendig ist, um den Arbeiter instand zu halten, um die Ware 
Arbeitskraft zu erzeugen, für das gibt der Bourgeois seine Entschädigung.“  185a, 121   

  Arbeit; ihr Wert: Es geht nicht darum, dass der Mensch überhaupt arbeitet - im Krieg 
wird z.B. unnötige Arbeit geleistet – sondern Arbeit bekommt ihren Wert durch die Art und 
Weise, wie sie sich ins soziale Leben hineinstellt. „Erst dadurch, dass wir ein richtiges 
Verständnis gewinnen von Mensch zu Mensch, so dass das, was des anderen Menschen 
Bedarf ist, zu gleicher Zeit unser eigenes Erlebnis wird, dass wir uns hinüberleben mit 
unserem Ich in die Iche der anderen Menschen, werden wir den Weg finden zu jenen neuen 
sozialen Gemeinschaften, die nicht ein Naturgegebenes sind, sondern die aus dem Ich des 
Menschen heraus gefunden werden müssen.Alle unsere sozialen Forderungen aber 
entspringen durchaus aus dem Ich heraus. Der Mensch fühlt, was ihm mangelt innerhalb der
sozialen Ordnung.“  83, 244f  (>Liebe zum Produkt oder zum Menschen)

  Im Sozialen gibt es ein Grundgesetz, aus dem sich ergibt, dass das von einem selbst 
Hervorgebrachte nur für die anderen einen Wert hat; es ist niemals so, dass etwas einen 
Arbeitswert für einen selber hat, dass man also bloß für sich arbeitet.  331A, 69

  Arbeit als solche hat keinen Wert; nur die Leistung, das Produkt: „Nehmen Sie an, 
heute treibt einer Sport vom Morgen bis zum Abend. .. Er wendet genau ebenso die 
Arbeitskraft auf wie einer, der Holz hackt; ganz genau ebenso wendet er die Arbeitskraft 
auf. Nur kommt es darauf an, dass einer Arbeitskraft aufwendet für die menschliche 
Gemeinschaft. Der, der Sport treibt, tut das dadurch nicht für die menschliche 
Gemeinschaft, höchstens dadurch, dass er sich stark macht; nur wendet er es in der Regel 
nicht an. .. Das Holzhacken, das hat Bedeutung.
Das heißt, Arbeitskraft aufzuwenden, das ist etwas, was gar nicht sozial in Frage kommt; 
aber dasjenige, was durch das Aufwenden der Arbeitskraft entsteht, das ist es, was im 
sozialen Leben in Frage kommt. Auf das, was durch die Arbeitskraft entsteht, muss man 
sehen. Das hat für die Gemeinschaft Wert. Daher kann auch innerhalb des Wirtschaftslebens
nur in Frage kommen das Produkt, das durch die Arbeitskraft hervorgebracht wird. Und es 
kann sich die Wirtschaftsverwaltung nur damit befassen, den gegenseitigen Wert der 

„Kapital“ geworden. Dadurch waltet heute etwas in dem Wirtschaftsprozess, was ihn zum 
Beispiel in Bezug auf die Preisbildung fortwährend verfälscht. Denn während ich nur die 
Ware bezahlen sollte, muss ich mitbezahlen die Arbeitskraft. Aber weil über die 
Arbeitskraft die Macht des Kapitals herrscht, wird die Arbeitskraft so billig wie möglich 
bezahlt, weil natürlich eine Macht, die herrscht, die Tendenz hat, so billig wie möglich 
einzukaufen. Ist die Arbeitskraft im Wirtschaftsprozess selbst enthalten, so wird sie durch 
den Kapitalismus verbilligt.“ 331, 61  (>Geld, abstrakt .., Arbeit im Rechtsleben) 

  Arbeit gleich Ware im Marxismus: Arbeit an sich bedeutet volkswirtschaftlich nichts. 
Der Hinweis von Marx auf das den Menschen Abnutzende der Arbeit hat keine 
volkswirtschaftliche Berechtigung.   NÖK, 31  (>Ware als „aufgespeicherte Arbeit“)

  „Arbeitskraft gleich Ware“ ist gerade ein Grundsatz des Marxismus. 186, 30.11.18

  Marx` Wertlehre beruht auf einem einzigen Element; der Arbeitszeit. Wert ist kondensierte
Arbeitszeit.    184, 74  (>Marx, >Arbeit, volkswirtschaftliche)

  „Für dasjenige, was notwendig ist, um den Arbeiter instand zu halten, um die Ware 
Arbeitskraft zu erzeugen, für das gibt der Bourgeois seine Entschädigung.“  185a, 121   

  Arbeit; ihr Wert: Es geht nicht darum, dass der Mensch überhaupt arbeitet - im Krieg 
wird z.B. unnötige Arbeit geleistet – sondern Arbeit bekommt ihren Wert durch die Art und 
Weise, wie sie sich ins soziale Leben hineinstellt. „Erst dadurch, dass wir ein richtiges 
Verständnis gewinnen von Mensch zu Mensch, so dass das, was des anderen Menschen 
Bedarf ist, zu gleicher Zeit unser eigenes Erlebnis wird, dass wir uns hinüberleben mit 
unserem Ich in die Iche der anderen Menschen, werden wir den Weg finden zu jenen neuen 
sozialen Gemeinschaften, die nicht ein Naturgegebenes sind, sondern die aus dem Ich des 
Menschen heraus gefunden werden müssen.Alle unsere sozialen Forderungen aber 
entspringen durchaus aus dem Ich heraus. Der Mensch fühlt, was ihm mangelt innerhalb der
sozialen Ordnung.“  83, 244f  (>Liebe zum Produkt oder zum Menschen)

  Im Sozialen gibt es ein Grundgesetz, aus dem sich ergibt, dass das von einem selbst 
Hervorgebrachte nur für die anderen einen Wert hat; es ist niemals so, dass etwas einen 
Arbeitswert für einen selber hat, dass man also bloß für sich arbeitet.  331A, 69

  Arbeit als solche hat keinen Wert; nur die Leistung, das Produkt: „Nehmen Sie an, 
heute treibt einer Sport vom Morgen bis zum Abend. .. Er wendet genau ebenso die 
Arbeitskraft auf wie einer, der Holz hackt; ganz genau ebenso wendet er die Arbeitskraft 
auf. Nur kommt es darauf an, dass einer Arbeitskraft aufwendet für die menschliche 
Gemeinschaft. Der, der Sport treibt, tut das dadurch nicht für die menschliche 
Gemeinschaft, höchstens dadurch, dass er sich stark macht; nur wendet er es in der Regel 
nicht an. .. Das Holzhacken, das hat Bedeutung.
Das heißt, Arbeitskraft aufzuwenden, das ist etwas, was gar nicht sozial in Frage kommt; 
aber dasjenige, was durch das Aufwenden der Arbeitskraft entsteht, das ist es, was im 
sozialen Leben in Frage kommt. Auf das, was durch die Arbeitskraft entsteht, muss man 
sehen. Das hat für die Gemeinschaft Wert. Daher kann auch innerhalb des Wirtschaftslebens
nur in Frage kommen das Produkt, das durch die Arbeitskraft hervorgebracht wird. Und es 
kann sich die Wirtschaftsverwaltung nur damit befassen, den gegenseitigen Wert der 



Produkte zu regeln. … Die Arbeit wird überhaupt kein Gebiet sein, das man zu regeln hat 
innerhalb des Wirtschaftslebens; die wird hinausgewiesen aus dem Wirtschaftsleben. Wenn 
die Arbeit im Wirtschaftsleben drinnensteht, so hat man die Arbeit aus dem Kapital heraus 
zu bezahlen. Dadurch wird gerade das bewirkt, was im neueren Wirtschaftsleben das 
Streben genannt werden kann nach blossem Profit, nach blossem Gewinn. Denn dadurch 
steht derjenige, der wirtschaftliche Produkte liefern will, ganz drinnen in einem Prozess, der
zuletzt seinen Abschluss findet im Markte.“  332a, 54f  (>Gewinn, >Markt; Umgestaltung 
durch Assoziationen) 

  Arbeit und Wertbildung: Die Arbeit kann nicht im Vergleich mit einer Ware einen 
wirtschaftlichen Wert erhalten. Einen solchen hat erst die durch Arbeit hervorgebrachte 
Ware im Vergleich mit anderen Waren.   Kp, 78  (>Wert)

  Arbeit schafft Werte zusammen mit der Naturgrundlage und dem Kapital.  Kp, 91    

  „Sehen Sie, Arbeit an sich hat eben gar keine Bestimmung im volkswirtschaftlichen 
Zusammenhang.“ Wenn man für seine Gesundheit an der Natur arbeitet oder für sich 
Eurythmie treibt, kann das von einer anderen Seite aus wertbildend sein, es ist aber nicht 
volkswirtschaftlich wertbildend.“  NÖK, 31f

  Sich auf ein Tretrad stellen, um dünner zu werden, hat keinen volkswirtschaftlichen Effekt.
„Aber ich muss hier unterscheiden, ob der Betreffende ein Rentier oder ein Unternehmer ist.
Letzterer wird tüchtiger als volkswirtschaftliche Werte Schaffender.“   NÖS, 17 

  „Wenn also .. die Kultur fortschreitet, dann gewinnt die geistige Betätigung immer mehr 
und mehr an Bedeutung. … die Kraft des Bewertens, die wird eigentlich der körperlichen 
Arbeit genommen, kann ihr aber nur genommen werden, wenn von dem Verrichter dieser 
körperlichen Arbeit immer mehr und mehr das Bedürfnis aufgebracht wird nach 
demjenigen, was geistig zu leisten ist.“  NÖK, 195  (>Wert 1 und Wert 2)

  „Nicht die Arbeit als solche erzeugt heute unmittelbar den Wert, volkswirtschaftlich 
gedacht, sondern was man dafür bekommt auf dem Warenmarkt“ nach Fertigstellung, 
Zirkulation usw.    185a, 119

  „Also, was in Ihnen vorgeht durch das Teetrinken, ist, auch wenn Sie ein Athlet werden 
durch das Teetrinken, nicht das, was Sie in den volkswirtschaftlichen Prozess hineintragen. 
Dieser Naturprozess muss so ausgeschaltet werden wie der Wert von Grund und Boden. … 
Würde man es als wertebildend ansehen, wenn Sie durch den Verbrauch stärker werden, 
dann würde man in eine volkswirtschaftliche Ordnung hineinkommen, wo die Arbeit für 
sich allein schon wertebildend wäre. Sie ist das erst in Verbindung mit der Natur oder dem 
menschlichen Geist. Es ist nicht möglich, Volkswirtschaftliches herauszubekommen, wenn 
man im Menschen oder in der Natur liegende Prozesse mit in die Volkswirtschaft 
hineinnimmt.“   NÖS, 58   (>Arbeit)

  Arbeit und Wirtschaft trennen: Es geht nicht darum, den Wirtschaftsprozess so zu 
gestalten, dass in ihm die menschliche Arbeitskraft zu ihrem Rechte kommt, sondern sie 
muss von sozialen Kräften bestimmt sein, die ihr den Warencharakter nehmen.   Kp, 54f

Produkte zu regeln. … Die Arbeit wird überhaupt kein Gebiet sein, das man zu regeln hat 
innerhalb des Wirtschaftslebens; die wird hinausgewiesen aus dem Wirtschaftsleben. Wenn 
die Arbeit im Wirtschaftsleben drinnensteht, so hat man die Arbeit aus dem Kapital heraus 
zu bezahlen. Dadurch wird gerade das bewirkt, was im neueren Wirtschaftsleben das 
Streben genannt werden kann nach blossem Profit, nach blossem Gewinn. Denn dadurch 
steht derjenige, der wirtschaftliche Produkte liefern will, ganz drinnen in einem Prozess, der
zuletzt seinen Abschluss findet im Markte.“  332a, 54f  (>Gewinn, >Markt; Umgestaltung 
durch Assoziationen) 

  Arbeit und Wertbildung: Die Arbeit kann nicht im Vergleich mit einer Ware einen 
wirtschaftlichen Wert erhalten. Einen solchen hat erst die durch Arbeit hervorgebrachte 
Ware im Vergleich mit anderen Waren.   Kp, 78  (>Wert)

  Arbeit schafft Werte zusammen mit der Naturgrundlage und dem Kapital.  Kp, 91    

  „Sehen Sie, Arbeit an sich hat eben gar keine Bestimmung im volkswirtschaftlichen 
Zusammenhang.“ Wenn man für seine Gesundheit an der Natur arbeitet oder für sich 
Eurythmie treibt, kann das von einer anderen Seite aus wertbildend sein, es ist aber nicht 
volkswirtschaftlich wertbildend.“  NÖK, 31f

  Sich auf ein Tretrad stellen, um dünner zu werden, hat keinen volkswirtschaftlichen Effekt.
„Aber ich muss hier unterscheiden, ob der Betreffende ein Rentier oder ein Unternehmer ist.
Letzterer wird tüchtiger als volkswirtschaftliche Werte Schaffender.“   NÖS, 17 

  „Wenn also .. die Kultur fortschreitet, dann gewinnt die geistige Betätigung immer mehr 
und mehr an Bedeutung. … die Kraft des Bewertens, die wird eigentlich der körperlichen 
Arbeit genommen, kann ihr aber nur genommen werden, wenn von dem Verrichter dieser 
körperlichen Arbeit immer mehr und mehr das Bedürfnis aufgebracht wird nach 
demjenigen, was geistig zu leisten ist.“  NÖK, 195  (>Wert 1 und Wert 2)

  „Nicht die Arbeit als solche erzeugt heute unmittelbar den Wert, volkswirtschaftlich 
gedacht, sondern was man dafür bekommt auf dem Warenmarkt“ nach Fertigstellung, 
Zirkulation usw.    185a, 119

  „Also, was in Ihnen vorgeht durch das Teetrinken, ist, auch wenn Sie ein Athlet werden 
durch das Teetrinken, nicht das, was Sie in den volkswirtschaftlichen Prozess hineintragen. 
Dieser Naturprozess muss so ausgeschaltet werden wie der Wert von Grund und Boden. … 
Würde man es als wertebildend ansehen, wenn Sie durch den Verbrauch stärker werden, 
dann würde man in eine volkswirtschaftliche Ordnung hineinkommen, wo die Arbeit für 
sich allein schon wertebildend wäre. Sie ist das erst in Verbindung mit der Natur oder dem 
menschlichen Geist. Es ist nicht möglich, Volkswirtschaftliches herauszubekommen, wenn 
man im Menschen oder in der Natur liegende Prozesse mit in die Volkswirtschaft 
hineinnimmt.“   NÖS, 58   (>Arbeit)

  Arbeit und Wirtschaft trennen: Es geht nicht darum, den Wirtschaftsprozess so zu 
gestalten, dass in ihm die menschliche Arbeitskraft zu ihrem Rechte kommt, sondern sie 
muss von sozialen Kräften bestimmt sein, die ihr den Warencharakter nehmen.   Kp, 54f



  Die Arbeit muss aus dem volkswirtschaftlichen Prozess herausgebracht werden. Die Preise
und Werte dürfen nicht von den Menschen abhängen, sondern vom volkswirtschaftlichen 
Prozess. NÖK, 48f (>Wirtschaft u. Arbeit, >Arbeit im Rechtsleben)

  Wie das Kopf- vom Lungen-Herz-System abhängt, so das Wirtschaftssystem von der 
menschlichen Arbeitsleistung. Wie der Kopf nicht den Atem regelt, so sollte Arbeit nicht 
durch die Wirtschaft geregelt werden, sondern durch das Recht.  Kp,  62f

  „Eine Möglichkeit, den volkswirtschaftlichen Wohlstand von der Rechtsseite her nicht 
allzu stark zu vermindern, besteht in einer ähnlichen Art, wie eine solche zur Aufbesserung 
der Naturgrundlage. Man kann einen wenig ertragreichen Boden durch technische Mittel 
ertragreicher machen; man kann, veranlasst durch die allzu starke Verminderung des 
Wohlstandes, die Art und das Mass der Arbeit ändern. Aber diese Änderung soll nicht aus 
dem Kreislauf des Wirtschaftslebens unmittelbar erfolgen, sondern aus der Einsicht, die 
sich auf dem Boden des vom Wirtschaftsleben unabhängigen Rechtslebens entwickelt.“   
Kp, 79f  (>Assoziation, Arbeitsweise)

  Im Wirtschaftsprozess wird alles verbraucht. „Verbraucht werden kann zum Beispiel 
Arbeitskraft, menschliche Arbeitskraft. Das fühlt aber der moderne Mensch: bloss 
verbraucht darf seine Arbeitskraft nicht werden. Er muss ebenso, wie er ein Interesse 
erwirbt durch seine Arbeitskraft, bei der geistigen Produktion auch ein Interesse erwerben 
durch seine Ruhe, durch seine ruhevolle Aufnahmefähigkeit des Geistigen.“ Was der 
Wirtschaftsprozess verbraucht, wird durch das Rechtsleben reguliert und durch die geistige 
Produktion ausgeglichen.  328, 124f   (>Arbeit und Einkommen trennen)

  „Die Organisationen des Wirtschaftslebens haben es nur zu tun mit dem Wirtschaftsleben 
selbst: die Regelung im Sinne des Arbeitsrechtes also. Aber die Feststellung der Arbeitszeit,
die unterliegt nurmehr der Staatskörperschaft, die es zu tun hat mit dem Verhältnis von 
Mensch zu Mensch.“  328, 127

  „Das Wirtschaftsleben selber kann nur aus der Erfahrung und aus den realen Grundlagen 
dieses Wirtschaftslebens heraus selber organisiert werden. Arbeitskraft aber kann schon 
organisiert sein, wenn der Arbeiter überhaupt in das Wirtschaftsleben eintritt. Dann, wenn 
das der Fall ist, dann wird in der Zukunft leben auf der einen Seite das zirkulierende Kapital
beziehungsweise die zirkulierenden Produktionsmittel, die so keines Menschen Besitz 
sind, .. Dann wird da sein auf der anderen Seite die Freiheit des Menschen .. vor allen 
Dingen mit Bezug auf die menschliche Arbeitskraft. … Dann wird .. das Kapital entfallen 
sein, der Lohn ebenfalls, denn Leistungen werden da sein, welche der Arbeiter mit dem 
Arbeitsleiter gemeinsam hervorbringt.“  330, 180

  „Wenn die Arbeit im Wirtschaftsleben drinnensteht, so hat man die Arbeit aus dem Kapital
heraus zu bezahlen.“ Dadurch wird im neueren Wirtschaftsleben gerade das Streben nach 
Profit, nach blossem Gewinn auf dem Markt bewirkt.  332a, 55

  Arbeiter und Besitzer: Jeder Einzelne muss, wenn er entsprechend fähig ist und andere es 
wollen, frei über Produktionsmittel verfügen können. Man bekommt ja auch zu Hause den 
Besen zum Ausfegen, ohne für ihn bezahlen zu müssen. Mit dem Ausfegen und Putzen 
erfüllen wir, weil es Sinn macht, gerne eine Verpflichtung für die ganze Familie. 

  Die Arbeit muss aus dem volkswirtschaftlichen Prozess herausgebracht werden. Die Preise
und Werte dürfen nicht von den Menschen abhängen, sondern vom volkswirtschaftlichen 
Prozess. NÖK, 48f (>Wirtschaft u. Arbeit, >Arbeit im Rechtsleben)

  Wie das Kopf- vom Lungen-Herz-System abhängt, so das Wirtschaftssystem von der 
menschlichen Arbeitsleistung. Wie der Kopf nicht den Atem regelt, so sollte Arbeit nicht 
durch die Wirtschaft geregelt werden, sondern durch das Recht.  Kp,  62f

  „Eine Möglichkeit, den volkswirtschaftlichen Wohlstand von der Rechtsseite her nicht 
allzu stark zu vermindern, besteht in einer ähnlichen Art, wie eine solche zur Aufbesserung 
der Naturgrundlage. Man kann einen wenig ertragreichen Boden durch technische Mittel 
ertragreicher machen; man kann, veranlasst durch die allzu starke Verminderung des 
Wohlstandes, die Art und das Mass der Arbeit ändern. Aber diese Änderung soll nicht aus 
dem Kreislauf des Wirtschaftslebens unmittelbar erfolgen, sondern aus der Einsicht, die 
sich auf dem Boden des vom Wirtschaftsleben unabhängigen Rechtslebens entwickelt.“   
Kp, 79f  (>Assoziation, Arbeitsweise)

  Im Wirtschaftsprozess wird alles verbraucht. „Verbraucht werden kann zum Beispiel 
Arbeitskraft, menschliche Arbeitskraft. Das fühlt aber der moderne Mensch: bloss 
verbraucht darf seine Arbeitskraft nicht werden. Er muss ebenso, wie er ein Interesse 
erwirbt durch seine Arbeitskraft, bei der geistigen Produktion auch ein Interesse erwerben 
durch seine Ruhe, durch seine ruhevolle Aufnahmefähigkeit des Geistigen.“ Was der 
Wirtschaftsprozess verbraucht, wird durch das Rechtsleben reguliert und durch die geistige 
Produktion ausgeglichen.  328, 124f   (>Arbeit und Einkommen trennen)

  „Die Organisationen des Wirtschaftslebens haben es nur zu tun mit dem Wirtschaftsleben 
selbst: die Regelung im Sinne des Arbeitsrechtes also. Aber die Feststellung der Arbeitszeit,
die unterliegt nurmehr der Staatskörperschaft, die es zu tun hat mit dem Verhältnis von 
Mensch zu Mensch.“  328, 127

  „Das Wirtschaftsleben selber kann nur aus der Erfahrung und aus den realen Grundlagen 
dieses Wirtschaftslebens heraus selber organisiert werden. Arbeitskraft aber kann schon 
organisiert sein, wenn der Arbeiter überhaupt in das Wirtschaftsleben eintritt. Dann, wenn 
das der Fall ist, dann wird in der Zukunft leben auf der einen Seite das zirkulierende Kapital
beziehungsweise die zirkulierenden Produktionsmittel, die so keines Menschen Besitz 
sind, .. Dann wird da sein auf der anderen Seite die Freiheit des Menschen .. vor allen 
Dingen mit Bezug auf die menschliche Arbeitskraft. … Dann wird .. das Kapital entfallen 
sein, der Lohn ebenfalls, denn Leistungen werden da sein, welche der Arbeiter mit dem 
Arbeitsleiter gemeinsam hervorbringt.“  330, 180

  „Wenn die Arbeit im Wirtschaftsleben drinnensteht, so hat man die Arbeit aus dem Kapital
heraus zu bezahlen.“ Dadurch wird im neueren Wirtschaftsleben gerade das Streben nach 
Profit, nach blossem Gewinn auf dem Markt bewirkt.  332a, 55

  Arbeiter und Besitzer: Jeder Einzelne muss, wenn er entsprechend fähig ist und andere es 
wollen, frei über Produktionsmittel verfügen können. Man bekommt ja auch zu Hause den 
Besen zum Ausfegen, ohne für ihn bezahlen zu müssen. Mit dem Ausfegen und Putzen 
erfüllen wir, weil es Sinn macht, gerne eine Verpflichtung für die ganze Familie. 



Andererseits sitzen wir zu Recht am gemeinsamen Mittagstisch. Die Arbeiten innerhalb der 
Familie werden einerseits nach Notwendigkeiten, andererseits nach Fähigkeiten möglichst 
gerecht verteilt. Man wird  es nicht in Ordnung finden, wenn einer, der selber nicht arbeiten
will, der Besenbesitzer ist, und aus diesem Grund fast alles bekommen soll, was auf dem 
Tisch steht. Man wird es auch nicht dulden, dass dieser Gesetze macht, die etwa besagen, 
dass nur der gut mitessen darf, der ihm den Computer repariert, während der, der sauber 
macht, fast nichts bekommt. - Das Handeln im Sozialen verlangt, dass die Arbeit gerecht 
verteilt wird und dass das Eigentum nicht ein abstraktes Machtmittel, auch nicht 
Machtmittel „der Gesellschaft“ bleiben darf, sondern dass es sich an die konkreten 
menschlichen Bedingungen anzuschmiegen hat. A.K.

 
  Arbeiter und Unternehmer >Proletarier, >Arbeit im Rechtsleben; Teilungsvertrag, 
>Arbeit, geistige und körperliche, >Gewerkschaften

   Arbeiter „als Unternehmer“: (Zu Lujo Brentano): „Da hat diese Leuchte der heutigen 
Volkswirtschaftslehre der Universität .. den Begriff des Unternehmers entwickelt und hat 
versucht, .. die Merkmale des Unternehmers zu charakterisieren. .. als drittes (Merkmal) 
gibt er an, dass der Unternehmer derjenige ist, der seine Produktionsmittel auf eigene 
Rechnung und Gefahr in den Dienst der sozialen Ordnung stellt. Nun hat er diesen Begriff 
des Unternehmers, den wendet er nun an. Da kommt er zu dem merkwürdigen Resultat, 
dass der proletarische Arbeiter von heute eigentlich auch ein Unternehmer ist .. Denn der 
Arbeiter hat seine eigene Arbeitskraft als Produktionsmittel … Sehen Sie, so denken eben 
die Menschen, die sich Begriffe machen, die gar keinen Sinn haben, wenn von Begriffen 
verlangt werden soll, dass sie auf die Wirklichkeit wirklich anwendbar sein sollen. .. Weit 
über neunzig Prozent alles desjenigen, was heute gelehrt oder gedruckt wird, das operiert 
mit solchen Begriffen.“   330, 408f

  „Der gewöhnliche proletarische Arbeiter ist nach der Anschauung des Professors Brentano
der Unternehmer für seine eigene Arbeitskraft, die er auf eigene Rechnung und Gefahr auf 
den Markt bringt. .. Der reine Nonsens“ geniesst heute „die grösste Berühmtheit“.  332B, 
166

  Arbeiterbildung und Einheitsschule: „Ich war jahrelang Lehrer an der in Berlin von 
Liebknecht gegründeten Arbeiterbildungsschule. Ich weiß also, wie man die Quellen eines 
Geisteslebens findet, das nicht Reservat einer bevorzugten Klasse ist und ein Luxus-
Geistesleben darstellt, sondern aus dem heraus man zu allen Menschen sprechen kann, die 
den Drang haben, sich für Seele und Leib ein menschenwürdiges Dasein zu erringen. .. Was 
hat man alles getan, um solche Volksbildung zu treiben! Volksbibliotheken, 
Volkshochschulen, Volkstheater und so weiter. Niemals kommt man über den Irrtum hinaus,
der darin besteht, dass man glaubt, man könne das, was aus dem Empfindungskreise einer 
sich absondernden Minderheit geistig geboten ist, in die breiten Massen hineintragen. Nein, 
die Zeit fordert ein Geistesleben, das in sozialer Weise alle umfasst. Das kann aber nur dann
entstehen, wenn diejenigen, die daran teilnehmen sollen, auch mit ihrem ganzen 
Empfindungsleben, mit allen ihren sozialen Untergründen, mit denen, die dieses 
Geistesleben hervorbringen, eine Einheit bilden; wenn man ihnen nicht Brocken hinwirft, 
sondern wenn durch die ganze Volksmasse einheitlich geistig gearbeitet wird. Dazu aber 
bedarf es der Befreiung des Geisteslebens von staatlichem und kapitalistischem Zwang. .. 
das ist die erste Forderung für die Dreigliederung des sozialen Organismus: Ein 

Andererseits sitzen wir zu Recht am gemeinsamen Mittagstisch. Die Arbeiten innerhalb der 
Familie werden einerseits nach Notwendigkeiten, andererseits nach Fähigkeiten möglichst 
gerecht verteilt. Man wird  es nicht in Ordnung finden, wenn einer, der selber nicht arbeiten
will, der Besenbesitzer ist, und aus diesem Grund fast alles bekommen soll, was auf dem 
Tisch steht. Man wird es auch nicht dulden, dass dieser Gesetze macht, die etwa besagen, 
dass nur der gut mitessen darf, der ihm den Computer repariert, während der, der sauber 
macht, fast nichts bekommt. - Das Handeln im Sozialen verlangt, dass die Arbeit gerecht 
verteilt wird und dass das Eigentum nicht ein abstraktes Machtmittel, auch nicht 
Machtmittel „der Gesellschaft“ bleiben darf, sondern dass es sich an die konkreten 
menschlichen Bedingungen anzuschmiegen hat. A.K.

 
  Arbeiter und Unternehmer >Proletarier, >Arbeit im Rechtsleben; Teilungsvertrag, 
>Arbeit, geistige und körperliche, >Gewerkschaften

   Arbeiter „als Unternehmer“: (Zu Lujo Brentano): „Da hat diese Leuchte der heutigen 
Volkswirtschaftslehre der Universität .. den Begriff des Unternehmers entwickelt und hat 
versucht, .. die Merkmale des Unternehmers zu charakterisieren. .. als drittes (Merkmal) 
gibt er an, dass der Unternehmer derjenige ist, der seine Produktionsmittel auf eigene 
Rechnung und Gefahr in den Dienst der sozialen Ordnung stellt. Nun hat er diesen Begriff 
des Unternehmers, den wendet er nun an. Da kommt er zu dem merkwürdigen Resultat, 
dass der proletarische Arbeiter von heute eigentlich auch ein Unternehmer ist .. Denn der 
Arbeiter hat seine eigene Arbeitskraft als Produktionsmittel … Sehen Sie, so denken eben 
die Menschen, die sich Begriffe machen, die gar keinen Sinn haben, wenn von Begriffen 
verlangt werden soll, dass sie auf die Wirklichkeit wirklich anwendbar sein sollen. .. Weit 
über neunzig Prozent alles desjenigen, was heute gelehrt oder gedruckt wird, das operiert 
mit solchen Begriffen.“   330, 408f

  „Der gewöhnliche proletarische Arbeiter ist nach der Anschauung des Professors Brentano
der Unternehmer für seine eigene Arbeitskraft, die er auf eigene Rechnung und Gefahr auf 
den Markt bringt. .. Der reine Nonsens“ geniesst heute „die grösste Berühmtheit“.  332B, 
166

  Arbeiterbildung und Einheitsschule: „Ich war jahrelang Lehrer an der in Berlin von 
Liebknecht gegründeten Arbeiterbildungsschule. Ich weiß also, wie man die Quellen eines 
Geisteslebens findet, das nicht Reservat einer bevorzugten Klasse ist und ein Luxus-
Geistesleben darstellt, sondern aus dem heraus man zu allen Menschen sprechen kann, die 
den Drang haben, sich für Seele und Leib ein menschenwürdiges Dasein zu erringen. .. Was 
hat man alles getan, um solche Volksbildung zu treiben! Volksbibliotheken, 
Volkshochschulen, Volkstheater und so weiter. Niemals kommt man über den Irrtum hinaus,
der darin besteht, dass man glaubt, man könne das, was aus dem Empfindungskreise einer 
sich absondernden Minderheit geistig geboten ist, in die breiten Massen hineintragen. Nein, 
die Zeit fordert ein Geistesleben, das in sozialer Weise alle umfasst. Das kann aber nur dann
entstehen, wenn diejenigen, die daran teilnehmen sollen, auch mit ihrem ganzen 
Empfindungsleben, mit allen ihren sozialen Untergründen, mit denen, die dieses 
Geistesleben hervorbringen, eine Einheit bilden; wenn man ihnen nicht Brocken hinwirft, 
sondern wenn durch die ganze Volksmasse einheitlich geistig gearbeitet wird. Dazu aber 
bedarf es der Befreiung des Geisteslebens von staatlichem und kapitalistischem Zwang. .. 
das ist die erste Forderung für die Dreigliederung des sozialen Organismus: Ein 



Geistesleben, das aus sich selbst heraus sich entwickelt. Man braucht sich nicht vor einem 
solchen Geistesleben zu fürchten. Man braucht nicht einmal sich zu fürchten, wenn man 
eine schlechte Meinung von den Menschen hat, vielleicht dahingehend, dass sie in den alten
Analphabeten-Zustand zurückfallen werden, oder dergleichen, wenn die Eltern wiederum 
frei sind, ihre Kinder zur Schule zu schicken oder sie draußen zu lassen, ohne staatlichen 
Zwang. Nein, gerade das Proletariat wird immer mehr wissen, was es der Schulbildung 
verdankt. Und es wird seine Kinder nicht aus der Schule draußen lassen, auch wenn es nicht
gezwungen sein wird, die Kinder in die Schule zu schicken, sondern sie aus freiem Willen 
hineinzuschicken hat. Und insbesondere braucht der Bekenner der Einheitsschule sich nicht 
zu fürchten, dass die Schule durch ein freies Geistesleben gestört wird. Es wird
nichts anderes entstehen können als die Einheitsschule, wenn das freie Geistesleben 
gefördert wird.“  333, 15f 

  Arbeitslosigkeit und Aufstände: „Sie interpretieren mich ganz falsch, wenn Sie glauben, 
dass ich meine, dass ein absolutes Paradies dadurch hervorgerufen wird, dass etwa das 
Arbeitserträgnis von der Arbeit getrennt wird. Vielmehr betrachte ich das aus den tieferen 
Gesetzen der Menschheitsentwickelung heraus nur als eine Notwendigkeit, die jetzt 
geschehen muss.“ (…) Angestrebt wird „eine wirtschaftliche Sklavenkaste des Ostens“ (…)
„ .. würde die Arbeit, welche von Maschinen geleistet wird, durch Menschen geleistet 
werden müssen ohne Maschinen, so müssten sechshundert Millionen mehr Menschen auf 
der Erde leben. Aber man wird, wenn das, was ich jetzt vor Ihnen mechanischen 
Okkultismus nenne, in das Gebiet der praktischen Wirksamkeit tritt, was ein Ideal jener 
geheimen Zentren ist, man wird nicht nur fünf- oder sechshundert Millionen 
Menschenarbeit leisten können, sondern .. dadurch wird die Möglichkeit gegeben sein, dass 
innerhalb des Gebietes der englisch sprechenden Bevölkerung neun Zehntel der 
Menschenarbeit unnötig wird. Aber der mechanische Okkultismus macht möglich nicht nur,
dass man neun Zehntel der Arbeit, die heute noch von Menschenhänden geleistet wird, 
entbehren kann, sondern er macht es auch möglich, dass man jede aufständische Bewegung 
der dann unbefriedigten Menschenmasse paralysieren kann.“  186, 59ff  (>Arbeit und 
Einkommen trennen, >Arbeit gleich Ware im Marxismus, >Weltherrschaft) 

  Arbeitslosigkeit und Wirtschaftsverwaltung: „Wenn Arbeitslosigkeit da ist, ist Hunger 
da. Wie machen wir es aber, dass diesem abgeholfen wird? Da wird dann der Entschluss 
gefasst: Man muss den Leuten Arbeit geben. - Und nun erfindet man irgend etwas, um den 
Leuten Arbeit, Beschäftigung zu geben, damit sie Geld bekommen und sich kaufen können, 
was sie wollen. Das scheint ein sehr probates Mittel zu sein, um gesellschaftliche Schäden 
abzuwenden: den Leuten Beschäftigung zu geben. Aber .. solange man nicht die Art der 
Beschäftigung in produktive und unproduktive Beschäftigung unterscheidet .. ist dies sogar 
ein furchtbares Mittel in seiner Wirkung auf die Gesellschaft.“ Man legt nur die Armut von 
einer Seite auf die andere um; es wird gar nichts hervorgebracht.  101, 121f  (>Arbeit, 
unnötige)

  Nur Assoziationen, die in der Weltwirtschaft aus den Verhältnissen der Produktion, des 
Konsums, der Warenzirkulation sich ergeben, „ist es möglich, das Ineinanderwirken der 
genannten drei Faktoren so zu gestalten, dass nicht, zum Beispiele, aus einer ungesunden 
Produktion auf der einen Seite, auf der andern zahllosen Menschen die 
Produktionsmöglichkeit entzogen werde. Arbeitslosigkeit kann nur die Folge ungesunder 
Wirtschaftsverwaltung sein. (…) In die Debatten, die auf der Grundlage eines assoziativen 

Geistesleben, das aus sich selbst heraus sich entwickelt. Man braucht sich nicht vor einem 
solchen Geistesleben zu fürchten. Man braucht nicht einmal sich zu fürchten, wenn man 
eine schlechte Meinung von den Menschen hat, vielleicht dahingehend, dass sie in den alten
Analphabeten-Zustand zurückfallen werden, oder dergleichen, wenn die Eltern wiederum 
frei sind, ihre Kinder zur Schule zu schicken oder sie draußen zu lassen, ohne staatlichen 
Zwang. Nein, gerade das Proletariat wird immer mehr wissen, was es der Schulbildung 
verdankt. Und es wird seine Kinder nicht aus der Schule draußen lassen, auch wenn es nicht
gezwungen sein wird, die Kinder in die Schule zu schicken, sondern sie aus freiem Willen 
hineinzuschicken hat. Und insbesondere braucht der Bekenner der Einheitsschule sich nicht 
zu fürchten, dass die Schule durch ein freies Geistesleben gestört wird. Es wird
nichts anderes entstehen können als die Einheitsschule, wenn das freie Geistesleben 
gefördert wird.“  333, 15f 

  Arbeitslosigkeit und Aufstände: „Sie interpretieren mich ganz falsch, wenn Sie glauben, 
dass ich meine, dass ein absolutes Paradies dadurch hervorgerufen wird, dass etwa das 
Arbeitserträgnis von der Arbeit getrennt wird. Vielmehr betrachte ich das aus den tieferen 
Gesetzen der Menschheitsentwickelung heraus nur als eine Notwendigkeit, die jetzt 
geschehen muss.“ (…) Angestrebt wird „eine wirtschaftliche Sklavenkaste des Ostens“ (…)
„ .. würde die Arbeit, welche von Maschinen geleistet wird, durch Menschen geleistet 
werden müssen ohne Maschinen, so müssten sechshundert Millionen mehr Menschen auf 
der Erde leben. Aber man wird, wenn das, was ich jetzt vor Ihnen mechanischen 
Okkultismus nenne, in das Gebiet der praktischen Wirksamkeit tritt, was ein Ideal jener 
geheimen Zentren ist, man wird nicht nur fünf- oder sechshundert Millionen 
Menschenarbeit leisten können, sondern .. dadurch wird die Möglichkeit gegeben sein, dass 
innerhalb des Gebietes der englisch sprechenden Bevölkerung neun Zehntel der 
Menschenarbeit unnötig wird. Aber der mechanische Okkultismus macht möglich nicht nur,
dass man neun Zehntel der Arbeit, die heute noch von Menschenhänden geleistet wird, 
entbehren kann, sondern er macht es auch möglich, dass man jede aufständische Bewegung 
der dann unbefriedigten Menschenmasse paralysieren kann.“  186, 59ff  (>Arbeit und 
Einkommen trennen, >Arbeit gleich Ware im Marxismus, >Weltherrschaft) 

  Arbeitslosigkeit und Wirtschaftsverwaltung: „Wenn Arbeitslosigkeit da ist, ist Hunger 
da. Wie machen wir es aber, dass diesem abgeholfen wird? Da wird dann der Entschluss 
gefasst: Man muss den Leuten Arbeit geben. - Und nun erfindet man irgend etwas, um den 
Leuten Arbeit, Beschäftigung zu geben, damit sie Geld bekommen und sich kaufen können, 
was sie wollen. Das scheint ein sehr probates Mittel zu sein, um gesellschaftliche Schäden 
abzuwenden: den Leuten Beschäftigung zu geben. Aber .. solange man nicht die Art der 
Beschäftigung in produktive und unproduktive Beschäftigung unterscheidet .. ist dies sogar 
ein furchtbares Mittel in seiner Wirkung auf die Gesellschaft.“ Man legt nur die Armut von 
einer Seite auf die andere um; es wird gar nichts hervorgebracht.  101, 121f  (>Arbeit, 
unnötige)

  Nur Assoziationen, die in der Weltwirtschaft aus den Verhältnissen der Produktion, des 
Konsums, der Warenzirkulation sich ergeben, „ist es möglich, das Ineinanderwirken der 
genannten drei Faktoren so zu gestalten, dass nicht, zum Beispiele, aus einer ungesunden 
Produktion auf der einen Seite, auf der andern zahllosen Menschen die 
Produktionsmöglichkeit entzogen werde. Arbeitslosigkeit kann nur die Folge ungesunder 
Wirtschaftsverwaltung sein. (…) In die Debatten, die auf der Grundlage eines assoziativen 



Wirtschaftslebens sich ergeben, werden die wirtschaftlichen Kräfte selbst hineinfließen. Sie 
werden kürzer sein können als die politisch-wirtschaftlichen. Denn ein großer Teil des 
Wesentlichen wird sich nicht im Reden, sondern im Tun der in den Assoziationen stehenden
Persönlichkeiten ausleben. Was geredet wird, wird nur das für das Tun Richtunggebende 
sein. Den wirklich im Sinne der Weltwirtschaft Denkenden werden Politiker zur Seite 
stehen können, die fruchtbar mit ihnen zusammenarbeiten. Arbeitslosigkeit! Menschen 
können nicht Arbeit finden! Sie muss aber doch da sein. Denn die Menschen sind da. Und 
es kann im gesunden sozialen Organismus die Arbeit, die nicht getan werden kann, nicht 
eine überflüssige sein, sondern sie muss irgendwo fehlen. Soviel Arbeitslosigkeit, soviel 
Mangel. Das spricht aber deutlich dafür, dass Arbeitslosigkeit nur in der allgemeinen 
Gesundung der wirtschaftlichen Institutionen ihr Gegengewicht finden kann. 36, 31ff

  „Schliesslich hat noch niemand den Gedanken gehabt, dass eine solche Arbeitslosigkeit .. 
gar nicht existieren kann bei einem geregelten Wirtschaftsleben. Nicht wahr, die Menschen, 
die arbeiten ja füreinander, jeder arbeitet für den anderen. Es müsste also, wenn die 
Arbeitslosigkeit gerechtfertigt wäre, müssten soundsoviele Menschen auf einmal nichts 
mehr brauchen. Dagegen gibt es aus den jetzigen Verhältnissen heraus überhaupt keine 
Korrektur ..“  332b, 397

  Arbeitsrecht: „Aus dem Wirtschaftsleben allein wird nie ein Arbeitsrecht sich ergeben, 
sondern nur aus dem Rechtssystem. Eine gewisse Form des modernen Sozialismus strebt 
aber geradezu die Fortsetzung der Krankheit an. Der politische Staat muss das 
Wirtschaftsleben zurechtrücken, wie die Atmung die anderen Systeme, damit der Mensch 
nicht verbraucht wird.“  Molt, 237  (>Arbeit im Rechtsleben)

  Arbeitsruhe: „Wie erhält sich der Mensch, der in den Wirtschaftsprozess eingreifen muss,
an Leib und Seele gesund trotz dem Wirtschaftsprozess? Wie wird ihm neben dem 
Verbrauch der Arbeitskraft gesichert das Vorhandensein der Arbeitsruhe, damit er 
teilnehmen kann an dem allgemeinen Geistesleben, das ein allgemein menschliches 
Geistesleben werden muss, nicht ein Klassengeistesleben? Dazu braucht er die Arbeitsruhe. 
Und nur dann, wenn so viel soziales Bewusstsein entsteht, dass die Arbeitsruhe auch die 
rein menschlichen Bedürfnisse des Proletariats befriedigt, wenn eingesehen wird, dass diese
Arbeitsruhe ebenso zum Arbeiten, zum sozialen Leben gehört wie die Arbeitskraft, dann 
kommen wir aus den Wirren und aus dem Chaos der Gegenwart heraus.“  330, 36

  Arbeitsteilung: „Wer in einem auf Arbeitsteilung eingestellten sozialen Organismus 
arbeitet, der erwirbt eigentlich niemals sein Einkommen selbst, sondern er erwirbt es durch 
die Arbeit aller am sozialen Organismus Beteiligten.“ Er erwirbt es nicht durch seine 
Arbeitsleistung. Man kann nicht für sich arbeiten. „Man kann nur für andere arbeiten und 
andere für sich arbeiten lassen.“ Nur durch seine Stellung im sozialen Organismus kann der 
einzelne eine bestimmte Leistung erzeugen. Das Erzeugte kann nicht sein Eigentum sein. 
„Arbeitsteilung schliesst wirtschaftlich den Egoismus aus.“  Kp, 133f    (>Soziales 
Hauptgesetz, >Gegenseitigkeit, >Selbstversorgung)

  Heute stehen die volkswirtschaftlichen Prozesse im Zeichen der Arbeitsteilung. „Wenn die
Arbeit auseinandergeteilt wird, dann geschieht das, dass die Menschen in einem viel 
höheren Grade auf Gegenseitigkeit angewiesen sind, als wenn jeder sich .. seine eigenen 

Wirtschaftslebens sich ergeben, werden die wirtschaftlichen Kräfte selbst hineinfließen. Sie 
werden kürzer sein können als die politisch-wirtschaftlichen. Denn ein großer Teil des 
Wesentlichen wird sich nicht im Reden, sondern im Tun der in den Assoziationen stehenden
Persönlichkeiten ausleben. Was geredet wird, wird nur das für das Tun Richtunggebende 
sein. Den wirklich im Sinne der Weltwirtschaft Denkenden werden Politiker zur Seite 
stehen können, die fruchtbar mit ihnen zusammenarbeiten. Arbeitslosigkeit! Menschen 
können nicht Arbeit finden! Sie muss aber doch da sein. Denn die Menschen sind da. Und 
es kann im gesunden sozialen Organismus die Arbeit, die nicht getan werden kann, nicht 
eine überflüssige sein, sondern sie muss irgendwo fehlen. Soviel Arbeitslosigkeit, soviel 
Mangel. Das spricht aber deutlich dafür, dass Arbeitslosigkeit nur in der allgemeinen 
Gesundung der wirtschaftlichen Institutionen ihr Gegengewicht finden kann. 36, 31ff

  „Schliesslich hat noch niemand den Gedanken gehabt, dass eine solche Arbeitslosigkeit .. 
gar nicht existieren kann bei einem geregelten Wirtschaftsleben. Nicht wahr, die Menschen, 
die arbeiten ja füreinander, jeder arbeitet für den anderen. Es müsste also, wenn die 
Arbeitslosigkeit gerechtfertigt wäre, müssten soundsoviele Menschen auf einmal nichts 
mehr brauchen. Dagegen gibt es aus den jetzigen Verhältnissen heraus überhaupt keine 
Korrektur ..“  332b, 397

  Arbeitsrecht: „Aus dem Wirtschaftsleben allein wird nie ein Arbeitsrecht sich ergeben, 
sondern nur aus dem Rechtssystem. Eine gewisse Form des modernen Sozialismus strebt 
aber geradezu die Fortsetzung der Krankheit an. Der politische Staat muss das 
Wirtschaftsleben zurechtrücken, wie die Atmung die anderen Systeme, damit der Mensch 
nicht verbraucht wird.“  Molt, 237  (>Arbeit im Rechtsleben)

  Arbeitsruhe: „Wie erhält sich der Mensch, der in den Wirtschaftsprozess eingreifen muss,
an Leib und Seele gesund trotz dem Wirtschaftsprozess? Wie wird ihm neben dem 
Verbrauch der Arbeitskraft gesichert das Vorhandensein der Arbeitsruhe, damit er 
teilnehmen kann an dem allgemeinen Geistesleben, das ein allgemein menschliches 
Geistesleben werden muss, nicht ein Klassengeistesleben? Dazu braucht er die Arbeitsruhe. 
Und nur dann, wenn so viel soziales Bewusstsein entsteht, dass die Arbeitsruhe auch die 
rein menschlichen Bedürfnisse des Proletariats befriedigt, wenn eingesehen wird, dass diese
Arbeitsruhe ebenso zum Arbeiten, zum sozialen Leben gehört wie die Arbeitskraft, dann 
kommen wir aus den Wirren und aus dem Chaos der Gegenwart heraus.“  330, 36

  Arbeitsteilung: „Wer in einem auf Arbeitsteilung eingestellten sozialen Organismus 
arbeitet, der erwirbt eigentlich niemals sein Einkommen selbst, sondern er erwirbt es durch 
die Arbeit aller am sozialen Organismus Beteiligten.“ Er erwirbt es nicht durch seine 
Arbeitsleistung. Man kann nicht für sich arbeiten. „Man kann nur für andere arbeiten und 
andere für sich arbeiten lassen.“ Nur durch seine Stellung im sozialen Organismus kann der 
einzelne eine bestimmte Leistung erzeugen. Das Erzeugte kann nicht sein Eigentum sein. 
„Arbeitsteilung schliesst wirtschaftlich den Egoismus aus.“  Kp, 133f    (>Soziales 
Hauptgesetz, >Gegenseitigkeit, >Selbstversorgung)

  Heute stehen die volkswirtschaftlichen Prozesse im Zeichen der Arbeitsteilung. „Wenn die
Arbeit auseinandergeteilt wird, dann geschieht das, dass die Menschen in einem viel 
höheren Grade auf Gegenseitigkeit angewiesen sind, als wenn jeder sich .. seine eigenen 



Stiefel und Hüte fabriziert. … Die Arbeitsteilung macht also notwendig auf einer gewissen 
Stufe die Gegenseitigkeit, das heisst dasselbe im menschlichen Verkehr, was wir finden 
beim Beleihen. Wo viel geliehen wird, da haben wir drinnen dieses Prinzip der 
Gegenseitigkeit, das aber nun abgelöst werden kann durch den Zins.“  NÖK, 148

  „Je weiter die Arbeitsteilung vorrückt, desto mehr muss das kommen, dass immer einer für
die anderen arbeitet, für die unbestimmte Sozietät.“ D.h., durch die äusseren Verhältnisse ist
„der Altruismus als Forderung schneller auf wirtschaftlichem Gebiet aufgetreten, als er auf 
religiös-ethischem Gebiet begriffen worden ist.“    NÖK, 46  (>Beruf in der Arbeitsteilung, 
>Menschheit, >Motivierung)

  Wer seinem Eigenwohl dienen will, will viel erwerben. „Wie die anderen arbeiten müssen,
um seine Bedürfnisse zu befriedigen, darauf kann er keine Rücksicht nehmen.“ Frage ich: 
„Wie dient meine Arbeit den anderen? So ändert sich alles.“   34, 208  (Egoismus und 
Arbeitsteilung)

  In der Arbeitsteilung lernt der Mensch, sich mit seiner Freiheit dem objektiven 
Wirtschaftsprozess oder dem Staatsprozess zu übergeben. Das ist eine Tatmotivierung direkt
aus dem Sozialen heraus, nicht durch Moralpredigt. Moral muss durch die Sache, durch 
Wirklichkeiten begründet werden. Die Willensimpulse müssen aus einer Einsicht in   
das soziale Leben kommen. Der Enthusiasmus muss aus der Wahrheit kommen, nicht aus 
Instinkten.   76, 197f    (>Instinkt und Bewusstsein, >Demokratie und Arbeitsteilung)

  „Die Arbeit des Menschen steckt ja heute ganz im wirtschaftlichen Leben drinnen. Sie 
wird nicht behandelt als etwas, was von Mensch zu Mensch bestimmt wird. Ich habe etwa 
1905 einen Aufsatz geschrieben über die soziale Frage, und habe da klarmachen wollen, 
dass unter unserer heutigen Arbeitsteilung Arbeit nur eine Ware wird, indem sie hineinfließt
in den ganzen übrigen Organismus. Für uns selber hat in Wirklichkeit unsere Arbeit nur 
einen Scheinwert. Nur was die anderen für uns tun, hat einen Wert; während das, was wir 
tun, für die anderen einen Wert haben soll. Das ist etwas, was die Technik schon erreicht 
hat. Nur sind wir mit unserer Moral noch nicht nachgekommen.“  305, 235f

  Arbeitsteilung und Demokratie: Der Arbeiter ist „getrennt von seinen Produkten. Der 
Arbeiter, der in der Fabrik arbeitet, wie viel Anteil hat er denn an dem, was dann der 
Unternehmer verkauft? Was weiss er denn davon? Was weiss er von dem Weg, den das 
macht in die Welt? Ein kleines Stück von einem grossen Zusammenhang! Er bekommt 
vielleicht den grossen Zusammenhang niemals zu Gesicht. Denken Sie sich, was das für ein 
gewaltiger Unterschied ist gegenüber dem alten Handwerk, wo der einzelne Arbeiter an 
dem, was er hervorbrachte, seine Freude hatte - wer die Geschichte kennt, weiss, wie das 
der Fall ist; denken Sie an die persönliche Beziehung eines Menschen zu der 
Hervorbringung eines Türschlüssels, eines Schlosses und dergleichen. …  Es ist immer 
weniger und weniger von solchen persönlichen Zusammenhängen zwischen dem Menschen 
und seinem Produkte da. Dass dieser Zusammenhang nicht da ist, das ist einfach eine 
Forderung des modernen Wirtschaftslebens. Das kann nicht anders sein unter den 
komplizierten Verhältnissen, wo wir unter Arbeitsteilung arbeiten müssen. Und hätten wir 
die Arbeitsteilung nicht, so hätten wir das moderne Leben mit alldem, was wir notwendig 
haben, nicht, hätten wir keinen Fortschritt. Es ist nicht möglich, dass die alte Beziehung 
zwischen dem Menschen und seinem Produkte da ist.

Stiefel und Hüte fabriziert. … Die Arbeitsteilung macht also notwendig auf einer gewissen 
Stufe die Gegenseitigkeit, das heisst dasselbe im menschlichen Verkehr, was wir finden 
beim Beleihen. Wo viel geliehen wird, da haben wir drinnen dieses Prinzip der 
Gegenseitigkeit, das aber nun abgelöst werden kann durch den Zins.“  NÖK, 148

  „Je weiter die Arbeitsteilung vorrückt, desto mehr muss das kommen, dass immer einer für
die anderen arbeitet, für die unbestimmte Sozietät.“ D.h., durch die äusseren Verhältnisse ist
„der Altruismus als Forderung schneller auf wirtschaftlichem Gebiet aufgetreten, als er auf 
religiös-ethischem Gebiet begriffen worden ist.“    NÖK, 46  (>Beruf in der Arbeitsteilung, 
>Menschheit, >Motivierung)

  Wer seinem Eigenwohl dienen will, will viel erwerben. „Wie die anderen arbeiten müssen,
um seine Bedürfnisse zu befriedigen, darauf kann er keine Rücksicht nehmen.“ Frage ich: 
„Wie dient meine Arbeit den anderen? So ändert sich alles.“   34, 208  (Egoismus und 
Arbeitsteilung)

  In der Arbeitsteilung lernt der Mensch, sich mit seiner Freiheit dem objektiven 
Wirtschaftsprozess oder dem Staatsprozess zu übergeben. Das ist eine Tatmotivierung direkt
aus dem Sozialen heraus, nicht durch Moralpredigt. Moral muss durch die Sache, durch 
Wirklichkeiten begründet werden. Die Willensimpulse müssen aus einer Einsicht in   
das soziale Leben kommen. Der Enthusiasmus muss aus der Wahrheit kommen, nicht aus 
Instinkten.   76, 197f    (>Instinkt und Bewusstsein, >Demokratie und Arbeitsteilung)

  „Die Arbeit des Menschen steckt ja heute ganz im wirtschaftlichen Leben drinnen. Sie 
wird nicht behandelt als etwas, was von Mensch zu Mensch bestimmt wird. Ich habe etwa 
1905 einen Aufsatz geschrieben über die soziale Frage, und habe da klarmachen wollen, 
dass unter unserer heutigen Arbeitsteilung Arbeit nur eine Ware wird, indem sie hineinfließt
in den ganzen übrigen Organismus. Für uns selber hat in Wirklichkeit unsere Arbeit nur 
einen Scheinwert. Nur was die anderen für uns tun, hat einen Wert; während das, was wir 
tun, für die anderen einen Wert haben soll. Das ist etwas, was die Technik schon erreicht 
hat. Nur sind wir mit unserer Moral noch nicht nachgekommen.“  305, 235f

  Arbeitsteilung und Demokratie: Der Arbeiter ist „getrennt von seinen Produkten. Der 
Arbeiter, der in der Fabrik arbeitet, wie viel Anteil hat er denn an dem, was dann der 
Unternehmer verkauft? Was weiss er denn davon? Was weiss er von dem Weg, den das 
macht in die Welt? Ein kleines Stück von einem grossen Zusammenhang! Er bekommt 
vielleicht den grossen Zusammenhang niemals zu Gesicht. Denken Sie sich, was das für ein 
gewaltiger Unterschied ist gegenüber dem alten Handwerk, wo der einzelne Arbeiter an 
dem, was er hervorbrachte, seine Freude hatte - wer die Geschichte kennt, weiss, wie das 
der Fall ist; denken Sie an die persönliche Beziehung eines Menschen zu der 
Hervorbringung eines Türschlüssels, eines Schlosses und dergleichen. …  Es ist immer 
weniger und weniger von solchen persönlichen Zusammenhängen zwischen dem Menschen 
und seinem Produkte da. Dass dieser Zusammenhang nicht da ist, das ist einfach eine 
Forderung des modernen Wirtschaftslebens. Das kann nicht anders sein unter den 
komplizierten Verhältnissen, wo wir unter Arbeitsteilung arbeiten müssen. Und hätten wir 
die Arbeitsteilung nicht, so hätten wir das moderne Leben mit alldem, was wir notwendig 
haben, nicht, hätten wir keinen Fortschritt. Es ist nicht möglich, dass die alte Beziehung 
zwischen dem Menschen und seinem Produkte da ist.



Aber der Mensch braucht eine Beziehung zu seiner Arbeit. Der Mensch hat nötig, dass 
Freude zwischen ihm und seiner Arbeit, dass eine gewisse Hingabe an seine Arbeit bestehen
kann. Die alte Hingabe, das unmittelbare Beisammensein mit dem hervorgebrachten 
Objekte, das ist nicht mehr, das muss aber durch etwas anderes ersetzt werden. Denn das ist 
nicht erträglich für die menschliche Natur, dass nicht ein ähnlicher Antrieb zur Arbeit da 
sei, wie er da war durch die Freude am unmittelbaren Hervorbringen des Objektes. Das 
muss durch etwas anderes ersetzt werden. Durch was kann es ersetzt werden? Es kann allein
dadurch ersetzt werden, dass der Horizont der Menschen vergrössert wird, dass die 
Menschen herausgerufen werden auf einen Plan, auf den sie mit ihren Mitmenschen in 
grossem Kreise - zuletzt mit allen Mitmenschen, die den gleichen sozialen Organismus mit 
ihnen bewohnen -zusammentreffen werden, um als Mensch für den Menschen Interesse zu 
entwickeln. Das muss eintreten, dass selbst derjenige, der in dem verborgensten Winkel an 
einer einzelnen Schraube für einen großen Zusammenhang arbeitet, mit seinem 
persönlichen Verhältnisse nicht in dem Anblick dieser Schraube aufzugehen braucht, 
sondern dass er hineintragen kann in seine Werkstätte, was er als Gefühle für die anderen 
Menschen aufgenommen hat, dass er es wiederum findet, wenn er herausgeht aus seiner 
Werkstatt, dass er eine lebendige Anschauung hat von seinem Zusammenhang mit der 
menschlichen Gesellschaft, dass er arbeiten kann, auch wenn er nicht für das unmittelbare 
Produkt mit Freude arbeitet, aus dem Grunde, weil er sich als ein würdiges Glied innerhalb 
des Kreises seiner Mitmenschen fühlt. - Und aus diesem Drange ist hervorgegangen die 
moderne Forderung nach Demokratie und die moderne Art, auf demokratische Weise das 
Recht, das öffentliche Recht festzulegen.“  332a, 92f  (>Demokratie und Arbeitsteilung)

  Arbeitsteilung nicht auf allen Gebieten: „Ich bin sogar dagegen, dass auf allen Gebieten 
die Arbeitsteilung durchgeführt wird, aber nicht aus wirtschaftlichen Gründen, sondern aus 
Geschmacksgründen.“ Z.B. Kleidung; da kommt das freie Geistesleben dazu, das „einzelne 
Dinge verteuern“ würde, „die man nicht in die Arbeitsteilung einbezieht.“  NÖS, 49

  Arbeitsteilung und Geldwirtschaft: „Wir haben es zunächst mit nichts anderem zu tun 
als mit durchgeistigter Arbeit, wenn wir im Verlaufe der Arbeitsteilung Kapital entstehen 
sehen.“ Das Kapital emanzipiert sich von der Naturgrundlage; es ist ein 
Abstraktionsprozess. „Das Geld ist nichts anderes als der äusserlich ausgedrückte Wert, der 
durch Arbeitsteilung erwirtschaftet ist und der von einem auf den anderen übertragen wird. 
Wir sehen also im Verfolg der Arbeitsteilung den Kapitalismus auftreten, wir sehen im 
Verfolg des Kapitalismus, und zwar ziemlich bald, auftreten die Geldwirtschaft. Das Geld 
ist gegenüber den besonderen wirtschaftlichen Geschehnissen ein vollständiges Abstraktum.
.. Deshalb wird das Geld aber der Ausdruck, die Handhabe, das Mittel für den Geist, um 
einzugreifen in den volkswirtschaftlichen Organismus, der in der Arbeitsteilung steht.“  
NÖK, 55ff   (>Geld, abstrakt und konkret)

  „Und je weiter und weiter sich die Arbeitsteilung ausbreitet und damit neue Bedürfnisse 
erzeugt werden, in demselben Masse nimmt die Differenzierung der Produkte zu und in 
demselben Masse häufen sich die Schwierigkeiten der Preisbildung; denn je verschiedener 
die Produkte .. voneinander sind, desto schwerer wird es, die gegenseitige Bewertung … zu 
bewirken. (…) Auf dem gegenseitigen Steigen und Fallen der Preise beruht ja dasjenige, 
was in die Volkswirtschaft hinein die Schwierigkeit des Lebens trägt.“  NÖK, 104    
(Assoziationen und Preise)

Aber der Mensch braucht eine Beziehung zu seiner Arbeit. Der Mensch hat nötig, dass 
Freude zwischen ihm und seiner Arbeit, dass eine gewisse Hingabe an seine Arbeit bestehen
kann. Die alte Hingabe, das unmittelbare Beisammensein mit dem hervorgebrachten 
Objekte, das ist nicht mehr, das muss aber durch etwas anderes ersetzt werden. Denn das ist 
nicht erträglich für die menschliche Natur, dass nicht ein ähnlicher Antrieb zur Arbeit da 
sei, wie er da war durch die Freude am unmittelbaren Hervorbringen des Objektes. Das 
muss durch etwas anderes ersetzt werden. Durch was kann es ersetzt werden? Es kann allein
dadurch ersetzt werden, dass der Horizont der Menschen vergrössert wird, dass die 
Menschen herausgerufen werden auf einen Plan, auf den sie mit ihren Mitmenschen in 
grossem Kreise - zuletzt mit allen Mitmenschen, die den gleichen sozialen Organismus mit 
ihnen bewohnen -zusammentreffen werden, um als Mensch für den Menschen Interesse zu 
entwickeln. Das muss eintreten, dass selbst derjenige, der in dem verborgensten Winkel an 
einer einzelnen Schraube für einen großen Zusammenhang arbeitet, mit seinem 
persönlichen Verhältnisse nicht in dem Anblick dieser Schraube aufzugehen braucht, 
sondern dass er hineintragen kann in seine Werkstätte, was er als Gefühle für die anderen 
Menschen aufgenommen hat, dass er es wiederum findet, wenn er herausgeht aus seiner 
Werkstatt, dass er eine lebendige Anschauung hat von seinem Zusammenhang mit der 
menschlichen Gesellschaft, dass er arbeiten kann, auch wenn er nicht für das unmittelbare 
Produkt mit Freude arbeitet, aus dem Grunde, weil er sich als ein würdiges Glied innerhalb 
des Kreises seiner Mitmenschen fühlt. - Und aus diesem Drange ist hervorgegangen die 
moderne Forderung nach Demokratie und die moderne Art, auf demokratische Weise das 
Recht, das öffentliche Recht festzulegen.“  332a, 92f  (>Demokratie und Arbeitsteilung)

  Arbeitsteilung nicht auf allen Gebieten: „Ich bin sogar dagegen, dass auf allen Gebieten 
die Arbeitsteilung durchgeführt wird, aber nicht aus wirtschaftlichen Gründen, sondern aus 
Geschmacksgründen.“ Z.B. Kleidung; da kommt das freie Geistesleben dazu, das „einzelne 
Dinge verteuern“ würde, „die man nicht in die Arbeitsteilung einbezieht.“  NÖS, 49

  Arbeitsteilung und Geldwirtschaft: „Wir haben es zunächst mit nichts anderem zu tun 
als mit durchgeistigter Arbeit, wenn wir im Verlaufe der Arbeitsteilung Kapital entstehen 
sehen.“ Das Kapital emanzipiert sich von der Naturgrundlage; es ist ein 
Abstraktionsprozess. „Das Geld ist nichts anderes als der äusserlich ausgedrückte Wert, der 
durch Arbeitsteilung erwirtschaftet ist und der von einem auf den anderen übertragen wird. 
Wir sehen also im Verfolg der Arbeitsteilung den Kapitalismus auftreten, wir sehen im 
Verfolg des Kapitalismus, und zwar ziemlich bald, auftreten die Geldwirtschaft. Das Geld 
ist gegenüber den besonderen wirtschaftlichen Geschehnissen ein vollständiges Abstraktum.
.. Deshalb wird das Geld aber der Ausdruck, die Handhabe, das Mittel für den Geist, um 
einzugreifen in den volkswirtschaftlichen Organismus, der in der Arbeitsteilung steht.“  
NÖK, 55ff   (>Geld, abstrakt und konkret)

  „Und je weiter und weiter sich die Arbeitsteilung ausbreitet und damit neue Bedürfnisse 
erzeugt werden, in demselben Masse nimmt die Differenzierung der Produkte zu und in 
demselben Masse häufen sich die Schwierigkeiten der Preisbildung; denn je verschiedener 
die Produkte .. voneinander sind, desto schwerer wird es, die gegenseitige Bewertung … zu 
bewirken. (…) Auf dem gegenseitigen Steigen und Fallen der Preise beruht ja dasjenige, 
was in die Volkswirtschaft hinein die Schwierigkeit des Lebens trägt.“  NÖK, 104    
(Assoziationen und Preise)



  Arbeitsteilung trennt, Dreigliederung vereint: „Die Arbeitsteilung trennt die Menschen;
die Kräfte, die ihnen kommen werden aus den selbständig gewordenen drei Gliedern des 
sozialen Organismus, werden sie wieder zusammenschliessen.“  24, 263

  In einem freien Geistesleben wird der Mensch ein Gebiet haben, „in dem er die Bedeutung
einer Einzelarbeit im Gefüge der ganzen gesellschaftlichen Ordnung so durchschauen lernt, 
dass er diese Einzelarbeit wegen ihres Wertes für das Ganze lieben lernt.“  24, 51

  Arbeitsteilung verbilligt (Schneiderbeispiel): „Wenn man unter dem Einfluss der 
Arbeitsteilung für eine Gemeinschaft arbeitet, so kommen einem auch die eigenen Produkte
billiger zu stehen, als wenn man für sich selber arbeitet. (…) Der Preis, den ein Anzug bei 
einem Händler hat, ist billiger .., als der Preis betragen könnte, wenn die betreffenden 
Schneider ohne Händler arbeiten würden.“  NÖS, 42f   

  „Dasjenige, was er (der Schneider) für sich selbst erzeugt, nimmt nicht Anteil an der 
Verbilligung (durch Arbeitsteilung), ist also teurer. Wenn er auch nichts dafür bezahlt, ist es 
teurer. … Die Arbeitsteilung tendiert dazu, dass überhaupt niemand mehr für sich selbst 
arbeitet; sondern das, was er erarbeitet, muss alles an die anderen übergehen. Das, was er 
braucht, muss ihm wiederum zurückkommen von der Gesellschaft.“  NÖK, 44f

  „Weil wirtschaftliche Arbeitsteilung eine Fruktifizierung der Arbeit bedeutet, schädige ich,
wenn ich in einer vollkommenen wirtschaftlich geteilten Arbeit zu einem früheren Zustand 
zurückgehe, mit den anderen mich selbst. Man ist mit ihnen so versponnen, dass man durch 
ein Zurückgehen auf ein früheres Stadium auch sich selbst schädigt. Die Täuschung entsteht
dadurch, dass es schwer ist, die furchtbar kleine Quote festzuhalten.“   NÖS, 44 

  
  Arbeitsteilung bedeutet Wohlstand: Arbeitsteilung bedeutet Wohlstand. So ist es für ein 
erfolgreiches Wirtschaften angezeigt, wenn die für die Produktion eines Gutes nötige Arbeit
zwischen mehreren aufgeteilt wird. Ohne Arbeitsteilung würde die große Mehrheit zu den 
vielen gehören, die verlieren. Aber wenn wir eine Spezialisierung haben, dann muss eine 
Bedingung erfüllt sein, damit diese Einseitigkeit in der Arbeit ausgeglichen werden kann: 
Es muss von dem Arbeitenden gegen den Verbrauch der Arbeitskraft gewirkt werden 
können;
es muss ein Ausgleich geschaffen werden. Heute, wo man über die Sozialisierung spricht, 
verlegt man sich vorläufig aufs Verleumden der Arbeitsteilung; man sieht zu wenig, wie 
ausgeklügelt die heutigen wirtschaftlichen Abläufe sind.  331A, 77

  Arbeitsvertrag als „Lügenverhältnis“ >Arbeit im Rechtsleben; Teilungsvertrag

  Arbeitszwang nicht nötig: „Das, was heute manche Volkswirtschafter sagen, klingt so: 
Wir kümmern uns nur um die Bedürfnisse und produzieren dann zentralistisch das, was zur 
Befriedigung der Bedürfnisse notwendig ist, und verteilen das. - Ja, aber sehen Sie, da stellt 
sich dann heraus, dass man genötigt ist, den Arbeitszwang einzuführen. .. Der Arbeitszwang
wird nur für notwendig gehalten, weil man sich dem Aberglauben hingibt, dass es kein 
anderes Mittel gibt als den Arbeitszwang, um das Prinzip von Leistung und Gegenleistung 
zu verwirklichen. .. die Hauptsache ist, dass er nicht nötig ist, wenn man restlos das Prinzip 
durchführt, dass jeder Leistung auch eine entsprechende Gegenleistung gegenüberstehen 
muss. .. Nicht wahr, die Menschen müssen, wenn sie in der menschlichen Gesellschaft leben

  Arbeitsteilung trennt, Dreigliederung vereint: „Die Arbeitsteilung trennt die Menschen;
die Kräfte, die ihnen kommen werden aus den selbständig gewordenen drei Gliedern des 
sozialen Organismus, werden sie wieder zusammenschliessen.“  24, 263

  In einem freien Geistesleben wird der Mensch ein Gebiet haben, „in dem er die Bedeutung
einer Einzelarbeit im Gefüge der ganzen gesellschaftlichen Ordnung so durchschauen lernt, 
dass er diese Einzelarbeit wegen ihres Wertes für das Ganze lieben lernt.“  24, 51

  Arbeitsteilung verbilligt (Schneiderbeispiel): „Wenn man unter dem Einfluss der 
Arbeitsteilung für eine Gemeinschaft arbeitet, so kommen einem auch die eigenen Produkte
billiger zu stehen, als wenn man für sich selber arbeitet. (…) Der Preis, den ein Anzug bei 
einem Händler hat, ist billiger .., als der Preis betragen könnte, wenn die betreffenden 
Schneider ohne Händler arbeiten würden.“  NÖS, 42f   

  „Dasjenige, was er (der Schneider) für sich selbst erzeugt, nimmt nicht Anteil an der 
Verbilligung (durch Arbeitsteilung), ist also teurer. Wenn er auch nichts dafür bezahlt, ist es 
teurer. … Die Arbeitsteilung tendiert dazu, dass überhaupt niemand mehr für sich selbst 
arbeitet; sondern das, was er erarbeitet, muss alles an die anderen übergehen. Das, was er 
braucht, muss ihm wiederum zurückkommen von der Gesellschaft.“  NÖK, 44f

  „Weil wirtschaftliche Arbeitsteilung eine Fruktifizierung der Arbeit bedeutet, schädige ich,
wenn ich in einer vollkommenen wirtschaftlich geteilten Arbeit zu einem früheren Zustand 
zurückgehe, mit den anderen mich selbst. Man ist mit ihnen so versponnen, dass man durch 
ein Zurückgehen auf ein früheres Stadium auch sich selbst schädigt. Die Täuschung entsteht
dadurch, dass es schwer ist, die furchtbar kleine Quote festzuhalten.“   NÖS, 44 

  
  Arbeitsteilung bedeutet Wohlstand: Arbeitsteilung bedeutet Wohlstand. So ist es für ein 
erfolgreiches Wirtschaften angezeigt, wenn die für die Produktion eines Gutes nötige Arbeit
zwischen mehreren aufgeteilt wird. Ohne Arbeitsteilung würde die große Mehrheit zu den 
vielen gehören, die verlieren. Aber wenn wir eine Spezialisierung haben, dann muss eine 
Bedingung erfüllt sein, damit diese Einseitigkeit in der Arbeit ausgeglichen werden kann: 
Es muss von dem Arbeitenden gegen den Verbrauch der Arbeitskraft gewirkt werden 
können;
es muss ein Ausgleich geschaffen werden. Heute, wo man über die Sozialisierung spricht, 
verlegt man sich vorläufig aufs Verleumden der Arbeitsteilung; man sieht zu wenig, wie 
ausgeklügelt die heutigen wirtschaftlichen Abläufe sind.  331A, 77

  Arbeitsvertrag als „Lügenverhältnis“ >Arbeit im Rechtsleben; Teilungsvertrag

  Arbeitszwang nicht nötig: „Das, was heute manche Volkswirtschafter sagen, klingt so: 
Wir kümmern uns nur um die Bedürfnisse und produzieren dann zentralistisch das, was zur 
Befriedigung der Bedürfnisse notwendig ist, und verteilen das. - Ja, aber sehen Sie, da stellt 
sich dann heraus, dass man genötigt ist, den Arbeitszwang einzuführen. .. Der Arbeitszwang
wird nur für notwendig gehalten, weil man sich dem Aberglauben hingibt, dass es kein 
anderes Mittel gibt als den Arbeitszwang, um das Prinzip von Leistung und Gegenleistung 
zu verwirklichen. .. die Hauptsache ist, dass er nicht nötig ist, wenn man restlos das Prinzip 
durchführt, dass jeder Leistung auch eine entsprechende Gegenleistung gegenüberstehen 
muss. .. Nicht wahr, die Menschen müssen, wenn sie in der menschlichen Gesellschaft leben



wollen, arbeiten, das heisst etwas leisten. Dadurch bringen sie etwas hervor, was für die 
anderen eine Bedeutung hat. Dasjenige, was einer hervorbringt, das muss einen gewissen 
Wert haben. Er muss für das, was er hervorbringt, dasjenige eintauschen können, was er an 
Erzeugnissen der anderen für die Befriedigung seiner Bedürfnisse, und zwar für eine 
gewisse Zeit, benötigt.“ Und für eine gerechte Preisbildung muss „immer die richtige 
Anzahl von Arbeitern – sowohl geistige wie auch physische Arbeiter – an einem Artikel 
arbeiten.“  331, 170f  (>Arbeit im Rechtsleben)    

  Um Arbeitszwang kann es sich gerade in der Gegenwart nicht handeln. „Es muss die 
Möglichkeit herbeigeführt werden, dass ein jeder freiwillig tut, wozu er berufen ist nach 
dem Maß seiner Fähigkeiten und Kräfte. .. Eine nüchterne ökonomische Theorie kann 
niemals ein Antrieb gegen die egoistischen Mächte sein. .. Das, was allein helfen kann, ist 
eine geistige Weltanschauung ..“ 34, 216  (>Weltanschauung)

  Ein bürokratisch angeordneter Arbeitszwang kann in der Zukunft wegfallen. Aber: 
„Natürlich ist ja jeder aus den sozialen Verhältnissen heraus gezwungen zu arbeiten, und 
man hat nur die Wahl, entweder zu verhungern oder zu arbeiten.“   337a, 78

  Assoziation:  „..im Zeitalter des Intellektes war der Einzelne der Wirtschafter, in der 
Zukunft wird es die Assoziation sein.“   200, 95   (>Bewusstsein oder Instinkt)

  „Es soll an die Stelle der heutigen Wirtschaftsverwaltung dasjenige treten, was sich durch 
den freien Verkehr der wirtschaftlichen Assoziationen ergibt.“ Dazu gehört auch das 
Wirtschaften derer, die im Geistesleben und im Staat arbeiten. Auch sie „müssen essen, 
trinken, sich kleiden; sie müssen daher von sich aus auch wiederum 
Wirtschaftskorporationen bilden, .. die im Wirtschaftskörper sich assoziieren mit denjenigen
Korporationen, die nun wiederum gerade ihren Interessen dienen können. .. So wird im 
Wirtschaftsleben alles drinnen sein, was an Menschen überhaupt im sozialen Organismus 
drinnen ist – geradeso, wie in den beiden andern Gliedern, im Staatsleben und Geistesleben,
alles drinnen ist an Menschen, was dem sozialen Organismus angehört. Nur sind die 
Menschen unter verschiedenen Gesichtspunkten in den drei Gliedern des sozialen 
Organismus drinnen. Das, worauf es ankommt, das ist ja, dass der soziale Organismus nicht 
gegliedert ist nach Ständen, sondern nach Gesichtspunkten, und dass in jedem Gliede des 
sozialen Organismus mit seinen Interessen ein jeder Mensch drinnensteht.“  337a, 142   
(>Gemeingesellschaft, >Betriebsräte, >Genossenschaften)

  Assoziation, Arbeitsweise: „Regelung des Wirtschaftslebens durch sein Grundelement: 
die Leistung und Gegenleistung. Sozialisierung auf diesen Punkt hin. Assoziationen, die auf
diesen Punkt hinzielen. Die Geistesarbeiter sind mit ihren Bedürfnissen da. Die physischen 
Bedürfnisse treten ungetrübt durch Lohn und Kapital zutage. Selbständige, 
gleichberechtigte Menschen stehen sich bei der Regelung gegenüber.“ Beiträge 24/25, 36

  „Innerhalb einer Assoziation kann aus Fachkenntnis und Sachlichkeit eine weitgehende 
Harmonie der Interessen herrschen. Nicht Gesetze regeln die Erzeugung, die Zirkulation 
und den Verbrauch der Güter, sondern die Menschen aus ihrer unmittelbaren Einsicht und 
ihrem Interesse heraus. .. dadurch, dass Interesse mit Interesse sich vertragsmässig 
ausgleichen muss, werden die Güter in ihren entsprechenden Werten zirkulieren. (…) Es 
werden Handarbeiter mit den geistigen Leitern der Produktion und mit den konsumierenden

wollen, arbeiten, das heisst etwas leisten. Dadurch bringen sie etwas hervor, was für die 
anderen eine Bedeutung hat. Dasjenige, was einer hervorbringt, das muss einen gewissen 
Wert haben. Er muss für das, was er hervorbringt, dasjenige eintauschen können, was er an 
Erzeugnissen der anderen für die Befriedigung seiner Bedürfnisse, und zwar für eine 
gewisse Zeit, benötigt.“ Und für eine gerechte Preisbildung muss „immer die richtige 
Anzahl von Arbeitern – sowohl geistige wie auch physische Arbeiter – an einem Artikel 
arbeiten.“  331, 170f  (>Arbeit im Rechtsleben)    

  Um Arbeitszwang kann es sich gerade in der Gegenwart nicht handeln. „Es muss die 
Möglichkeit herbeigeführt werden, dass ein jeder freiwillig tut, wozu er berufen ist nach 
dem Maß seiner Fähigkeiten und Kräfte. .. Eine nüchterne ökonomische Theorie kann 
niemals ein Antrieb gegen die egoistischen Mächte sein. .. Das, was allein helfen kann, ist 
eine geistige Weltanschauung ..“ 34, 216  (>Weltanschauung)

  Ein bürokratisch angeordneter Arbeitszwang kann in der Zukunft wegfallen. Aber: 
„Natürlich ist ja jeder aus den sozialen Verhältnissen heraus gezwungen zu arbeiten, und 
man hat nur die Wahl, entweder zu verhungern oder zu arbeiten.“   337a, 78

  Assoziation:  „..im Zeitalter des Intellektes war der Einzelne der Wirtschafter, in der 
Zukunft wird es die Assoziation sein.“   200, 95   (>Bewusstsein oder Instinkt)

  „Es soll an die Stelle der heutigen Wirtschaftsverwaltung dasjenige treten, was sich durch 
den freien Verkehr der wirtschaftlichen Assoziationen ergibt.“ Dazu gehört auch das 
Wirtschaften derer, die im Geistesleben und im Staat arbeiten. Auch sie „müssen essen, 
trinken, sich kleiden; sie müssen daher von sich aus auch wiederum 
Wirtschaftskorporationen bilden, .. die im Wirtschaftskörper sich assoziieren mit denjenigen
Korporationen, die nun wiederum gerade ihren Interessen dienen können. .. So wird im 
Wirtschaftsleben alles drinnen sein, was an Menschen überhaupt im sozialen Organismus 
drinnen ist – geradeso, wie in den beiden andern Gliedern, im Staatsleben und Geistesleben,
alles drinnen ist an Menschen, was dem sozialen Organismus angehört. Nur sind die 
Menschen unter verschiedenen Gesichtspunkten in den drei Gliedern des sozialen 
Organismus drinnen. Das, worauf es ankommt, das ist ja, dass der soziale Organismus nicht 
gegliedert ist nach Ständen, sondern nach Gesichtspunkten, und dass in jedem Gliede des 
sozialen Organismus mit seinen Interessen ein jeder Mensch drinnensteht.“  337a, 142   
(>Gemeingesellschaft, >Betriebsräte, >Genossenschaften)

  Assoziation, Arbeitsweise: „Regelung des Wirtschaftslebens durch sein Grundelement: 
die Leistung und Gegenleistung. Sozialisierung auf diesen Punkt hin. Assoziationen, die auf
diesen Punkt hinzielen. Die Geistesarbeiter sind mit ihren Bedürfnissen da. Die physischen 
Bedürfnisse treten ungetrübt durch Lohn und Kapital zutage. Selbständige, 
gleichberechtigte Menschen stehen sich bei der Regelung gegenüber.“ Beiträge 24/25, 36

  „Innerhalb einer Assoziation kann aus Fachkenntnis und Sachlichkeit eine weitgehende 
Harmonie der Interessen herrschen. Nicht Gesetze regeln die Erzeugung, die Zirkulation 
und den Verbrauch der Güter, sondern die Menschen aus ihrer unmittelbaren Einsicht und 
ihrem Interesse heraus. .. dadurch, dass Interesse mit Interesse sich vertragsmässig 
ausgleichen muss, werden die Güter in ihren entsprechenden Werten zirkulieren. (…) Es 
werden Handarbeiter mit den geistigen Leitern der Produktion und mit den konsumierenden



Interessenten des Produzierten zusammenwirken, um durch Preisregulierungen Leistungen 
entsprechend den Gegenleistungen zu gestalten. .. In Abmachungen von Mensch zu 
Mensch, von Assoziation zu Assoziation vollzieht sich alles neben der Arbeit.“  Kp, 16f 
(>Verträge .., >Handlung, durchfliessende, >Bildlichkeit)

  Es sind Einrichtungen denkbar, „die mit der Leichtigkeit des Geldverkehrs wirken.“  
Kp, 16   (>Banktätigkeit assoziativ)

  Es geht nicht um „Parlamentieren in Versammlungen“, sondern die Bedürfnisse (Natur) 
und die Einsichten (freies Geistesleben) werden zu Abmachungen führen. - Freies 
Assoziieren statt Organisieren von aussen.   Kp, 17  (>Wirtschaft und Erfahrung)

  „Die wirtschaftenden Menschen stehen in der Lebensroutine drinnen; die in der Wirtschaft 
wirkenden Gestaltungskräfte sind ihnen nicht durchsichtig. Sie arbeiten ohne Einsicht in das
Ganze des Menschenlebens. In den Assoziationen wird der eine durch den anderen erfahren,
was er notwendig wissen muss. Es wird eine wirtschaftliche Erfahrung über das Mögliche 
sich bilden, weil die Menschen, von denen jeder auf seinem Teilgebiete Einsicht und 
Erfahrung hat, zusammen-urteilen werden. … Was in dem Wirtschaftsleben der einzelne zu 
tun hat, das ergibt sich ihm aus dem Zusammenleben mit denen, mit denen er wirtschaftlich 
assoziiert ist. Dadurch wird er genau so viel Einfluss auf die allgemeine Wirtschaft haben, 
als seiner Leistung entspricht. Den Schwachen gegenüber dem Starken schützen, kann ein 
Wirtschaftsleben, das nur aus seinen eigenen Kräften heraus gestaltet ist.“ Kp, 19

 „..das Planmässige des Ganzen entsteht durch die Vernunft des Einzelnen.“  Kp, 18

  „Wenn gearbeitet wird in vollständig rein individueller Weise, ohne dass sich die 
Produzenten assoziieren, also zusammenarbeiten, so wird natürlich eintreten .. , dass eine 
Maschine nur teilweise ausgenützt wird. Die vollständige Ausnutzung aber, die kann nur 
bewirkt werden dadurch, dass sich wirklich die Betreffenden assoziieren. Also es liegt 
durchaus in der Linie desjenigen, was mit dem Assoziationsprinzip gemeint ist ..“  332a, 63f

  „Innerhalb dieser Wirtschaftsassoziation wird verhandelt von Mensch zu Mensch, und da 
kommt dasjenige zustande, dass der Mensch alles hineinwirft, was er kann; was er nicht 
kann, wird von andern ergänzt. .. Das aber, was mit den Assoziationen gemeint ist, würde 
gerade den Menschen frei machen, und dann würden die anderen Freimachungen auf andern
Gebieten schon nachkommen.“  336, 448f

  „Aber wir haben ja heute auch im Ökonomischen nicht mehr lebendiges Denken. Wir  
haben überall abstraktes Denken. Denn wo lebt denn die heutige Ökonomie? Wie hat sie 
begonnen, als sie sich herausgearbeitet hat aus der Zeit, wo man noch irgendeinen 
schmutzigen Fetzen Papier genommen hat und sich seine Einnahmen und Ausgaben 
aufgeschrieben hat. Als die Sache komplizierter geworden ist, da nahm man dafür 
diejenigen, die im Priestertum waren, die Kleriker; die wurden die Schreiber. Die leiteten 
nun von ihren Kenntnissen aus dasjenige, was sie verstanden von dem äußeren Leben. 
Heute - wer ist der Nachfolger des Klerikers, des Schreibers, der aus der Kirche heraus 
genommen wurde, um die Ökonomie des Fürsten zu registrieren? Das ist der Buchhalter“ 
mit seinem Kassabuch, seinem Hauptbuch. „Nun, da ist hinein abstrahiert alles dasjenige, 

Interessenten des Produzierten zusammenwirken, um durch Preisregulierungen Leistungen 
entsprechend den Gegenleistungen zu gestalten. .. In Abmachungen von Mensch zu 
Mensch, von Assoziation zu Assoziation vollzieht sich alles neben der Arbeit.“  Kp, 16f 
(>Verträge .., >Handlung, durchfliessende, >Bildlichkeit)

  Es sind Einrichtungen denkbar, „die mit der Leichtigkeit des Geldverkehrs wirken.“  
Kp, 16   (>Banktätigkeit assoziativ)

  Es geht nicht um „Parlamentieren in Versammlungen“, sondern die Bedürfnisse (Natur) 
und die Einsichten (freies Geistesleben) werden zu Abmachungen führen. - Freies 
Assoziieren statt Organisieren von aussen.   Kp, 17  (>Wirtschaft und Erfahrung)

  „Die wirtschaftenden Menschen stehen in der Lebensroutine drinnen; die in der Wirtschaft 
wirkenden Gestaltungskräfte sind ihnen nicht durchsichtig. Sie arbeiten ohne Einsicht in das
Ganze des Menschenlebens. In den Assoziationen wird der eine durch den anderen erfahren,
was er notwendig wissen muss. Es wird eine wirtschaftliche Erfahrung über das Mögliche 
sich bilden, weil die Menschen, von denen jeder auf seinem Teilgebiete Einsicht und 
Erfahrung hat, zusammen-urteilen werden. … Was in dem Wirtschaftsleben der einzelne zu 
tun hat, das ergibt sich ihm aus dem Zusammenleben mit denen, mit denen er wirtschaftlich 
assoziiert ist. Dadurch wird er genau so viel Einfluss auf die allgemeine Wirtschaft haben, 
als seiner Leistung entspricht. Den Schwachen gegenüber dem Starken schützen, kann ein 
Wirtschaftsleben, das nur aus seinen eigenen Kräften heraus gestaltet ist.“ Kp, 19

 „..das Planmässige des Ganzen entsteht durch die Vernunft des Einzelnen.“  Kp, 18

  „Wenn gearbeitet wird in vollständig rein individueller Weise, ohne dass sich die 
Produzenten assoziieren, also zusammenarbeiten, so wird natürlich eintreten .. , dass eine 
Maschine nur teilweise ausgenützt wird. Die vollständige Ausnutzung aber, die kann nur 
bewirkt werden dadurch, dass sich wirklich die Betreffenden assoziieren. Also es liegt 
durchaus in der Linie desjenigen, was mit dem Assoziationsprinzip gemeint ist ..“  332a, 63f

  „Innerhalb dieser Wirtschaftsassoziation wird verhandelt von Mensch zu Mensch, und da 
kommt dasjenige zustande, dass der Mensch alles hineinwirft, was er kann; was er nicht 
kann, wird von andern ergänzt. .. Das aber, was mit den Assoziationen gemeint ist, würde 
gerade den Menschen frei machen, und dann würden die anderen Freimachungen auf andern
Gebieten schon nachkommen.“  336, 448f

  „Aber wir haben ja heute auch im Ökonomischen nicht mehr lebendiges Denken. Wir  
haben überall abstraktes Denken. Denn wo lebt denn die heutige Ökonomie? Wie hat sie 
begonnen, als sie sich herausgearbeitet hat aus der Zeit, wo man noch irgendeinen 
schmutzigen Fetzen Papier genommen hat und sich seine Einnahmen und Ausgaben 
aufgeschrieben hat. Als die Sache komplizierter geworden ist, da nahm man dafür 
diejenigen, die im Priestertum waren, die Kleriker; die wurden die Schreiber. Die leiteten 
nun von ihren Kenntnissen aus dasjenige, was sie verstanden von dem äußeren Leben. 
Heute - wer ist der Nachfolger des Klerikers, des Schreibers, der aus der Kirche heraus 
genommen wurde, um die Ökonomie des Fürsten zu registrieren? Das ist der Buchhalter“ 
mit seinem Kassabuch, seinem Hauptbuch. „Nun, da ist hinein abstrahiert alles dasjenige, 



was aber volles Leben sein muss, was in den Assoziationen als Leben dastehen muss, was 
nicht in die Bücher hineinkommen kann.“  305, 238f  (>Sozialer Organismus, Gesundheit)

  Es ist „wie eine Art Axiom“: „Im Weltenleben ist es schon so, dass gewisse Dinge, wenn 
man ihnen nicht die Möglichkeit nimmt, ihren eigenen Gesetzen zu folgen, sich in einer 
ganz merkwürdigen Weise von selbst regeln.“   337b, 157

  Die Assoziationen sind nur wirtschaftlich tätig und bringen ihre Interessen „in den 
Vertretungs- und Verwaltungskörpern der Wirtschaftsorganisation zur Geltung.“ Ihre 
Rechtsgrundlage „kommt ihnen von der Rechtsorganisation zu.“  Kp, 73f

  Es muss im sozialen Organismus jederzeit möglich sein, eine Abweichung zu beobachten 
und ihr entgegenzuarbeiten, bevor sie eine verhängnisvolle Stärke gewonnen hat.  Kp, 93f 
(>Sozialer Organismus, Selbststeuerung)

  „Eine Verwaltung, die es nur zu tun hat mit dem Kreislauf des Wirtschaftslebens, (wird) zu
Ausgleichen (..) führen können.“ Wenn z.B. ein Betrieb nicht seinen Darleihern ihre 
Arbeitsersparnisse verzinsen kann, können andere das Fehlende zuschiessen.   Kp, 126

  Es wird befürchtet, dass „der kleine Handwerker den Grossindustriellen, der Landarbeiter 
den Naturwissenschaftler nicht verstehen wird. Ja, aber eine solche Situation entsteht gar 
nicht erst, weil die Assoziationen, die im Wirtschaftsleben entstehen, sich kettenförmig 
zusammenschliessen und von Assoziation zu Assoziation sachgemäss verhandelt werden 
wird. Es bezeugt eben gerade ein solcher Einwand, dass man das Wirtschaftsleben nicht auf 
demokratische Art verwalten kann, sondern nur föderativ, assoziativ. .. Also, da sitzen, 
sagen wir, Vertreter der Schuhbranche, Vertreter der Metallindustrie oder der Textilindustrie,
und die verstehen alle speziell etwas von ihrer Sache. Und die Versammlung ist nun dazu 
da, dass jeder sein sachgemässes Urteil über das Festsetzen gerechter Preisverhältnisse 
abgibt. Es ist doch etwas ganz anderes, wenn man sich die verschiedenen Urteile anhört und
jeder seine Forderungen geltend macht, als wenn man einfach auf demokratische Art 
abstimmt. Dies würde ja nichts anderes bewirken, als dass sich gewisse Wirtschaftszweige 
zusammenschliessen und die anderen majorisieren. .. Bei einer Konstitution, die aus dem 
Sachzusammenhang des wirtschaftlichen Lebens selbst heraus entsteht, ist eine solche 
Majorisierung ausgeschlossen.“   331, 279f

  Wenn „für gewisse Produkte, die man aus dem Ausland beziehen muss, zu hohe Preise 
sich notwendig machen“, wird dieses „durch Zuschüsse ausgeglichen werden können, die 
aus Betrieben herrühren, welche gegenüber den Bedürfnissen der in ihnen Arbeitenden zu 
hohe Erträgnisse liefern können.“  24, 28f  (>Verteilung, gerechte)

  „Assoziationen werden fortwährend zu arbeiten haben, damit erstens tatsächlich nicht 
unnötige Arbeit geleistet wird, (..) und damit zweitens tatsächlich jeder an denjenigen Platz 
hingestellt wird, an dem er am besten arbeiten kann, aber im Interesse der Gesamtheit.“   
337b, 171  (>Unnötige Arbeit, >Interesse und Produktion)
     
  „Denn dieses Wirtschaftsleben, das wird nur gesund, wenn es von den beiden 
anderen (Gliedern des sozialen Organismus) abgegliedert wird. Dann werden sich … 
Assoziationen bilden, Genossenschaften bilden, die aber in gesunder Weise nicht 

was aber volles Leben sein muss, was in den Assoziationen als Leben dastehen muss, was 
nicht in die Bücher hineinkommen kann.“  305, 238f  (>Sozialer Organismus, Gesundheit)

  Es ist „wie eine Art Axiom“: „Im Weltenleben ist es schon so, dass gewisse Dinge, wenn 
man ihnen nicht die Möglichkeit nimmt, ihren eigenen Gesetzen zu folgen, sich in einer 
ganz merkwürdigen Weise von selbst regeln.“   337b, 157

  Die Assoziationen sind nur wirtschaftlich tätig und bringen ihre Interessen „in den 
Vertretungs- und Verwaltungskörpern der Wirtschaftsorganisation zur Geltung.“ Ihre 
Rechtsgrundlage „kommt ihnen von der Rechtsorganisation zu.“  Kp, 73f

  Es muss im sozialen Organismus jederzeit möglich sein, eine Abweichung zu beobachten 
und ihr entgegenzuarbeiten, bevor sie eine verhängnisvolle Stärke gewonnen hat.  Kp, 93f 
(>Sozialer Organismus, Selbststeuerung)

  „Eine Verwaltung, die es nur zu tun hat mit dem Kreislauf des Wirtschaftslebens, (wird) zu
Ausgleichen (..) führen können.“ Wenn z.B. ein Betrieb nicht seinen Darleihern ihre 
Arbeitsersparnisse verzinsen kann, können andere das Fehlende zuschiessen.   Kp, 126

  Es wird befürchtet, dass „der kleine Handwerker den Grossindustriellen, der Landarbeiter 
den Naturwissenschaftler nicht verstehen wird. Ja, aber eine solche Situation entsteht gar 
nicht erst, weil die Assoziationen, die im Wirtschaftsleben entstehen, sich kettenförmig 
zusammenschliessen und von Assoziation zu Assoziation sachgemäss verhandelt werden 
wird. Es bezeugt eben gerade ein solcher Einwand, dass man das Wirtschaftsleben nicht auf 
demokratische Art verwalten kann, sondern nur föderativ, assoziativ. .. Also, da sitzen, 
sagen wir, Vertreter der Schuhbranche, Vertreter der Metallindustrie oder der Textilindustrie,
und die verstehen alle speziell etwas von ihrer Sache. Und die Versammlung ist nun dazu 
da, dass jeder sein sachgemässes Urteil über das Festsetzen gerechter Preisverhältnisse 
abgibt. Es ist doch etwas ganz anderes, wenn man sich die verschiedenen Urteile anhört und
jeder seine Forderungen geltend macht, als wenn man einfach auf demokratische Art 
abstimmt. Dies würde ja nichts anderes bewirken, als dass sich gewisse Wirtschaftszweige 
zusammenschliessen und die anderen majorisieren. .. Bei einer Konstitution, die aus dem 
Sachzusammenhang des wirtschaftlichen Lebens selbst heraus entsteht, ist eine solche 
Majorisierung ausgeschlossen.“   331, 279f

  Wenn „für gewisse Produkte, die man aus dem Ausland beziehen muss, zu hohe Preise 
sich notwendig machen“, wird dieses „durch Zuschüsse ausgeglichen werden können, die 
aus Betrieben herrühren, welche gegenüber den Bedürfnissen der in ihnen Arbeitenden zu 
hohe Erträgnisse liefern können.“  24, 28f  (>Verteilung, gerechte)

  „Assoziationen werden fortwährend zu arbeiten haben, damit erstens tatsächlich nicht 
unnötige Arbeit geleistet wird, (..) und damit zweitens tatsächlich jeder an denjenigen Platz 
hingestellt wird, an dem er am besten arbeiten kann, aber im Interesse der Gesamtheit.“   
337b, 171  (>Unnötige Arbeit, >Interesse und Produktion)
     
  „Denn dieses Wirtschaftsleben, das wird nur gesund, wenn es von den beiden 
anderen (Gliedern des sozialen Organismus) abgegliedert wird. Dann werden sich … 
Assoziationen bilden, Genossenschaften bilden, die aber in gesunder Weise nicht 



darauf ausgehen, zu produzieren und zu profitieren, sondern die von der Konsumtion 
ausgehen und die Produktion nicht so machen, dass Arbeitskräfte in die Luft 
verpulvert werden ..“    330, 99
     
  „Reales schaffen Sie aber, wenn Sie die Arbeit, das heisst die Menge der arbeitenden   
Leute, regulieren; denn es hängt der Preis eben von der Menge der Arbeiter ab, die auf   
einem bestimmten Felde arbeiten. So etwas durch den Staat ordnen zu wollen, das 
würde die schlimmste Tyrannei bedeuten. So etwas durch die freien Assoziationen ..     
zu ordnen, wo jeder den Einblick hat – er sitzt ja in der Assoziation, oder sein Vertreter   
sitzt darin .. - das ist dasjenige, was zu erstreben ist.“ Es wird nur dadurch besser, 
„dass Sie den Prozess an jeder Stelle beobachten lassen, und die beobachtenden Leute 
unmittelbar die Konsequenz ziehen können.“   NÖK, 80f  (>Arbeit im Rechtsleben; 
   Arbeitsort)

  „Auf dieses lebendige Verhandeln mit den Menschen kommt es an, auf dieses 
Hervorgehenlassen der ganzen sozialen Ordnung aus den Einsichten der Assoziationen.“   
NÖK, 94   (>Assoziationen und Preisbildung, >Produktion für Bedürfnisse)

  Assoziationen, Ausgangsformen: „Bedenken Sie es so, dass es ja fortwährend sich 
umgestaltet, so, wie der Organismus selber, bis ein gewisses Stationäres zunächst erreicht 
ist, in dem oder jenem Gebiete, dann eine Zeit lang bleibt, um dann abzusterben. .. 
Dasjenige, was wir heute haben, das soll zunächst den Ausgangspunkt bilden. Es kann ja 
auch gar nicht anders sein. Wir haben heute Aktien-Gesellschaften; ja, wir gründen sie 
sogar .. Dann haben wir vielleicht lauter solche Verbände aus dem Bestehenden heraus, 
Genossenschaften, Aktiengesellschaften, was weiss ich, was alles, und wir suchen nur nach 
den Assoziationen. Aber dadurch, dass diese Verbände in das assoziative Leben eintreten, 
dadurch ändern sie sich ja wiederum, und dadurch werden die Aktiengesellschaften eine 
andere Form annehmen, wenn das assoziative Leben erwacht. Auch die Genossenschaften 
werden eine andere Form annehmen. Es ist ganz gleichgültig — nehmen Sie an, hier wäre 
eine Korporation, die spottschlecht wäre, die assoziiert sich auch. Für sich ist sie 
spottschlecht; aber dadurch, dass sie in das Netz der Assoziation hineingestellt wird, 
dadurch wird sie ja fortwährend beeinflusst, wird nach und nach mitgerissen von dem, was 
entsteht aus dem Assoziieren, und wird mit der Zeit eben etwas ganz anderes, oder geht 
zugrunde. Es handelt sich für uns nicht darum, etwas abzuschaffen, sondern darum, die 
Dinge hinzunehmen, wie sie sind. Und ist etwas schlecht, so geht es eben selbstverständlich
zugrunde. Aber durch Gesetze etwas abzuschaffen, darum kann es sich niemals handeln.“  
336, 368f

  Assoziation am Beispiel „Futurum“, Dornach: Man hat in gut geheizten Salons von 
übersinnlichen Welten gesprochen, während die Kohle von Kindern zu Tage gefördert 
wurde. Das ist besser geworden, aber die Diskrepanz ist noch da; man hat keine Ahnung 
davon, „wie da jener Faktor ausgeblieben ist, der heute in der Welt rumort.“ Der Faktor des 
Moralisch-Geistigen bildet in Wirklichkeit eine Einheit mit dem anderen. „Es handelt sich 
darum, dass solche Unternehmungen einen Rückhalt haben. Und dieser Rückhalt ist nur 
möglich, wenn diejenigen, die mit der anthroposophischen Bewegung zu gehen vermögen, 
diesen Rückhalt bilden. .. Denn Anthroposophie bedeutet nicht bloss irgendeine Theorie, 
sondern Anthroposophie bedeutet eben die Kraft, die den ganzen Menschen umwandelt und
ihn gerade bereiten kann, das Leben so zu tragen, wie es getragen werden muss, wenn wir 

darauf ausgehen, zu produzieren und zu profitieren, sondern die von der Konsumtion 
ausgehen und die Produktion nicht so machen, dass Arbeitskräfte in die Luft 
verpulvert werden ..“    330, 99
     
  „Reales schaffen Sie aber, wenn Sie die Arbeit, das heisst die Menge der arbeitenden   
Leute, regulieren; denn es hängt der Preis eben von der Menge der Arbeiter ab, die auf   
einem bestimmten Felde arbeiten. So etwas durch den Staat ordnen zu wollen, das 
würde die schlimmste Tyrannei bedeuten. So etwas durch die freien Assoziationen ..     
zu ordnen, wo jeder den Einblick hat – er sitzt ja in der Assoziation, oder sein Vertreter   
sitzt darin .. - das ist dasjenige, was zu erstreben ist.“ Es wird nur dadurch besser, 
„dass Sie den Prozess an jeder Stelle beobachten lassen, und die beobachtenden Leute 
unmittelbar die Konsequenz ziehen können.“   NÖK, 80f  (>Arbeit im Rechtsleben; 
   Arbeitsort)

  „Auf dieses lebendige Verhandeln mit den Menschen kommt es an, auf dieses 
Hervorgehenlassen der ganzen sozialen Ordnung aus den Einsichten der Assoziationen.“   
NÖK, 94   (>Assoziationen und Preisbildung, >Produktion für Bedürfnisse)

  Assoziationen, Ausgangsformen: „Bedenken Sie es so, dass es ja fortwährend sich 
umgestaltet, so, wie der Organismus selber, bis ein gewisses Stationäres zunächst erreicht 
ist, in dem oder jenem Gebiete, dann eine Zeit lang bleibt, um dann abzusterben. .. 
Dasjenige, was wir heute haben, das soll zunächst den Ausgangspunkt bilden. Es kann ja 
auch gar nicht anders sein. Wir haben heute Aktien-Gesellschaften; ja, wir gründen sie 
sogar .. Dann haben wir vielleicht lauter solche Verbände aus dem Bestehenden heraus, 
Genossenschaften, Aktiengesellschaften, was weiss ich, was alles, und wir suchen nur nach 
den Assoziationen. Aber dadurch, dass diese Verbände in das assoziative Leben eintreten, 
dadurch ändern sie sich ja wiederum, und dadurch werden die Aktiengesellschaften eine 
andere Form annehmen, wenn das assoziative Leben erwacht. Auch die Genossenschaften 
werden eine andere Form annehmen. Es ist ganz gleichgültig — nehmen Sie an, hier wäre 
eine Korporation, die spottschlecht wäre, die assoziiert sich auch. Für sich ist sie 
spottschlecht; aber dadurch, dass sie in das Netz der Assoziation hineingestellt wird, 
dadurch wird sie ja fortwährend beeinflusst, wird nach und nach mitgerissen von dem, was 
entsteht aus dem Assoziieren, und wird mit der Zeit eben etwas ganz anderes, oder geht 
zugrunde. Es handelt sich für uns nicht darum, etwas abzuschaffen, sondern darum, die 
Dinge hinzunehmen, wie sie sind. Und ist etwas schlecht, so geht es eben selbstverständlich
zugrunde. Aber durch Gesetze etwas abzuschaffen, darum kann es sich niemals handeln.“  
336, 368f

  Assoziation am Beispiel „Futurum“, Dornach: Man hat in gut geheizten Salons von 
übersinnlichen Welten gesprochen, während die Kohle von Kindern zu Tage gefördert 
wurde. Das ist besser geworden, aber die Diskrepanz ist noch da; man hat keine Ahnung 
davon, „wie da jener Faktor ausgeblieben ist, der heute in der Welt rumort.“ Der Faktor des 
Moralisch-Geistigen bildet in Wirklichkeit eine Einheit mit dem anderen. „Es handelt sich 
darum, dass solche Unternehmungen einen Rückhalt haben. Und dieser Rückhalt ist nur 
möglich, wenn diejenigen, die mit der anthroposophischen Bewegung zu gehen vermögen, 
diesen Rückhalt bilden. .. Denn Anthroposophie bedeutet nicht bloss irgendeine Theorie, 
sondern Anthroposophie bedeutet eben die Kraft, die den ganzen Menschen umwandelt und
ihn gerade bereiten kann, das Leben so zu tragen, wie es getragen werden muss, wenn wir 



einer möglichen Zukunft entgegengehen wollen, nicht der Barbarisierung unserer gesamten 
Zivilisation.“   332b, 258

  Assoziation am Beispiel des „Kommenden Tages“, Stuttgart: Der Krieg „ist doch 
hervorgegangen aus dem Mangel an innerem Verantwortlichkeitsgefühl, aus dem Mangel an
innerer Gewissenhaftigkeit bei denen, die beides hätten haben sollen. … Es handelt sich um 
Sachlichkeit, um Gewissenhaftigkeit .. Durch das blosse Wort kommen wir nicht weiter. .. 
Und so mussten wir uns denn entschliessen, weil wir gewissermassen von den 
sozialistischen Führern im Stich gelassen worden sind, zu solch einer Begründung, wie es 
der „Kommende Tag“ ist. .. Und wir haben die Überzeugung, dass es vielleicht besser 
gelingen wird, die Menge auch zu überzeugen, wenn diese Menge sieht, was wir tun, 
trotzdem sie abgehalten worden ist, volles Verständnis uns entgegenzubringen in Bezug auf 
dasjenige, was wir zunächst mit dieser Menge, ganz für sich, aus dem Willen dieser Menge 
heraus durch das Wort erzeugen wollten.“  332b, 280f

  „Bei dem ganzen Plan unserer Unternehmungen ist insofern an eine Tendenz zur 
Verwirklichung der Dreigliederungsidee gedacht, als Unternehmungen der 
verschiedenartigsten Branchen zusammengeschlossen wurden, um im gemeinsamen 
Interesse zu wirtschaften und sich gegenseitig in die Hand zu arbeiten. Wenn es mit der Zeit
möglich wird, von den Rohprodukten die Fabrikation gewisser Artikel mit allen 
Zwischenstufen bis zum Fertigfabrikat in eigene Hände zu bekommen, so wird eine 
Abhängigkeit von fremden Betrieben immer mehr ausgeschaltet werden insbesondere dann,
wenn man auf den Bezug von ausländischen Rohstoffen nicht angewiesen ist. Die 
Belieferung der eigenen Fabriken ist z.B. möglich, wenn aus den Erzeugnissen der 
Landwirtschaft die Arbeiter der Industriegebiete gespeist werden und die Letzteren der 
Landwirtschaft wiederum Waren liefern in Gestalt von landwirtschaftlichen Maschinen und 
dergleichen. Der Warenüberschuss wird schliesslich an die Konsumenten abgegeben werden
müssen, weshalb es darauf ankommt, im Ganzen solche Waren zu produzieren, die 
dauernden Absatz finden, auch wenn für längere Zeit chaotische Zustände eintreten werden.
Die neuartige Wirtschaftsform ist also neben der Gesinnung, die sämtliche Mitarbeiter 
beseelt, vor allen Dingen die, dass Betriebe verschiedenartiger Branchen auf assoziativer 
Grundlage zusammengeschlossen werden. Dabei ist es in manchen Fällen möglich gewesen,
die Betriebe als Zweigniederlassung der Gesamtunternehmung zu behandeln, sodass sie 
kein eigenes Kapital haben. Der Leiter des betreffenden Unternehmens ist in diesem Falle, 
ähnlich wie es in den Kernpunkten verlangt wird, Verwalter von Kapital, der es nur mit der 
Warenherstellung zu tun hat. In manchen Fällen war jedoch diese Wirtschaftsform nicht 
durchführbar, sodass gewisse Betriebe unter ihrer bisherigen Firma als selbständige 
juristische Personen weiterarbeiten. 
  Um den Geldausgleich im Sinne des Ganzen vorzunehmen, ist ein Finanzierungsinstitut 
geschaffen worden, das selbst kein Erwerbsunternehmen ist, sondern wiederum dem 
Ganzen dient. Der gemeinnützige Charakter des Unternehmens ist insofern gewahrt, als die 
Dividenden-Ausschüttung eine den Zeiten angemessene sein wird und sich im Allgemeinen 
in ähnlichen Grenzen wie die Verzinsung der Darlehen bewegen kann. Da die Aktien nicht 
an der Börse erscheinen werden und lauter Namensaktien sind, ist eine Spekulation mit 
denselben ausgeschlossen, sodass auch ein Kurswert vorläufig nicht in Frage kommt. (…) 
Die Rentabilität der Unternehmungen ist deshalb wahrscheinlich, weil mehrere Betriebe in 
vollem Gange übernommen worden sind .. Höchstens für den Verlag könnte vorläufig ein 
Zuschuss in Frage kommen .. Möglichst bald soll auch ein Forschungsinstitut für 

einer möglichen Zukunft entgegengehen wollen, nicht der Barbarisierung unserer gesamten 
Zivilisation.“   332b, 258

  Assoziation am Beispiel des „Kommenden Tages“, Stuttgart: Der Krieg „ist doch 
hervorgegangen aus dem Mangel an innerem Verantwortlichkeitsgefühl, aus dem Mangel an
innerer Gewissenhaftigkeit bei denen, die beides hätten haben sollen. … Es handelt sich um 
Sachlichkeit, um Gewissenhaftigkeit .. Durch das blosse Wort kommen wir nicht weiter. .. 
Und so mussten wir uns denn entschliessen, weil wir gewissermassen von den 
sozialistischen Führern im Stich gelassen worden sind, zu solch einer Begründung, wie es 
der „Kommende Tag“ ist. .. Und wir haben die Überzeugung, dass es vielleicht besser 
gelingen wird, die Menge auch zu überzeugen, wenn diese Menge sieht, was wir tun, 
trotzdem sie abgehalten worden ist, volles Verständnis uns entgegenzubringen in Bezug auf 
dasjenige, was wir zunächst mit dieser Menge, ganz für sich, aus dem Willen dieser Menge 
heraus durch das Wort erzeugen wollten.“  332b, 280f

  „Bei dem ganzen Plan unserer Unternehmungen ist insofern an eine Tendenz zur 
Verwirklichung der Dreigliederungsidee gedacht, als Unternehmungen der 
verschiedenartigsten Branchen zusammengeschlossen wurden, um im gemeinsamen 
Interesse zu wirtschaften und sich gegenseitig in die Hand zu arbeiten. Wenn es mit der Zeit
möglich wird, von den Rohprodukten die Fabrikation gewisser Artikel mit allen 
Zwischenstufen bis zum Fertigfabrikat in eigene Hände zu bekommen, so wird eine 
Abhängigkeit von fremden Betrieben immer mehr ausgeschaltet werden insbesondere dann,
wenn man auf den Bezug von ausländischen Rohstoffen nicht angewiesen ist. Die 
Belieferung der eigenen Fabriken ist z.B. möglich, wenn aus den Erzeugnissen der 
Landwirtschaft die Arbeiter der Industriegebiete gespeist werden und die Letzteren der 
Landwirtschaft wiederum Waren liefern in Gestalt von landwirtschaftlichen Maschinen und 
dergleichen. Der Warenüberschuss wird schliesslich an die Konsumenten abgegeben werden
müssen, weshalb es darauf ankommt, im Ganzen solche Waren zu produzieren, die 
dauernden Absatz finden, auch wenn für längere Zeit chaotische Zustände eintreten werden.
Die neuartige Wirtschaftsform ist also neben der Gesinnung, die sämtliche Mitarbeiter 
beseelt, vor allen Dingen die, dass Betriebe verschiedenartiger Branchen auf assoziativer 
Grundlage zusammengeschlossen werden. Dabei ist es in manchen Fällen möglich gewesen,
die Betriebe als Zweigniederlassung der Gesamtunternehmung zu behandeln, sodass sie 
kein eigenes Kapital haben. Der Leiter des betreffenden Unternehmens ist in diesem Falle, 
ähnlich wie es in den Kernpunkten verlangt wird, Verwalter von Kapital, der es nur mit der 
Warenherstellung zu tun hat. In manchen Fällen war jedoch diese Wirtschaftsform nicht 
durchführbar, sodass gewisse Betriebe unter ihrer bisherigen Firma als selbständige 
juristische Personen weiterarbeiten. 
  Um den Geldausgleich im Sinne des Ganzen vorzunehmen, ist ein Finanzierungsinstitut 
geschaffen worden, das selbst kein Erwerbsunternehmen ist, sondern wiederum dem 
Ganzen dient. Der gemeinnützige Charakter des Unternehmens ist insofern gewahrt, als die 
Dividenden-Ausschüttung eine den Zeiten angemessene sein wird und sich im Allgemeinen 
in ähnlichen Grenzen wie die Verzinsung der Darlehen bewegen kann. Da die Aktien nicht 
an der Börse erscheinen werden und lauter Namensaktien sind, ist eine Spekulation mit 
denselben ausgeschlossen, sodass auch ein Kurswert vorläufig nicht in Frage kommt. (…) 
Die Rentabilität der Unternehmungen ist deshalb wahrscheinlich, weil mehrere Betriebe in 
vollem Gange übernommen worden sind .. Höchstens für den Verlag könnte vorläufig ein 
Zuschuss in Frage kommen .. Möglichst bald soll auch ein Forschungsinstitut für 



physikalische, chemische und andere wissenschaftliche Forschungsarbeiten in Angriff 
genommen werden.“  332b, 239f  (Aus einem Anschreiben des „Kommenden Tages“, gez. 
von Kühn und Hausser im Sinne Steiners. Angeschlossen waren: Bank, Verlag, Chemische 
Werke, Ölmühle, Schieferwerk, Handelsfirma, Werkzeugmaschinenfabrik, Kartonfabrik, 
Handel mit Landwirtschafts-Maschinen)

  „Es ist eben meine Überzeugung: Die weitesten Kreise des Proletariats wären in 
verhältnismässig kurzer Zeit für die einleuchtenden Ideen der Dreigliederung zu gewinnen 
gewesen .. wenn man uns die Möglichkeit gegeben hätte .. Wir hätten, wenn wir das hätten 
ausführen können, was wir .. wiederholt den Kreisen des Proletariats da und dort als unsere 
Idee von der Einrichtung der Betriebsräteschaft dargeboten haben, wir hätten die 
Aktiengesellschaft „Der kommende Tag“ in der Form, wie sie nun gegründet werden 
musste, eben nicht nötig gehabt. Denn die Dreigliederung ist der Weg, dass das geschehen 
könnte, dass wirklich aus der ganzen breiten Masse der Bevölkerung heraus auch das 
wirtschaftliche Leben getragen werden könnte.“  Aber die traditionellen sozialistischen 
Führer des Proletariats kamen uns in die Quere.  332B, 246

  „Wir denken nicht: Regierung weg, andere Regierung her! - da kommt man nicht weiter; 
sondern wir denken: Man muss die Dinge benützen, die noch zu benützen sind. Der 
„Kommende Tag“ ist also so eine praktische Einrichtung.“  332b, 253

  Assoziationen, Entstehen: „Dass sie (die Menschen) sich zu solchen Gemeinschaften 
zusammenschliessen, dafür sorgt einerseits die menschliche Natur, wenn sie durch staatliche
Dazwischenkunft nicht gehindert wird; denn die Natur erzeugt die Bedürfnisse. 
Andererseits kann dafür das freie Geistesleben sorgen, denn dieses bringt die Einsichten 
zustande, die in der Gemeinschaft wirken sollen.“ Dem Entstehen von Assoziationen „steht 
nichts anderes im Wege, als dass der Mensch der Gegenwart das wirtschaftliche Leben von 
aussen „organisieren“ will..“, also im politischen Sinne.  Kp, 18  (>Soziale Frage als 
Geistesfrage)

  „Die Assoziation ist keine Organisation, ist nicht irgendeine Koalition. Sie entsteht 
dadurch, dass sich die einzelnen Wirtschaftenden zusammenfinden, und dass jeder einzelne 
nicht das aufnimmt,was aus irgendeiner Zentralstelle heraus gemacht wird, sondern dass der
einzelne das beitragen kann, was er aus seiner Erkenntnis des Gebietes, in dem er 
darinnensteht,weiß und kann. Und aus dem Zusammenarbeiten, beidem ein jeder sein 
Bestes gibt und wo das, was geschieht,durch den Zusammenklang einer Anzahl entsteht, 
aus solchen Assoziationen kann sich erst alles übrige Wirtschaftliche ergeben. Solche 
Assoziationen werden sich zusammenfügen. Das wird schon entstehen, ich habe keine 
Sorge.“  83, 305  (>Assoziationsprinzip) 

  „Dasjenige, um was es sich bei der Dreigliederung des sozialen Organismus handelt, ist 
nicht, aus einem utopistischen Gedanken heraus Wirklichkeiten zu schaffen, sondern das, 
was wirklich ist, anzufassen; diejenigen Institutionen, die gegenwärtig da sind, diejenigen, 
die konsumieren, die produzieren, der Unternehmer, das, was da ist selber ohne 
Neugründung, das soll in Assoziationen zusammengefasst werden. Man soll gar nicht 
fragen: Wie gründet man neue Assoziationen? - Sondern: Wie fasst man die 
wirtschaftlichen Verbände, die wirtschaftlichen Institutionen, die da sind, in Assoziationen 
zusammen? - Dann wird vor allen Dingen innerhalb dieser Assoziationen aus der 

physikalische, chemische und andere wissenschaftliche Forschungsarbeiten in Angriff 
genommen werden.“  332b, 239f  (Aus einem Anschreiben des „Kommenden Tages“, gez. 
von Kühn und Hausser im Sinne Steiners. Angeschlossen waren: Bank, Verlag, Chemische 
Werke, Ölmühle, Schieferwerk, Handelsfirma, Werkzeugmaschinenfabrik, Kartonfabrik, 
Handel mit Landwirtschafts-Maschinen)

  „Es ist eben meine Überzeugung: Die weitesten Kreise des Proletariats wären in 
verhältnismässig kurzer Zeit für die einleuchtenden Ideen der Dreigliederung zu gewinnen 
gewesen .. wenn man uns die Möglichkeit gegeben hätte .. Wir hätten, wenn wir das hätten 
ausführen können, was wir .. wiederholt den Kreisen des Proletariats da und dort als unsere 
Idee von der Einrichtung der Betriebsräteschaft dargeboten haben, wir hätten die 
Aktiengesellschaft „Der kommende Tag“ in der Form, wie sie nun gegründet werden 
musste, eben nicht nötig gehabt. Denn die Dreigliederung ist der Weg, dass das geschehen 
könnte, dass wirklich aus der ganzen breiten Masse der Bevölkerung heraus auch das 
wirtschaftliche Leben getragen werden könnte.“  Aber die traditionellen sozialistischen 
Führer des Proletariats kamen uns in die Quere.  332B, 246

  „Wir denken nicht: Regierung weg, andere Regierung her! - da kommt man nicht weiter; 
sondern wir denken: Man muss die Dinge benützen, die noch zu benützen sind. Der 
„Kommende Tag“ ist also so eine praktische Einrichtung.“  332b, 253

  Assoziationen, Entstehen: „Dass sie (die Menschen) sich zu solchen Gemeinschaften 
zusammenschliessen, dafür sorgt einerseits die menschliche Natur, wenn sie durch staatliche
Dazwischenkunft nicht gehindert wird; denn die Natur erzeugt die Bedürfnisse. 
Andererseits kann dafür das freie Geistesleben sorgen, denn dieses bringt die Einsichten 
zustande, die in der Gemeinschaft wirken sollen.“ Dem Entstehen von Assoziationen „steht 
nichts anderes im Wege, als dass der Mensch der Gegenwart das wirtschaftliche Leben von 
aussen „organisieren“ will..“, also im politischen Sinne.  Kp, 18  (>Soziale Frage als 
Geistesfrage)

  „Die Assoziation ist keine Organisation, ist nicht irgendeine Koalition. Sie entsteht 
dadurch, dass sich die einzelnen Wirtschaftenden zusammenfinden, und dass jeder einzelne 
nicht das aufnimmt,was aus irgendeiner Zentralstelle heraus gemacht wird, sondern dass der
einzelne das beitragen kann, was er aus seiner Erkenntnis des Gebietes, in dem er 
darinnensteht,weiß und kann. Und aus dem Zusammenarbeiten, beidem ein jeder sein 
Bestes gibt und wo das, was geschieht,durch den Zusammenklang einer Anzahl entsteht, 
aus solchen Assoziationen kann sich erst alles übrige Wirtschaftliche ergeben. Solche 
Assoziationen werden sich zusammenfügen. Das wird schon entstehen, ich habe keine 
Sorge.“  83, 305  (>Assoziationsprinzip) 

  „Dasjenige, um was es sich bei der Dreigliederung des sozialen Organismus handelt, ist 
nicht, aus einem utopistischen Gedanken heraus Wirklichkeiten zu schaffen, sondern das, 
was wirklich ist, anzufassen; diejenigen Institutionen, die gegenwärtig da sind, diejenigen, 
die konsumieren, die produzieren, der Unternehmer, das, was da ist selber ohne 
Neugründung, das soll in Assoziationen zusammengefasst werden. Man soll gar nicht 
fragen: Wie gründet man neue Assoziationen? - Sondern: Wie fasst man die 
wirtschaftlichen Verbände, die wirtschaftlichen Institutionen, die da sind, in Assoziationen 
zusammen? - Dann wird vor allen Dingen innerhalb dieser Assoziationen aus der 



wirtschaftlichen Erfahrung heraus eines richtig erfolgen, woraus tatsächlich eine soziale 
Ordnung kommen kann – wie aus dem gesunden menschlichen Organismus eben die 
menschliche Gesundheit kommt im menschlichen Leben -, eine ökonomische Zirkulation: 
Produktionsgeld, Leihgeld und Schenkungsgeld, Stiftung. Ohne dass diese drei Glieder 
darinnen sind, gibt es keinen sozialen Organismus.“   305, 237 

  „Das aber, das ist für jeden möglich, an welchem Platze im Leben er auch steht, dass, 
wenn er wirklich im Leben drinnensteht, (..) er in irgendeiner Weise überschaut, wie er sich 
mit den ihm Zunächststehenden zu einem Assoziativen zusammenfinden kann –  soweit er 
nicht ein blosser Rentier ist..“  337b, 168f  (>Wirtschaft und Erfahrung)

  „Eine Assoziation entsteht von selber aus einer organischen Verbindung der Konsumenten 
mit den Produzenten, wobei natürlich der Produzent in der Regel die Initiative ergreifen 
muss -“    337b, 151

  Hindernisse zur Bildung von Assoziationen sind: Staat, Verschlafenheit der Grossbürger, 
Gewerkschaften. Diese sind Produkte des Kapitalismus und spielen Staat im 
Wirtschaftsgebiet ohne Rücksicht auf seine konkrete Gestaltung.  337b, 227ff

  „Sie müssen erst warten, welche Fragen gestellt werden können, wenn die Emanzipation 
des Geisteslebens da ist.“ „Lassen Sie nur einmal diejenigen wirtschaftlichen Assoziationen 
entstehen, innerhalb welcher man dann ohne Staatshilfe, ich meine auch im Geistigen ohne 
Staatshilfe arbeiten muss, denn dann werden sich die richtigen Fragen ergeben.“   337b, 342

  „Solche Assoziationen (..) sind doch wahrlich ebenso gut zu bilden wie Konsortien, 
Gesellschaften und so weiter im Sinne der alten Einrichtungen. Es ist aber auch jede Art 
von Wirtschaftsverkehr der neuen Assoziationen mit den alten Einrichtungen möglich.“ 
Man kann mit Einzeleinrichtungen anfangen, das Ganze wird dann folgen.   24, 261f

  „Der Unternehmer steht da, und er hat im Grunde genommen bloß die Möglichkeit, mit 
der Bilanz zu rechnen, mit demjenigen zu rechnen, was sich ergibt aus der Unternehmung, 
denn alle übrigen Faktoren entziehen sich seiner Beobachtung. Er steht ja gar nicht mehr in 
Beziehung zum Menschen; er steht in Beziehung zu dem, was vom Menschlichen in die 
Bücher hineingegangen ist. Deshalb wird man gerade von sogenannten Praktikern heute 
außerordentlich schwer verstanden mit einem wirklich richtigen Denken. Das konnte sich 
herausstellen, als versucht wurde im Praktischen etwas zu begründen, was wiederum 
hineinarbeitet ins konkrete Leben, wo diejenigen, die etwas leiten, nicht bloß nach den 
Büchern leiten, sondern in den wirklichen konkreten Unternehmungen mit ihrem Denken 
drinnenstehen. Aber man fand keine Mitarbeiter. Die Mitarbeiter, die stellten sich in der 
Mehrzahl hin und sagten: Das ist der Theoretiker, der denkt etwas aus; wir sind die 
Praktiker. Wir als Praktiker wissen, wie es ist. - Aber was hatten diese Praktiker im Kopfe? 
Ein paar Begriffe, ganz theoretische Begriffe, aus denen heraus sie sich einbildeten, wie es 
gerade zunächst da und dort sein muss just. Das waren ja die Philosophen, aber die 
Philosophen von den wenigen Begriffen, die sich just aus einer Ecke des ökonomischen 
Lebens heraus ein paar Begriffe bildeten bloß, und nun breit sagten: Diese theoretischen 
Begriffe, das ist die Praxis, und wenn irgend jemand mit etwas anderem kommt, dann 
versteht er halt gar nichts von allem.“  305, 214f  (Steiner spricht damit im August 1922 
wohl die Anfang 1920 in Stuttgart mit Unternehmern gegründete „Der Kommende Tag AG“

wirtschaftlichen Erfahrung heraus eines richtig erfolgen, woraus tatsächlich eine soziale 
Ordnung kommen kann – wie aus dem gesunden menschlichen Organismus eben die 
menschliche Gesundheit kommt im menschlichen Leben -, eine ökonomische Zirkulation: 
Produktionsgeld, Leihgeld und Schenkungsgeld, Stiftung. Ohne dass diese drei Glieder 
darinnen sind, gibt es keinen sozialen Organismus.“   305, 237 

  „Das aber, das ist für jeden möglich, an welchem Platze im Leben er auch steht, dass, 
wenn er wirklich im Leben drinnensteht, (..) er in irgendeiner Weise überschaut, wie er sich 
mit den ihm Zunächststehenden zu einem Assoziativen zusammenfinden kann –  soweit er 
nicht ein blosser Rentier ist..“  337b, 168f  (>Wirtschaft und Erfahrung)

  „Eine Assoziation entsteht von selber aus einer organischen Verbindung der Konsumenten 
mit den Produzenten, wobei natürlich der Produzent in der Regel die Initiative ergreifen 
muss -“    337b, 151

  Hindernisse zur Bildung von Assoziationen sind: Staat, Verschlafenheit der Grossbürger, 
Gewerkschaften. Diese sind Produkte des Kapitalismus und spielen Staat im 
Wirtschaftsgebiet ohne Rücksicht auf seine konkrete Gestaltung.  337b, 227ff

  „Sie müssen erst warten, welche Fragen gestellt werden können, wenn die Emanzipation 
des Geisteslebens da ist.“ „Lassen Sie nur einmal diejenigen wirtschaftlichen Assoziationen 
entstehen, innerhalb welcher man dann ohne Staatshilfe, ich meine auch im Geistigen ohne 
Staatshilfe arbeiten muss, denn dann werden sich die richtigen Fragen ergeben.“   337b, 342

  „Solche Assoziationen (..) sind doch wahrlich ebenso gut zu bilden wie Konsortien, 
Gesellschaften und so weiter im Sinne der alten Einrichtungen. Es ist aber auch jede Art 
von Wirtschaftsverkehr der neuen Assoziationen mit den alten Einrichtungen möglich.“ 
Man kann mit Einzeleinrichtungen anfangen, das Ganze wird dann folgen.   24, 261f

  „Der Unternehmer steht da, und er hat im Grunde genommen bloß die Möglichkeit, mit 
der Bilanz zu rechnen, mit demjenigen zu rechnen, was sich ergibt aus der Unternehmung, 
denn alle übrigen Faktoren entziehen sich seiner Beobachtung. Er steht ja gar nicht mehr in 
Beziehung zum Menschen; er steht in Beziehung zu dem, was vom Menschlichen in die 
Bücher hineingegangen ist. Deshalb wird man gerade von sogenannten Praktikern heute 
außerordentlich schwer verstanden mit einem wirklich richtigen Denken. Das konnte sich 
herausstellen, als versucht wurde im Praktischen etwas zu begründen, was wiederum 
hineinarbeitet ins konkrete Leben, wo diejenigen, die etwas leiten, nicht bloß nach den 
Büchern leiten, sondern in den wirklichen konkreten Unternehmungen mit ihrem Denken 
drinnenstehen. Aber man fand keine Mitarbeiter. Die Mitarbeiter, die stellten sich in der 
Mehrzahl hin und sagten: Das ist der Theoretiker, der denkt etwas aus; wir sind die 
Praktiker. Wir als Praktiker wissen, wie es ist. - Aber was hatten diese Praktiker im Kopfe? 
Ein paar Begriffe, ganz theoretische Begriffe, aus denen heraus sie sich einbildeten, wie es 
gerade zunächst da und dort sein muss just. Das waren ja die Philosophen, aber die 
Philosophen von den wenigen Begriffen, die sich just aus einer Ecke des ökonomischen 
Lebens heraus ein paar Begriffe bildeten bloß, und nun breit sagten: Diese theoretischen 
Begriffe, das ist die Praxis, und wenn irgend jemand mit etwas anderem kommt, dann 
versteht er halt gar nichts von allem.“  305, 214f  (Steiner spricht damit im August 1922 
wohl die Anfang 1920 in Stuttgart mit Unternehmern gegründete „Der Kommende Tag AG“



an, die 1925 wieder aufgelöst werden musste. Hans Kühn beschreibt dies im Buch 
„Dreigliederungszeit“)  

  „Die Assoziationen, an die ich denke, können eine Mitgliederzahl haben von x bis 1. 
Zwischen solchen Produktionsassoziationen und solchen Konsumassoziationen werden sich
Koalitionen ergeben, und zwar so, dass alles nach dem Konsum orientiert ist. Rainer hat 
ganz richtig mit seiner Brotherstellung beim Konsum begonnen. Ich sagte ihm: sammeln 
Sie sich so viele Konsumenten, dass Sie das Brot produzieren können. Ebenso macht es der 
Philosophisch-Anthroposophische Verlag. Dieser ist allein darauf gebaut, dass man die 
Bücher verlangt. Hier ist die Anthroposophische Gesellschaft selbst die Assoziation, die die 
Produktion hervorruft. Die ideale Assoziation ist diese, dass eine leitende Persönlichkeit für 
eine Produktion den Kreis der Konsumenten findet. Weil aber das wirtschaftliche Leben so 
kompliziert ist, muss ein System von Assoziationen da sein.“  Molt, 237f

  Assoziationen, Grösse: Den volkswirtschaftlichen Prozess durch unmittelbare Erfahrung 
jeweils zu erfassen, „das kann niemals der Einzelne, das kann auch niemals eine über eine 
gewisse Grösse hinausgehende Gesellschaft, zum Beispiel der Staat..“ 
NÖK, 109  (>Assoziatives Urteil, >Betriebsgrösse)

  Der Umfang „wird sich von selbst regeln. Zu kleine Assoziationen würden zu kostspielig, 
zu grosse wirtschaftlich unübersichtlich arbeiten.“ Kp, 16 (>Boykott)

  Konsumgenossenschaften wollen erstens möglichst billig einkaufen und zweitens 
möglichst viele Menschen in ihren Reihen haben. Die Teilnehmer der 
Produktionsgenossenschaften dagegen werden die Konkurrenz fürchten, wenn sie sich 
vergrössern, und sie wollen möglichst teuer verkaufen. Das Heil kann also nur in der 
Zusammenfügung von Menschen mit Konsum- und Produktionsinteressen bestehen, wo die 
Tendenz des Konsums, die Genossenschaft möglichst gross zu machen und die Tendenz der 
Produktion, der Genossenschaft Grenzen zu geben, sich ausgleichen.  330, 182f

  Durch „eine wirkliche Wirtschaftswissenschaft .. aus geisteswissenschaftlichen 
Grundlagen .. wird sich mancherlei ergeben in Bezug auf die Übergrenzung der sozialen 
Organisationen. So werden sich zum Beispiel Gesetze aus dem Wirtschaftsleben heraus 
selbst ergeben, wie Wirtschaftsgebiete, Wirtschaftsterritorien in sich abgegrenzt werden 
sollen, so dass man auf eine Zukunft blicken kann, über die man etwa in der folgenden Art 
sprechen müsste ..: Wenn die Assoziationen .. zu groß werden, dann sind sie nicht mehr 
wirtschaftlich möglich; wenn sie zu klein werden, sind sie auch nicht mehr wirtschaftlich 
möglich. Durch die inneren Bedingungen eines Wirtschaftsterritoriums, durch die 
mannigfaltige Produktion, durch die mannigfaltigen Zweige, mannigfaltigen Gebiete, die da
sind, ist auch die Größe dieses Territoriums bestimmt. Wollte ich das Gesetz für diese Größe
aussprechen, so müsste ich etwa sagen: zu kleine Wirtschaftsgebiete irgendwelcher Art 
wirken dadurch schädlich, dass sie die assoziierten Menschen nicht aufkommen lassen, 
gewissermaßen die assoziierten Menschen verhungern lassen; zu große 
Wirtschaftsterritorien dagegen wirken so, dass sie die außerhalb des Territoriums 
Befindlichen schädigen, verhungern lassen. Man kann tatsächlich für kleinere 
Wirtschaftsgesichtspunkte und auch für größere Wirtschaftsgesichtspunkte aus inneren 
Gesetzen heraus die Größe der Wirtschaftsterritorien bestimmen lassen. Und es ist auch gar 
nicht geboten .., wenn der soziale Organismus wirklich dreigegliedert ist, dass die 

an, die 1925 wieder aufgelöst werden musste. Hans Kühn beschreibt dies im Buch 
„Dreigliederungszeit“)  

  „Die Assoziationen, an die ich denke, können eine Mitgliederzahl haben von x bis 1. 
Zwischen solchen Produktionsassoziationen und solchen Konsumassoziationen werden sich
Koalitionen ergeben, und zwar so, dass alles nach dem Konsum orientiert ist. Rainer hat 
ganz richtig mit seiner Brotherstellung beim Konsum begonnen. Ich sagte ihm: sammeln 
Sie sich so viele Konsumenten, dass Sie das Brot produzieren können. Ebenso macht es der 
Philosophisch-Anthroposophische Verlag. Dieser ist allein darauf gebaut, dass man die 
Bücher verlangt. Hier ist die Anthroposophische Gesellschaft selbst die Assoziation, die die 
Produktion hervorruft. Die ideale Assoziation ist diese, dass eine leitende Persönlichkeit für 
eine Produktion den Kreis der Konsumenten findet. Weil aber das wirtschaftliche Leben so 
kompliziert ist, muss ein System von Assoziationen da sein.“  Molt, 237f

  Assoziationen, Grösse: Den volkswirtschaftlichen Prozess durch unmittelbare Erfahrung 
jeweils zu erfassen, „das kann niemals der Einzelne, das kann auch niemals eine über eine 
gewisse Grösse hinausgehende Gesellschaft, zum Beispiel der Staat..“ 
NÖK, 109  (>Assoziatives Urteil, >Betriebsgrösse)

  Der Umfang „wird sich von selbst regeln. Zu kleine Assoziationen würden zu kostspielig, 
zu grosse wirtschaftlich unübersichtlich arbeiten.“ Kp, 16 (>Boykott)

  Konsumgenossenschaften wollen erstens möglichst billig einkaufen und zweitens 
möglichst viele Menschen in ihren Reihen haben. Die Teilnehmer der 
Produktionsgenossenschaften dagegen werden die Konkurrenz fürchten, wenn sie sich 
vergrössern, und sie wollen möglichst teuer verkaufen. Das Heil kann also nur in der 
Zusammenfügung von Menschen mit Konsum- und Produktionsinteressen bestehen, wo die 
Tendenz des Konsums, die Genossenschaft möglichst gross zu machen und die Tendenz der 
Produktion, der Genossenschaft Grenzen zu geben, sich ausgleichen.  330, 182f

  Durch „eine wirkliche Wirtschaftswissenschaft .. aus geisteswissenschaftlichen 
Grundlagen .. wird sich mancherlei ergeben in Bezug auf die Übergrenzung der sozialen 
Organisationen. So werden sich zum Beispiel Gesetze aus dem Wirtschaftsleben heraus 
selbst ergeben, wie Wirtschaftsgebiete, Wirtschaftsterritorien in sich abgegrenzt werden 
sollen, so dass man auf eine Zukunft blicken kann, über die man etwa in der folgenden Art 
sprechen müsste ..: Wenn die Assoziationen .. zu groß werden, dann sind sie nicht mehr 
wirtschaftlich möglich; wenn sie zu klein werden, sind sie auch nicht mehr wirtschaftlich 
möglich. Durch die inneren Bedingungen eines Wirtschaftsterritoriums, durch die 
mannigfaltige Produktion, durch die mannigfaltigen Zweige, mannigfaltigen Gebiete, die da
sind, ist auch die Größe dieses Territoriums bestimmt. Wollte ich das Gesetz für diese Größe
aussprechen, so müsste ich etwa sagen: zu kleine Wirtschaftsgebiete irgendwelcher Art 
wirken dadurch schädlich, dass sie die assoziierten Menschen nicht aufkommen lassen, 
gewissermaßen die assoziierten Menschen verhungern lassen; zu große 
Wirtschaftsterritorien dagegen wirken so, dass sie die außerhalb des Territoriums 
Befindlichen schädigen, verhungern lassen. Man kann tatsächlich für kleinere 
Wirtschaftsgesichtspunkte und auch für größere Wirtschaftsgesichtspunkte aus inneren 
Gesetzen heraus die Größe der Wirtschaftsterritorien bestimmen lassen. Und es ist auch gar 
nicht geboten .., wenn der soziale Organismus wirklich dreigegliedert ist, dass die 



Geistesgrenzen mit den Wirtschaftsgrenzen oder mit den Rechtsgrenzen zusammenfallen. .. 
Es handelt sich also darum, dass aus einer inneren Gesetzmäßigkeit, aus dem lebendigen 
Leben selbst heraus die Größe der Territorien sich ergeben wird. Aber man muss mit der 
Entwickelung rechnen. Deshalb muss zunächst der Anfang gemacht werden mit dem 
Gegebenen. Und da kann man sagen: Zunächst wird sich allerdings herausstellen, dass die 
historischen Körperschaften und Gebilde hinarbeiten müssen nach diesem Impuls der 
Dreigliederung des sozialen Organismus. Dann aber, wenn sie diese in gesunder Weise, ich 
will nicht sagen, durchgeführt haben, sondern in sich haben, dann wird aus dem Gesetze des
Lebens, das sich dann ergibt, schon das andere hervorgehen.“  332a, 175f  
(>Wirtschaftliche Urzelle)

  „Da in der assoziativen Wirtschaft sich wirtschaftliche Beziehungen unabhängig von 
politischen Staatsgrenzen bilden, werden auch die Assoziationen ihre Vertragsfäden nach 
rein wirtschaftlichen Gesichtspunkten ziehen, sodass assoziative Einheiten eine oder 
mehrere Staatsgrenzen überlagern können. Sachgemäss können daher an Stelle der Begriffe 
„Exportindustrie“ und „Industrie für den Inlandsbedarf“ höchstens die Begriffe von 
territorial ausgedehnten und territorial eng begrenzten Assoziationen gesetzt werden.“  
332b, 356

  Assoziationen entwickeln Gruppenseele: „Was der einzelne Mensch nicht mehr finden 
kann, kann die Assoziation finden, die wiederum eine Art Gruppenseele entwickeln wird, 
die auf dasjenige gehen wird, was jetzt nicht der einzelne entscheidet. Im Zeitalter des 
Intellektes war der einzelne der Wirtschafter, in der Zukunft wird es die Assoziation sein. 
Und in der Assoziation müssen die Menschen zusammenstehen. Da kann dann wiederum, 
wenn man anerkennt, dass ein Geistiges gebändigt werden muss im Wirtschaftsleben, etwas 
herauskommen, was Blutabstammung und Patent ersetzen kann. Denn dem Menschen 
würde das Wirtschaftsleben über den Kopf wachsen, wenn er nicht Geistiges mitbrächte, um
dieses Wirtschaftsleben zu leiten.“  200, 95

  Assoziationen, instinktive: „Bedenken sie nur einmal, wie der heutige abstrakte Markt 
Dinge zusammenbringt, deren Zusammenkommen und wiederum Weiterverteiltwerden an 
den Konsumenten gar nicht überschaut werden kann. Aber wie ist man denn überhaupt zu 
diesem Marktverhältnis gekommen? Im Grunde genommen aus der instinktiven Assoziation
heraus, indem eine Anzahl von Dörfern in solch einer Entfernung, dass man hin- und 
zurückgehen kann im Tage, um einen größeren Ort herum waren und da die Leute ihre 
Produkte austauschten. .. Diejenigen Leute, welche hier sich zum Markt vereinigten, waren 
assoziiert mit all denen, die in den Dörfern herum wohnten. Sie konnten rechnen auf einen 
bestimmten Absatz, der sich erfahrungsgemäß ergab. Daher konnten sie nach dem Konsum 
die Produktion regeln in ganz lebendigen Zusammenhängen. .. Das alles ist mit der 
Vergrößerung der wirtschaftlichen Territorien unüberschaubar geworden, und insbesondere 
dann sinnlos geworden gegenüber der Weltwirtschaft. Die Weltwirtschaft .. hat ja alles ins 
Abstrakte, das heißt, im wirtschaftlichen Leben auf den bloßen Geld- oder 
Geldeswertumsatz reduziert, bis sich eben dieses Reduzieren ad absurdum geführt hat.“  
339, 86f

  Assoziationen und Kapitalbildung: „Wenn sie nämlich das wirtschaftliche Leben auf 
sich selber stellen und diejenigen Menschen, die am wirtschaftlichen Leben beteiligt sind, 

Geistesgrenzen mit den Wirtschaftsgrenzen oder mit den Rechtsgrenzen zusammenfallen. .. 
Es handelt sich also darum, dass aus einer inneren Gesetzmäßigkeit, aus dem lebendigen 
Leben selbst heraus die Größe der Territorien sich ergeben wird. Aber man muss mit der 
Entwickelung rechnen. Deshalb muss zunächst der Anfang gemacht werden mit dem 
Gegebenen. Und da kann man sagen: Zunächst wird sich allerdings herausstellen, dass die 
historischen Körperschaften und Gebilde hinarbeiten müssen nach diesem Impuls der 
Dreigliederung des sozialen Organismus. Dann aber, wenn sie diese in gesunder Weise, ich 
will nicht sagen, durchgeführt haben, sondern in sich haben, dann wird aus dem Gesetze des
Lebens, das sich dann ergibt, schon das andere hervorgehen.“  332a, 175f  
(>Wirtschaftliche Urzelle)

  „Da in der assoziativen Wirtschaft sich wirtschaftliche Beziehungen unabhängig von 
politischen Staatsgrenzen bilden, werden auch die Assoziationen ihre Vertragsfäden nach 
rein wirtschaftlichen Gesichtspunkten ziehen, sodass assoziative Einheiten eine oder 
mehrere Staatsgrenzen überlagern können. Sachgemäss können daher an Stelle der Begriffe 
„Exportindustrie“ und „Industrie für den Inlandsbedarf“ höchstens die Begriffe von 
territorial ausgedehnten und territorial eng begrenzten Assoziationen gesetzt werden.“  
332b, 356

  Assoziationen entwickeln Gruppenseele: „Was der einzelne Mensch nicht mehr finden 
kann, kann die Assoziation finden, die wiederum eine Art Gruppenseele entwickeln wird, 
die auf dasjenige gehen wird, was jetzt nicht der einzelne entscheidet. Im Zeitalter des 
Intellektes war der einzelne der Wirtschafter, in der Zukunft wird es die Assoziation sein. 
Und in der Assoziation müssen die Menschen zusammenstehen. Da kann dann wiederum, 
wenn man anerkennt, dass ein Geistiges gebändigt werden muss im Wirtschaftsleben, etwas 
herauskommen, was Blutabstammung und Patent ersetzen kann. Denn dem Menschen 
würde das Wirtschaftsleben über den Kopf wachsen, wenn er nicht Geistiges mitbrächte, um
dieses Wirtschaftsleben zu leiten.“  200, 95

  Assoziationen, instinktive: „Bedenken sie nur einmal, wie der heutige abstrakte Markt 
Dinge zusammenbringt, deren Zusammenkommen und wiederum Weiterverteiltwerden an 
den Konsumenten gar nicht überschaut werden kann. Aber wie ist man denn überhaupt zu 
diesem Marktverhältnis gekommen? Im Grunde genommen aus der instinktiven Assoziation
heraus, indem eine Anzahl von Dörfern in solch einer Entfernung, dass man hin- und 
zurückgehen kann im Tage, um einen größeren Ort herum waren und da die Leute ihre 
Produkte austauschten. .. Diejenigen Leute, welche hier sich zum Markt vereinigten, waren 
assoziiert mit all denen, die in den Dörfern herum wohnten. Sie konnten rechnen auf einen 
bestimmten Absatz, der sich erfahrungsgemäß ergab. Daher konnten sie nach dem Konsum 
die Produktion regeln in ganz lebendigen Zusammenhängen. .. Das alles ist mit der 
Vergrößerung der wirtschaftlichen Territorien unüberschaubar geworden, und insbesondere 
dann sinnlos geworden gegenüber der Weltwirtschaft. Die Weltwirtschaft .. hat ja alles ins 
Abstrakte, das heißt, im wirtschaftlichen Leben auf den bloßen Geld- oder 
Geldeswertumsatz reduziert, bis sich eben dieses Reduzieren ad absurdum geführt hat.“  
339, 86f

  Assoziationen und Kapitalbildung: „Wenn sie nämlich das wirtschaftliche Leben auf 
sich selber stellen und diejenigen Menschen, die am wirtschaftlichen Leben beteiligt sind, 



sei es als Produzenten, sei es als Händler, sei es als Konsumenten .. zusammenfassen 
entsprechend in Assoziationen, dann werden diese Menschen durch den ganzen 
volkswirtschaftlichen Prozess hindurch die Möglichkeit haben, eine zu starke 
Kapitalbildung aufzuhalten, eine zu schwache Kapitalbildung anzufachen.“ NÖK, 79 
(>Kapital-Bildung)

  Assoziationen und Konsum: „Beispiel Strickwarenfabrik: Es müsste das Gegenteil von 
dem angestrebt werden, was heute vorhanden ist, das heisst, der Fabrikant müsste nicht 
mehr Agenten zu den Konsumenten schicken, um seine Waren zu verkaufen, sondern die 
Konsumenten müssten ihre Einkäufer zum Fabrikanten schicken, durch diese Einkäufer 
wäre dem Fabrikanten ein einwandfreies Bild des Bedarfes gegeben und dieser hätte 
dementsprechend die Ausdehnung seines Betriebes anzupassen. Um einen praktischen 
Anfang zu machen, müsste eine Anzahl Konsumenten aus einem tatsächlichen 
Verständnis .. zu einem Fabrikationsunternehmer halten und vertragliche Abmachungen .. 
treffen. .. auch dann, .. wenn dessen Produkte vielleicht im Anfang .. im Preise etwas höher 
zu stehen kommen sollten .. weil die Konkurrenz auf Kosten der Qualität oder auf Kosten 
des sozialen Gleichgewichtes .. niedrigere Preise erzielen könnten.“  332b, 357

  Assoziationen und Preise: Produktions-Leiter, Handarbeiter und Konsumenten schaffen 
durch Preisregulierungen jeweils ein Gleichgewicht zwischen Leistungen und 
Gegenleistungen.    Kp, 17

  „Denn das ist, was den Assoziationen zufallen muss: Nach dem Barometer der Preisstände 
das herauszufinden, was im übrigen volkswirtschaftlichen Leben zu tun ist.“   NÖK, 110     
(>Assoziation, Arbeitsweise)

  Assoziationen sind Verbindungen zwischen Branchen (nicht innerhalb von Branchen); 
zwischen Produzenten und Konsumenten, die auf eine ganz bestimmte Preisgestaltung der 
einzelnen Waren im Verhältnis zueinander indirekt hinarbeiten.   337b, 207f  (>Preise 
beeinflussen)   

  „Diese Kenntnis der Anzahl von beschäftigten Menschen, die für die Produktion einer 
bestimmten, für den Konsum gedachten Warengattung arbeiten (..) ist notwendig, um zum 
(..) Preisproblem zu kommen. Das geschieht dadurch, dass man positiv arbeitet, indem man 
verhandelt im Wirtschaftsleben mit den Leuten, wie sie an ihre Plätze gestellt werden 
sollen.“  Es geht um „nicht Festsetzung, sondern Entstehung des richtigen Preises“, nicht 
„ein bürokratisches oder mechanistisches Leninisieren oder Trotzkiisieren.“ Die 
Assoziationen werden „allmählich“ nach dem richtigen Preis „hintendieren“  337b, 210ff  

  Erst dann, wenn man aus den Erfahrungen heraus sagen kann: „Fünf Geldeinheiten sind 
für eine Menge Salz zu wenig oder zu viel, .. dann wird man die nötigen Massregeln 
ergreifen können. Wird der Preis irgendeiner Ware .. zu billig, sodass diejenigen Menschen, 
welche das Gut herstellen, nicht mehr in der entsprechenden Weise für ihre zu billigen 
Leistungen .. Entlohnung finden können, dann muss man für dieses Gut weniger Arbeiter 
einstellen, das heisst die Arbeiter nach einer anderen Beschäftigung ableiten.“ Wenn der 
Preis steigt, müssen mehr Menschen diesen Artikel bearbeiten.  NÖK, 79f

  Auf der einen Seite ist die Tendenz, die Preise zu verfälschen durch die Rentenbildung 

sei es als Produzenten, sei es als Händler, sei es als Konsumenten .. zusammenfassen 
entsprechend in Assoziationen, dann werden diese Menschen durch den ganzen 
volkswirtschaftlichen Prozess hindurch die Möglichkeit haben, eine zu starke 
Kapitalbildung aufzuhalten, eine zu schwache Kapitalbildung anzufachen.“ NÖK, 79 
(>Kapital-Bildung)

  Assoziationen und Konsum: „Beispiel Strickwarenfabrik: Es müsste das Gegenteil von 
dem angestrebt werden, was heute vorhanden ist, das heisst, der Fabrikant müsste nicht 
mehr Agenten zu den Konsumenten schicken, um seine Waren zu verkaufen, sondern die 
Konsumenten müssten ihre Einkäufer zum Fabrikanten schicken, durch diese Einkäufer 
wäre dem Fabrikanten ein einwandfreies Bild des Bedarfes gegeben und dieser hätte 
dementsprechend die Ausdehnung seines Betriebes anzupassen. Um einen praktischen 
Anfang zu machen, müsste eine Anzahl Konsumenten aus einem tatsächlichen 
Verständnis .. zu einem Fabrikationsunternehmer halten und vertragliche Abmachungen .. 
treffen. .. auch dann, .. wenn dessen Produkte vielleicht im Anfang .. im Preise etwas höher 
zu stehen kommen sollten .. weil die Konkurrenz auf Kosten der Qualität oder auf Kosten 
des sozialen Gleichgewichtes .. niedrigere Preise erzielen könnten.“  332b, 357

  Assoziationen und Preise: Produktions-Leiter, Handarbeiter und Konsumenten schaffen 
durch Preisregulierungen jeweils ein Gleichgewicht zwischen Leistungen und 
Gegenleistungen.    Kp, 17

  „Denn das ist, was den Assoziationen zufallen muss: Nach dem Barometer der Preisstände 
das herauszufinden, was im übrigen volkswirtschaftlichen Leben zu tun ist.“   NÖK, 110     
(>Assoziation, Arbeitsweise)

  Assoziationen sind Verbindungen zwischen Branchen (nicht innerhalb von Branchen); 
zwischen Produzenten und Konsumenten, die auf eine ganz bestimmte Preisgestaltung der 
einzelnen Waren im Verhältnis zueinander indirekt hinarbeiten.   337b, 207f  (>Preise 
beeinflussen)   

  „Diese Kenntnis der Anzahl von beschäftigten Menschen, die für die Produktion einer 
bestimmten, für den Konsum gedachten Warengattung arbeiten (..) ist notwendig, um zum 
(..) Preisproblem zu kommen. Das geschieht dadurch, dass man positiv arbeitet, indem man 
verhandelt im Wirtschaftsleben mit den Leuten, wie sie an ihre Plätze gestellt werden 
sollen.“  Es geht um „nicht Festsetzung, sondern Entstehung des richtigen Preises“, nicht 
„ein bürokratisches oder mechanistisches Leninisieren oder Trotzkiisieren.“ Die 
Assoziationen werden „allmählich“ nach dem richtigen Preis „hintendieren“  337b, 210ff  

  Erst dann, wenn man aus den Erfahrungen heraus sagen kann: „Fünf Geldeinheiten sind 
für eine Menge Salz zu wenig oder zu viel, .. dann wird man die nötigen Massregeln 
ergreifen können. Wird der Preis irgendeiner Ware .. zu billig, sodass diejenigen Menschen, 
welche das Gut herstellen, nicht mehr in der entsprechenden Weise für ihre zu billigen 
Leistungen .. Entlohnung finden können, dann muss man für dieses Gut weniger Arbeiter 
einstellen, das heisst die Arbeiter nach einer anderen Beschäftigung ableiten.“ Wenn der 
Preis steigt, müssen mehr Menschen diesen Artikel bearbeiten.  NÖK, 79f

  Auf der einen Seite ist die Tendenz, die Preise zu verfälschen durch die Rentenbildung 



(Bodenseite). Auf der anderen Seite gibt es die Tendenz, die Preise zum Unternehmerkapital
hin zu erniedrigen. Diese Fälschungen können nur Assoziationen aus dem unmittelbaren 
wirtschaftlichen Leben heraus minimieren.  NÖK, 108f 

  „Es ist ein langer Weg von dem, was aus Sach- und Fachkenntnissen heraus die in den 
Assoziationen verbundenen Menschen werden zu leisten haben, bis zu dem, was nicht durch
eine Gesetzgebung, auch nicht als Resultat von Diskussionen, sondern als Resultat der 
Erfahrung sich ergibt als die gesunde Preisbildung.“   81, 113

  „Es gibt keine Theorie, um das Preisproblem zu lösen.“ Trotzdem kann der Preis einer 
Ware mit „fast vollständiger Genauigkeit“ bestimmt werden durch Gruppen von Menschen, 
die in jeweils verschiedenen Branchen Erfahrungen haben. „.. so viele Menschen, wie 
gewisse Staaten für ihren Militarismus gebraucht haben und für ihr Polizeiwesen, so viele 
Menschen wird man nicht brauchen, um die Assoziationen wirklich in dieser Weise auf die 
Beine zu stellen, dass sie das Preisproblem lösen können. Und das ist das Wichtigste im 
Wirtschaftsleben.“   337b, 215

  Ungleiche Branchen würden den Preis bestimmen. Gleiche Branchen hätten „keine 
eigentlich wirtschaftliche Bedeutung mehr“, wären aber eine gute Gelegenheit, geistige 
Interessen zu entfalten und aus gemeinsamen Denkrichtungen die Brücke zum Geistesleben 
zu bilden.   337b, 232f

  
  Assoziationen, Teilnehmer: Assoziationen bilden sich nach rein wirtschaftlichen 
Gesichtspunkten aus Kreisen von Konsumenten, von Händlern und Produzenten.  Kp, 16

  „Denn in den Assoziationen des Wirtschaftslebens werden alle sitzen; auch die Vertreter 
des geistigen Lebens werden drinnensitzen, denn sie essen. Es werden die Staatsvertreter 
drinnensitzen. Und umgekehrt werden in den anderen Gliedern alle drinnen sein.“  305, 239

  „Eine Assoziation entsteht von selber aus einer organischen Verbindung der Konsumenten 
mit den Produzenten, wobei natürlich der Produzent in der Regel die Initiative ergreifen 
muss -“    337b, 151

  Assoziationen zu bilden aus der Landwirtschaft heraus mit verschiedenen Zweigen der 
Industrie, ist das erste. Denn die Überkapitalisierung der Industrie und die 
Unterkapitalisierung der Landwirtschaft führt zu einer Fälschung der wirtschaftlichen 
Urzelle.   337b, 222ff  (>Landwirtschaft und Industrie, >Wirtschaftliche Urzelle)

 
 „Keiner wird sich mit einem anderen assoziieren, wenn der andere nichts mitbringt, was 
ihn tüchtig macht im Wirtschaftsleben, was ihn berechtigt, die Geister wirklich zu bändigen,
die sich im Wirtschaftsleben geltend machen.“  200, 95 (>Erfahrung i. Wl.)

  Assoziationsprinzip aus der Initiative des Einzelnen: „Wer sich auf den Boden des 
Genossenschaftsprinzips stellt, der behauptet, die Menschen brauchen sich nur 
zusammenzutun, aus ihrer Gemeinsamkeit heraus Beschlüsse zu fassen, dann können sie die
Produktionsprozesse verwalten. Also man beschliesst zuerst die Assoziierung der 
Menschen, die Zusammenschliessung der Menschen, und dann will man produzieren von 
dem gemeinsamen Zusammenschluss, von der Gemeinschaft der Menschen aus. Die Idee 

(Bodenseite). Auf der anderen Seite gibt es die Tendenz, die Preise zum Unternehmerkapital
hin zu erniedrigen. Diese Fälschungen können nur Assoziationen aus dem unmittelbaren 
wirtschaftlichen Leben heraus minimieren.  NÖK, 108f 

  „Es ist ein langer Weg von dem, was aus Sach- und Fachkenntnissen heraus die in den 
Assoziationen verbundenen Menschen werden zu leisten haben, bis zu dem, was nicht durch
eine Gesetzgebung, auch nicht als Resultat von Diskussionen, sondern als Resultat der 
Erfahrung sich ergibt als die gesunde Preisbildung.“   81, 113

  „Es gibt keine Theorie, um das Preisproblem zu lösen.“ Trotzdem kann der Preis einer 
Ware mit „fast vollständiger Genauigkeit“ bestimmt werden durch Gruppen von Menschen, 
die in jeweils verschiedenen Branchen Erfahrungen haben. „.. so viele Menschen, wie 
gewisse Staaten für ihren Militarismus gebraucht haben und für ihr Polizeiwesen, so viele 
Menschen wird man nicht brauchen, um die Assoziationen wirklich in dieser Weise auf die 
Beine zu stellen, dass sie das Preisproblem lösen können. Und das ist das Wichtigste im 
Wirtschaftsleben.“   337b, 215

  Ungleiche Branchen würden den Preis bestimmen. Gleiche Branchen hätten „keine 
eigentlich wirtschaftliche Bedeutung mehr“, wären aber eine gute Gelegenheit, geistige 
Interessen zu entfalten und aus gemeinsamen Denkrichtungen die Brücke zum Geistesleben 
zu bilden.   337b, 232f

  
  Assoziationen, Teilnehmer: Assoziationen bilden sich nach rein wirtschaftlichen 
Gesichtspunkten aus Kreisen von Konsumenten, von Händlern und Produzenten.  Kp, 16

  „Denn in den Assoziationen des Wirtschaftslebens werden alle sitzen; auch die Vertreter 
des geistigen Lebens werden drinnensitzen, denn sie essen. Es werden die Staatsvertreter 
drinnensitzen. Und umgekehrt werden in den anderen Gliedern alle drinnen sein.“  305, 239

  „Eine Assoziation entsteht von selber aus einer organischen Verbindung der Konsumenten 
mit den Produzenten, wobei natürlich der Produzent in der Regel die Initiative ergreifen 
muss -“    337b, 151

  Assoziationen zu bilden aus der Landwirtschaft heraus mit verschiedenen Zweigen der 
Industrie, ist das erste. Denn die Überkapitalisierung der Industrie und die 
Unterkapitalisierung der Landwirtschaft führt zu einer Fälschung der wirtschaftlichen 
Urzelle.   337b, 222ff  (>Landwirtschaft und Industrie, >Wirtschaftliche Urzelle)

 
 „Keiner wird sich mit einem anderen assoziieren, wenn der andere nichts mitbringt, was 
ihn tüchtig macht im Wirtschaftsleben, was ihn berechtigt, die Geister wirklich zu bändigen,
die sich im Wirtschaftsleben geltend machen.“  200, 95 (>Erfahrung i. Wl.)

  Assoziationsprinzip aus der Initiative des Einzelnen: „Wer sich auf den Boden des 
Genossenschaftsprinzips stellt, der behauptet, die Menschen brauchen sich nur 
zusammenzutun, aus ihrer Gemeinsamkeit heraus Beschlüsse zu fassen, dann können sie die
Produktionsprozesse verwalten. Also man beschliesst zuerst die Assoziierung der 
Menschen, die Zusammenschliessung der Menschen, und dann will man produzieren von 
dem gemeinsamen Zusammenschluss, von der Gemeinschaft der Menschen aus. Die Idee 



vom dreigegliederten Organismus stellt sich auf den Boden der Wirklichkeit und sagt: 
Zuerst müssen da sein die Menschen, die produzieren können, die sachkundig und 
fachtüchtig sind. Von ihnen muss der Produktionsprozess abhängen. Und diese 
sachkundigen und fachtüchtigen Menschen, die müssen sich nun zusammenschliessen und 
das Wirtschaftsleben besorgen auf Grundlage jener Produktion, die aus der Initiative des 
einzelnen fliesst. Das ist das wirkliche Assoziationsprinzip. Da wird zuerst produziert und 
dann das Produzierte auf Grundlage des Zusammenschlusses der produzierenden Personen 
zum Konsum gebracht. Dass man den Unterschied, den radikalen Unterschied zwischen 
diesen zwei Prinzipien heute nicht einsieht, das ist gewissermassen das Unheil unserer 
Zeit. .. Man hat nicht den Instinkt dafür, einzusehen, dass jede abstrakte Gemeinschaft den 
Produktionsprozess, wenn sie ihn verwalten will, untergraben muss. .. Man durchschaut 
heute das Wichtige nicht, was diesen Dingen zugrunde liegt“, weil seit der Renaissance, der 
Reformation die Geldwirtschaft „Vorhänge gebildet“ hat, „durch die man nicht 
hindurchsehen kann auf die wahren Wirklichkeiten.“  332a, 48f  (>Geldwirtschaft) 

  Zu sagen: Du musst das Vernünftige tun! Das ist nicht die Art, wie man wirtschaftliche 
Aufklärung verbreiten kann. „Diejenigen, die miteinander wirtschaften, sie müssen so 
zusammengeschlossen sein, dass einfach, indem sie sich begegnen in der wirtschaftlichen 
Tat, der eine auf den anderen aufklärend wirkt. Der eine kennt mehr die Verhältnisse des 
Konsums auf einem Gebiet, der andere mehr die Verhältnisse der Produktion auf einem 
anderen Gebiet, je nachdem er in den einen oder anderen Zweig des Wirtschaftslebens 
eingelebt ist. Wenn man aus dem Leben weiss: Der steht dort drinnen —, wenn man andere 
konkrete Lebensverbindungen mit ihm hat, dann hat man Vertrauen zu ihm, dann glaubt 
man ihm dasjenige, was er sagt. Und wiederum er, er kommt einem mit Bezug auf 
dasjenige, was man selber zu sagen, was er nicht wissen kann, entgegen. Und während man 
in dieser Weise sich verständigt, vollziehen sich gerade die wirtschaftlichen Handlungen. Es
fallen nicht auseinander wirtschaftliche Aufklärung und das Wirtschaften selber, sondern, 
indem man wirtschaftet in einem Vertrauenskreise, wo Produzenten und Konsumenten, je 
nach den verschiedenen Verhältnissen, zusammengezogen sind, indem man in einem 
solchen Vertrauenskreise verhandelt, wirtschaftlich verhandelt, klärt man sich auf .. 
innerhalb dieses Kreises. .. Es wird die Aufklärung in das Leben hereingezogen. Es wird 
nicht die Aufklärung als etwas behandelt, das man von aussen in das Volk hineingiesst. 
Denn .. dann kann im Wirtschaften auch soziales Ethos sein, soziale Sittlichkeit sein, weil 
dasjenige, was von Mensch zu Mensch verhandelt wird und in der Verhandlung getan wird, 
getragen ist von gegenseitigem Vertrauen, von einem solchen Vertrauen, welches in seiner 
Potenzierung schon genannt werden darf wirkliche wirtschaftliche Brüderlichkeit. Und dies,
meine sehr verehrten Anwesenden, dies ist das assoziative Prinzip. Das assoziative Prinzip 
besteht in nichts anderem als darin, dass die Menschen, die in irgendeiner Weise 
wirtschaftlich miteinander zu tun haben, sich eben zusammenschliesen, assoziieren, dass 
sich die Assoziationen wieder weiterassoziieren. .. Dadurch kommt auch dasjenige heraus, 
wodurch wirkt im Wirtschaften selber die unmittelbare Kenntnis des Wirtschaftslebens.“ 
336, 421f  (>Dorfgemeinde)

  Assoziatives Urteil: In den Assoziationen wird sich eine „Erfahrung über das Mögliche“ 
bilden. Jeder hat auf seinem Teilgebiet Erfahrung und die Menschen werden zusammen-
urteilen. Kp, 19  (>Soziales Urteil, >Erfahrung, >Meinung, öffentliche)

  „Man kann noch so gescheit sein, kann über das wirtschaftliche Leben noch so gescheit 

vom dreigegliederten Organismus stellt sich auf den Boden der Wirklichkeit und sagt: 
Zuerst müssen da sein die Menschen, die produzieren können, die sachkundig und 
fachtüchtig sind. Von ihnen muss der Produktionsprozess abhängen. Und diese 
sachkundigen und fachtüchtigen Menschen, die müssen sich nun zusammenschliessen und 
das Wirtschaftsleben besorgen auf Grundlage jener Produktion, die aus der Initiative des 
einzelnen fliesst. Das ist das wirkliche Assoziationsprinzip. Da wird zuerst produziert und 
dann das Produzierte auf Grundlage des Zusammenschlusses der produzierenden Personen 
zum Konsum gebracht. Dass man den Unterschied, den radikalen Unterschied zwischen 
diesen zwei Prinzipien heute nicht einsieht, das ist gewissermassen das Unheil unserer 
Zeit. .. Man hat nicht den Instinkt dafür, einzusehen, dass jede abstrakte Gemeinschaft den 
Produktionsprozess, wenn sie ihn verwalten will, untergraben muss. .. Man durchschaut 
heute das Wichtige nicht, was diesen Dingen zugrunde liegt“, weil seit der Renaissance, der 
Reformation die Geldwirtschaft „Vorhänge gebildet“ hat, „durch die man nicht 
hindurchsehen kann auf die wahren Wirklichkeiten.“  332a, 48f  (>Geldwirtschaft) 

  Zu sagen: Du musst das Vernünftige tun! Das ist nicht die Art, wie man wirtschaftliche 
Aufklärung verbreiten kann. „Diejenigen, die miteinander wirtschaften, sie müssen so 
zusammengeschlossen sein, dass einfach, indem sie sich begegnen in der wirtschaftlichen 
Tat, der eine auf den anderen aufklärend wirkt. Der eine kennt mehr die Verhältnisse des 
Konsums auf einem Gebiet, der andere mehr die Verhältnisse der Produktion auf einem 
anderen Gebiet, je nachdem er in den einen oder anderen Zweig des Wirtschaftslebens 
eingelebt ist. Wenn man aus dem Leben weiss: Der steht dort drinnen —, wenn man andere 
konkrete Lebensverbindungen mit ihm hat, dann hat man Vertrauen zu ihm, dann glaubt 
man ihm dasjenige, was er sagt. Und wiederum er, er kommt einem mit Bezug auf 
dasjenige, was man selber zu sagen, was er nicht wissen kann, entgegen. Und während man 
in dieser Weise sich verständigt, vollziehen sich gerade die wirtschaftlichen Handlungen. Es
fallen nicht auseinander wirtschaftliche Aufklärung und das Wirtschaften selber, sondern, 
indem man wirtschaftet in einem Vertrauenskreise, wo Produzenten und Konsumenten, je 
nach den verschiedenen Verhältnissen, zusammengezogen sind, indem man in einem 
solchen Vertrauenskreise verhandelt, wirtschaftlich verhandelt, klärt man sich auf .. 
innerhalb dieses Kreises. .. Es wird die Aufklärung in das Leben hereingezogen. Es wird 
nicht die Aufklärung als etwas behandelt, das man von aussen in das Volk hineingiesst. 
Denn .. dann kann im Wirtschaften auch soziales Ethos sein, soziale Sittlichkeit sein, weil 
dasjenige, was von Mensch zu Mensch verhandelt wird und in der Verhandlung getan wird, 
getragen ist von gegenseitigem Vertrauen, von einem solchen Vertrauen, welches in seiner 
Potenzierung schon genannt werden darf wirkliche wirtschaftliche Brüderlichkeit. Und dies,
meine sehr verehrten Anwesenden, dies ist das assoziative Prinzip. Das assoziative Prinzip 
besteht in nichts anderem als darin, dass die Menschen, die in irgendeiner Weise 
wirtschaftlich miteinander zu tun haben, sich eben zusammenschliesen, assoziieren, dass 
sich die Assoziationen wieder weiterassoziieren. .. Dadurch kommt auch dasjenige heraus, 
wodurch wirkt im Wirtschaften selber die unmittelbare Kenntnis des Wirtschaftslebens.“ 
336, 421f  (>Dorfgemeinde)

  Assoziatives Urteil: In den Assoziationen wird sich eine „Erfahrung über das Mögliche“ 
bilden. Jeder hat auf seinem Teilgebiet Erfahrung und die Menschen werden zusammen-
urteilen. Kp, 19  (>Soziales Urteil, >Erfahrung, >Meinung, öffentliche)

  „Man kann noch so gescheit sein, kann über das wirtschaftliche Leben noch so gescheit 



nachdenken, die Beweise können restlos stimmen, aber sie werden sich im wirtschaftlichen 
Leben nicht bewahrheiten. Warum das? Weil das wirtschaftliche Leben überhaupt nicht 
durch die Erwägung des Einzelnen erfasst werden kann ... Nur wenn ein Kollektivurteil aus 
der Verständigung von Gemeinschaften des wirtschaftlichen Lebens entsteht, kann ein 
gültiges Urteil für das Wirtschaftsleben sich ergeben.“  Adäquate Urteile entstehen dadurch,
„dass sich die einzelne Erkenntnis des einen an der Erkenntnis des anderen abschleift.“  
79, 251  (>Bildlichkeit, Mythos, Soziales, >Geld als Buchführung)

  „Zwei Menschen miteinander können nicht zu einem wirtschaftlichen Urteil kommen.“ 
Das geht nur, „wenn man einer Gruppe von Menschen gegenübersteht, die Erfahrungen 
gemacht haben, jeder auf seinem Gebiete..“   337b, 72

  Für das Wirtschaftsleben kommen nicht Individual-Urteile, sondern Kollektiv-Urteile in 
Betracht.    83, 11.6.22  (>Gruppenurteil, >Altruismus)

  Untere Fähigkeiten; Begehren, Fühlen und Wollen entwickeln sich im Umgang von 
Mensch zu Mensch, nicht mit der abstrakten ganzen Menschheit.   196, 13.2.20

  „Das ist es auch, warum alle Gescheitheit nichts hilft, wenn es sich um wirtschaftliche 
Urteile handelt.“ Was z.B. zur Verteidigung der Goldwährung für Scharfsinn aufgebracht 
wurde; sie würde den freien Handel in der Welt fördern! Aber das Gegenteil ist eingetreten, 
z.B. das Bedürfnis nach Schutzzöllen.   338, 164f

  Händler, Produzenten und Konsumenten haben jeweils ihre Gleichung als 
Urteilsgrundlage. „.. es gibt keinen Weg, über, sagen wir dasjenige, was im Handel vorgeht, 
etwas Massgebliches zu wissen, als im Handel drinnenzustehen und zu handeln. Es gibt 
keine anderen Weg.“  NÖK, 122    (>Händler-Gleichung usw.)

  Wir müssen uns in der Volkswirtschaft auf den realen Prozess einlassen, uns empfindend 
Bilder machen und das durch die anderen korrigieren lassen. Assoziationen verwerten 
„empfundene Erfahrung“.Was ein Produkt „wert ist an einer bestimmten Stelle, das hat zu 
beurteilen die Assoziation.“ In Analogie zum menschlichen oder tierischen Organismus: 
„Keine menschliche Wissenschaft könnte nachkommen dieser Weisheit der Lymphdrüsen, 
die sich alle so hübsch in die Arbeit teilen. Wir haben es da eben nicht zu tun mit den 
gefällten Urteilen, sondern mit real wirkenden Urteilen. … So nur auch ist es möglich, 
wenn in dieser Weise selbsttätige Vernunft sich geltend macht im volkswirtschaftlichen 
Prozess... Das kann aber nicht auf andere Weise sein, als dass die Menschen vereinigt sind, 
die nun wirklich in Bildern den volkswirtschaftlichen Prozess Stück für Stück innehaben 
und dadurch, dass sie vereinigt sind, in den Assoziationen, eben sich gegenseitig ergänzen, 
gegenseitig korrigieren, so das die richtige Zirkulation im volkswirtschaftlichen Prozess vor
sich gehen kann.“ .. In der Assoziation sind die empfindenden Urteile real wirksam. Es kann
fixiert werden aus den unmittelbaren Erfahrungen, wie der Wert von irgend etwas sein kann.
NÖK, 149f  (>Real.., >Sozialer Organismus, Gesundheit)

  Im assoziativen Wesen „wird das Interesse des anderen mit in dem volkswirtschaftlichen 
Urteil darinnen sein.“ Dadurch werden wir „heraufgetrieben aus den volkswirtschaftlichen 
Vorgängen in die Gegenseitigkeit von Mensch zu Mensch“ und des weiteren in objektiven 
Gemeinsinn, „der nicht hervorgeht aus irgendwelcher Moralinsäure, sondern aus der 

nachdenken, die Beweise können restlos stimmen, aber sie werden sich im wirtschaftlichen 
Leben nicht bewahrheiten. Warum das? Weil das wirtschaftliche Leben überhaupt nicht 
durch die Erwägung des Einzelnen erfasst werden kann ... Nur wenn ein Kollektivurteil aus 
der Verständigung von Gemeinschaften des wirtschaftlichen Lebens entsteht, kann ein 
gültiges Urteil für das Wirtschaftsleben sich ergeben.“  Adäquate Urteile entstehen dadurch,
„dass sich die einzelne Erkenntnis des einen an der Erkenntnis des anderen abschleift.“  
79, 251  (>Bildlichkeit, Mythos, Soziales, >Geld als Buchführung)

  „Zwei Menschen miteinander können nicht zu einem wirtschaftlichen Urteil kommen.“ 
Das geht nur, „wenn man einer Gruppe von Menschen gegenübersteht, die Erfahrungen 
gemacht haben, jeder auf seinem Gebiete..“   337b, 72

  Für das Wirtschaftsleben kommen nicht Individual-Urteile, sondern Kollektiv-Urteile in 
Betracht.    83, 11.6.22  (>Gruppenurteil, >Altruismus)

  Untere Fähigkeiten; Begehren, Fühlen und Wollen entwickeln sich im Umgang von 
Mensch zu Mensch, nicht mit der abstrakten ganzen Menschheit.   196, 13.2.20

  „Das ist es auch, warum alle Gescheitheit nichts hilft, wenn es sich um wirtschaftliche 
Urteile handelt.“ Was z.B. zur Verteidigung der Goldwährung für Scharfsinn aufgebracht 
wurde; sie würde den freien Handel in der Welt fördern! Aber das Gegenteil ist eingetreten, 
z.B. das Bedürfnis nach Schutzzöllen.   338, 164f

  Händler, Produzenten und Konsumenten haben jeweils ihre Gleichung als 
Urteilsgrundlage. „.. es gibt keinen Weg, über, sagen wir dasjenige, was im Handel vorgeht, 
etwas Massgebliches zu wissen, als im Handel drinnenzustehen und zu handeln. Es gibt 
keine anderen Weg.“  NÖK, 122    (>Händler-Gleichung usw.)

  Wir müssen uns in der Volkswirtschaft auf den realen Prozess einlassen, uns empfindend 
Bilder machen und das durch die anderen korrigieren lassen. Assoziationen verwerten 
„empfundene Erfahrung“.Was ein Produkt „wert ist an einer bestimmten Stelle, das hat zu 
beurteilen die Assoziation.“ In Analogie zum menschlichen oder tierischen Organismus: 
„Keine menschliche Wissenschaft könnte nachkommen dieser Weisheit der Lymphdrüsen, 
die sich alle so hübsch in die Arbeit teilen. Wir haben es da eben nicht zu tun mit den 
gefällten Urteilen, sondern mit real wirkenden Urteilen. … So nur auch ist es möglich, 
wenn in dieser Weise selbsttätige Vernunft sich geltend macht im volkswirtschaftlichen 
Prozess... Das kann aber nicht auf andere Weise sein, als dass die Menschen vereinigt sind, 
die nun wirklich in Bildern den volkswirtschaftlichen Prozess Stück für Stück innehaben 
und dadurch, dass sie vereinigt sind, in den Assoziationen, eben sich gegenseitig ergänzen, 
gegenseitig korrigieren, so das die richtige Zirkulation im volkswirtschaftlichen Prozess vor
sich gehen kann.“ .. In der Assoziation sind die empfindenden Urteile real wirksam. Es kann
fixiert werden aus den unmittelbaren Erfahrungen, wie der Wert von irgend etwas sein kann.
NÖK, 149f  (>Real.., >Sozialer Organismus, Gesundheit)

  Im assoziativen Wesen „wird das Interesse des anderen mit in dem volkswirtschaftlichen 
Urteil darinnen sein.“ Dadurch werden wir „heraufgetrieben aus den volkswirtschaftlichen 
Vorgängen in die Gegenseitigkeit von Mensch zu Mensch“ und des weiteren in objektiven 
Gemeinsinn, „der nicht hervorgeht aus irgendwelcher Moralinsäure, sondern aus der 



Erkenntnis der Notwendigkeiten des volkswirtschaftlichen Prozesses.“  NÖK, 152f  
(>Urteil, Kategorien, >Bildlichkeit, >Wirtschaft durchschaub.)

  Das wirtschaftliche Urteil wird natürlich erkenntnistheoretisch aus der Individualität 
stammen, aber gebildet werden wird es nicht aus der Individualität heraus. Wenn man sich 
ein Preisurteil oder ein Urteil, wieviel Arbeiter in einer bestimmten Branche arbeiten 
dürften, bilden will, wird man Assoziationen um sich haben müssen, Assoziationen, welche 
in dieser Branche produzieren, und Assoziationen, welche in dieser Branche konsumieren. 
„Und aus dem Zusammenfluss dessen, was von diesen Assoziationen ausgeht, wird man 
sich ein Urteil bilden.“ Das assoziative Urteil ersetzt bewusst, was früher ein instinktives 
Gruppenurteil war, das jetzt verloren ist.   199, 91f   

   Astralleib:  Ein sich selbst überlassener Ätherleib wäre schlafend in seinem 
„Pflanzensein“. Das, was das Leben immer wieder aus dem Zustand der Bewusstlosigkeit 
erweckt, ist der Astralleib.  13 58f   (>Schlaf und Tod)

  Wie der physische Leib in die physische Welt eingebettet ist, so gehört der Astralleib zum 
ganzen Weltall, aus dem der Mensch geboren ist. Dessen Harmonie ist die Quelle der 
Bilder, durch die der Mensch seine Gestalt erhält. In diese Bilder taucht der Astralleib im 
Schlaf ein und ernährt sich durch sie, so wie sich der physische Leib durch die 
Nahrungsmittel seiner Umgebung ernährt. Beim Aufwachen hebt er sich aus dieser 
Harmonie heraus, um zur Wahrnehmung der äusseren Bilder zu kommen.   13, 86f  

  „Im Astralleibe prägt die geistige Welt dem Menschenwesen die moralischen Impulse 
ein.“   26, 120

  „Eine Pflanze hat nicht dasjenige, was wir Triebe, Begierden und Leidenschaften nennen. 
Eine Pflanze empfindet keine Lust und kein Leid, denn von Empfindung kann man nicht 
sprechen, wenn man sieht, dass ein Wesen auf etwas bloss Äusseres reagiert. Man kann von 
Empfindung nur sprechen, wenn der äussere Reiz sich im Inneren spiegelt, wenn er da ist 
als inneres Erlebnis. .. Da nun, wo das tierische Leben beginnt, wo Lust und Leid, wo 
Triebe, Begierden und Leidenschaften beginnen, spricht man vom dritten Gliede der 
menschlichen Wesenheit, von dem astralischen Leib. Ihn hat der Mensch gemeinschaftlich 
mit der ganzen Tierwelt. Nun gibt es eines, was innerhalb des Menschen hinausgeht über 
alle Tierwelt und was den Menschen zur Krone der Schöpfung macht ..“  54, 122f  (>Ich 
und Leiber, >Geistselbst, >Menschliche Wesenheit)  

  „.. die Nervenvorgänge sind Folgen (nicht Ursache) des Astralischen. Dasjenige, was 
Freude und Leid, Lust und Schmerz erregt, das war früher da als der physische Leib.“ Die 
Angst z.B. drückt sich aus in körperlichen Vorgängen.  57, 17

  „Das ganze Tagesleben besteht durchweg in einer Zerrüttung unseres physischen Leibes. 
Alle Krankheiten haben ihren Ursprung in Ausschweifungen des Astralleibes. (…) Das ist 
der Grund, warum gewisse Religionen das Fasten vorschreiben.“  94, 74

  Astralleib und Rechtsleben: „Die Dumpfheit des Bewusstseins, das die Umwandlungen 
des astralischen Leibes zum Inhalte hat, sie reicht aus für den einzelnen Menschen, wenn er 
seine Stütze hat in der Verständigung mit anderen einzelnen Menschen“, also im 

Erkenntnis der Notwendigkeiten des volkswirtschaftlichen Prozesses.“  NÖK, 152f  
(>Urteil, Kategorien, >Bildlichkeit, >Wirtschaft durchschaub.)

  Das wirtschaftliche Urteil wird natürlich erkenntnistheoretisch aus der Individualität 
stammen, aber gebildet werden wird es nicht aus der Individualität heraus. Wenn man sich 
ein Preisurteil oder ein Urteil, wieviel Arbeiter in einer bestimmten Branche arbeiten 
dürften, bilden will, wird man Assoziationen um sich haben müssen, Assoziationen, welche 
in dieser Branche produzieren, und Assoziationen, welche in dieser Branche konsumieren. 
„Und aus dem Zusammenfluss dessen, was von diesen Assoziationen ausgeht, wird man 
sich ein Urteil bilden.“ Das assoziative Urteil ersetzt bewusst, was früher ein instinktives 
Gruppenurteil war, das jetzt verloren ist.   199, 91f   

   Astralleib:  Ein sich selbst überlassener Ätherleib wäre schlafend in seinem 
„Pflanzensein“. Das, was das Leben immer wieder aus dem Zustand der Bewusstlosigkeit 
erweckt, ist der Astralleib.  13 58f   (>Schlaf und Tod)

  Wie der physische Leib in die physische Welt eingebettet ist, so gehört der Astralleib zum 
ganzen Weltall, aus dem der Mensch geboren ist. Dessen Harmonie ist die Quelle der 
Bilder, durch die der Mensch seine Gestalt erhält. In diese Bilder taucht der Astralleib im 
Schlaf ein und ernährt sich durch sie, so wie sich der physische Leib durch die 
Nahrungsmittel seiner Umgebung ernährt. Beim Aufwachen hebt er sich aus dieser 
Harmonie heraus, um zur Wahrnehmung der äusseren Bilder zu kommen.   13, 86f  

  „Im Astralleibe prägt die geistige Welt dem Menschenwesen die moralischen Impulse 
ein.“   26, 120

  „Eine Pflanze hat nicht dasjenige, was wir Triebe, Begierden und Leidenschaften nennen. 
Eine Pflanze empfindet keine Lust und kein Leid, denn von Empfindung kann man nicht 
sprechen, wenn man sieht, dass ein Wesen auf etwas bloss Äusseres reagiert. Man kann von 
Empfindung nur sprechen, wenn der äussere Reiz sich im Inneren spiegelt, wenn er da ist 
als inneres Erlebnis. .. Da nun, wo das tierische Leben beginnt, wo Lust und Leid, wo 
Triebe, Begierden und Leidenschaften beginnen, spricht man vom dritten Gliede der 
menschlichen Wesenheit, von dem astralischen Leib. Ihn hat der Mensch gemeinschaftlich 
mit der ganzen Tierwelt. Nun gibt es eines, was innerhalb des Menschen hinausgeht über 
alle Tierwelt und was den Menschen zur Krone der Schöpfung macht ..“  54, 122f  (>Ich 
und Leiber, >Geistselbst, >Menschliche Wesenheit)  

  „.. die Nervenvorgänge sind Folgen (nicht Ursache) des Astralischen. Dasjenige, was 
Freude und Leid, Lust und Schmerz erregt, das war früher da als der physische Leib.“ Die 
Angst z.B. drückt sich aus in körperlichen Vorgängen.  57, 17

  „Das ganze Tagesleben besteht durchweg in einer Zerrüttung unseres physischen Leibes. 
Alle Krankheiten haben ihren Ursprung in Ausschweifungen des Astralleibes. (…) Das ist 
der Grund, warum gewisse Religionen das Fasten vorschreiben.“  94, 74

  Astralleib und Rechtsleben: „Die Dumpfheit des Bewusstseins, das die Umwandlungen 
des astralischen Leibes zum Inhalte hat, sie reicht aus für den einzelnen Menschen, wenn er 
seine Stütze hat in der Verständigung mit anderen einzelnen Menschen“, also im 



Rechtsgebiet, in der Demokratie.   199, 212

  Astralleib und Wirtschaftsleben: „Das Wirtschaftsgebiet, also die Art und Weise, wie 
sich der Mensch mit andern zusammen in Assoziationen die Grundlage für wirtschaftliche 
Urteile und wirtschaftliche Taten bildet, das wirkt auf den astralischen Leib des Menschen 
zurück, und das gestaltet den astralischen Leib des Menschen, und eigentlich trägt der 
Mensch diejenige Gestaltung des astralischen Leibes durch den Tod hindurch, die er aus der
Brüderlichkeit des Wirtschaftslebens sich erobert.“  199, 220   (>Leib; Leiber)

  Atom des Zusammenlebens >Soziales Zusammenleben, Atom

  Aufbau und Abbau:   „Unter den Kräften, die man gern verfolgt, (..) sind eben die 
aufbauenden Kräfte. Man will immer aufbauen, aufbauen, aufbauen. Aber in der Welt ist 
nicht nur Evolution oder Aufbau, es ist auch Involution oder Abbau vorhanden.“ 186, 208 
(>Evolution und Involution, >Tod) 

  „Immerfort sind die aufsteigenden, sprießenden, sprossenden,    fruchtenden Kräfte 
vorhanden, immer auch sind die abbauenden Kräfte vorhanden. Und der Mensch verdankt 
gerade diesen abbauenden Kräften sehr viel. Ja, derjenige, der den Materialismus 
vollständig überwinden will, der muss sein Augenmerk gerade auf diese abbauenden Kräfte 
im menschlichen Organismus richten. .. Und er wird dann finden, dass gerade an den Zerfall
der Materie die Ausbildung des geistigen Lebens im Menschen gebunden ist.“ Das kann 
veranschaulichen, was man auch für den sozialen Organismus finden muß: „Der soziale 
Organismus stirbt zwar nicht, .. aber er wandelt sich, und aufsteigende und absteigende 
Kräfte sind ihm naturgemäß. Nur der begreift den sozialen Organismus, der weiss: wenn 
man die besten Absichten verwirklicht und irgend etwas auf irgendeinem Gebiet des 
sozialen Lebens herstellt, was aus den Verhältnissen heraus gewonnen ist, wird es nach 
einiger Zeit dadurch, dass Menschen mit ihren Individualitäten drinnen arbeiten, 
Absterbekräfte, Niedergangskräfte zeigen.“  83, 284  (>Geistesleben als Heilmittel, 
>Wertbildung und Entwertung, >Zerstörung und Fortschritt)

  „Dass man zu den heute einzig und allein berücksichtigten Aufbauvorstellungen die 
Vorstellungen über abbauendes Leben hinzufügen wird, das wird mit großen Fortschritten 
naturwissenschaftlicher Anschauungsweise in der Zukunft verbunden sein. Und das wird 
eine Brücke schlagen .. von der begriffenen Natur zu dem zu begreifenden sozialen 
Lebensgebiet. Nur unvollendete Naturwissenschaft ist ein Hindernis, die für das soziale 
Lebensgebiet notwendigen Begriffe zu gewinnen; vollendete Naturwissenschaft wird gerade
durch ihre innere Gediegenheit, durch ihre innere Größe, eine richtige Sozialwissenschaft 
begründen helfen.“  73, 178  (>Organisches und Geistiges, >Nerven und Abbau) 

  „Aufklärerei“: „Überwindung derjenigen falschen „Aufklärerei“, die aus einer 
missverstandenen Natureinsicht hervorgegangen ist und die in der neuesten Zeit zu einem 
weltlichen Evangelium weiter Menschenmassen geworden ist, wird allein die Grundlage  
geben können für ein soziales Wissen, das fruchtbar auf das wirkliche Leben einwirken 
kann.“ 24, 112  (>Geisteswissenschaft und Soziales, >Humanismus)

  Ausbeutung: „Jedem Ausbeuter seiner Mitmenschen wäre natürlich das liebste, wenn die 
Opfer seiner Ausbeutung nicht zu leiden hätten. Man käme weit, wenn man das nicht bloss 

Rechtsgebiet, in der Demokratie.   199, 212

  Astralleib und Wirtschaftsleben: „Das Wirtschaftsgebiet, also die Art und Weise, wie 
sich der Mensch mit andern zusammen in Assoziationen die Grundlage für wirtschaftliche 
Urteile und wirtschaftliche Taten bildet, das wirkt auf den astralischen Leib des Menschen 
zurück, und das gestaltet den astralischen Leib des Menschen, und eigentlich trägt der 
Mensch diejenige Gestaltung des astralischen Leibes durch den Tod hindurch, die er aus der
Brüderlichkeit des Wirtschaftslebens sich erobert.“  199, 220   (>Leib; Leiber)

  Atom des Zusammenlebens >Soziales Zusammenleben, Atom

  Aufbau und Abbau:   „Unter den Kräften, die man gern verfolgt, (..) sind eben die 
aufbauenden Kräfte. Man will immer aufbauen, aufbauen, aufbauen. Aber in der Welt ist 
nicht nur Evolution oder Aufbau, es ist auch Involution oder Abbau vorhanden.“ 186, 208 
(>Evolution und Involution, >Tod) 

  „Immerfort sind die aufsteigenden, sprießenden, sprossenden,    fruchtenden Kräfte 
vorhanden, immer auch sind die abbauenden Kräfte vorhanden. Und der Mensch verdankt 
gerade diesen abbauenden Kräften sehr viel. Ja, derjenige, der den Materialismus 
vollständig überwinden will, der muss sein Augenmerk gerade auf diese abbauenden Kräfte 
im menschlichen Organismus richten. .. Und er wird dann finden, dass gerade an den Zerfall
der Materie die Ausbildung des geistigen Lebens im Menschen gebunden ist.“ Das kann 
veranschaulichen, was man auch für den sozialen Organismus finden muß: „Der soziale 
Organismus stirbt zwar nicht, .. aber er wandelt sich, und aufsteigende und absteigende 
Kräfte sind ihm naturgemäß. Nur der begreift den sozialen Organismus, der weiss: wenn 
man die besten Absichten verwirklicht und irgend etwas auf irgendeinem Gebiet des 
sozialen Lebens herstellt, was aus den Verhältnissen heraus gewonnen ist, wird es nach 
einiger Zeit dadurch, dass Menschen mit ihren Individualitäten drinnen arbeiten, 
Absterbekräfte, Niedergangskräfte zeigen.“  83, 284  (>Geistesleben als Heilmittel, 
>Wertbildung und Entwertung, >Zerstörung und Fortschritt)

  „Dass man zu den heute einzig und allein berücksichtigten Aufbauvorstellungen die 
Vorstellungen über abbauendes Leben hinzufügen wird, das wird mit großen Fortschritten 
naturwissenschaftlicher Anschauungsweise in der Zukunft verbunden sein. Und das wird 
eine Brücke schlagen .. von der begriffenen Natur zu dem zu begreifenden sozialen 
Lebensgebiet. Nur unvollendete Naturwissenschaft ist ein Hindernis, die für das soziale 
Lebensgebiet notwendigen Begriffe zu gewinnen; vollendete Naturwissenschaft wird gerade
durch ihre innere Gediegenheit, durch ihre innere Größe, eine richtige Sozialwissenschaft 
begründen helfen.“  73, 178  (>Organisches und Geistiges, >Nerven und Abbau) 

  „Aufklärerei“: „Überwindung derjenigen falschen „Aufklärerei“, die aus einer 
missverstandenen Natureinsicht hervorgegangen ist und die in der neuesten Zeit zu einem 
weltlichen Evangelium weiter Menschenmassen geworden ist, wird allein die Grundlage  
geben können für ein soziales Wissen, das fruchtbar auf das wirkliche Leben einwirken 
kann.“ 24, 112  (>Geisteswissenschaft und Soziales, >Humanismus)

  Ausbeutung: „Jedem Ausbeuter seiner Mitmenschen wäre natürlich das liebste, wenn die 
Opfer seiner Ausbeutung nicht zu leiden hätten. Man käme weit, wenn man das nicht bloss 



selbstverständlich fände, sondern auch seine Empfindungen und Gefühle danach richtete.“   
34, 204

  „Äußerlich wird leicht derjenige als Bedrücker erscheinen, der einen prunkvollen Haushalt
führen, in der Eisenbahn die erste Klasse benützen kann usw. Und als der Bedrückte wird 
erscheinen, wer einen schlechten Rock tragen und vierter Klasse fahren muss. Man braucht 
aber kein mitleidloses Individuum, auch kein Reaktionär oder dergleichen zu sein, um mit 
klarem Denken doch das folgende zu verstehen. Niemand wird dadurch bedrückt und 
ausgebeutet, dass ich diesen oder jenen Rock trage, sondern allein dadurch, dass ich den 
Arbeiter, der für mich den Rock anfertigt, zu wenig entlohne. Der arme Arbeiter, der sich 
seinen schlechten Rock für weniges Geld erwirbt, ist nun gegenüber seinem Mitmenschen 
in dieser Beziehung in genau der gleichen Lage wie der Reiche, der sich den besseren Rock 
machen lässt. Ob ich arm bin oder reich: ich beute aus, wenn ich Dinge erwerbe, die nicht 
genügend bezahlt werden. .. Wird denn die Arbeit, die du an den Wohlhabenden liefern 
musst, nur an diesen zu dem schlechten Lohn geliefert? Nein, derjenige, der neben dir sitzt, 
und mit dir über Bedrückung klagt, verschafft sich deiner Hände Arbeit zu genau den 
gleichen Bedingungen wie der Wohlhabende, gegen den ihr euch beide wendet.“ Man muss 
„die Begriffe «Reich» und «Ausbeuter» vollkommen trennen. (…) Man mag noch so viele 
Verbesserungen zum Schutze irgendeiner Arbeitsklasse einführen, und damit gewiss viel zur
Hebung der Lebenslage dieser oder jener Menschengruppe beitragen: Das Wesen der 
Ausbeutung wird dadurch nicht gemildert. Denn dieses hängt davon ab, dass ein Mensch 
unter dem Gesichtspunkt des Eigennutzes sich die Arbeitsprodukte des anderen erwirbt. Ob 
ich viel oder wenig habe: bediene ich mich dessen, was ich habe zur Befriedigung meines 
Eigennutzes, so muss dadurch der andere ausgebeutet werden. Selbst wenn ich bei 
Aufrechterhaltung dieses Gesichtspunktes seine Arbeit schütze, so ist damit nur scheinbar 
etwas getan. Bezahle ich die Arbeit des anderen teurer, so muss er dafür auch die meine 
teurer bezahlen, wenn nicht durch die Besserstellung des einen die Schlechterstellung des 
anderen bewirkt werden soll.“  34, 205ff   (>Eigennutz; Eigenwohl)

  „Der Arbeiter wird nicht durch das Wirtschaftsleben ausgebeutet, der Arbeiter wird durch 
jene Lebenslüge ausgebeutet, die dadurch entsteht, dass (heute) die individuellen 
Fähigkeiten gerade verwendet werden können zur Übervorteilung des Arbeiters, weil sie 
innerhalb des Wirtschaftsprozesses nicht gesehen werden können von beiden Seiten; 
innerhalb des gesunden Geisteslebens werden sie von beiden Seiten gesehen und 
kontrolliert werden.“  328, 163 (>Arbeit im Rechtsleben; Teilungsvertrag)

  Ausbeutung durch Rechtsverhältnisse: „Dasjenige, was das Bedrückende ist im 
Wirtschaftsleben, dasjenige, was im Wirtschaftsleben für das Proletariat eine unerträgliche 
Lage geschaffen hat, das .. rührt nicht vom Wirtschaftsleben selbst her. Es ist ein völliger 
Irrtum, das zu glauben. .. das rührt her aus der Geschichte der Eroberungen, aus der 
Geschichte der Machtverhältnisse und der die Machtverhältnisse begründenden
Rechtsverhältnisse in das Proletariat bedrückende Rechte. Auch die Besitzverhältnisse .. 
gründen sich auf Rechte.“  336, 113f

  Ausgleiche >Verteilung, gerechte

  Auto und Grammophon: „Ich fahre selbstverständlich leidenschaftlich gern im Auto, 
wenn es notwendig ist, denn man darf nicht die Welt zurückschrauben wollen, sondern man 

selbstverständlich fände, sondern auch seine Empfindungen und Gefühle danach richtete.“   
34, 204

  „Äußerlich wird leicht derjenige als Bedrücker erscheinen, der einen prunkvollen Haushalt
führen, in der Eisenbahn die erste Klasse benützen kann usw. Und als der Bedrückte wird 
erscheinen, wer einen schlechten Rock tragen und vierter Klasse fahren muss. Man braucht 
aber kein mitleidloses Individuum, auch kein Reaktionär oder dergleichen zu sein, um mit 
klarem Denken doch das folgende zu verstehen. Niemand wird dadurch bedrückt und 
ausgebeutet, dass ich diesen oder jenen Rock trage, sondern allein dadurch, dass ich den 
Arbeiter, der für mich den Rock anfertigt, zu wenig entlohne. Der arme Arbeiter, der sich 
seinen schlechten Rock für weniges Geld erwirbt, ist nun gegenüber seinem Mitmenschen 
in dieser Beziehung in genau der gleichen Lage wie der Reiche, der sich den besseren Rock 
machen lässt. Ob ich arm bin oder reich: ich beute aus, wenn ich Dinge erwerbe, die nicht 
genügend bezahlt werden. .. Wird denn die Arbeit, die du an den Wohlhabenden liefern 
musst, nur an diesen zu dem schlechten Lohn geliefert? Nein, derjenige, der neben dir sitzt, 
und mit dir über Bedrückung klagt, verschafft sich deiner Hände Arbeit zu genau den 
gleichen Bedingungen wie der Wohlhabende, gegen den ihr euch beide wendet.“ Man muss 
„die Begriffe «Reich» und «Ausbeuter» vollkommen trennen. (…) Man mag noch so viele 
Verbesserungen zum Schutze irgendeiner Arbeitsklasse einführen, und damit gewiss viel zur
Hebung der Lebenslage dieser oder jener Menschengruppe beitragen: Das Wesen der 
Ausbeutung wird dadurch nicht gemildert. Denn dieses hängt davon ab, dass ein Mensch 
unter dem Gesichtspunkt des Eigennutzes sich die Arbeitsprodukte des anderen erwirbt. Ob 
ich viel oder wenig habe: bediene ich mich dessen, was ich habe zur Befriedigung meines 
Eigennutzes, so muss dadurch der andere ausgebeutet werden. Selbst wenn ich bei 
Aufrechterhaltung dieses Gesichtspunktes seine Arbeit schütze, so ist damit nur scheinbar 
etwas getan. Bezahle ich die Arbeit des anderen teurer, so muss er dafür auch die meine 
teurer bezahlen, wenn nicht durch die Besserstellung des einen die Schlechterstellung des 
anderen bewirkt werden soll.“  34, 205ff   (>Eigennutz; Eigenwohl)

  „Der Arbeiter wird nicht durch das Wirtschaftsleben ausgebeutet, der Arbeiter wird durch 
jene Lebenslüge ausgebeutet, die dadurch entsteht, dass (heute) die individuellen 
Fähigkeiten gerade verwendet werden können zur Übervorteilung des Arbeiters, weil sie 
innerhalb des Wirtschaftsprozesses nicht gesehen werden können von beiden Seiten; 
innerhalb des gesunden Geisteslebens werden sie von beiden Seiten gesehen und 
kontrolliert werden.“  328, 163 (>Arbeit im Rechtsleben; Teilungsvertrag)

  Ausbeutung durch Rechtsverhältnisse: „Dasjenige, was das Bedrückende ist im 
Wirtschaftsleben, dasjenige, was im Wirtschaftsleben für das Proletariat eine unerträgliche 
Lage geschaffen hat, das .. rührt nicht vom Wirtschaftsleben selbst her. Es ist ein völliger 
Irrtum, das zu glauben. .. das rührt her aus der Geschichte der Eroberungen, aus der 
Geschichte der Machtverhältnisse und der die Machtverhältnisse begründenden
Rechtsverhältnisse in das Proletariat bedrückende Rechte. Auch die Besitzverhältnisse .. 
gründen sich auf Rechte.“  336, 113f

  Ausgleiche >Verteilung, gerechte

  Auto und Grammophon: „Ich fahre selbstverständlich leidenschaftlich gern im Auto, 
wenn es notwendig ist, denn man darf nicht die Welt zurückschrauben wollen, sondern man 



muss demjenigen, was auf der einen Seite auftritt, eben das andere entgegensetzen können, 
so dass das Im-Auto-Fahren ganz richtig ist. … Den Dingen gegenüber, die für die 
mechanische Verrichtung der Menschendienste in die Welt eintreten, wird sich die 
Menschheit selber helfen können. Und so kann man schon sagen: gegen all das, was von 
Auto, Schreibmaschine und so weiter auftritt, wird sich die Menschheit selber helfen 
können. Anders liegt die Sache .. beim Grammophon. Beim Grammophon ist es so, dass die
Menschheit in das Mechanische die Kunst herein zwingen will. Wenn die Menschheit also 
eine leidenschaftliche Vorliebe für solche Dinge bekäme, wo das, was als Schatten des 
Spirituellen in die Welt herunterkommt, mechanisiert würde, wenn die Menschheit also 
Enthusiasmus für so etwas, wofür das Grammophon ein Ausdruck ist, zeigen würde, dann 
könnte sie sich davor nicht selber helfen. Da müssten ihr die Götter helfen. Nun, die Götter 
sind gnädig ..“   227, 258f   (>Kino, >Elektrizität)

  Autorität und Anerkennung: Im Geistesleben wird nicht jeder tun, was er will, sondern 
man wird freiwillig hinneigen zu denen, die man als Autorität für sich finden kann. „Es 
kann einer einfach dadurch eine Autorität sein, dass er einem in anderen Dingen überlegen 
ist.“  330, 326 (>Geistesleben; freie Empfänglichkeit für g. Leistungen, 
>Erziehung im zweiten Jahrsiebt, >Individualität als Autorität) 

  „Auf keinem Gebiete darf sich eine andere Autorität ergeben als diejenige, die sich ganz 
von selbst ergibt. Ich mochte wissen, wie nicht Autorität da sein sollte, wenn irgendjemand 
wirklich den Willen hat, etwas Heilbringendes machen will und weiss, der andere kann ihm 
einen Rat geben, dann kommt er schon, und dann wird derjenige, der ihm den Rat geben 
kann, die selbstverständliche Autorität.“  336, 467

  „Wir müssen in die Lage kommen, zwar die Autorität schaffen zu lassen, aber die 
Autorität beurteilen zu können. .. Das kann aber nie geschehen aus dem materiellen 
Erkennen der einzelnen Spezialitäten heraus, sondern aus dem umfassenden Geist-
Erkennen.“ Geisteswissenschaft befähigt uns, urteilsfähig zu werden. „Wir werden nicht 
dasjenige wissen, was die Autorität wissen kann, aber wenn die Autorität etwas weiss und 
im einzelnen Falle dies oder jenes tut, werden wir fähig sein, es zu beurteilen. .. 
Geisteswissenschaft macht uns nicht zu Medizinern, aber Geisteswissenschaft befähigt uns, 
dasjenige, was durch den Mediziner in das öffentliche Leben eintritt, zu beurteilen, wenn 
wir nur richtig in die Geisteswissenschaft hinein dringen. .. Denn es ist sehr, sehr viel gesagt
mit dem, was ich damit eigentlich meine, dass Geisteswissenschaft gleichsam ummodeln 
wird das menschliche Verständnis, so dass der Mensch urteilsfähig wird, Verstandeskraft 
entbindet aus seinem Seelenleben. Erst dadurch kann er sich die Gedankenfreiheit in 
Wirklichkeit erwerben.“  Die geistigen Wesen vermögen in unserem Verstand zu wirken, 
wenn wir etwas von ihnen wissen. „Die geistige Welt hilft uns.“ 168, 109ff  

  Aber wenn der geistige Mensch seine „Toga“ auszieht und der Arbeiter seine Bluse, 
können sich die Menschen ganz ohne Unterschied des übrigen Autoritativen begegnen.  
338, 156

  Autorität und unfreier Geist: Für den unfreien Geist sind die Motive für sein Handeln 
„von vornherein als Vorstellungen in seinem Bewusstsein vorhanden. Wenn er etwas 
ausführen will, so macht er das so, wie er es gesehen hat, oder wie es ihm für den einzelnen 
Fall befohlen wird. Die Autorität wirkt daher am besten durch Beispiele, das heißt durch 

muss demjenigen, was auf der einen Seite auftritt, eben das andere entgegensetzen können, 
so dass das Im-Auto-Fahren ganz richtig ist. … Den Dingen gegenüber, die für die 
mechanische Verrichtung der Menschendienste in die Welt eintreten, wird sich die 
Menschheit selber helfen können. Und so kann man schon sagen: gegen all das, was von 
Auto, Schreibmaschine und so weiter auftritt, wird sich die Menschheit selber helfen 
können. Anders liegt die Sache .. beim Grammophon. Beim Grammophon ist es so, dass die
Menschheit in das Mechanische die Kunst herein zwingen will. Wenn die Menschheit also 
eine leidenschaftliche Vorliebe für solche Dinge bekäme, wo das, was als Schatten des 
Spirituellen in die Welt herunterkommt, mechanisiert würde, wenn die Menschheit also 
Enthusiasmus für so etwas, wofür das Grammophon ein Ausdruck ist, zeigen würde, dann 
könnte sie sich davor nicht selber helfen. Da müssten ihr die Götter helfen. Nun, die Götter 
sind gnädig ..“   227, 258f   (>Kino, >Elektrizität)

  Autorität und Anerkennung: Im Geistesleben wird nicht jeder tun, was er will, sondern 
man wird freiwillig hinneigen zu denen, die man als Autorität für sich finden kann. „Es 
kann einer einfach dadurch eine Autorität sein, dass er einem in anderen Dingen überlegen 
ist.“  330, 326 (>Geistesleben; freie Empfänglichkeit für g. Leistungen, 
>Erziehung im zweiten Jahrsiebt, >Individualität als Autorität) 

  „Auf keinem Gebiete darf sich eine andere Autorität ergeben als diejenige, die sich ganz 
von selbst ergibt. Ich mochte wissen, wie nicht Autorität da sein sollte, wenn irgendjemand 
wirklich den Willen hat, etwas Heilbringendes machen will und weiss, der andere kann ihm 
einen Rat geben, dann kommt er schon, und dann wird derjenige, der ihm den Rat geben 
kann, die selbstverständliche Autorität.“  336, 467

  „Wir müssen in die Lage kommen, zwar die Autorität schaffen zu lassen, aber die 
Autorität beurteilen zu können. .. Das kann aber nie geschehen aus dem materiellen 
Erkennen der einzelnen Spezialitäten heraus, sondern aus dem umfassenden Geist-
Erkennen.“ Geisteswissenschaft befähigt uns, urteilsfähig zu werden. „Wir werden nicht 
dasjenige wissen, was die Autorität wissen kann, aber wenn die Autorität etwas weiss und 
im einzelnen Falle dies oder jenes tut, werden wir fähig sein, es zu beurteilen. .. 
Geisteswissenschaft macht uns nicht zu Medizinern, aber Geisteswissenschaft befähigt uns, 
dasjenige, was durch den Mediziner in das öffentliche Leben eintritt, zu beurteilen, wenn 
wir nur richtig in die Geisteswissenschaft hinein dringen. .. Denn es ist sehr, sehr viel gesagt
mit dem, was ich damit eigentlich meine, dass Geisteswissenschaft gleichsam ummodeln 
wird das menschliche Verständnis, so dass der Mensch urteilsfähig wird, Verstandeskraft 
entbindet aus seinem Seelenleben. Erst dadurch kann er sich die Gedankenfreiheit in 
Wirklichkeit erwerben.“  Die geistigen Wesen vermögen in unserem Verstand zu wirken, 
wenn wir etwas von ihnen wissen. „Die geistige Welt hilft uns.“ 168, 109ff  

  Aber wenn der geistige Mensch seine „Toga“ auszieht und der Arbeiter seine Bluse, 
können sich die Menschen ganz ohne Unterschied des übrigen Autoritativen begegnen.  
338, 156

  Autorität und unfreier Geist: Für den unfreien Geist sind die Motive für sein Handeln 
„von vornherein als Vorstellungen in seinem Bewusstsein vorhanden. Wenn er etwas 
ausführen will, so macht er das so, wie er es gesehen hat, oder wie es ihm für den einzelnen 
Fall befohlen wird. Die Autorität wirkt daher am besten durch Beispiele, das heißt durch 



Überlieferung ganz bestimmter Einzelhandlungen an das Bewusstsein des unfreien 
Geistes.“  4, 192 (>Lüge und dumpfes Gemeinschaftsbewusstsein)

  Autorität und Wissenschaft: „Wenn irgendwo eine astronomische Entdeckung gemacht 
wird, so sagen die Menschen nicht, dass sie das auf Autorität hin annehmen. .. Der 
Lebenszusammenhang, der ist schon so, dass man durchaus nicht sprechen kann, man 
nehme etwas bloß auf Autorität hin an. So müsste man aber auch denken, wenn vereinzelte 
Geistesforscher nur wie vereinzelte Astronomen auftreten und dasjenige verkündigen, was 
aus der Geistesforschung heraus ist: man wird das aber überall im Leben bewahrheitet 
finden, wenn man eben seinen gesunden Menschenverstand anwenden will.“  202, 155 

  Autoritätsglauben: Es besteht ein scharfer Kampf zwischen dem Aufkeimen der 
Gedankenfreiheit und der aus alten Zeiten hereinwirkenden Autorität „.. und unter seinem 
Einfluss entwickelt sich eine gewisse Hilflosigkeit der Menschen in Bezug auf das Urteilen.
(...) vor allen Dingen muss verstanden werden, wie wir immer mehr und mehr dem 
Autoritätsglauben entgegengehen und wie ganze Theorien sich bilden, die wiederum die 
Unterlage von Gesinnungen sind, um den Autoritätsglauben geradezu zu befestigen. Auf 
dem Gebiete der Medizin, auf dem Gebiete der Jurisprudenz, aber auch auf allen sonstigen 
Gebieten erklären sich die Menschen von vornherein für unzuständig.“ Das systematische 
Ausbilden dieser Autoritätsgesinnung ist eigentlich das Prinzip des Jesuitismus. 168, 105f  
(>Jesuitismus) 

  Banken: Der ökonomische Typus Mensch herrschte bis ins 19. Jahrhundert. Dann kam der
Bankier, der sozialökonomisch ebenso als Wucherer definiert werden kann. Gegen Ende des
19. Jahrhunderts kam dann die Herrschaft des abstrakten Kapitals, der Aktien usw..      191, 
175

  Mit dem Bankwesen ab Mitte des 19. Jahrhunderts „wird alles in die sich selbst 
bewegende Geldströmung hineingezogen. Geldwirtschaft ohne natürliches und persönliches
Subjekt..“   NÖK, 138  (>Geldwirtschaft)

  „Viel lieber .. als ein Theater würde ich eine Bank gründen, nicht aus Vorliebe für das 
Geld, .. sondern weil ich einsah, .. dass einmal die alleräusserste Lebenspraxis nun wirklich 
in Angriff genommen werden muss .. weil die Praktiker überall Schiffbruch erlitten haben. 
(…) darauf kommt es an, dass wir nicht nur die Mystik auf die eine Waagschale legen .. Wir
müssen auf die andere Waagschale legen Fachlichkeit und Sachlichkeit.“ Es geht bei 
Unternehmensgründungen darum, „dass wirklich einmal die Möglichkeit geschaffen werde 
in einem Kreis von Menschen, die fruchtbaren Begabungen zu erkennen .. Man will 
Menschen zusammenbringen, .. zu denen man volles Vertrauen haben kann, weil man zu 
ihrem Wollen, zu ihrer Arbeit Vertrauen haben kann ..“  Es geht nicht um unpersönliche 
Gesamturteile durch Schulzeugnisse, Empfehlungen, Programmworte.  332B, 228 
(>Geistesleben formt Wirtschaftsleben, >Kredit) 

Bank, Aktien, Enteignung: Molt: Sozialisierung der Banken? 

Überlieferung ganz bestimmter Einzelhandlungen an das Bewusstsein des unfreien 
Geistes.“  4, 192 (>Lüge und dumpfes Gemeinschaftsbewusstsein)

  Autorität und Wissenschaft: „Wenn irgendwo eine astronomische Entdeckung gemacht 
wird, so sagen die Menschen nicht, dass sie das auf Autorität hin annehmen. .. Der 
Lebenszusammenhang, der ist schon so, dass man durchaus nicht sprechen kann, man 
nehme etwas bloß auf Autorität hin an. So müsste man aber auch denken, wenn vereinzelte 
Geistesforscher nur wie vereinzelte Astronomen auftreten und dasjenige verkündigen, was 
aus der Geistesforschung heraus ist: man wird das aber überall im Leben bewahrheitet 
finden, wenn man eben seinen gesunden Menschenverstand anwenden will.“  202, 155 

  Autoritätsglauben: Es besteht ein scharfer Kampf zwischen dem Aufkeimen der 
Gedankenfreiheit und der aus alten Zeiten hereinwirkenden Autorität „.. und unter seinem 
Einfluss entwickelt sich eine gewisse Hilflosigkeit der Menschen in Bezug auf das Urteilen.
(...) vor allen Dingen muss verstanden werden, wie wir immer mehr und mehr dem 
Autoritätsglauben entgegengehen und wie ganze Theorien sich bilden, die wiederum die 
Unterlage von Gesinnungen sind, um den Autoritätsglauben geradezu zu befestigen. Auf 
dem Gebiete der Medizin, auf dem Gebiete der Jurisprudenz, aber auch auf allen sonstigen 
Gebieten erklären sich die Menschen von vornherein für unzuständig.“ Das systematische 
Ausbilden dieser Autoritätsgesinnung ist eigentlich das Prinzip des Jesuitismus. 168, 105f  
(>Jesuitismus) 

  Banken: Der ökonomische Typus Mensch herrschte bis ins 19. Jahrhundert. Dann kam der
Bankier, der sozialökonomisch ebenso als Wucherer definiert werden kann. Gegen Ende des
19. Jahrhunderts kam dann die Herrschaft des abstrakten Kapitals, der Aktien usw..      191, 
175

  Mit dem Bankwesen ab Mitte des 19. Jahrhunderts „wird alles in die sich selbst 
bewegende Geldströmung hineingezogen. Geldwirtschaft ohne natürliches und persönliches
Subjekt..“   NÖK, 138  (>Geldwirtschaft)

  „Viel lieber .. als ein Theater würde ich eine Bank gründen, nicht aus Vorliebe für das 
Geld, .. sondern weil ich einsah, .. dass einmal die alleräusserste Lebenspraxis nun wirklich 
in Angriff genommen werden muss .. weil die Praktiker überall Schiffbruch erlitten haben. 
(…) darauf kommt es an, dass wir nicht nur die Mystik auf die eine Waagschale legen .. Wir
müssen auf die andere Waagschale legen Fachlichkeit und Sachlichkeit.“ Es geht bei 
Unternehmensgründungen darum, „dass wirklich einmal die Möglichkeit geschaffen werde 
in einem Kreis von Menschen, die fruchtbaren Begabungen zu erkennen .. Man will 
Menschen zusammenbringen, .. zu denen man volles Vertrauen haben kann, weil man zu 
ihrem Wollen, zu ihrer Arbeit Vertrauen haben kann ..“  Es geht nicht um unpersönliche 
Gesamturteile durch Schulzeugnisse, Empfehlungen, Programmworte.  332B, 228 
(>Geistesleben formt Wirtschaftsleben, >Kredit) 

Bank, Aktien, Enteignung: Molt: Sozialisierung der Banken? 



Dr. Steiner: Fruchtbar ist das nur, wenn wir uns die Sozialisierung im Sinne unserer Ideen 
denken. Die Bank ist nichts für sich. Sie ist nur der Ausdruck der übrigen Sozialisierung. 
Molt: Es besteht die Gefahr, dass die Banken uns erdrücken. Sie werden denen, die im 
Sinne Ihrer Ideen arbeiten, den Kredit kündigen. Die Bank wird nur Geld geben, wenn ihr 
die Leute passen.
Dr. Steiner: Wenn Sie sozialisieren, wie Dr. Elsas will, dann kann die Bank nicht beleihen 
und damit auch nicht bestehen. Warum soll sich aber die Bank weigern, unter dem Einfluss 
unserer Ideen entstehende Industrieunternehmungen zu beleihen?
Molt: Es gibt keine Profitpapiere mehr, keine Spekulation.
Dr. Steiner: Die Spekulationsgeschäfte werden aufhören. 
Molt: Dagegen werden sich aber die Großbankiers wehren.
Dr. Steiner: Unter den Gedanken, die meiner Sache zu Grunde liegen, kommt höchstens in 
Betracht, was einer als sein Eigentum deponiert bei der Bank. Die ganzen 
Beleihungsgeschäfte kann man laufen lassen. Sie brauchen auch gar keine Gelder. Sie 
brauchen nur Arbeiter.
Molt: An der Waldorf-Astoria-Zigarettenfabrik hat die Bank 200 Anteile. Diese müsste sie 
dann verlieren.
Dr. Steiner: Wozu brauchen Sie die Aktien? Sie können die Bank zum Verlust der Aktien 
zwingen. Sie können doch Ihre eigenen Aktien zurückfordern. Wenn die Bank Besitzerin 
der Aktien ist, ist sie einfach Rentner. Das ist eine Sache, die nur auf dem Wege des 
Wohlwollens entschieden werden kann. Die Leute, die als Drohnen leben, hängen ganz vom
Wohlwollen ab. Das wird einfach aufhören.
Molt: Muss man ihnen dann nicht auf eine gewisse Zeit von Jahren eine Rente bezahlen?
Dr. Steiner: Das hängt aber doch vom Wohlwollen ab. Nehmen wir an, Sie geben überhaupt
nichts.
Molt: Dann wird die Bank kaputt gehen und damit die schädigen, die ihr Geld gegeben 
haben.
Dr. Steiner: Es kann nur eine Sache des Wohlwollens sein, die Leute zu entschädigen. Die 
Banken werden gar nicht arbeiten können unter unseren Gedanken. Die Bankiers werden 
Sie nicht zu einer sozialen Reform gewinnen. 
Kühn: Es gibt Privatkapitalisten, die auf Renten angewiesen sind. 
Dr. Steiner: Die müsste man ablösen. Es wäre Sache des Wohlwollens.“  Molt, 234f

  Banken und Wirtschaft: Banken sind Wirtschaftszweige.  24, 436  (>Geld abstrakt und 
konkret)

  „Es hat die Welt ruiniert, dass jeder nur entsprechende Zinsen aus seinem Besitz 
herauswirtschaften wollte. Das bewirkt wirtschaftlich die Interesselosigkeit gegenüber den 
Konsumenten. Es interessiert den Wirtschafter heute nur der Konkurrent. Das hat der 
Weltkrieg hervorgerufen. Solange das Wirtschaftsleben darauf gebaut ist, dass man nur die 
Marktseite sieht, so lange geht es bergab. Hört das blosse Geldsystem auf, fängt man an sich
zu interessieren für das Wirtschaftsleben, so geht es wieder bergauf. Das heisst, sobald man 

Dr. Steiner: Fruchtbar ist das nur, wenn wir uns die Sozialisierung im Sinne unserer Ideen 
denken. Die Bank ist nichts für sich. Sie ist nur der Ausdruck der übrigen Sozialisierung. 
Molt: Es besteht die Gefahr, dass die Banken uns erdrücken. Sie werden denen, die im 
Sinne Ihrer Ideen arbeiten, den Kredit kündigen. Die Bank wird nur Geld geben, wenn ihr 
die Leute passen.
Dr. Steiner: Wenn Sie sozialisieren, wie Dr. Elsas will, dann kann die Bank nicht beleihen 
und damit auch nicht bestehen. Warum soll sich aber die Bank weigern, unter dem Einfluss 
unserer Ideen entstehende Industrieunternehmungen zu beleihen?
Molt: Es gibt keine Profitpapiere mehr, keine Spekulation.
Dr. Steiner: Die Spekulationsgeschäfte werden aufhören. 
Molt: Dagegen werden sich aber die Großbankiers wehren.
Dr. Steiner: Unter den Gedanken, die meiner Sache zu Grunde liegen, kommt höchstens in 
Betracht, was einer als sein Eigentum deponiert bei der Bank. Die ganzen 
Beleihungsgeschäfte kann man laufen lassen. Sie brauchen auch gar keine Gelder. Sie 
brauchen nur Arbeiter.
Molt: An der Waldorf-Astoria-Zigarettenfabrik hat die Bank 200 Anteile. Diese müsste sie 
dann verlieren.
Dr. Steiner: Wozu brauchen Sie die Aktien? Sie können die Bank zum Verlust der Aktien 
zwingen. Sie können doch Ihre eigenen Aktien zurückfordern. Wenn die Bank Besitzerin 
der Aktien ist, ist sie einfach Rentner. Das ist eine Sache, die nur auf dem Wege des 
Wohlwollens entschieden werden kann. Die Leute, die als Drohnen leben, hängen ganz vom
Wohlwollen ab. Das wird einfach aufhören.
Molt: Muss man ihnen dann nicht auf eine gewisse Zeit von Jahren eine Rente bezahlen?
Dr. Steiner: Das hängt aber doch vom Wohlwollen ab. Nehmen wir an, Sie geben überhaupt
nichts.
Molt: Dann wird die Bank kaputt gehen und damit die schädigen, die ihr Geld gegeben 
haben.
Dr. Steiner: Es kann nur eine Sache des Wohlwollens sein, die Leute zu entschädigen. Die 
Banken werden gar nicht arbeiten können unter unseren Gedanken. Die Bankiers werden 
Sie nicht zu einer sozialen Reform gewinnen. 
Kühn: Es gibt Privatkapitalisten, die auf Renten angewiesen sind. 
Dr. Steiner: Die müsste man ablösen. Es wäre Sache des Wohlwollens.“  Molt, 234f

  Banken und Wirtschaft: Banken sind Wirtschaftszweige.  24, 436  (>Geld abstrakt und 
konkret)

  „Es hat die Welt ruiniert, dass jeder nur entsprechende Zinsen aus seinem Besitz 
herauswirtschaften wollte. Das bewirkt wirtschaftlich die Interesselosigkeit gegenüber den 
Konsumenten. Es interessiert den Wirtschafter heute nur der Konkurrent. Das hat der 
Weltkrieg hervorgerufen. Solange das Wirtschaftsleben darauf gebaut ist, dass man nur die 
Marktseite sieht, so lange geht es bergab. Hört das blosse Geldsystem auf, fängt man an sich
zu interessieren für das Wirtschaftsleben, so geht es wieder bergauf. Das heisst, sobald man 



anfängt, die Banken wieder zusammenzuschieben mit dem übrigen Wirtschaftsleben, so 
kommt wieder das Interesse für den Bedarf an irgendeinem Artikel, man rechnet wieder mit 
dem Konsumenten.“  332b, 308

  Banktätigkeit assoziativ: Die abstrakte Rolle des Geldes hat alles konkrete Streben 
ausgelöscht. „Und daher entsteht heute die Notwendigkeit, etwas zu begründen, was nicht 
bloss eine Bank ist, sondern was die wirtschaftlichen Kräfte so konzentriert, dass sie zu 
gleicher Zeit Bank sind und zu gleicher Zeit im Konkreten wirtschaften.“  337a, 190

  „Der Bankier soll also weniger den Charakter des Leihers, als vielmehr den des in der 
Sache drinnen stehenden Kaufmanns haben, der mit gesundem Sinne die Tragweite einer zu
finanzierenden Operation ermessen und mit Wirklichkeitssinn die Einrichtungen zu ihrer 
Ausführung treffen kann. Es wird sich dabei hauptsächlich um die Finanzierung solcher 
Unternehmungen handeln, die geeignet sind, das wirtschaftliche Leben auf einen gesunden 
assoziativen Boden zu stellen und das geistige Leben so zu gestalten, dass berechtigte 
Begabungen in eine Position gebracht werden, durch die ihre Begabung in einer sozial 
fruchtbaren Art sich ausleben können. Worauf es besonders ankommt, ist, dass zum Beispiel
Unternehmungen entriert werden, die augenblicklich gut rentieren, um mit ihrer Hilfe 
andere Unternehmungen zu tragen, die erst in späterer Zeit und vor allem durch die jetzt in 
sie zu gießende Geistessaat, die erst nach einiger Zeit aufgehen kann, wirtschaftliche Frucht 
bringen können. .. Dazu ist notwendig, dass ein streng assoziatives Verhältnis hergestellt 
wird zwischen den Bankverwaltern und denen, die durch ihre ideelle Wirksamkeit das 
Verständnis für eine ins Leben zu setzende Unternehmung fördern können. Ein Beispiel: 
eine Persönlichkeit hat eine Idee, die eine wirtschaftliche Fruchtbarkeit verspricht. Die 
Vertreter des Ideellen der Weltanschauung können Verständnis hervorrufen für die sozialen 
Folgen. Ihre Tätigkeit wird finanziell mitgetragen aus den aufzunehmenden Beträgen, die 
zugleich wirtschaftlich und technisch die Verwirklichung der Idee tragen sollen.“  24, 460f  
(>Kapital und Geist, >Assoziation, Arbeitsweise, >Leihen, >Leihkapital, >Kredit)

  „Durch das, was ich gestern beschrieben habe, würde eine Reichsbank, eine Staatsbank 
unmöglich sein. Es würde herauskommen ein Bankinstitut zwischen denjenigen, die 
Schenkungsgelder bekommen haben, und denjenigen, die durch Arbeit, namentlich 
Bodenarbeit wiederum neue Waren in ihrem Anfang schaffen. Es würde diese Verjüngung 
gerade vom Staate auf die Wirtschaft übergehen. .. Dadurch, dass sie an die Wirtschaft 
übergeht, würde diese Massregel, das Geld wieder jung zu machen, zusammenhängen mit 
anderen wirtschaftlichen Massregeln, nicht mit Staatsmassregeln. Und dadurch kämen auch 
ganz andere Wertverhältnisse heraus, als jetzt unter dem fiskalischen Elemente.“

NÖS, 81   (>Geld-Erneuerung, >Geld und Staatseinfluss)

  Bedürfnisse: Im Wirtschaftsleben steht der Mensch mit seinen seelischen und geistigen 
Bedürfnissen. Seine Interessen bilden sich ausserhalb des Wirtschaftslebens und müssen 
sich in diesem wirklich frei geltend machen können.  Kp, 62  (>Konsum, >Reklame)

  Bedürfnisse kommen aus der geistigen Welt des Menschen und „dürfen niemals durch den 
volkswirtschaftlichen Prozess“ als solche erzeugt werden. Ihnen kommt von der Natur-Seite
her die Ware entgegen. Dazwischen entsteht der Warenwert.   188, 198  

  „Von der Bedürfnisfrage geht man aus, wenn man den Menschen individuell betrachtet. 

anfängt, die Banken wieder zusammenzuschieben mit dem übrigen Wirtschaftsleben, so 
kommt wieder das Interesse für den Bedarf an irgendeinem Artikel, man rechnet wieder mit 
dem Konsumenten.“  332b, 308

  Banktätigkeit assoziativ: Die abstrakte Rolle des Geldes hat alles konkrete Streben 
ausgelöscht. „Und daher entsteht heute die Notwendigkeit, etwas zu begründen, was nicht 
bloss eine Bank ist, sondern was die wirtschaftlichen Kräfte so konzentriert, dass sie zu 
gleicher Zeit Bank sind und zu gleicher Zeit im Konkreten wirtschaften.“  337a, 190

  „Der Bankier soll also weniger den Charakter des Leihers, als vielmehr den des in der 
Sache drinnen stehenden Kaufmanns haben, der mit gesundem Sinne die Tragweite einer zu
finanzierenden Operation ermessen und mit Wirklichkeitssinn die Einrichtungen zu ihrer 
Ausführung treffen kann. Es wird sich dabei hauptsächlich um die Finanzierung solcher 
Unternehmungen handeln, die geeignet sind, das wirtschaftliche Leben auf einen gesunden 
assoziativen Boden zu stellen und das geistige Leben so zu gestalten, dass berechtigte 
Begabungen in eine Position gebracht werden, durch die ihre Begabung in einer sozial 
fruchtbaren Art sich ausleben können. Worauf es besonders ankommt, ist, dass zum Beispiel
Unternehmungen entriert werden, die augenblicklich gut rentieren, um mit ihrer Hilfe 
andere Unternehmungen zu tragen, die erst in späterer Zeit und vor allem durch die jetzt in 
sie zu gießende Geistessaat, die erst nach einiger Zeit aufgehen kann, wirtschaftliche Frucht 
bringen können. .. Dazu ist notwendig, dass ein streng assoziatives Verhältnis hergestellt 
wird zwischen den Bankverwaltern und denen, die durch ihre ideelle Wirksamkeit das 
Verständnis für eine ins Leben zu setzende Unternehmung fördern können. Ein Beispiel: 
eine Persönlichkeit hat eine Idee, die eine wirtschaftliche Fruchtbarkeit verspricht. Die 
Vertreter des Ideellen der Weltanschauung können Verständnis hervorrufen für die sozialen 
Folgen. Ihre Tätigkeit wird finanziell mitgetragen aus den aufzunehmenden Beträgen, die 
zugleich wirtschaftlich und technisch die Verwirklichung der Idee tragen sollen.“  24, 460f  
(>Kapital und Geist, >Assoziation, Arbeitsweise, >Leihen, >Leihkapital, >Kredit)

  „Durch das, was ich gestern beschrieben habe, würde eine Reichsbank, eine Staatsbank 
unmöglich sein. Es würde herauskommen ein Bankinstitut zwischen denjenigen, die 
Schenkungsgelder bekommen haben, und denjenigen, die durch Arbeit, namentlich 
Bodenarbeit wiederum neue Waren in ihrem Anfang schaffen. Es würde diese Verjüngung 
gerade vom Staate auf die Wirtschaft übergehen. .. Dadurch, dass sie an die Wirtschaft 
übergeht, würde diese Massregel, das Geld wieder jung zu machen, zusammenhängen mit 
anderen wirtschaftlichen Massregeln, nicht mit Staatsmassregeln. Und dadurch kämen auch 
ganz andere Wertverhältnisse heraus, als jetzt unter dem fiskalischen Elemente.“

NÖS, 81   (>Geld-Erneuerung, >Geld und Staatseinfluss)

  Bedürfnisse: Im Wirtschaftsleben steht der Mensch mit seinen seelischen und geistigen 
Bedürfnissen. Seine Interessen bilden sich ausserhalb des Wirtschaftslebens und müssen 
sich in diesem wirklich frei geltend machen können.  Kp, 62  (>Konsum, >Reklame)

  Bedürfnisse kommen aus der geistigen Welt des Menschen und „dürfen niemals durch den 
volkswirtschaftlichen Prozess“ als solche erzeugt werden. Ihnen kommt von der Natur-Seite
her die Ware entgegen. Dazwischen entsteht der Warenwert.   188, 198  

  „Von der Bedürfnisfrage geht man aus, wenn man den Menschen individuell betrachtet. 



Gerade aber von der entgegengesetzten Seite muss man ausgehen, wenn man die 
ökonomische Struktur betrachtet.“  73, 197  (>Bildlichkeit ..)

  „Der Mensch weiss gewissermassen als Einzelner nichts über das Wirtschaftsleben und 
seine Notwendigkeiten durch etwas anderes als durch seine Bedürfnisse; er weiss, dass er in
einem gewissen Masse essen und trinken muss, er hat einzelne individuelle 
Bedürfnisse. Aber diese individuellen Bedürfnisse haben nur eine Bedeutung für ihn selbst, 
lediglich für ihn selbst. Was ein Mensch geistig produziert, hat für alle anderen eine 
Bedeutung .. Die Bedürfnisse, die ein Mensch hat, und um derentwillen er wünschen muss, 
dass es ein Wirtschaftsleben gibt, haben nur für ihn eine Bedeutung. Er könnte 
wirtschaftlich nur wissen, wie er für sich selber zu sorgen hat.“  338, 164 (>Soziales Urteil)

  Bedürfnisse, berechtigte: „Eine wirkliche soziale Ordnung muss dahin orientiert sein, 
dass die Menschen, die aus ihren berechtigten Bedürfnissen heraus Güter haben müssen, sie
auch bekommen können, das heisst, dass der Preis dem Werte der Güter wirklich angeähnelt
wird, dass er ihm entspricht.“  332a, 57

  „Es handelt sich darum, aus den lebendigen Bedürfnissen zu erkennen, wie diese 
Bedürfnisse befriedigt werden sollen. Dass selbstverständlich gewisse Bedürfnisse dann 
nicht befriedigt werden können, das wird auch die Praxis als solche ergeben. Aus einem 
Dogma heraus, weil irgend jemand meint, dies oder das sei kein richtiges menschliches 
Bedürfnis, darf darüber nicht entschieden werden. Aber wenn eine Anzahl von Menschen 
Bedürfnisse haben, die nach Gütern rufen, zu deren Herstellung Menschen ausgenützt 
werden müssten - das wird sich gerade im lebendigen Wirtschaftsleben ergeben, das auf 
seine eigenen Füsse gestellt ist -, wird man diese Güter nicht herstellen können, für die 
einzelne Bedürfnisse haben. Es wird sich gerade darum handeln, zu erfassen, ob die 
Bedürfnisse ohne Vernachlässigung, ohne Schaden für die menschlichen Kräfte wirklich 
berücksichtigt werden können.“  332a, 103f 

  „Es kann selbstverständlich nicht von einer Beurteilung der Berechtigung von 
Bedürfnissen die Rede sein, sondern nur von einer (..) Vermittlung von Konsum und 
Produktion. Entstehende Bedürfnisse, die von der Gesamtheit eines Wirtschaftskreises nicht
getragen werden können, werden keinen Gegenwert finden können in den Gütern, welche 
derjenige herstellt, der die Bedürfnisse hat.“ 24, 217 (>Assoziationen und Preise)

  „Man sagt nun zwar mit vollem Recht: In der Zukunft soll nicht produziert werden, um zu 
profitieren, sondern es soll produziert werden, um zu konsumieren. - Das ist ganz richtig, 
denn man will damit ausdrücken, dass es darauf ankommt, dass jeder das bekommt, was 
seinen Bedürfnissen entspricht. Aber damit wäre noch kein gesundes Gemeinwesen 
geschaffen. Dieses ist erst dann gegeben, wenn der Leistung eine Gegenleistung 
gegenübersteht, wenn also der Mensch geneigt ist, für das, was die anderen für ihn arbeiten,
für ihn erzeugen und an ihn liefern, eine entsprechend gleichwertige Gegenleistung zu 
erbringen.“   331, 169f   (>Leistung und Gegenleistung)

  Bedürfnisse kennen: „Was innerhalb eines solchen Wirtschaftskörpers geschieht, das 
wird nicht durch „Abstimmungen“ geregelt, sondern durch die Sprache der Bedürfnisse, die
durch ihr eigenes Wesen auf das eingeht, was durch den fachkundigsten und fachtüchtigsten
Menschen geleistet und durch föderativen Zusammenschluss an den rechten Ort seines 

Gerade aber von der entgegengesetzten Seite muss man ausgehen, wenn man die 
ökonomische Struktur betrachtet.“  73, 197  (>Bildlichkeit ..)

  „Der Mensch weiss gewissermassen als Einzelner nichts über das Wirtschaftsleben und 
seine Notwendigkeiten durch etwas anderes als durch seine Bedürfnisse; er weiss, dass er in
einem gewissen Masse essen und trinken muss, er hat einzelne individuelle 
Bedürfnisse. Aber diese individuellen Bedürfnisse haben nur eine Bedeutung für ihn selbst, 
lediglich für ihn selbst. Was ein Mensch geistig produziert, hat für alle anderen eine 
Bedeutung .. Die Bedürfnisse, die ein Mensch hat, und um derentwillen er wünschen muss, 
dass es ein Wirtschaftsleben gibt, haben nur für ihn eine Bedeutung. Er könnte 
wirtschaftlich nur wissen, wie er für sich selber zu sorgen hat.“  338, 164 (>Soziales Urteil)

  Bedürfnisse, berechtigte: „Eine wirkliche soziale Ordnung muss dahin orientiert sein, 
dass die Menschen, die aus ihren berechtigten Bedürfnissen heraus Güter haben müssen, sie
auch bekommen können, das heisst, dass der Preis dem Werte der Güter wirklich angeähnelt
wird, dass er ihm entspricht.“  332a, 57

  „Es handelt sich darum, aus den lebendigen Bedürfnissen zu erkennen, wie diese 
Bedürfnisse befriedigt werden sollen. Dass selbstverständlich gewisse Bedürfnisse dann 
nicht befriedigt werden können, das wird auch die Praxis als solche ergeben. Aus einem 
Dogma heraus, weil irgend jemand meint, dies oder das sei kein richtiges menschliches 
Bedürfnis, darf darüber nicht entschieden werden. Aber wenn eine Anzahl von Menschen 
Bedürfnisse haben, die nach Gütern rufen, zu deren Herstellung Menschen ausgenützt 
werden müssten - das wird sich gerade im lebendigen Wirtschaftsleben ergeben, das auf 
seine eigenen Füsse gestellt ist -, wird man diese Güter nicht herstellen können, für die 
einzelne Bedürfnisse haben. Es wird sich gerade darum handeln, zu erfassen, ob die 
Bedürfnisse ohne Vernachlässigung, ohne Schaden für die menschlichen Kräfte wirklich 
berücksichtigt werden können.“  332a, 103f 

  „Es kann selbstverständlich nicht von einer Beurteilung der Berechtigung von 
Bedürfnissen die Rede sein, sondern nur von einer (..) Vermittlung von Konsum und 
Produktion. Entstehende Bedürfnisse, die von der Gesamtheit eines Wirtschaftskreises nicht
getragen werden können, werden keinen Gegenwert finden können in den Gütern, welche 
derjenige herstellt, der die Bedürfnisse hat.“ 24, 217 (>Assoziationen und Preise)

  „Man sagt nun zwar mit vollem Recht: In der Zukunft soll nicht produziert werden, um zu 
profitieren, sondern es soll produziert werden, um zu konsumieren. - Das ist ganz richtig, 
denn man will damit ausdrücken, dass es darauf ankommt, dass jeder das bekommt, was 
seinen Bedürfnissen entspricht. Aber damit wäre noch kein gesundes Gemeinwesen 
geschaffen. Dieses ist erst dann gegeben, wenn der Leistung eine Gegenleistung 
gegenübersteht, wenn also der Mensch geneigt ist, für das, was die anderen für ihn arbeiten,
für ihn erzeugen und an ihn liefern, eine entsprechend gleichwertige Gegenleistung zu 
erbringen.“   331, 169f   (>Leistung und Gegenleistung)

  Bedürfnisse kennen: „Was innerhalb eines solchen Wirtschaftskörpers geschieht, das 
wird nicht durch „Abstimmungen“ geregelt, sondern durch die Sprache der Bedürfnisse, die
durch ihr eigenes Wesen auf das eingeht, was durch den fachkundigsten und fachtüchtigsten
Menschen geleistet und durch föderativen Zusammenschluss an den rechten Ort seines 



Verbrauches geleitet wird.“ 24, 62f  (>Produktion für Bedürfnisse)

  „Heute wird der Preis bestimmt durch den Markt, danach, ob Leute da sind, die diese 
Güter kaufen können, die das nötige Geld haben. Eine wirkliche soziale Ordnung muss 
dahin orientiert sein, dass die Menschen, die aus ihren berechtigten Bedürfnissen heraus 
Güter haben müssen, sie auch bekommen können, das heisst, dass der Preis dem Werte der 
Güter wirklich angeähnelt wird, dass er ihm entspricht. An die Stelle des heutigen 
chaotischen Marktes muss eine Einrichtung treten, durch welche nicht etwa die Bedürfnisse 
der Menschen, der Konsum der Menschen tyrannisiert wird, wie durch Arbeiter-
Produktivgenossenschaften oder durch die sozialistische Großgenossenschaft, sondern 
durch welche der Konsum der Menschen erforscht und danach bestimmt wird, wie diesem 
Konsum entsprochen werden soll. Dazu ist notwendig, dass unter dem Einfluss des 
Assoziationsprinzipes wirklich die Möglichkeit herbeigeführt werde, Ware so zu erzeugen, 
dass sie den beobachteten Bedürfnissen entspreche, das heisst, Einrichtungen müssen da 
sein mit Personen, die die Bedürfnisse studieren. Die Statistik kann nur einen Augenblick 
aufnehmen; sie ist niemals für die Zukunft maßgebend. Die Bedürfnisse, die jeweils 
vorhanden sind, müssen studiert werden, danach müssen die Einrichtungen für das 
Produzieren getroffen werden.“  332a, 57f

  Im Kleinen hat sich die Anthroposophische Gesellschaft schon damit beschäftigt. „So fand
sich innerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft ein Mann, der Brot erzeugen konnte. 
Weil man gerade zur Verfügung hatte eine Korporation von Menschen, die ja natürlich auch 
Brotkonsumenten sind, eine Korporation von Anthroposophen, konnte man gewissermassen
eine Assoziation herbeiführen zwischen dem Mann als Broterzeuger und diesen 
Konsumenten; das heisst, er konnte sich in seiner Produktion nach den Bedürfnissen des 
Konsums richten, so, dass man die Bedürfnisse kennt und nach den vorhandenen 
Bedürfnissen die Produktion durchaus einrichten kann. Das wird nicht der Markt tun, der 
das Ganze anarchisch zufällig gestaltet, sondern das kann nur geschehen, wenn 
Einrichtungen da sind, durch die Menschen, die die Bedürfnisse wirklich studieren, nach 
den Bedürfnissen die Produktion lenken, sie mit den Assoziationen regeln.
Diese Feststellung der Bedürfnisse möchten sozialistische Denker heute nach der Statistik 
machen. Das kann nicht nach der Statistik gemacht werden. Das lebendige Leben lässt sich 
nie nach der Statistik formen, sondern allein nach dem unmittelbaren Beobachtungssinn der 
Menschen. Es müssen also innerhalb des Wirtschaftsorganismus die Menschen durch die 
sozialen Zustände in gewisse Ämter oder dergleichen gebracht werden, die da sind zur 
Verteilung der Bedürfniserkenntnisse an die Produktion. Gerade weil die Bedürfnisse 
verschieden sind, handelt es sich darum, nicht etwa eine Tyrannisierung der Bedürfnisse 
hervorzurufen, die ganz gewiss entstehen würde auf Grundlage des heutigen 
sozialdemokratischen Programms ..“  332a, 103 

  Unser Berliner Verlag „war immer auf das gebaut, was man ein geistiges Bedürfnis nennen
kann. Es wurde ein Buch erst dann gedruckt, wenn man wusste, es sind für das Buch 
soundsoviele Leser da. Die Arbeit begann damit, dass die Materie an die Menschen 
herangebracht und eine Leserschaft gefunden wurde.“  337a, 287

  Man kann von der freien Bedürfnis-Befriedigung ausgehen „nur dadurch, dass assoziierte 
Leute über ein bestimmtes Territorium hin einfach, indem sie menschlich bekannt werden 
mit denjenigen, die das oder jenes Bedürfnis haben, die Summe der Bedürfnisse menschlich

Verbrauches geleitet wird.“ 24, 62f  (>Produktion für Bedürfnisse)

  „Heute wird der Preis bestimmt durch den Markt, danach, ob Leute da sind, die diese 
Güter kaufen können, die das nötige Geld haben. Eine wirkliche soziale Ordnung muss 
dahin orientiert sein, dass die Menschen, die aus ihren berechtigten Bedürfnissen heraus 
Güter haben müssen, sie auch bekommen können, das heisst, dass der Preis dem Werte der 
Güter wirklich angeähnelt wird, dass er ihm entspricht. An die Stelle des heutigen 
chaotischen Marktes muss eine Einrichtung treten, durch welche nicht etwa die Bedürfnisse 
der Menschen, der Konsum der Menschen tyrannisiert wird, wie durch Arbeiter-
Produktivgenossenschaften oder durch die sozialistische Großgenossenschaft, sondern 
durch welche der Konsum der Menschen erforscht und danach bestimmt wird, wie diesem 
Konsum entsprochen werden soll. Dazu ist notwendig, dass unter dem Einfluss des 
Assoziationsprinzipes wirklich die Möglichkeit herbeigeführt werde, Ware so zu erzeugen, 
dass sie den beobachteten Bedürfnissen entspreche, das heisst, Einrichtungen müssen da 
sein mit Personen, die die Bedürfnisse studieren. Die Statistik kann nur einen Augenblick 
aufnehmen; sie ist niemals für die Zukunft maßgebend. Die Bedürfnisse, die jeweils 
vorhanden sind, müssen studiert werden, danach müssen die Einrichtungen für das 
Produzieren getroffen werden.“  332a, 57f

  Im Kleinen hat sich die Anthroposophische Gesellschaft schon damit beschäftigt. „So fand
sich innerhalb der Anthroposophischen Gesellschaft ein Mann, der Brot erzeugen konnte. 
Weil man gerade zur Verfügung hatte eine Korporation von Menschen, die ja natürlich auch 
Brotkonsumenten sind, eine Korporation von Anthroposophen, konnte man gewissermassen
eine Assoziation herbeiführen zwischen dem Mann als Broterzeuger und diesen 
Konsumenten; das heisst, er konnte sich in seiner Produktion nach den Bedürfnissen des 
Konsums richten, so, dass man die Bedürfnisse kennt und nach den vorhandenen 
Bedürfnissen die Produktion durchaus einrichten kann. Das wird nicht der Markt tun, der 
das Ganze anarchisch zufällig gestaltet, sondern das kann nur geschehen, wenn 
Einrichtungen da sind, durch die Menschen, die die Bedürfnisse wirklich studieren, nach 
den Bedürfnissen die Produktion lenken, sie mit den Assoziationen regeln.
Diese Feststellung der Bedürfnisse möchten sozialistische Denker heute nach der Statistik 
machen. Das kann nicht nach der Statistik gemacht werden. Das lebendige Leben lässt sich 
nie nach der Statistik formen, sondern allein nach dem unmittelbaren Beobachtungssinn der 
Menschen. Es müssen also innerhalb des Wirtschaftsorganismus die Menschen durch die 
sozialen Zustände in gewisse Ämter oder dergleichen gebracht werden, die da sind zur 
Verteilung der Bedürfniserkenntnisse an die Produktion. Gerade weil die Bedürfnisse 
verschieden sind, handelt es sich darum, nicht etwa eine Tyrannisierung der Bedürfnisse 
hervorzurufen, die ganz gewiss entstehen würde auf Grundlage des heutigen 
sozialdemokratischen Programms ..“  332a, 103 

  Unser Berliner Verlag „war immer auf das gebaut, was man ein geistiges Bedürfnis nennen
kann. Es wurde ein Buch erst dann gedruckt, wenn man wusste, es sind für das Buch 
soundsoviele Leser da. Die Arbeit begann damit, dass die Materie an die Menschen 
herangebracht und eine Leserschaft gefunden wurde.“  337a, 287

  Man kann von der freien Bedürfnis-Befriedigung ausgehen „nur dadurch, dass assoziierte 
Leute über ein bestimmtes Territorium hin einfach, indem sie menschlich bekannt werden 
mit denjenigen, die das oder jenes Bedürfnis haben, die Summe der Bedürfnisse menschlich



kennen und (..), nicht vom Standpunkt einer Statistik, wiederum darüber verhandeln 
können, wieviel Leute zur Produktion eines Artikels notwendig sind.“ „Sachverständige des
Konsums“   338, 167  (>Assoziationen, Arbeitsweise)

  Bedürfnisse und Kulturprozess: Wie gross war im Jahr 1840 der Bedarf nach 
elektrischen Eisenbahnen? „Dieser Bedarf wird hervorgezaubert durch den Kulturprozess 
selber. (..) Wollen Sie nach einem vorhandenen Bedarf die Produktion regeln, wollen Sie 
der Produktion nicht Initiative geben, so bringen Sie den Bedarf zur Stagnation. Sie können 
allein das richtige Verhältnis zwischen Bedarf und Produktion herstellen, wenn Sie den 
sozialen Organismus dreifach gliedern. Dann ist im lebendigen Zusammenwirken die 
Regelung von selbst da zwischen Produktion und Bedarf.“    188, 243

  Bedürfnisse und Wollen: „Das Wollen, das mit dem Begehren, mit der Bedürftigkeit nach
diesen oder jenen Erzeugnissen zusammenhängt, ist eine Grundkraft des menschlichen 
Wesens. Und wenn man sagt, der Mensch solle leben können in einer sozialen Struktur nach
seinen Bedürfnissen, so sieht man auf das Wollen.“  332a, 82 

  Begabung: „Man wird nicht mehr davon sprechen können, dass der Mensch seinem Leibe 
nach zu dem einen oder anderen begabt ist … Heute hat es nur einen Sinn, wenn wir von 
der seelischen Begabung des Menschen reden.“  192, 359

  Begriffsbestimmungen oder sachgemässe Schilderung: „Was man beschreibt, dafür 
braucht man ja nicht Begriffsbestimmungen. Es herrscht heute vielfach die Unsitte, dass 
jemand sagt, er sei über das oder jenes dieser oder jener Ansicht. .. Wahrscheinlich nach 
langem Verständigen wird er darauf kommen, dass er dasselbe meint wie der andere.“ Wenn
ich z. B. über „Produktivität“ spreche, „muss ich ja alle einzelnen Faktoren, von dem 
allerelementarsten bis zu dem kompliziertesten, ins Auge fassen.“ Für die Tiere ist schon 
die Natur „produktiv“. Wenn man das Wirtschaften beim Menschen verfolgt, wie er die 
Natur bearbeitet, Handel treibt usw., hat man Schwierigkeiten, „den Begriff, das sei 
produktiv oder nicht produktiv, irgendwie zu begrenzen“. … Selbstverständlich kann man, 
wenn man es liebt, sich in solchen nebulosen Begriffen zu bewegen, lange darüber 
diskutieren, .. dass nur die Bearbeitung des Bodens produktiv sei. Man kann dagegensetzen:
Auch wenn jemand Handel treibt, so ist das produktiv .. Der Fehler ist der, dass man eine 
Definition aufstellt: Das ist unproduktiv, das ist produktiv! - sondern man muss den ganzen 
Vorgang des Wirtschaftslebens wirklich sachgemäß überschauen können.“  332a, 212  
(>Real oder abstrakt, >Denken, >Volkswirtschaftliche Begriffe)

  
  Beruf in der Arbeitsteilung: Berufsarbeit wird getan und löst sich ab. „Man geht nicht 
jedem Nagel nach, den man fabriziert.“ Das geht ins Unbewusste und hat seine Wirkung in 
der Zukunft.  172, 76  

  Beruf als Selbstverwirklichung ist ein Glück „vielfach nur für das subjektiv-egoistische 
Empfinden, ein Glück ist es vielfach nicht für die Welt.“ Es geht nicht mehr um den Beruf 
gemäss den Anlagen (Berufung), sondern Spezialisierung gemäss den Anforderungen der 
Arbeitsteilung. D.h., die Arbeitstätigkeiten lösen sich vom Menschen ab, werden objektiver.
„Beruf wird immer mehr werden das, zu dem man berufen wird durch den objektiven 
Werdegang der Welt. Draußen ist, möchte ich sagen, der Organismus, der Zusammenhang – 
meinetwillen nennen Sie es auch die Maschine, .., das, was den Menschen abfordert, was 

kennen und (..), nicht vom Standpunkt einer Statistik, wiederum darüber verhandeln 
können, wieviel Leute zur Produktion eines Artikels notwendig sind.“ „Sachverständige des
Konsums“   338, 167  (>Assoziationen, Arbeitsweise)

  Bedürfnisse und Kulturprozess: Wie gross war im Jahr 1840 der Bedarf nach 
elektrischen Eisenbahnen? „Dieser Bedarf wird hervorgezaubert durch den Kulturprozess 
selber. (..) Wollen Sie nach einem vorhandenen Bedarf die Produktion regeln, wollen Sie 
der Produktion nicht Initiative geben, so bringen Sie den Bedarf zur Stagnation. Sie können 
allein das richtige Verhältnis zwischen Bedarf und Produktion herstellen, wenn Sie den 
sozialen Organismus dreifach gliedern. Dann ist im lebendigen Zusammenwirken die 
Regelung von selbst da zwischen Produktion und Bedarf.“    188, 243

  Bedürfnisse und Wollen: „Das Wollen, das mit dem Begehren, mit der Bedürftigkeit nach
diesen oder jenen Erzeugnissen zusammenhängt, ist eine Grundkraft des menschlichen 
Wesens. Und wenn man sagt, der Mensch solle leben können in einer sozialen Struktur nach
seinen Bedürfnissen, so sieht man auf das Wollen.“  332a, 82 

  Begabung: „Man wird nicht mehr davon sprechen können, dass der Mensch seinem Leibe 
nach zu dem einen oder anderen begabt ist … Heute hat es nur einen Sinn, wenn wir von 
der seelischen Begabung des Menschen reden.“  192, 359

  Begriffsbestimmungen oder sachgemässe Schilderung: „Was man beschreibt, dafür 
braucht man ja nicht Begriffsbestimmungen. Es herrscht heute vielfach die Unsitte, dass 
jemand sagt, er sei über das oder jenes dieser oder jener Ansicht. .. Wahrscheinlich nach 
langem Verständigen wird er darauf kommen, dass er dasselbe meint wie der andere.“ Wenn
ich z. B. über „Produktivität“ spreche, „muss ich ja alle einzelnen Faktoren, von dem 
allerelementarsten bis zu dem kompliziertesten, ins Auge fassen.“ Für die Tiere ist schon 
die Natur „produktiv“. Wenn man das Wirtschaften beim Menschen verfolgt, wie er die 
Natur bearbeitet, Handel treibt usw., hat man Schwierigkeiten, „den Begriff, das sei 
produktiv oder nicht produktiv, irgendwie zu begrenzen“. … Selbstverständlich kann man, 
wenn man es liebt, sich in solchen nebulosen Begriffen zu bewegen, lange darüber 
diskutieren, .. dass nur die Bearbeitung des Bodens produktiv sei. Man kann dagegensetzen:
Auch wenn jemand Handel treibt, so ist das produktiv .. Der Fehler ist der, dass man eine 
Definition aufstellt: Das ist unproduktiv, das ist produktiv! - sondern man muss den ganzen 
Vorgang des Wirtschaftslebens wirklich sachgemäß überschauen können.“  332a, 212  
(>Real oder abstrakt, >Denken, >Volkswirtschaftliche Begriffe)

  
  Beruf in der Arbeitsteilung: Berufsarbeit wird getan und löst sich ab. „Man geht nicht 
jedem Nagel nach, den man fabriziert.“ Das geht ins Unbewusste und hat seine Wirkung in 
der Zukunft.  172, 76  

  Beruf als Selbstverwirklichung ist ein Glück „vielfach nur für das subjektiv-egoistische 
Empfinden, ein Glück ist es vielfach nicht für die Welt.“ Es geht nicht mehr um den Beruf 
gemäss den Anlagen (Berufung), sondern Spezialisierung gemäss den Anforderungen der 
Arbeitsteilung. D.h., die Arbeitstätigkeiten lösen sich vom Menschen ab, werden objektiver.
„Beruf wird immer mehr werden das, zu dem man berufen wird durch den objektiven 
Werdegang der Welt. Draußen ist, möchte ich sagen, der Organismus, der Zusammenhang – 
meinetwillen nennen Sie es auch die Maschine, .., das, was den Menschen abfordert, was 



den Menschen ruft.“   172, 84f 

  Das alte emotionalere Berufsleben wurde ergänzt durch verschwommene religiöse 
Vorstellungen eines Göttlichen, heute muss überall spezielle, konkrete Geistigkeit begriffen 
werden. „Wie die Funken absprühen, so werden auch die Elementargeister erzeugt..“ 
172, 90  (>Technische Entwicklung in Zukunft)

  Durch die Differenzierung der Berufe droht, dass das einzig gleich machende Prinzip 
Konkurrenz und Erwerbssucht wären. Der Gegenpol muss nicht abstrakte Religion, sondern
konkrete geistige Erkenntnis sein.  172, 94f   (>Reinkarnation und Karma)

  Beruf und Erwerb: „Dasjenige, was der Mensch als Arbeit leistet, tut er aus einem 
Impuls gegenüber der Sache heraus. Etwas anderes ist es, sich einen Erwerb zu verschaffen.
Das ist aber der Grund unseres modernen Elends, dass Erwerb und Beruf, dass Lohn und 
Arbeit eins geworden sind, zusammengefallen sind. … Ein Mensch, der ein kleines Glied in
der Fabrik verarbeitet in der heutigen Art und Weise, wird nimmermehr die Hingabe haben 
können für das Produkt, das den früheren Handwerker kennzeichnete … Niemals wird es 
bei unseren komplizierten Verhältnissen in der Zukunft möglich sein, dass das Arbeitsfeld 
durchflutet wird von einem arbeitsfrohen Liede.“ Die Lust am Produkt kann nicht 
wiedergebracht werden. „Aber etwas anderes kann gemacht werden. Was kann an die Stelle 
treten? Wie können wieder Lust und Liebe Impulse werden, die Fittiche werden für die 
Tagesarbeit? Wie können sie geschaffen werden?
  Ja, wird mancher einwenden, schaffe einmal Impulse für eine Arbeit, welche schmutzig, 
schlecht und abscheulich ist! - Es gibt solche Impulse. Man versuche nur daran zu denken, 
was Mütter tun, wenn sie die Arbeit aus Liebe zum Kinde tun. Denken Sie daran, wozu der 
Mensch imstande ist, wenn er aus Liebe zu anderen Menschen etwas tut. Da braucht es 
keine Liebe zum Produkt der Arbeit, da braucht es ein Band zwischen Mensch und Mensch.
Die Liebe zum Produkt können Sie bei der Menschheit nicht zurückbringen, denn die war 
an primitive, einfache Verhältnisse gebunden. Dasjenige aber, was die Zukunft bringen 
muss, das ist die große, allumfassende Verständigung und Liebe von Mensch zu Mensch. 
Ehe nicht ein jeder Mensch aus den tiefsten Impulsen, die nur eine geistige Weltbewegung 
zu geben vermag, den Antrieb für seine Tätigkeit finden kann, ehe er nicht imstande ist, die 
Arbeit aus Liebe für seine Mitmenschen zu tun, eher ist es nicht möglich, echte Impulse für 
eine Zukunftsentwickelung im Sinne des Menschenheils zu schaffen.“  56, 246f
(>Arbeit und Einkommen trennen, >Soziales Hauptgesetz)

  Beruf wechseln: „In einem gesunden sozialen Organismus wird irgendein geeigneter 
Schullehrer, der praktisch den Unterricht zu handhaben versteht, zwei oder drei Jahre 
Pädagogik (an der Universität) zu lehren haben; dann wird er wiederum zurückkehren zu 
seinem praktischen Fach. So wird es im ganzen Leben sein.“ Durch den Einzelnen wird so 
Geistesleben und praktisches Leben verbunden.   332a, 101f

  Wenn einmal der soziale Organismus aus dem Abstrakten ins Leben zurückgeführt wird, 
dann kann derjenige, der im vollen Leben der Fabrik steht, von einer technischen 
Hochschule genommen werden und die Jugendlichen aus dem Leben heraus unterrichten. 
„Wenn das ein bisschen altbacken geworden ist, mag er wieder zurückgehen in die Fabrik.“ 
305, 239f

den Menschen ruft.“   172, 84f 

  Das alte emotionalere Berufsleben wurde ergänzt durch verschwommene religiöse 
Vorstellungen eines Göttlichen, heute muss überall spezielle, konkrete Geistigkeit begriffen 
werden. „Wie die Funken absprühen, so werden auch die Elementargeister erzeugt..“ 
172, 90  (>Technische Entwicklung in Zukunft)

  Durch die Differenzierung der Berufe droht, dass das einzig gleich machende Prinzip 
Konkurrenz und Erwerbssucht wären. Der Gegenpol muss nicht abstrakte Religion, sondern
konkrete geistige Erkenntnis sein.  172, 94f   (>Reinkarnation und Karma)

  Beruf und Erwerb: „Dasjenige, was der Mensch als Arbeit leistet, tut er aus einem 
Impuls gegenüber der Sache heraus. Etwas anderes ist es, sich einen Erwerb zu verschaffen.
Das ist aber der Grund unseres modernen Elends, dass Erwerb und Beruf, dass Lohn und 
Arbeit eins geworden sind, zusammengefallen sind. … Ein Mensch, der ein kleines Glied in
der Fabrik verarbeitet in der heutigen Art und Weise, wird nimmermehr die Hingabe haben 
können für das Produkt, das den früheren Handwerker kennzeichnete … Niemals wird es 
bei unseren komplizierten Verhältnissen in der Zukunft möglich sein, dass das Arbeitsfeld 
durchflutet wird von einem arbeitsfrohen Liede.“ Die Lust am Produkt kann nicht 
wiedergebracht werden. „Aber etwas anderes kann gemacht werden. Was kann an die Stelle 
treten? Wie können wieder Lust und Liebe Impulse werden, die Fittiche werden für die 
Tagesarbeit? Wie können sie geschaffen werden?
  Ja, wird mancher einwenden, schaffe einmal Impulse für eine Arbeit, welche schmutzig, 
schlecht und abscheulich ist! - Es gibt solche Impulse. Man versuche nur daran zu denken, 
was Mütter tun, wenn sie die Arbeit aus Liebe zum Kinde tun. Denken Sie daran, wozu der 
Mensch imstande ist, wenn er aus Liebe zu anderen Menschen etwas tut. Da braucht es 
keine Liebe zum Produkt der Arbeit, da braucht es ein Band zwischen Mensch und Mensch.
Die Liebe zum Produkt können Sie bei der Menschheit nicht zurückbringen, denn die war 
an primitive, einfache Verhältnisse gebunden. Dasjenige aber, was die Zukunft bringen 
muss, das ist die große, allumfassende Verständigung und Liebe von Mensch zu Mensch. 
Ehe nicht ein jeder Mensch aus den tiefsten Impulsen, die nur eine geistige Weltbewegung 
zu geben vermag, den Antrieb für seine Tätigkeit finden kann, ehe er nicht imstande ist, die 
Arbeit aus Liebe für seine Mitmenschen zu tun, eher ist es nicht möglich, echte Impulse für 
eine Zukunftsentwickelung im Sinne des Menschenheils zu schaffen.“  56, 246f
(>Arbeit und Einkommen trennen, >Soziales Hauptgesetz)

  Beruf wechseln: „In einem gesunden sozialen Organismus wird irgendein geeigneter 
Schullehrer, der praktisch den Unterricht zu handhaben versteht, zwei oder drei Jahre 
Pädagogik (an der Universität) zu lehren haben; dann wird er wiederum zurückkehren zu 
seinem praktischen Fach. So wird es im ganzen Leben sein.“ Durch den Einzelnen wird so 
Geistesleben und praktisches Leben verbunden.   332a, 101f

  Wenn einmal der soziale Organismus aus dem Abstrakten ins Leben zurückgeführt wird, 
dann kann derjenige, der im vollen Leben der Fabrik steht, von einer technischen 
Hochschule genommen werden und die Jugendlichen aus dem Leben heraus unterrichten. 
„Wenn das ein bisschen altbacken geworden ist, mag er wieder zurückgehen in die Fabrik.“ 
305, 239f



  Berufsarbeit und freie Produktion: „Indem solch ein Mensch wie Jakob Böhme seine
großen mystisch-philosophischen Anschauungen niederschrieb, wirkte er heraus aus dem 
Ergebnis, das nur hat zustande kommen können, indem sich der Mensch aufgebaut hat“ 
durch eine lange vorgeburtliche Entwicklung. „Nur in einer durch besondere karmische 
Verhältnisse herbeigeführten Weise kommt dieser Strom in einer solchen Persönlichkeit 
zum Ausdruck.“ Gleichzeitig hat Jakob Böhme „Schuhe gemacht für die biederen Görlitzer.
.. die Schuhe sind dann fertig und dienen anderen Menschen, gehen hinaus in die Welt .. 
haben etwas zu tun mit dem .. Wärmen der Füsse und so weiter .. was sie da draussen 
bewirken, das hat seine Wirkungen erst später, das ist nur ein Anfang.“ 172, 74ff  
(>Vorgeburtliches ..)

  Besitz: Besitz ist ein Recht; das ausschliessliche Recht, eine Sache mit Hinwegweisung 
aller anderen zu benützen.  189, 144   (>Eigentum, >Römisches D., >Boden und Recht)

  Besitz für alle: Sollen alle Menschen Besitzer werden? - die Technik ist vollständig 
durchführbar, dass „die einzelnen Individualitäten nach der Opportunität, die auf 
irgendeinem Territorium herrscht, .. jeder in gerechter Weise Besitzer wäre. (...) Die Freiheit
des einzelnen Menschen in leiblicher, seelischer und geistiger Beziehung (..) ist nicht zu 
erreichen, wenn alle Menschen Proletarier werden; aber sie ist für jeden Menschen zu 
erreichen, wenn alle eine Grundlage des Besitzes haben.“ 186, 259f  

  „In Wahrheit ist richtig in der Weltwirtschaft, dass jeder Besitzer desjenigen Teiles des 
Bodens und der Produktionsmittel ist, der dann herauskommt, wenn man den ganzen 
Umfang des Bodens und der Produktionsmittel dividiert durch die Bevölkerungszahl. Es 
stellt sich dabei heraus, dass der Volksreichtum allerdings abhängt von der 
Bevölkerungszahl, indem ein Stück Land besser ausgenützt wird, wenn es kleiner ist. Wenn 
in einem Territorium die Bevölkerung anwächst, so wird ideell jeder Besitzer eines 
kleineren Stück Bodens. Das Privateigentum kann gar nicht aus der Welt geschafft, sondern 
nur maskiert werden. Ich will nicht, dass alle Proletarier werden, sondern dass jeder 
Besitzer ist, und zwar desjenigen, was ihm zukommt. Das Privateigentum soll nicht 
abgeschafft, sondern auf eine solche Basis gestellt werden, dass sein Nutzeffekt 
kollektivistisch wirkt.“  Molt, 227 

  Besitz am Betrieb: „Es handelt sich nicht um Anteil am Gewinn, sondern um Anteil am 
Besitz. Wenn einer in einen Betrieb eintritt, wird ihm ein Teil des Eigentums zugeschrieben,
gleichgültig, ob er Arbeiter oder Unternehmer ist. Das Verdienen ist aber davon ganz 
unabhängig.“  Molt, 230 

  Besitz durch Fähigkeiten: „Wie auch der Privatbesitz sich gebildet hat, durch Macht- und
Eroberungsbetätigung und so weiter, er ist ein Ergebnis des an individuelle menschliche 
Fähigkeiten gebundenen sozialen Schaffens.“   Kp, 107

  Besitz und Luzifer: Das, was im Anfang der Bibel steht von der luziferischen Verführung,
hängt damit zusammen, dass Luzifer dem Menschen verheißen hat seine 
Sinnesentwickelung: «Die Augen werden euch aufgeschlossen», – damit meint er, 
überhaupt alle Sinne werden aufgeschlossen. Damit hat er die Seele hingelenkt auf die 
äusseren Dinge und damit zu gleicher Zeit die Besitzesvorstellung hervorgerufen. 162, 249

  Berufsarbeit und freie Produktion: „Indem solch ein Mensch wie Jakob Böhme seine
großen mystisch-philosophischen Anschauungen niederschrieb, wirkte er heraus aus dem 
Ergebnis, das nur hat zustande kommen können, indem sich der Mensch aufgebaut hat“ 
durch eine lange vorgeburtliche Entwicklung. „Nur in einer durch besondere karmische 
Verhältnisse herbeigeführten Weise kommt dieser Strom in einer solchen Persönlichkeit 
zum Ausdruck.“ Gleichzeitig hat Jakob Böhme „Schuhe gemacht für die biederen Görlitzer.
.. die Schuhe sind dann fertig und dienen anderen Menschen, gehen hinaus in die Welt .. 
haben etwas zu tun mit dem .. Wärmen der Füsse und so weiter .. was sie da draussen 
bewirken, das hat seine Wirkungen erst später, das ist nur ein Anfang.“ 172, 74ff  
(>Vorgeburtliches ..)

  Besitz: Besitz ist ein Recht; das ausschliessliche Recht, eine Sache mit Hinwegweisung 
aller anderen zu benützen.  189, 144   (>Eigentum, >Römisches D., >Boden und Recht)

  Besitz für alle: Sollen alle Menschen Besitzer werden? - die Technik ist vollständig 
durchführbar, dass „die einzelnen Individualitäten nach der Opportunität, die auf 
irgendeinem Territorium herrscht, .. jeder in gerechter Weise Besitzer wäre. (...) Die Freiheit
des einzelnen Menschen in leiblicher, seelischer und geistiger Beziehung (..) ist nicht zu 
erreichen, wenn alle Menschen Proletarier werden; aber sie ist für jeden Menschen zu 
erreichen, wenn alle eine Grundlage des Besitzes haben.“ 186, 259f  

  „In Wahrheit ist richtig in der Weltwirtschaft, dass jeder Besitzer desjenigen Teiles des 
Bodens und der Produktionsmittel ist, der dann herauskommt, wenn man den ganzen 
Umfang des Bodens und der Produktionsmittel dividiert durch die Bevölkerungszahl. Es 
stellt sich dabei heraus, dass der Volksreichtum allerdings abhängt von der 
Bevölkerungszahl, indem ein Stück Land besser ausgenützt wird, wenn es kleiner ist. Wenn 
in einem Territorium die Bevölkerung anwächst, so wird ideell jeder Besitzer eines 
kleineren Stück Bodens. Das Privateigentum kann gar nicht aus der Welt geschafft, sondern 
nur maskiert werden. Ich will nicht, dass alle Proletarier werden, sondern dass jeder 
Besitzer ist, und zwar desjenigen, was ihm zukommt. Das Privateigentum soll nicht 
abgeschafft, sondern auf eine solche Basis gestellt werden, dass sein Nutzeffekt 
kollektivistisch wirkt.“  Molt, 227 

  Besitz am Betrieb: „Es handelt sich nicht um Anteil am Gewinn, sondern um Anteil am 
Besitz. Wenn einer in einen Betrieb eintritt, wird ihm ein Teil des Eigentums zugeschrieben,
gleichgültig, ob er Arbeiter oder Unternehmer ist. Das Verdienen ist aber davon ganz 
unabhängig.“  Molt, 230 

  Besitz durch Fähigkeiten: „Wie auch der Privatbesitz sich gebildet hat, durch Macht- und
Eroberungsbetätigung und so weiter, er ist ein Ergebnis des an individuelle menschliche 
Fähigkeiten gebundenen sozialen Schaffens.“   Kp, 107

  Besitz und Luzifer: Das, was im Anfang der Bibel steht von der luziferischen Verführung,
hängt damit zusammen, dass Luzifer dem Menschen verheißen hat seine 
Sinnesentwickelung: «Die Augen werden euch aufgeschlossen», – damit meint er, 
überhaupt alle Sinne werden aufgeschlossen. Damit hat er die Seele hingelenkt auf die 
äusseren Dinge und damit zu gleicher Zeit die Besitzesvorstellung hervorgerufen. 162, 249



  Besitz und Persönlichkeit: Die Erde, der Leib oder das Kleid des Christus, wurde in 
einzelne Gebiete getrennt. „Das eine gehörte dem, das andere dem. Der Besitz, die 
Erweiterung der Persönlichkeit durch Aneignung von Eigentum, das ist, in was man in einer
gewissen Beziehung das Kleid, das der Christus, der Geist der Erde, trägt, geteilt hat im 
Laufe der Zeit.“ Nur eines konnte nicht geteilt werden, die Lufthülle der Erde. Sie ist das 
materielle Symbol für die den Erdkreis umspielende Liebe. 103, 185f   (>Ich als 
zweischneidiges Schwert, >Persönlichkeit, >Christus und Erde), (Johannes, 19, 24)

  Besitz und Schlaf: Besitz schläfert ein und lässt einen antisoziale Impulse entwickeln, 
weil man sich nicht nach dem sozialen Schlaf sehnt. Die Erwerbsnotwendigkeit lässt 
Sehnsucht nach dem Einschlafen im sozialen Zusammenhang entstehen.   186, 102

  Betriebe; Grösse: „Zu kleine Betriebe werden in der Zukunft dazu führen, dass 
diejenigen, die in ihnen arbeiten, verhungern. Zu grosse Betriebe werden ein Verhungern 
derjenigen bewirken, die das kaufen sollen, was in diesen Betrieben produziert wird. Der 
Produktionsbetrieb muss eine ganz bestimmte Grösse haben, und diese Grösse wird nur 
festgestellt werden können, wenn in Zukunft durch die Menschen, die etwas verstehen, eine 
richtige Balance zwischen Konsumtion und Produktion geschaffen wird. Die 
Konsumtionsinteressen sind immer so, dass sie sich ausdehnen wollen. 
Konsumtionsgenossenschaften .. haben ein Interesse, gross zu werden. 
Produktionsgenossenschaften wollen immer kleiner werden. Der richtige Ausgleich wird 
geschaffen durch dasjenige, was Produktion und Konsumtion zusammen bewirken. Dann 
werden solche Betriebe entstehen, die eine entsprechende Grösse haben werden, so dass 
wirklich der geistig tätige Mensch zum Heil der mit ihm körperlich arbeitenden wirken 
kann, und daraus wird ein natürlicher Wohlstand hervorgehen, der den breiten Massen ein 
menschenwürdiges Dasein sichern können wird.“   331, 85

  „Nehmen Sie aber an, es drängt alles nach der Grossunternehmung hin, wenn man für 
irgendeinen Artikel bemerkt, dass er gebraucht wird, dass sich da etwas verdienen lässt. 
Dadurch, dass man die Grossunternehmung errichtet, hebt man dasjenige auf, woraus man 
die Notwendigkeit geschlossen hat, die Grossunternehmung zu errichten!“ Es ist „nicht 
mehr massgebend, was für den einzelnen kleinen früheren Unternehmer massgebend war“; 
das Interesse am Konsum. 338, 176   (>Assoziationen, Grösse)

  Betrieblich individualisieren, nicht sozialisieren >Betriebsräte, >Unternehmen, neue

  Betriebliche Zusammenarbeit: (>Gewinnbeteiligung) „Denken sie einmal, dass es sogar 
Vorschläge gibt wie: In der Zukunft muss in jedem Betrieb eine technische Kontrolle, eine 
ökonomische Kontrolle und eine politische Kontrolle dasein. - (...) Sie kommen nur 
vorwärts, wenn sie auf das Vertrauen bauen, und darauf wird man bauen können, wenn mit 
dem Egoismus des Einzelnen der rationelle Betrieb zusammenfällt (…) Das gewöhnliche 
Wählen wird sich nach und nach in eine Art Delegation verwandeln. Man wird ein Interesse
daran haben, dass derjenige, der den grössten Sachverstand hat, auch die Leitung innehat. 
… Dieses System eröffnet andere Möglichkeiten als ein blosses demokratisches Wählertum 
oder ein Rätesystem, wie es sich die Menschen heute denken. Denn beides würde nur zum 
Spitzeltum, zur Streberei führen, und in beiden würde es dem Arbeiter nicht besser gehen 
als heute.“  331, 282  (>Vertrauen und delegieren, >Assoziationen, Arbeitsweise)

  Besitz und Persönlichkeit: Die Erde, der Leib oder das Kleid des Christus, wurde in 
einzelne Gebiete getrennt. „Das eine gehörte dem, das andere dem. Der Besitz, die 
Erweiterung der Persönlichkeit durch Aneignung von Eigentum, das ist, in was man in einer
gewissen Beziehung das Kleid, das der Christus, der Geist der Erde, trägt, geteilt hat im 
Laufe der Zeit.“ Nur eines konnte nicht geteilt werden, die Lufthülle der Erde. Sie ist das 
materielle Symbol für die den Erdkreis umspielende Liebe. 103, 185f   (>Ich als 
zweischneidiges Schwert, >Persönlichkeit, >Christus und Erde), (Johannes, 19, 24)

  Besitz und Schlaf: Besitz schläfert ein und lässt einen antisoziale Impulse entwickeln, 
weil man sich nicht nach dem sozialen Schlaf sehnt. Die Erwerbsnotwendigkeit lässt 
Sehnsucht nach dem Einschlafen im sozialen Zusammenhang entstehen.   186, 102

  Betriebe; Grösse: „Zu kleine Betriebe werden in der Zukunft dazu führen, dass 
diejenigen, die in ihnen arbeiten, verhungern. Zu grosse Betriebe werden ein Verhungern 
derjenigen bewirken, die das kaufen sollen, was in diesen Betrieben produziert wird. Der 
Produktionsbetrieb muss eine ganz bestimmte Grösse haben, und diese Grösse wird nur 
festgestellt werden können, wenn in Zukunft durch die Menschen, die etwas verstehen, eine 
richtige Balance zwischen Konsumtion und Produktion geschaffen wird. Die 
Konsumtionsinteressen sind immer so, dass sie sich ausdehnen wollen. 
Konsumtionsgenossenschaften .. haben ein Interesse, gross zu werden. 
Produktionsgenossenschaften wollen immer kleiner werden. Der richtige Ausgleich wird 
geschaffen durch dasjenige, was Produktion und Konsumtion zusammen bewirken. Dann 
werden solche Betriebe entstehen, die eine entsprechende Grösse haben werden, so dass 
wirklich der geistig tätige Mensch zum Heil der mit ihm körperlich arbeitenden wirken 
kann, und daraus wird ein natürlicher Wohlstand hervorgehen, der den breiten Massen ein 
menschenwürdiges Dasein sichern können wird.“   331, 85

  „Nehmen Sie aber an, es drängt alles nach der Grossunternehmung hin, wenn man für 
irgendeinen Artikel bemerkt, dass er gebraucht wird, dass sich da etwas verdienen lässt. 
Dadurch, dass man die Grossunternehmung errichtet, hebt man dasjenige auf, woraus man 
die Notwendigkeit geschlossen hat, die Grossunternehmung zu errichten!“ Es ist „nicht 
mehr massgebend, was für den einzelnen kleinen früheren Unternehmer massgebend war“; 
das Interesse am Konsum. 338, 176   (>Assoziationen, Grösse)

  Betrieblich individualisieren, nicht sozialisieren >Betriebsräte, >Unternehmen, neue

  Betriebliche Zusammenarbeit: (>Gewinnbeteiligung) „Denken sie einmal, dass es sogar 
Vorschläge gibt wie: In der Zukunft muss in jedem Betrieb eine technische Kontrolle, eine 
ökonomische Kontrolle und eine politische Kontrolle dasein. - (...) Sie kommen nur 
vorwärts, wenn sie auf das Vertrauen bauen, und darauf wird man bauen können, wenn mit 
dem Egoismus des Einzelnen der rationelle Betrieb zusammenfällt (…) Das gewöhnliche 
Wählen wird sich nach und nach in eine Art Delegation verwandeln. Man wird ein Interesse
daran haben, dass derjenige, der den grössten Sachverstand hat, auch die Leitung innehat. 
… Dieses System eröffnet andere Möglichkeiten als ein blosses demokratisches Wählertum 
oder ein Rätesystem, wie es sich die Menschen heute denken. Denn beides würde nur zum 
Spitzeltum, zur Streberei führen, und in beiden würde es dem Arbeiter nicht besser gehen 
als heute.“  331, 282  (>Vertrauen und delegieren, >Assoziationen, Arbeitsweise)



  Es ist notwendig, dass der Mensch da ist, der die Maschine erdenkt und die Arbeit an ihr 
leitet. Es ist genauso notwendig, dass der Mensch da ist, der die Maschine bedient, der also 
mit ihr arbeitet. Das Interesse an beiden Tätigkeiten, diese Gemeinsamkeit, die nötig ist, um
ein Produkt hervorzubringen, kann aber nur da sein, wenn im Gewerbe selbst etwas 
Verbindendes steckt, und das kann nur die Kunst sein - die künstlerische Fertigkeit, mit der 
jeder in seiner Tätigkeit drinnensteht.  331A, 69

  Betriebsgeheimnis: „Im Augenblick ist .. wichtig, dass ein gemeinsamer sozialer Körper 
aus dem Unternehmen gebildet wird, so dass auch der letzte Arbeiter aufgeklärt ist über den
ganzen Gang, den seine Arbeit geht vom Rohstoff bis zum Konsumenten. Das ist das 
Allerbrennendste, dass der Arbeiter nicht als Tier arbeitet oder als Maschine, sondern als 
Mensch. Er muss geistig interessiert sein. .. Es ist ein ganz falsches Prinzip, die Konkurrenz 
durch Verheimlichung der Dinge zu behindern.“  Molt, 233 

  Betriebshierarchie und Aktionäre: „Sie haben in aufsteigender Ordnung die 
verschiedenen Positionen: Handarbeiter - Vorarbeiter - technische Leiter - kommerzielle 
Leiter - an der Spitze einen Leiter. Nun können Sie aus den drei obersten Stufen der Spitze 
der Hierarchie diejenigen zusammensetzen, die heute «Aufsichtsrat» sind. Leute, die nur 
Drohnen sind, wird es nicht mehr geben können. Reine Rentner - wie Taube, Stumme - 
müssen durch bloßes Wohlwollen erhalten werden. .. Die Leute werden es selber einsehen, 
wozu sie gehören, ob sie Handarbeiter oder technische Leiter usw. sind.“  Molt, 236

  Betriebsräte: Wir haben in Stuttgart nicht abstrakt deklamiert, „wie sich Assoziationen zu
bilden haben, meinetwillen unter Schuhmachern, sondern wir haben einen Gedanken 
aufgenommen, der dazumal populär war“, die Betriebsräte. Es ging darum, 
„Persönlichkeiten aus dem Wirtschaftsleben hervorgehen zu lassen, welche sich dann 
zusammenfinden zu einer Art Wirtschaftskonstituante.“  337b, 166f
  
  „Man kann nicht einen einzelnen Betrieb sozialisieren. Das ist völliger Unsinn, da kann 
man nur betrieblich individualisieren. Sozialisieren kann man nur ein geschlossenes 
Wirtschaftsgebiet. .. Eine Betriebsräteschaft über ein geschlossenes Wirtschaftsgebiet muss 
ein Ganzes sein. Wenn dann diese Vollversammlung (der Betriebsräte) .. sich eine 
Konstitution gegeben hat, dann wird das zurückwirken können auf die Betriebe. .. wir 
brauchen eine zwischenbetriebliche Konstitution der Betriebsräteschaft.“ Man muss „aus 
der Betriebsräteschaft heraus eine Zentralstelle geschaffen haben, die jederzeit imstande ist, 
das zu bilden, was ein Wirtschaftsministerium genannt werden könnte.“   331, 91ff

  „Die Betriebsräte sind als wirkliche Leiter der Betriebe gedacht. Ein wirklicher Betriebsrat
würde entweder den heutigen Unternehmer, wenn er sich dazu bereit erklärt, als einen 
Betriebsrat unter sich haben, ebenso Personen aus dem Kreis der Angestellten, der geistigen
Arbeiter, ferner der physischen Arbeiter, oder aber der Unternehmer muss sich 
zurückziehen.“ Alles Unternehmertum im heutigen Sinne verschwindet neben diesem 
Betriebsrat.  331, 222

  „Wenn wir nun diese Betriebsräte haben, dann kommt gar nicht mehr so sehr die Frage in 
Betracht, ob die Leute schon ganz genau wissen, was sie zu tun haben. Nach acht Tagen 

  Es ist notwendig, dass der Mensch da ist, der die Maschine erdenkt und die Arbeit an ihr 
leitet. Es ist genauso notwendig, dass der Mensch da ist, der die Maschine bedient, der also 
mit ihr arbeitet. Das Interesse an beiden Tätigkeiten, diese Gemeinsamkeit, die nötig ist, um
ein Produkt hervorzubringen, kann aber nur da sein, wenn im Gewerbe selbst etwas 
Verbindendes steckt, und das kann nur die Kunst sein - die künstlerische Fertigkeit, mit der 
jeder in seiner Tätigkeit drinnensteht.  331A, 69

  Betriebsgeheimnis: „Im Augenblick ist .. wichtig, dass ein gemeinsamer sozialer Körper 
aus dem Unternehmen gebildet wird, so dass auch der letzte Arbeiter aufgeklärt ist über den
ganzen Gang, den seine Arbeit geht vom Rohstoff bis zum Konsumenten. Das ist das 
Allerbrennendste, dass der Arbeiter nicht als Tier arbeitet oder als Maschine, sondern als 
Mensch. Er muss geistig interessiert sein. .. Es ist ein ganz falsches Prinzip, die Konkurrenz 
durch Verheimlichung der Dinge zu behindern.“  Molt, 233 

  Betriebshierarchie und Aktionäre: „Sie haben in aufsteigender Ordnung die 
verschiedenen Positionen: Handarbeiter - Vorarbeiter - technische Leiter - kommerzielle 
Leiter - an der Spitze einen Leiter. Nun können Sie aus den drei obersten Stufen der Spitze 
der Hierarchie diejenigen zusammensetzen, die heute «Aufsichtsrat» sind. Leute, die nur 
Drohnen sind, wird es nicht mehr geben können. Reine Rentner - wie Taube, Stumme - 
müssen durch bloßes Wohlwollen erhalten werden. .. Die Leute werden es selber einsehen, 
wozu sie gehören, ob sie Handarbeiter oder technische Leiter usw. sind.“  Molt, 236

  Betriebsräte: Wir haben in Stuttgart nicht abstrakt deklamiert, „wie sich Assoziationen zu
bilden haben, meinetwillen unter Schuhmachern, sondern wir haben einen Gedanken 
aufgenommen, der dazumal populär war“, die Betriebsräte. Es ging darum, 
„Persönlichkeiten aus dem Wirtschaftsleben hervorgehen zu lassen, welche sich dann 
zusammenfinden zu einer Art Wirtschaftskonstituante.“  337b, 166f
  
  „Man kann nicht einen einzelnen Betrieb sozialisieren. Das ist völliger Unsinn, da kann 
man nur betrieblich individualisieren. Sozialisieren kann man nur ein geschlossenes 
Wirtschaftsgebiet. .. Eine Betriebsräteschaft über ein geschlossenes Wirtschaftsgebiet muss 
ein Ganzes sein. Wenn dann diese Vollversammlung (der Betriebsräte) .. sich eine 
Konstitution gegeben hat, dann wird das zurückwirken können auf die Betriebe. .. wir 
brauchen eine zwischenbetriebliche Konstitution der Betriebsräteschaft.“ Man muss „aus 
der Betriebsräteschaft heraus eine Zentralstelle geschaffen haben, die jederzeit imstande ist, 
das zu bilden, was ein Wirtschaftsministerium genannt werden könnte.“   331, 91ff

  „Die Betriebsräte sind als wirkliche Leiter der Betriebe gedacht. Ein wirklicher Betriebsrat
würde entweder den heutigen Unternehmer, wenn er sich dazu bereit erklärt, als einen 
Betriebsrat unter sich haben, ebenso Personen aus dem Kreis der Angestellten, der geistigen
Arbeiter, ferner der physischen Arbeiter, oder aber der Unternehmer muss sich 
zurückziehen.“ Alles Unternehmertum im heutigen Sinne verschwindet neben diesem 
Betriebsrat.  331, 222

  „Wenn wir nun diese Betriebsräte haben, dann kommt gar nicht mehr so sehr die Frage in 
Betracht, ob die Leute schon ganz genau wissen, was sie zu tun haben. Nach acht Tagen 



werden sie es wissen. Man muss nur erst die Leute haben.“  331, 101f

  „Zunächst stellt sich dieses Rätesystem so dar, dass auf der einen Seite sogenannte 
Arbeiterräte erwachsen, auf der anderen Seite aber zeigt sich schon eine andere Räteform, 
diejenige Räteform, die jetzt auftritt als Forderung nach Betriebsräten. (…)
Das wird die erste Aufgabe sein, auf welche die Betriebsräte werden kommen müssen, 
wirklich Vermittler sein zu können für jene Verträge, die über die Leistungen abgeschlossen 
werden müssen zwischen den Arbeitern und Arbeitsleitern der Zukunft, die keine 
Kapitalisten weiter sein werden. (…) Ein solches Rätesystem, welches nicht verhindert, .. 
dass im einzelnen massgebend sein kann die Initiative des einzelnen im Wirtschaftsleben 
tätigen Menschen. Das kann, wenn Vertrauen herrscht, aber wirklich ausgebaut werden.“   
330, 200ff  (>Rätesystem ..)

  Wenn nicht bald die Betriebsräte auf die Beine gestellt werden, „dann werden die Anglo-
Amerikaner Gelder in die Betriebe hineinstecken und sich mit den noch vorhandenen 
Kapitalisten vereinigen, und die wirtschaften dann nach dem Prinzip des anglo-
amerikanischen Kapitalismus in den Betrieben Mitteleuropas. Dann haben Sie lange das 
Nachsehen. Dann können Sie schuften für einen neuen Kapitalismus, der viel schrecklicher 
sein wird als der bisherige.“  331, 286f  (Mit der Betriebsrätebewegung war ein Einstieg in 
das assoziative Wirtschaften gedacht; >Assoziationen, >Rätesystem) 

  Betriebsräte, Verkehrsräte, Wirtschaftsräte: „Es wird schon aus der Betriebsräteschaft 
das andere herauswachsen, was da kommen muss: Die Verkehrsräteschaft und die 
Wirtschaftsräteschaft. Aus diesen drei Räteschaften wird es sich ergeben, dass die 
Betriebsräte es mehr mit der Produktion, die Verkehrsräte es mit der Güterzirkulation und 
die Wirtschaftsräte es mit der Konsumgenossenschaft im weiteren Sinne zu tun haben.“   
331, 144

  „Wenn die Betriebsräte das werden sollen, was der Proletarier wirklich verlangt, so dürfen 
sie nicht nach jeder Richtung hin, geradeso wie früher das Geistesleben, bloß die Schleppe 
des Staates nachtragen, sondern dann müssen sie innerhalb des Wirtschaftslebens eine 
soziale, wirklich gedeihliche Tätigkeit entwickeln können. Dazu muss das Wirtschaftsleben 
aber auf seinen eigenen Boden gestellt werden .. Derjenige, der weiß, dass das 
Erfahrungswissen, das aus der Praxis heraus kommt, unendlich mehr wert ist als alles 
dasjenige, was von oben heruntergetragen werden kann, der weiß auch, dass solche 
Betriebsräteschaft nicht nur für einzelne Betriebe aufgestellt sein darf, sondern 
zwischenbetrieblich sein muss. Die Betriebsräte müssen die einzelnen Betriebe mit den 
ganz andersartigen Betrieben verbinden, die Verbindung vermitteln, sie müssen sich zur 
Betriebsräteschaft, zur Verkehrsräteschaft, zur Wirtschaftsräteschaft ausbilden. “  333, 26

  Bevölkerungsdichte ist spirituelle Frage: „Ob wünschenswert ist eine starke 
Vermehrung der Menschen oder ein Erhalten der Bevölkerung auf einem bestimmten 
Niveau der Bevölkerungszahl, das darf niemals von volkswirtschaftlichen Erwägungen 
abhängen, sondern da müssen andere, ethische, spirituelle Erwägungen mitsprechen. Bei 
Erörterung dieser Frage muss ganz besonders bedacht werden, dass, wenn man künstlich 
durch Volkswirtschaft hinarbeitet auf eine bedeutende Vermehrung der Bevölkerung, dass 
man dann Seelen, die vielleicht sich erst nach vier oder fünf Jahrzehnten haben verkörpern 
wollen, zwingt, dass sie jetzt schon herunterkommen, um in um so schlechterem Zustande 

werden sie es wissen. Man muss nur erst die Leute haben.“  331, 101f

  „Zunächst stellt sich dieses Rätesystem so dar, dass auf der einen Seite sogenannte 
Arbeiterräte erwachsen, auf der anderen Seite aber zeigt sich schon eine andere Räteform, 
diejenige Räteform, die jetzt auftritt als Forderung nach Betriebsräten. (…)
Das wird die erste Aufgabe sein, auf welche die Betriebsräte werden kommen müssen, 
wirklich Vermittler sein zu können für jene Verträge, die über die Leistungen abgeschlossen 
werden müssen zwischen den Arbeitern und Arbeitsleitern der Zukunft, die keine 
Kapitalisten weiter sein werden. (…) Ein solches Rätesystem, welches nicht verhindert, .. 
dass im einzelnen massgebend sein kann die Initiative des einzelnen im Wirtschaftsleben 
tätigen Menschen. Das kann, wenn Vertrauen herrscht, aber wirklich ausgebaut werden.“   
330, 200ff  (>Rätesystem ..)

  Wenn nicht bald die Betriebsräte auf die Beine gestellt werden, „dann werden die Anglo-
Amerikaner Gelder in die Betriebe hineinstecken und sich mit den noch vorhandenen 
Kapitalisten vereinigen, und die wirtschaften dann nach dem Prinzip des anglo-
amerikanischen Kapitalismus in den Betrieben Mitteleuropas. Dann haben Sie lange das 
Nachsehen. Dann können Sie schuften für einen neuen Kapitalismus, der viel schrecklicher 
sein wird als der bisherige.“  331, 286f  (Mit der Betriebsrätebewegung war ein Einstieg in 
das assoziative Wirtschaften gedacht; >Assoziationen, >Rätesystem) 

  Betriebsräte, Verkehrsräte, Wirtschaftsräte: „Es wird schon aus der Betriebsräteschaft 
das andere herauswachsen, was da kommen muss: Die Verkehrsräteschaft und die 
Wirtschaftsräteschaft. Aus diesen drei Räteschaften wird es sich ergeben, dass die 
Betriebsräte es mehr mit der Produktion, die Verkehrsräte es mit der Güterzirkulation und 
die Wirtschaftsräte es mit der Konsumgenossenschaft im weiteren Sinne zu tun haben.“   
331, 144

  „Wenn die Betriebsräte das werden sollen, was der Proletarier wirklich verlangt, so dürfen 
sie nicht nach jeder Richtung hin, geradeso wie früher das Geistesleben, bloß die Schleppe 
des Staates nachtragen, sondern dann müssen sie innerhalb des Wirtschaftslebens eine 
soziale, wirklich gedeihliche Tätigkeit entwickeln können. Dazu muss das Wirtschaftsleben 
aber auf seinen eigenen Boden gestellt werden .. Derjenige, der weiß, dass das 
Erfahrungswissen, das aus der Praxis heraus kommt, unendlich mehr wert ist als alles 
dasjenige, was von oben heruntergetragen werden kann, der weiß auch, dass solche 
Betriebsräteschaft nicht nur für einzelne Betriebe aufgestellt sein darf, sondern 
zwischenbetrieblich sein muss. Die Betriebsräte müssen die einzelnen Betriebe mit den 
ganz andersartigen Betrieben verbinden, die Verbindung vermitteln, sie müssen sich zur 
Betriebsräteschaft, zur Verkehrsräteschaft, zur Wirtschaftsräteschaft ausbilden. “  333, 26

  Bevölkerungsdichte ist spirituelle Frage: „Ob wünschenswert ist eine starke 
Vermehrung der Menschen oder ein Erhalten der Bevölkerung auf einem bestimmten 
Niveau der Bevölkerungszahl, das darf niemals von volkswirtschaftlichen Erwägungen 
abhängen, sondern da müssen andere, ethische, spirituelle Erwägungen mitsprechen. Bei 
Erörterung dieser Frage muss ganz besonders bedacht werden, dass, wenn man künstlich 
durch Volkswirtschaft hinarbeitet auf eine bedeutende Vermehrung der Bevölkerung, dass 
man dann Seelen, die vielleicht sich erst nach vier oder fünf Jahrzehnten haben verkörpern 
wollen, zwingt, dass sie jetzt schon herunterkommen, um in um so schlechterem Zustande 



auf diese Weise herunterzukommen. So dass eine Bevölkerungszunahme unter Umständen 
einen Zwang bedeutet, den Sie auf die Seelen ausüben, die dann in umso schlechterer 
Verfassung in die Körperinkarnation hinein müssen. Dadurch kommt dann das moralische 
Sumpfniveau unter Umständen. Die Frage der Bevölkerungszunahme oder Stabilität oder 
selbst die der Bevölkerungsabnahme, die darf niemals eine volkswirtschaftliche Frage, 
sondern muss eine Frage der ethischen, der moralischen, kurz, überhaupt der geistigen und 
sogar der spirituellen Lebens- und Weltanschauung sein.“ 188, 199f

  Beweise und Anschauung: „Ein „Beweis“ in sozialer Lebensauffassung kann sich nur 
dem ergeben, der in seine Anschauung das aufnehmen kann, was nicht nur im Bestehenden 
liegt, sondern dasjenige, was in den Menschenimpulsen (..) keimhaft ist und sich 
verwirklichen will.“    Kp, 137  (>Gesetze des Menschenheiles)

  Da man nicht durch Beobachtungen korrigiert wird, hat man in der Sozialwissenschaft 
entgegengesetzte Meinungen. Der eine geht z.B. von den ökonomischen Vorgängen als 
Bewirkendes aus. Der andere von Ideen. Beides kann bewiesen werden. Wir müssen über 
die „Misere des Beweisens“ hinauskommen durch Anschauen. Das Beweisen wird heute 
schon den Kindern eingeimpft. Es gibt keine leichtere Art, sich eine Überzeugung zu 
erwerben. Deshalb haben die Menschen ein Gefühl dafür verloren, „dass Überwindungen 
notwendig sind, wenn wirklich Überzeugung in der Seele Platz greifen soll.“ 191, 145ff

  Wenn man immer wieder anthroposophische Gedanken aufnimmt, schreitet man zu immer 
neuen Dingen, von denen eines der Beweis des anderen wird. Es ist ohne Grund und Boden,
wie im Weltall, wo immer eins das andere hält. „Derjenige, der andere
Beweise als dieses Tragen des einen durch das andere will, er beachtet nicht, dass in dem 
Falle, wo man zu Totalitäten kommt, dies eben das Charakteristische ist, dass eins das 
andere trägt.“  205, 21   (>Logik, >Bild .., >Geisteswissenschaft verstehen)

  Bewusstsein: „Der Überschuss dessen, was wir in den Dingen suchen, über das, was uns 
in ihnen unmittelbar gegeben ist, spaltet unser ganzes Wesen in zwei Teile; wir werden uns 
unseres Gegensatzes zur Welt bewusst. Wir stellen uns als ein selbständiges Wesen der Welt
gegenüber. Das Universum erscheint uns in den zwei Gegensätzen: Ich und Welt. - Diese 
Scheidewand zwischen uns und der Welt errichten wir, sobald das Bewusstsein in uns 
aufleuchtet. Aber niemals verlieren wir das Gefühl, dass wir doch zur Welt gehören, dass 
ein Band besteht, das uns mit ihr verbindet, dass wir nicht ein Wesen ausserhalb, sondern 
innerhalb des Universums sind.“  4, 28    (>Ich und Welt, >Schlaf und Tod, >Materie und 
Bewusstsein, >Selbstbewusstsein und Kampf)

  „Das menschliche Bewusstsein ... ist der Vermittler zwischen Denken und Beobachtung. 
Insofern der Mensch einen Gegenstand beobachtet, erscheint ihm dieser als gegeben, 
insofern er denkt, erscheint er sich selbst als tätig. Er betrachtet den Gegenstand als Objekt, 
sich selbst als das denkende Subjekt.“    4, 59  

  Physischer und Ätherleib „müssen mit ihrer Tätigkeit auf den Nullpunkt kommen, ja noch 
unter denselben“ damit „Platz entstehe“ für das Walten des Bewusstseins. Sie sind nicht 
Hervorbringer des Bewusstseins, sondern sie geben nur den Boden ab, auf dem der Geist 
stehen muss, um innerhalb des Erdenlebens Bewusstsein hervorzubringen.“   26, 62 

auf diese Weise herunterzukommen. So dass eine Bevölkerungszunahme unter Umständen 
einen Zwang bedeutet, den Sie auf die Seelen ausüben, die dann in umso schlechterer 
Verfassung in die Körperinkarnation hinein müssen. Dadurch kommt dann das moralische 
Sumpfniveau unter Umständen. Die Frage der Bevölkerungszunahme oder Stabilität oder 
selbst die der Bevölkerungsabnahme, die darf niemals eine volkswirtschaftliche Frage, 
sondern muss eine Frage der ethischen, der moralischen, kurz, überhaupt der geistigen und 
sogar der spirituellen Lebens- und Weltanschauung sein.“ 188, 199f

  Beweise und Anschauung: „Ein „Beweis“ in sozialer Lebensauffassung kann sich nur 
dem ergeben, der in seine Anschauung das aufnehmen kann, was nicht nur im Bestehenden 
liegt, sondern dasjenige, was in den Menschenimpulsen (..) keimhaft ist und sich 
verwirklichen will.“    Kp, 137  (>Gesetze des Menschenheiles)

  Da man nicht durch Beobachtungen korrigiert wird, hat man in der Sozialwissenschaft 
entgegengesetzte Meinungen. Der eine geht z.B. von den ökonomischen Vorgängen als 
Bewirkendes aus. Der andere von Ideen. Beides kann bewiesen werden. Wir müssen über 
die „Misere des Beweisens“ hinauskommen durch Anschauen. Das Beweisen wird heute 
schon den Kindern eingeimpft. Es gibt keine leichtere Art, sich eine Überzeugung zu 
erwerben. Deshalb haben die Menschen ein Gefühl dafür verloren, „dass Überwindungen 
notwendig sind, wenn wirklich Überzeugung in der Seele Platz greifen soll.“ 191, 145ff

  Wenn man immer wieder anthroposophische Gedanken aufnimmt, schreitet man zu immer 
neuen Dingen, von denen eines der Beweis des anderen wird. Es ist ohne Grund und Boden,
wie im Weltall, wo immer eins das andere hält. „Derjenige, der andere
Beweise als dieses Tragen des einen durch das andere will, er beachtet nicht, dass in dem 
Falle, wo man zu Totalitäten kommt, dies eben das Charakteristische ist, dass eins das 
andere trägt.“  205, 21   (>Logik, >Bild .., >Geisteswissenschaft verstehen)

  Bewusstsein: „Der Überschuss dessen, was wir in den Dingen suchen, über das, was uns 
in ihnen unmittelbar gegeben ist, spaltet unser ganzes Wesen in zwei Teile; wir werden uns 
unseres Gegensatzes zur Welt bewusst. Wir stellen uns als ein selbständiges Wesen der Welt
gegenüber. Das Universum erscheint uns in den zwei Gegensätzen: Ich und Welt. - Diese 
Scheidewand zwischen uns und der Welt errichten wir, sobald das Bewusstsein in uns 
aufleuchtet. Aber niemals verlieren wir das Gefühl, dass wir doch zur Welt gehören, dass 
ein Band besteht, das uns mit ihr verbindet, dass wir nicht ein Wesen ausserhalb, sondern 
innerhalb des Universums sind.“  4, 28    (>Ich und Welt, >Schlaf und Tod, >Materie und 
Bewusstsein, >Selbstbewusstsein und Kampf)

  „Das menschliche Bewusstsein ... ist der Vermittler zwischen Denken und Beobachtung. 
Insofern der Mensch einen Gegenstand beobachtet, erscheint ihm dieser als gegeben, 
insofern er denkt, erscheint er sich selbst als tätig. Er betrachtet den Gegenstand als Objekt, 
sich selbst als das denkende Subjekt.“    4, 59  

  Physischer und Ätherleib „müssen mit ihrer Tätigkeit auf den Nullpunkt kommen, ja noch 
unter denselben“ damit „Platz entstehe“ für das Walten des Bewusstseins. Sie sind nicht 
Hervorbringer des Bewusstseins, sondern sie geben nur den Boden ab, auf dem der Geist 
stehen muss, um innerhalb des Erdenlebens Bewusstsein hervorzubringen.“   26, 62 



  „Es kommt darauf an, ein Bewusstsein zu erringen von den Faktoren, die der Umwelt 
geistiges Gewicht geben ... Wir gehen ja zumeist durch die Welt, indem wir uns 
hauptsächlich des Sinnes unserer Augen bedienen.“ Vom Gewicht wissen wir nur, wenn wir
einmal etwas gehoben haben. „Wir verdanken unser Bewusstsein der Täuschung. … Wir 
ringen uns empor, indem uns die Welt ihr Gewicht nicht zeigt und uns dadurch über sich 
erheben lässt, bewusst sein lässt.“   177, 114ff  (>Real oder abstrakt)

  „Wenn wir den Schleier der Naturerscheinungen auf die eine Seite stellen und uns dahinter
die objektive Wirklichkeit gesetzt denken, so ist unser Bewusstsein nach dem Schleier hin 
gerichtet, der zunächst nicht durchstossen werden soll. Auf der anderen Seite sind die 
Seelenerscheinungen; dahinter liegt die subjektive Wirklichkeit. Da blicken wir hinein, aber
wir können den Schleier nicht ohne weiteres durchstossen.“ Hinter dem Schleier der Natur 
liegt die ahrimanische Welt, hinter dem Schleier des Seelenlebens liegt die luziferische 
Welt. „Der Mensch ist also gewissermassen eingeschlossen zwischen der ahrimanischen 
und der luziferischen Welt.“  254, 170ff  (>Ahriman und Luzifer)

  „Wenn wir durch ein einfaches Hineinbrüten in unser seelisches Innere, wie es die 
nebulosierenden Mystiker tun, dieses Bewusstsein in seinem Inhalt erforschen wollen, dann 
kommen wir im Grunde genommen auf nichts anderes als auf die Reminiszenzen innerhalb 
dieses Bewusstseins, die sich angehäuft haben im Verlaufe unseres Lebens seit der Geburt, 
seit unserer Kindheit.“  322, 49  (>Naturwissenschaft, Grenzen)

  „In einer gewissen Dumpfheit des sozialen Lebens wirkte zusammen, was im Grunde 
immer aus drei Quellen stammte. Die neuere Zeit fordert ein bewusstes Sichhineinstellen 
des Menschen in den Gesellschaftsorganismus. Dieses Bewusstsein kann dem Verhalten und
dem ganzen Leben der Menschen nur dann eine gesunde Gestaltung geben, wenn es von 
drei Seiten her orientiert ist.“  Kp, 87f

  „Für die übersinnliche Anschauung gibt es keine „Unbewusstheit“, sondern nur 
verschiedene Grade der Bewusstheit. Alles in der Welt ist bewusst.“  13, 174

  Bewusstsein und Freiheit: „Was im Bewusstsein als Vorstellen erlebt wird, ist aus dem 
Kosmos heraus entstanden. Dem Kosmos gegenüber stürzt sich der Mensch in das 
Nicht-Sein. Er befreit sich im Vorstellen von allen Kräften des Kosmos. (...) Es ist .. hier 
auf den Abgrund des Nichts gedeutet, über den der Mensch springt, indem er ein freies 
Wesen wird.“  26, 282f  (>Denken-Leben, >Norm-Handeln)

  „Gerade so, wie äusserliche naturwissenschaftliche Tatsachen sich vor das Bewusstsein 
hinstellen und beobachtet werden können, so müssen auch seelisch-geistige Inhalte vor das 
Bewusstsein hintreten und dadurch der Beobachtung zugänglich sein. (...) die menschliche 
Freiheit wird erlebt. Es gibt im Bewusstsein das Erlebnis des freien menschlichen Wesens.“
78, 37f

  „Den Menschen für das äussere Leben  in Staat und Wirtschaft brauchbar zu machen, 
wurde die Hauptsache. Dass er in erster Linie als seelisches Wesen erfüllt sein solle mit dem
Bewusstsein seines Zusammenhanges mit einer Geistesordnung der Dinge und dass er 
durch dieses sein Bewusstsein dem Staate und der Wirtschaft, in denen er lebt, einen Sinn 
gibt, daran wurde immer weniger gedacht.“   24, 40

  „Es kommt darauf an, ein Bewusstsein zu erringen von den Faktoren, die der Umwelt 
geistiges Gewicht geben ... Wir gehen ja zumeist durch die Welt, indem wir uns 
hauptsächlich des Sinnes unserer Augen bedienen.“ Vom Gewicht wissen wir nur, wenn wir
einmal etwas gehoben haben. „Wir verdanken unser Bewusstsein der Täuschung. … Wir 
ringen uns empor, indem uns die Welt ihr Gewicht nicht zeigt und uns dadurch über sich 
erheben lässt, bewusst sein lässt.“   177, 114ff  (>Real oder abstrakt)

  „Wenn wir den Schleier der Naturerscheinungen auf die eine Seite stellen und uns dahinter
die objektive Wirklichkeit gesetzt denken, so ist unser Bewusstsein nach dem Schleier hin 
gerichtet, der zunächst nicht durchstossen werden soll. Auf der anderen Seite sind die 
Seelenerscheinungen; dahinter liegt die subjektive Wirklichkeit. Da blicken wir hinein, aber
wir können den Schleier nicht ohne weiteres durchstossen.“ Hinter dem Schleier der Natur 
liegt die ahrimanische Welt, hinter dem Schleier des Seelenlebens liegt die luziferische 
Welt. „Der Mensch ist also gewissermassen eingeschlossen zwischen der ahrimanischen 
und der luziferischen Welt.“  254, 170ff  (>Ahriman und Luzifer)

  „Wenn wir durch ein einfaches Hineinbrüten in unser seelisches Innere, wie es die 
nebulosierenden Mystiker tun, dieses Bewusstsein in seinem Inhalt erforschen wollen, dann 
kommen wir im Grunde genommen auf nichts anderes als auf die Reminiszenzen innerhalb 
dieses Bewusstseins, die sich angehäuft haben im Verlaufe unseres Lebens seit der Geburt, 
seit unserer Kindheit.“  322, 49  (>Naturwissenschaft, Grenzen)

  „In einer gewissen Dumpfheit des sozialen Lebens wirkte zusammen, was im Grunde 
immer aus drei Quellen stammte. Die neuere Zeit fordert ein bewusstes Sichhineinstellen 
des Menschen in den Gesellschaftsorganismus. Dieses Bewusstsein kann dem Verhalten und
dem ganzen Leben der Menschen nur dann eine gesunde Gestaltung geben, wenn es von 
drei Seiten her orientiert ist.“  Kp, 87f

  „Für die übersinnliche Anschauung gibt es keine „Unbewusstheit“, sondern nur 
verschiedene Grade der Bewusstheit. Alles in der Welt ist bewusst.“  13, 174

  Bewusstsein und Freiheit: „Was im Bewusstsein als Vorstellen erlebt wird, ist aus dem 
Kosmos heraus entstanden. Dem Kosmos gegenüber stürzt sich der Mensch in das 
Nicht-Sein. Er befreit sich im Vorstellen von allen Kräften des Kosmos. (...) Es ist .. hier 
auf den Abgrund des Nichts gedeutet, über den der Mensch springt, indem er ein freies 
Wesen wird.“  26, 282f  (>Denken-Leben, >Norm-Handeln)

  „Gerade so, wie äusserliche naturwissenschaftliche Tatsachen sich vor das Bewusstsein 
hinstellen und beobachtet werden können, so müssen auch seelisch-geistige Inhalte vor das 
Bewusstsein hintreten und dadurch der Beobachtung zugänglich sein. (...) die menschliche 
Freiheit wird erlebt. Es gibt im Bewusstsein das Erlebnis des freien menschlichen Wesens.“
78, 37f

  „Den Menschen für das äussere Leben  in Staat und Wirtschaft brauchbar zu machen, 
wurde die Hauptsache. Dass er in erster Linie als seelisches Wesen erfüllt sein solle mit dem
Bewusstsein seines Zusammenhanges mit einer Geistesordnung der Dinge und dass er 
durch dieses sein Bewusstsein dem Staate und der Wirtschaft, in denen er lebt, einen Sinn 
gibt, daran wurde immer weniger gedacht.“   24, 40



  „Dieses Individualbewusstsein wird wird die Welt ergreifen, aber es kann entweder die 
Weisheit der Welt ergreifen oder die blinden Instinkte ergreifen. … Alles blosse Glauben, 
dass schon Mächte da sein werden, die die Zivilisation weiterführen werden, das gilt heute 
nicht.“  198, 129ff   (>Bewusstseinsseele, >Glaube neben Wissen)

  Bewusstsein und Imaginationen: „Im menschlichen Bewusstsein haben wir zunächst 
alles, was angeregt wird durch unsere Sinne und durch den an die Sinne gebundenen 
Verstand .. Aber darunter spielt sich eine Summe von Vorgängen ab, die zunächst nicht in 
dieses gewöhnliche Bewusstsein eintreten, sondern die ein Hereinspielen eines nur 
imaginativ zu erfassenden Geistigen in unser seelisches Wesen sind .. So hebt sich 
gewissermaßen das gewöhnliche Bewusstsein aus einem anderen Gebiete heraus, das erst 
durch das imaginative Vorstellen in dieses Bewusstsein heraufgetragen werden kann. Dass 
der Mensch nichts weiss von diesen Dingen, bedeutet nicht, dass sie in seiner Wesenheit 
nicht wirklich seien.“  73, 180  (>Vorstellung)

  Bewusstsein; Individualbewusstsein oder Gemeinschaftsbewusstsein: „Das Prinzip der 
neueren Entwicklung ist, das Individualbewusstsein der Menschen heraufzuziehen.“ Wenn 
man das dumpfe Gemeinschaftsbewusstsein erhalten will, gibt es das Mittel, dass man „das 
gewöhnliche Bewusstsein, das der Mensch schon einmal hat, indem er sich seiner Sinne 
bedient, .. herabdämpft.“ Im Traum kann man nicht Wahrheit von Unwahrheit 
unterscheiden. Wenn man das Bewusstsein herabdämpfen will, „dann erzählt man den 
Leuten unter Autorität Dinge, die unwahr sind. Man macht das systematisch. Dadurch 
dämpft man ihr Bewusstsein bis zur Dumpfheit des Traumbewusstseins herunter. Dadurch 
erreicht man, dass man untergräbt dasjenige, was als Individualbewusstsein seit der Mitte 
des 15. Jahrhunderts in den Menschenseelen herauf will.“ Die katholische Kirche ist gross 
in einer solchen Richtung.  198, 125f (>Katholizismus, >Lüge und dumpfes 
Gemeinschaftsbewusstsein) 

  Bewusstsein oder Instinkt: Nur was man bewusst erfasst, ist man selbst. Instinktives 
macht besessen und löst sich im Bewusstsein auf als Gespenst oder als Alp.  186, 29.11.18

  „.. es ist die Zeit vorbei, in der in allerlei unterbewussten und unbewussten Prozessen sich 
der Geist offenbaren kann an den Menschen.“ Auch das Denken kann nicht mehr vom 
physischen Leib allein hergeholt sein. 193, 90f  (>Denken und Wollen)

  Aufgabe, das ganze menschliche Wesen auf sich selbst zu stellen, Instinktives ins 
Bewusstsein zu heben; aus seinem ganzen Wesen heraus zu denken und die Scheu davor. 
Der Intellekt ist instinktiv. 186, 159  (>Intellekt, >Instinkt)

  Wenn die Menschen im Bewusstseinszeitalter „sich nicht zu dem geistigen Leben 
hinwenden wollten“, „kommt der entscheidende Punkt, wo gewissermassen nach rechts 
gegangen werden kann: dann aber muss gewacht werden; oder links gegangen wird: dann 
kann geschlafen werden; aber Instinkte treten dann auf, Instinkte, die grauenvoll sein 
werden.“ Es würden dann gewisse Instinkte aus dem Sexualleben auftreten, „die 
Gestaltungen hervorbringen würden im sozialen Leben; vor allen Dingen die Menschen 
veranlassen würden, .. jedenfalls nicht irgendwelche Brüderlichkeit auf der Erde zu 
entfalten ..“, „Man kann durch Naturwissenschaft auf solche Dinge nicht aufmerksam 

  „Dieses Individualbewusstsein wird wird die Welt ergreifen, aber es kann entweder die 
Weisheit der Welt ergreifen oder die blinden Instinkte ergreifen. … Alles blosse Glauben, 
dass schon Mächte da sein werden, die die Zivilisation weiterführen werden, das gilt heute 
nicht.“  198, 129ff   (>Bewusstseinsseele, >Glaube neben Wissen)

  Bewusstsein und Imaginationen: „Im menschlichen Bewusstsein haben wir zunächst 
alles, was angeregt wird durch unsere Sinne und durch den an die Sinne gebundenen 
Verstand .. Aber darunter spielt sich eine Summe von Vorgängen ab, die zunächst nicht in 
dieses gewöhnliche Bewusstsein eintreten, sondern die ein Hereinspielen eines nur 
imaginativ zu erfassenden Geistigen in unser seelisches Wesen sind .. So hebt sich 
gewissermaßen das gewöhnliche Bewusstsein aus einem anderen Gebiete heraus, das erst 
durch das imaginative Vorstellen in dieses Bewusstsein heraufgetragen werden kann. Dass 
der Mensch nichts weiss von diesen Dingen, bedeutet nicht, dass sie in seiner Wesenheit 
nicht wirklich seien.“  73, 180  (>Vorstellung)

  Bewusstsein; Individualbewusstsein oder Gemeinschaftsbewusstsein: „Das Prinzip der 
neueren Entwicklung ist, das Individualbewusstsein der Menschen heraufzuziehen.“ Wenn 
man das dumpfe Gemeinschaftsbewusstsein erhalten will, gibt es das Mittel, dass man „das 
gewöhnliche Bewusstsein, das der Mensch schon einmal hat, indem er sich seiner Sinne 
bedient, .. herabdämpft.“ Im Traum kann man nicht Wahrheit von Unwahrheit 
unterscheiden. Wenn man das Bewusstsein herabdämpfen will, „dann erzählt man den 
Leuten unter Autorität Dinge, die unwahr sind. Man macht das systematisch. Dadurch 
dämpft man ihr Bewusstsein bis zur Dumpfheit des Traumbewusstseins herunter. Dadurch 
erreicht man, dass man untergräbt dasjenige, was als Individualbewusstsein seit der Mitte 
des 15. Jahrhunderts in den Menschenseelen herauf will.“ Die katholische Kirche ist gross 
in einer solchen Richtung.  198, 125f (>Katholizismus, >Lüge und dumpfes 
Gemeinschaftsbewusstsein) 

  Bewusstsein oder Instinkt: Nur was man bewusst erfasst, ist man selbst. Instinktives 
macht besessen und löst sich im Bewusstsein auf als Gespenst oder als Alp.  186, 29.11.18

  „.. es ist die Zeit vorbei, in der in allerlei unterbewussten und unbewussten Prozessen sich 
der Geist offenbaren kann an den Menschen.“ Auch das Denken kann nicht mehr vom 
physischen Leib allein hergeholt sein. 193, 90f  (>Denken und Wollen)

  Aufgabe, das ganze menschliche Wesen auf sich selbst zu stellen, Instinktives ins 
Bewusstsein zu heben; aus seinem ganzen Wesen heraus zu denken und die Scheu davor. 
Der Intellekt ist instinktiv. 186, 159  (>Intellekt, >Instinkt)

  Wenn die Menschen im Bewusstseinszeitalter „sich nicht zu dem geistigen Leben 
hinwenden wollten“, „kommt der entscheidende Punkt, wo gewissermassen nach rechts 
gegangen werden kann: dann aber muss gewacht werden; oder links gegangen wird: dann 
kann geschlafen werden; aber Instinkte treten dann auf, Instinkte, die grauenvoll sein 
werden.“ Es würden dann gewisse Instinkte aus dem Sexualleben auftreten, „die 
Gestaltungen hervorbringen würden im sozialen Leben; vor allen Dingen die Menschen 
veranlassen würden, .. jedenfalls nicht irgendwelche Brüderlichkeit auf der Erde zu 
entfalten ..“, „Man kann durch Naturwissenschaft auf solche Dinge nicht aufmerksam 



machen, denn naturwissenschaftlich würde erklärbar sein, wenn die Menschen Engel 
werden, und würde es auch sein, wenn die Menschen Teufel werden.“ „Man wird instinktiv 
Einsichten gewinnen in die Heilkraft gewisser Substanzen und gewisser Verrichtungen, und 
man wird ungeheuren Schaden anrichten dadurch, aber man wird den Schaden nützlich 
nennen. Man wird das Kranke gesund nennen ..“ Und man wird „ganz bestimmte Kräfte 
kennenlernen,“ durch die man „durch ganz leichte Veranlassungen, durch Harmonisierung 
von gewissen Schwingungen, in der Welt grosse Maschinenkräfte wird entfesseln können. 
Eine gewisse geistige Lenkung des maschinellen, des mechanischen Wesens .. Aber dem 
Egoismus der Menschen wird dieses wüste Fahrwasser ausserordentlich gut dienen und 
gefallen.“  182, 153ff

  „Man kann sagen, dass durch die Assoziationen – indem die Menschen durch diese 
Assoziationen einander kaufmännisch und wirtschaftlich kennenlernen –, die Bewusstheit 
auch in das Wirtschaftsleben einzieht. So wird einfach durch das Drinnenstehen in diesen 
Assoziationen das bewusste wirtschaftliche Leben sich entwickeln.“  335, 73 

  Bewusstsein – Selbstbewusstsein:   Das Denken schafft Bewusstsein von den Objekten, 
die als gegeben erscheinen, und andererseits Selbstbewusstsein. Denkendes Bewusstsein ist 
notwendig Selbstbewusstsein, das sich als tätig erlebt.   4, 59f

  „Aber die Denkorganisation ist Sternenorganisation, herausgehoben aus dem Sternen-
Kosmos und versetzt in das irdische Geschehen. Indem der Mensch die Sternen-Welt im 
Irdischen erlebt, wird er ein selbstbewusstes Wesen.“  26, 303f

  „Das Selbstbewusstsein, das im „Ich“ sich zusammenfasst, steigt aus dem Bewusstsein 
auf. Dieses entsteht, wenn das Geistige in den Menschen dadurch eintritt, dass die Kräfte 
des physischen und des ätherischen Leibes diese abbauen. Im Abbau dieser Leiber wird der 
Boden geschaffen, auf dem das Bewusstsein sein Leben entfaltet. Dem Abbau muss aber, 
wenn die Organisation nicht zerstört werden soll, ein Wiederaufbau folgen. So wird, wenn 
für ein Erleben des Bewusstseins ein Abbau erfolgt ist, genau das Abgebaute wieder 
aufgebaut werden. In der Wahrnehmung dieses Aufbaues liegt das Erleben des 
Selbstbewusstseins.“   26, 66

  Bewusstsein und Verhältnis Mensch zu Mensch: In früheren Bewusstseinsformen 
standen die Menschen einander näher und wirkten stärker aufeinander. Der „Mensch 
verspürte gewissermaßen den Willen seines Nebenmenschen. Und dass es in der richtigen 
Weise geschah, das regelten die Geister der höheren Hierarchien. Diese Regelung durch die 
Geister der höheren Hierarchien würde, wenn sie fortdauerte, den Menschen niemals im 
Kosmischen ganz zur Freiheit kommen lassen. Es musste einmal diese Regelung aufhören. 
Daher musste eine solche Bewusstseinsform eintreten, die möglich machte, dass zwischen 
Mensch und Mensch gewissermaßen eine Grenze da war. Dadurch, dass wir auf der einen 
Seite nicht durch die Natur, auf der anderen Seite nicht durch die Seelenwelt durchschauen, 
dadurch ist das Verhältnis von einer Seele zur anderen Seele wirklich so, dass auch 
zwischen zwei Seelen eine gewisse Grenze geschaffen wird. Diese Grenze ist gerade durch 
unsere gegenwärtige Bewusstseinsform vorhanden. Es ist ja eine besondere, 
charakteristische Eigenschaft unserer gegenwärtigen Bewusstseinsform, dass wir eigentlich 
Spiegelungen empfinden. Das gilt natürlich auch für unseren Verkehr zwischen Mensch und
Mensch. Dadurch, dass wir, wenn wir dem Menschen gegenübertreten, für unsere 

machen, denn naturwissenschaftlich würde erklärbar sein, wenn die Menschen Engel 
werden, und würde es auch sein, wenn die Menschen Teufel werden.“ „Man wird instinktiv 
Einsichten gewinnen in die Heilkraft gewisser Substanzen und gewisser Verrichtungen, und 
man wird ungeheuren Schaden anrichten dadurch, aber man wird den Schaden nützlich 
nennen. Man wird das Kranke gesund nennen ..“ Und man wird „ganz bestimmte Kräfte 
kennenlernen,“ durch die man „durch ganz leichte Veranlassungen, durch Harmonisierung 
von gewissen Schwingungen, in der Welt grosse Maschinenkräfte wird entfesseln können. 
Eine gewisse geistige Lenkung des maschinellen, des mechanischen Wesens .. Aber dem 
Egoismus der Menschen wird dieses wüste Fahrwasser ausserordentlich gut dienen und 
gefallen.“  182, 153ff

  „Man kann sagen, dass durch die Assoziationen – indem die Menschen durch diese 
Assoziationen einander kaufmännisch und wirtschaftlich kennenlernen –, die Bewusstheit 
auch in das Wirtschaftsleben einzieht. So wird einfach durch das Drinnenstehen in diesen 
Assoziationen das bewusste wirtschaftliche Leben sich entwickeln.“  335, 73 

  Bewusstsein – Selbstbewusstsein:   Das Denken schafft Bewusstsein von den Objekten, 
die als gegeben erscheinen, und andererseits Selbstbewusstsein. Denkendes Bewusstsein ist 
notwendig Selbstbewusstsein, das sich als tätig erlebt.   4, 59f

  „Aber die Denkorganisation ist Sternenorganisation, herausgehoben aus dem Sternen-
Kosmos und versetzt in das irdische Geschehen. Indem der Mensch die Sternen-Welt im 
Irdischen erlebt, wird er ein selbstbewusstes Wesen.“  26, 303f

  „Das Selbstbewusstsein, das im „Ich“ sich zusammenfasst, steigt aus dem Bewusstsein 
auf. Dieses entsteht, wenn das Geistige in den Menschen dadurch eintritt, dass die Kräfte 
des physischen und des ätherischen Leibes diese abbauen. Im Abbau dieser Leiber wird der 
Boden geschaffen, auf dem das Bewusstsein sein Leben entfaltet. Dem Abbau muss aber, 
wenn die Organisation nicht zerstört werden soll, ein Wiederaufbau folgen. So wird, wenn 
für ein Erleben des Bewusstseins ein Abbau erfolgt ist, genau das Abgebaute wieder 
aufgebaut werden. In der Wahrnehmung dieses Aufbaues liegt das Erleben des 
Selbstbewusstseins.“   26, 66

  Bewusstsein und Verhältnis Mensch zu Mensch: In früheren Bewusstseinsformen 
standen die Menschen einander näher und wirkten stärker aufeinander. Der „Mensch 
verspürte gewissermaßen den Willen seines Nebenmenschen. Und dass es in der richtigen 
Weise geschah, das regelten die Geister der höheren Hierarchien. Diese Regelung durch die 
Geister der höheren Hierarchien würde, wenn sie fortdauerte, den Menschen niemals im 
Kosmischen ganz zur Freiheit kommen lassen. Es musste einmal diese Regelung aufhören. 
Daher musste eine solche Bewusstseinsform eintreten, die möglich machte, dass zwischen 
Mensch und Mensch gewissermaßen eine Grenze da war. Dadurch, dass wir auf der einen 
Seite nicht durch die Natur, auf der anderen Seite nicht durch die Seelenwelt durchschauen, 
dadurch ist das Verhältnis von einer Seele zur anderen Seele wirklich so, dass auch 
zwischen zwei Seelen eine gewisse Grenze geschaffen wird. Diese Grenze ist gerade durch 
unsere gegenwärtige Bewusstseinsform vorhanden. Es ist ja eine besondere, 
charakteristische Eigenschaft unserer gegenwärtigen Bewusstseinsform, dass wir eigentlich 
Spiegelungen empfinden. Das gilt natürlich auch für unseren Verkehr zwischen Mensch und
Mensch. Dadurch, dass wir, wenn wir dem Menschen gegenübertreten, für unsere 



gegenwärtige Bewusstseinsform namentlich eine Spiegelung des Bewusstseins in sich selbst
haben, können wir nicht so brutal an den Menschen herantreten, dass wir den Inhalt unseres 
Bewusstseins in seine Seele hineinergiessen. Ist also unser Bewusstsein normal gut 
entwickelt, so verhindert es uns daran, dass wir dem Bewusstsein der anderen zu nahe 
treten. (…) Der Abnorme bedeutet immer, solange er nicht erkannt ist, eine gewisse Gefahr 
für seine Mitmenschen, .. wo das Bewusstsein nicht klar sieht, da geht durch das Loch des 
Bewusstseins ein zu starker Einfluss hinüber auf den anderen Menschen. Also unser 
Bewusstsein erwerben wir uns in der gegenwärtigen Entwickelungszeit, um in das richtige 
Verhältnis von Menschenseele zu Menschenseele im Weltall gesetzt zu werden.“ 254, 171ff

  Bewusstsein und Tod: Das moderne, selbstbewusste Denken wurde nicht durch 
„blühende Lebensprozesse“ gross, sondern dadurch, dass Todesprozesse in Technik, 
Industrie und Finanzwesen in das Leben hineingestellt wurden.   185, 68

  Bewusstsein ist ohne Eingliederung des Todesprinzips in die menschliche Organisation 
nicht möglich.   196, 10.1.20  (>Tod, >Technische Kultur)

  Bewusstsein; Wachen, Träumen, Schlafen: Die Seele hat zwei Pole ihres Daseins: Das 
Impulsive des Willens und das willenlose Hingegebensein an die Betrachtung, die 
Vorstellung, das Denken. Der Mensch wacht während des Tages in Bezug auf seinen 
Intellekt, während des Schlafes wacht er in Bezug auf seinen Willen. Dann wirkt indirekt in 
den Willen hinein das, was wir moralische Grundsätze und Impulse nennen. Wir versinken 
in Schlaf, damit wir untertauchen können in den göttlichen Willen.“ 130, 80ff (>Initiation) 

  Den wachen Bewusstseinszustand haben wir nur in der Tätigkeit des denkenden 
Erkennens. Der wollende Mensch ist der schlafende Mensch, auch wenn wir wachen. Im 
Fühlen haben wir eine träumende Seelenstimmung.  293, 90f   (>Wille unbewusst)

  „Das Wachleben ist .. das reifste Leben des Menschen .. es ist dasjenige, was er dadurch 
hat, dass er als Mensch geboren wird. .. Das Wachleben verweist uns auf die 
Vergangenheit .. Erst wenn die Vergangenheit sich in das Kind hereinbegibt, dann beginnt 
das Wachleben. Aber das Gegenwärtige ist das Traumesleben; und dass wir den 
Wachzustand in das Traumesleben hineinbekommen, rührt davon her, dass unser 
Vorgeburtliches, unsere Vergangenheit in die Gegenwart hineinragt. Die Gegenwart erzieht 
uns nur zum Traumesleben. Und das Schlafesleben, es ist dasjenige .. das verwandt ist mit 
unserem Willensleben, das das Unvollkommenste in uns ist, das erst vollkommen werden 
muss; es ist dasjenige, was in uns die Zukunft vorbildet, was auf die Zukunft hinweist. So 
gehört der Geist der Vergangenheit, der Gegenwart und der Zukunft an.“  202, 34f 

  Geistesleben: Soziales Wachen; Rechtsleben: Soziales Träumen; Wirtschaftsleben: 
Soziales Schlafleben   202, 39  (>Schlafen sozial, Wachen antisozial)

  „Dasjenige also, was sich im sozialen Leben, was sich in der Geschichte äussert, geht aus 
unserem Traum- und Schlafesleben hervor.“  72, 249

  „Sehen Sie, in diesem Vibrieren zwischen dem Einschlafen in dem anderen und 
Aufwachen in uns selbst haben Sie das Urelement, gewissermassen das Atom des sozialen 
Zusammenlebens der Menschen.“  191, 171 (>Soziales Zusammenleben, Atom) 

gegenwärtige Bewusstseinsform namentlich eine Spiegelung des Bewusstseins in sich selbst
haben, können wir nicht so brutal an den Menschen herantreten, dass wir den Inhalt unseres 
Bewusstseins in seine Seele hineinergiessen. Ist also unser Bewusstsein normal gut 
entwickelt, so verhindert es uns daran, dass wir dem Bewusstsein der anderen zu nahe 
treten. (…) Der Abnorme bedeutet immer, solange er nicht erkannt ist, eine gewisse Gefahr 
für seine Mitmenschen, .. wo das Bewusstsein nicht klar sieht, da geht durch das Loch des 
Bewusstseins ein zu starker Einfluss hinüber auf den anderen Menschen. Also unser 
Bewusstsein erwerben wir uns in der gegenwärtigen Entwickelungszeit, um in das richtige 
Verhältnis von Menschenseele zu Menschenseele im Weltall gesetzt zu werden.“ 254, 171ff

  Bewusstsein und Tod: Das moderne, selbstbewusste Denken wurde nicht durch 
„blühende Lebensprozesse“ gross, sondern dadurch, dass Todesprozesse in Technik, 
Industrie und Finanzwesen in das Leben hineingestellt wurden.   185, 68

  Bewusstsein ist ohne Eingliederung des Todesprinzips in die menschliche Organisation 
nicht möglich.   196, 10.1.20  (>Tod, >Technische Kultur)

  Bewusstsein; Wachen, Träumen, Schlafen: Die Seele hat zwei Pole ihres Daseins: Das 
Impulsive des Willens und das willenlose Hingegebensein an die Betrachtung, die 
Vorstellung, das Denken. Der Mensch wacht während des Tages in Bezug auf seinen 
Intellekt, während des Schlafes wacht er in Bezug auf seinen Willen. Dann wirkt indirekt in 
den Willen hinein das, was wir moralische Grundsätze und Impulse nennen. Wir versinken 
in Schlaf, damit wir untertauchen können in den göttlichen Willen.“ 130, 80ff (>Initiation) 

  Den wachen Bewusstseinszustand haben wir nur in der Tätigkeit des denkenden 
Erkennens. Der wollende Mensch ist der schlafende Mensch, auch wenn wir wachen. Im 
Fühlen haben wir eine träumende Seelenstimmung.  293, 90f   (>Wille unbewusst)

  „Das Wachleben ist .. das reifste Leben des Menschen .. es ist dasjenige, was er dadurch 
hat, dass er als Mensch geboren wird. .. Das Wachleben verweist uns auf die 
Vergangenheit .. Erst wenn die Vergangenheit sich in das Kind hereinbegibt, dann beginnt 
das Wachleben. Aber das Gegenwärtige ist das Traumesleben; und dass wir den 
Wachzustand in das Traumesleben hineinbekommen, rührt davon her, dass unser 
Vorgeburtliches, unsere Vergangenheit in die Gegenwart hineinragt. Die Gegenwart erzieht 
uns nur zum Traumesleben. Und das Schlafesleben, es ist dasjenige .. das verwandt ist mit 
unserem Willensleben, das das Unvollkommenste in uns ist, das erst vollkommen werden 
muss; es ist dasjenige, was in uns die Zukunft vorbildet, was auf die Zukunft hinweist. So 
gehört der Geist der Vergangenheit, der Gegenwart und der Zukunft an.“  202, 34f 

  Geistesleben: Soziales Wachen; Rechtsleben: Soziales Träumen; Wirtschaftsleben: 
Soziales Schlafleben   202, 39  (>Schlafen sozial, Wachen antisozial)

  „Dasjenige also, was sich im sozialen Leben, was sich in der Geschichte äussert, geht aus 
unserem Traum- und Schlafesleben hervor.“  72, 249

  „Sehen Sie, in diesem Vibrieren zwischen dem Einschlafen in dem anderen und 
Aufwachen in uns selbst haben Sie das Urelement, gewissermassen das Atom des sozialen 
Zusammenlebens der Menschen.“  191, 171 (>Soziales Zusammenleben, Atom) 



  Das Ich schläft im Stoffwechsel, den Gliedmassen. Der Astralleib träumt in Brust;Herz. 
Der Ätherleib wacht im Kopf. Der ganze physische Leib ist Aussenwelt.   175, 100f   

  „Im Wachen = man kann nur den Zusammenhang finden mit der untersten Hierarchie .. 
Im Aufwachen und Einschlafen – offenbart sich die mittlere Hierarchie .. Im völligen 
Schlaf steht der Mensch mit der obersten Hierarchie im Zusammenhang.“   Beiträge 24/25, 
39f

  „Wachend bildhaftes Erkennen“ „Träumend inspiriertes Fühlen“ „Schlafend intuitives 
Wollen“ (in einer Kreis-Anordnung dargestellt)    293, 96ff  (>Denken und Wollen)

  Bewusstsein und Wahrheit: „Der Geist kann nur auf dem Wege der Wahrheit gefunden 
werden. .. Beim Geistesstreben handelt es sich darum, dass, wenn der Lüge unbewusst 
gefolgt wird, diese Lüge ebenso schädlich in der Welt wirkt, wie wenn ihr bewusst gefolgt 
wird. Denn der Mensch hat in der Gegenwart die Verpflichtung, das Unterbewusste 
heraufzuheben, um die Unwahrheit auf allen Gebieten, auch auf dem Gebiete des 
Unterbewussten, auszutilgen.“  332a, 207 

  Bewusstseinsseele: „Indem der Mensch das selbständige Wahre und Gute in seinem 
Inneren aufleben lässt, erhebt er sich über die blosse Empfindungsseele. Der ewige Geist 
scheint in diese herein. Ein Licht geht ihr auf, das unvergänglich ist. Sofern die Seele in 
diesem Lichte lebt, ist sie eines Ewigen teilhaftig. Sie verbindet mit ihm ihr eigenes Dasein. 
Was die Seele als Wahres und Gutes in sich trägt, ist unsterblich in ihr. - Das, was in der 
Seele als Ewiges aufleuchtet, sei hier Bewusstseinsseele genannt.“  9, 46

  „In der Bewusstseinsseele enthüllt sich erst die wirkliche Natur des „Ich“. Denn während 
sich die Seele in Empfindung und Verstand an anderes verliert, ergreift sie als 
Bewusstseinsseele ihre eigene Wesenheit. (…) Die Kraft, welche in der Bewusstseinsseele 
das Ich offenbar macht, ist ja dieselbe, wie diejenige, welche sich in aller übrigen Welt 
kundgibt. (...) Was da wie ein Tropfen hereindringt in die Bewusstseinsseele, das nennt die 
Geheimwissenschaft den Geist. .. Wenn der Mensch nun den Geist in aller Offenbarung 
ergreifen will, so muss er dies auf dieselbe Art tun, wie er das Ich in der Bewusstseinsseele 
ergreift.“   13, 69f  (>Geist, >Westen; England)

  „So steckt in jedem einzelnen Menschen die Seele, welche Liebe entfaltet mit den edelsten
Idealen der Menschheit, diese Liebe, welche zur blossen Sinnlichkeit als geistige Liebe 
hinzutritt und den Menschen zur göttlichen Vollkommenheit führt; auf der andern Seite 
steht das Luziferprinzip, das von Wissenschaft, Freiheit und Selbständigkeit durchleuchtet 
ist. .. Die Seele bringt die Kraft der Liebe, und das Bewusstsein durchstrahlt und 
durchleuchtet diese Kraft der Liebe mit heller, lichter Klarheit. Und durch die Seele und das
Bewusstsein schreitet der Mensch selbst zur Vollkommenheit. Zum Durchgang durch eine 
ihm nicht klare Liebe würde er zur Göttlichkeit emporschreiten, wenn er bloss eine fühlende
Seele wäre; zur kalten, bloss vernünftigen Vollkommenheit würde er aufsteigen, wenn er 
bloß Bewusstsein wäre. Aber die Seele und das Bewusstsein werden sich da immer 
durchdringen müssen. .. Nicht der in Dumpfheit lebende Mensch, sondern der in heller, 
lichter Klarheit gedeihende Mensch ist es, der angestrebt werden soll. - Und zu allen andern 
Tugenden müssen hinzutreten die Tugenden, die da liegen in der Wissenschaft, in der 

  Das Ich schläft im Stoffwechsel, den Gliedmassen. Der Astralleib träumt in Brust;Herz. 
Der Ätherleib wacht im Kopf. Der ganze physische Leib ist Aussenwelt.   175, 100f   

  „Im Wachen = man kann nur den Zusammenhang finden mit der untersten Hierarchie .. 
Im Aufwachen und Einschlafen – offenbart sich die mittlere Hierarchie .. Im völligen 
Schlaf steht der Mensch mit der obersten Hierarchie im Zusammenhang.“   Beiträge 24/25, 
39f

  „Wachend bildhaftes Erkennen“ „Träumend inspiriertes Fühlen“ „Schlafend intuitives 
Wollen“ (in einer Kreis-Anordnung dargestellt)    293, 96ff  (>Denken und Wollen)

  Bewusstsein und Wahrheit: „Der Geist kann nur auf dem Wege der Wahrheit gefunden 
werden. .. Beim Geistesstreben handelt es sich darum, dass, wenn der Lüge unbewusst 
gefolgt wird, diese Lüge ebenso schädlich in der Welt wirkt, wie wenn ihr bewusst gefolgt 
wird. Denn der Mensch hat in der Gegenwart die Verpflichtung, das Unterbewusste 
heraufzuheben, um die Unwahrheit auf allen Gebieten, auch auf dem Gebiete des 
Unterbewussten, auszutilgen.“  332a, 207 

  Bewusstseinsseele: „Indem der Mensch das selbständige Wahre und Gute in seinem 
Inneren aufleben lässt, erhebt er sich über die blosse Empfindungsseele. Der ewige Geist 
scheint in diese herein. Ein Licht geht ihr auf, das unvergänglich ist. Sofern die Seele in 
diesem Lichte lebt, ist sie eines Ewigen teilhaftig. Sie verbindet mit ihm ihr eigenes Dasein. 
Was die Seele als Wahres und Gutes in sich trägt, ist unsterblich in ihr. - Das, was in der 
Seele als Ewiges aufleuchtet, sei hier Bewusstseinsseele genannt.“  9, 46

  „In der Bewusstseinsseele enthüllt sich erst die wirkliche Natur des „Ich“. Denn während 
sich die Seele in Empfindung und Verstand an anderes verliert, ergreift sie als 
Bewusstseinsseele ihre eigene Wesenheit. (…) Die Kraft, welche in der Bewusstseinsseele 
das Ich offenbar macht, ist ja dieselbe, wie diejenige, welche sich in aller übrigen Welt 
kundgibt. (...) Was da wie ein Tropfen hereindringt in die Bewusstseinsseele, das nennt die 
Geheimwissenschaft den Geist. .. Wenn der Mensch nun den Geist in aller Offenbarung 
ergreifen will, so muss er dies auf dieselbe Art tun, wie er das Ich in der Bewusstseinsseele 
ergreift.“   13, 69f  (>Geist, >Westen; England)

  „So steckt in jedem einzelnen Menschen die Seele, welche Liebe entfaltet mit den edelsten
Idealen der Menschheit, diese Liebe, welche zur blossen Sinnlichkeit als geistige Liebe 
hinzutritt und den Menschen zur göttlichen Vollkommenheit führt; auf der andern Seite 
steht das Luziferprinzip, das von Wissenschaft, Freiheit und Selbständigkeit durchleuchtet 
ist. .. Die Seele bringt die Kraft der Liebe, und das Bewusstsein durchstrahlt und 
durchleuchtet diese Kraft der Liebe mit heller, lichter Klarheit. Und durch die Seele und das
Bewusstsein schreitet der Mensch selbst zur Vollkommenheit. Zum Durchgang durch eine 
ihm nicht klare Liebe würde er zur Göttlichkeit emporschreiten, wenn er bloss eine fühlende
Seele wäre; zur kalten, bloss vernünftigen Vollkommenheit würde er aufsteigen, wenn er 
bloß Bewusstsein wäre. Aber die Seele und das Bewusstsein werden sich da immer 
durchdringen müssen. .. Nicht der in Dumpfheit lebende Mensch, sondern der in heller, 
lichter Klarheit gedeihende Mensch ist es, der angestrebt werden soll. - Und zu allen andern 
Tugenden müssen hinzutreten die Tugenden, die da liegen in der Wissenschaft, in der 



Freiheit und in der Selbständigkeit. Aber die Freiheit muss vertieft werden durch die Liebe, 
sonst wird sie Willkür und führt den Menschen nur dem Triebe näher.“  54, 332 

  In der griechisch-römischen Zeit wurde die Verstandes- und Gemütsseele ausgebildet. Seit 
dem 15. Jahrhundert werden wir durch unsere jetzige Inkarnation hineingeboren in die 
Kulturperiode der Bewusstseinsseele, an deren Anfang wir erst stehen. In aller Kultur und 
in aller äusseren Arbeit soll die Bewusstseinsseele ausgebildet werden. Es begann mit der 
Buchdruckerkunst und den modernen Verkehrsverhältnissen. Die Menschheit bekommt in 
dieser Epoche „etwas viel Abgesonderteres, Individuelleres, mehr auf den Egoismus hin, 
auf die menschliche Einsamkeit im eigenen Leibe hin Organisiertes“ mit als früher, wo die 
Menschen persönlich zusammentrafen und einen gegenseitigen Eindruck aufeinander 
machten. Die Menschen müssen sich innerlich betätigen, wenn sie sich über oberflächliche 
Sympathie- und Antipathie-Gefühle hinaus in ein rechtes Verhältnis zueinander bringen 
wollen. „Das gegenseitige Verständnis wird immer schwieriger und schwieriger“ und es 
würden Krieg und Streit bis in die kleinsten Verhältnisse hinein entstehen müssen, wenn 
nicht ein Sinn für soziales Verständnis geweckt wird. 168, 92ff

  „Aber wir leben eben im Zeitalter der Bewusstseinsseele. Der erste Reichtum, den wir in 
diesem Zeitalter für unsere Seelen erwerben, besteht in intellektuellen Begriffen, besteht 
eigentlich in Abstraktionen. Heute ist ja schon der Bauer ein Abstraktling.“  217, 155 

  „.. was dem Bewusstseinszeitalter besonders eigen ist, ist Absonderung des einen 
Menschen vom anderen. Das bedingt ja die Individualität, das bedingt die Persönlichkeit..“  
Als Ausgleich: gegenseitiges Interesse.   185, 96  (>Persönlichkeit)

  Im Zeitalter der Bewusstseinsseele wird die Aufgabe der zivilisierten Menschheit sein,  
„außerordentlich vieles von dem, was der Mensch in früheren Zeiträumen instinktmäßig 
gefühlt, instinktmäßig beurteilt hat, ins volle Licht des Bewusstseins heraufzuheben. …  
Denn das Instinktive geschieht gewissermaßen von selbst; aber was bewusst geschehen soll,
das erfordert, dass der Mensch sich innerlich anstrengt, dass er vor allen Dingen beginnt, 
wirklich aus seinem ganzen Wesen heraus zu denken.“  186, 159  (>Instinkt)

  Die persönliche Intelligenz ist die Grund-Seelen-Eigenschaft des 
Bewusstseinsseelenzeitalters. Begriffe kommen nicht mehr mit den Wahrnehmungen, 
sondern müssen erarbeitet werden.   186, 238   (>Dreigliederung und Bewusstsein)   

  Die moderne Technik stellt Totes in das Leben hinein. Das musste sein, weil der Mensch 
nur im Gegenschlag zu einer toten, mechanischen Kultur die Bewusstseinsseele entwickeln 
kann.  185, 67f  (>Technische Kultur)

  Bewusstseinsseele antisozial: „Nun, wir leben im Zeitalter der Bewusstseinsseele, wo der 
Mensch auf sich selbst sich stellen muss. (..) Er ist darauf angewiesen (..) sich nicht 
einschläfern zu lassen. (…) Die Menschheit hat heute noch gar keine Ahnung davon, wie 
mächtig immerwährend bis ins dritte Jahrtausend hinein die antisozialen Triebe sich 
entwickeln müssen.“ Die Entwicklung der antisozialen Triebe ist das geistige Brot der 
Menschheitsentwicklung. 186, 164 (>Soziale Frage, >Soziales Zusammenleben, 
>Geistesleben, freies)

Freiheit und in der Selbständigkeit. Aber die Freiheit muss vertieft werden durch die Liebe, 
sonst wird sie Willkür und führt den Menschen nur dem Triebe näher.“  54, 332 

  In der griechisch-römischen Zeit wurde die Verstandes- und Gemütsseele ausgebildet. Seit 
dem 15. Jahrhundert werden wir durch unsere jetzige Inkarnation hineingeboren in die 
Kulturperiode der Bewusstseinsseele, an deren Anfang wir erst stehen. In aller Kultur und 
in aller äusseren Arbeit soll die Bewusstseinsseele ausgebildet werden. Es begann mit der 
Buchdruckerkunst und den modernen Verkehrsverhältnissen. Die Menschheit bekommt in 
dieser Epoche „etwas viel Abgesonderteres, Individuelleres, mehr auf den Egoismus hin, 
auf die menschliche Einsamkeit im eigenen Leibe hin Organisiertes“ mit als früher, wo die 
Menschen persönlich zusammentrafen und einen gegenseitigen Eindruck aufeinander 
machten. Die Menschen müssen sich innerlich betätigen, wenn sie sich über oberflächliche 
Sympathie- und Antipathie-Gefühle hinaus in ein rechtes Verhältnis zueinander bringen 
wollen. „Das gegenseitige Verständnis wird immer schwieriger und schwieriger“ und es 
würden Krieg und Streit bis in die kleinsten Verhältnisse hinein entstehen müssen, wenn 
nicht ein Sinn für soziales Verständnis geweckt wird. 168, 92ff

  „Aber wir leben eben im Zeitalter der Bewusstseinsseele. Der erste Reichtum, den wir in 
diesem Zeitalter für unsere Seelen erwerben, besteht in intellektuellen Begriffen, besteht 
eigentlich in Abstraktionen. Heute ist ja schon der Bauer ein Abstraktling.“  217, 155 

  „.. was dem Bewusstseinszeitalter besonders eigen ist, ist Absonderung des einen 
Menschen vom anderen. Das bedingt ja die Individualität, das bedingt die Persönlichkeit..“  
Als Ausgleich: gegenseitiges Interesse.   185, 96  (>Persönlichkeit)

  Im Zeitalter der Bewusstseinsseele wird die Aufgabe der zivilisierten Menschheit sein,  
„außerordentlich vieles von dem, was der Mensch in früheren Zeiträumen instinktmäßig 
gefühlt, instinktmäßig beurteilt hat, ins volle Licht des Bewusstseins heraufzuheben. …  
Denn das Instinktive geschieht gewissermaßen von selbst; aber was bewusst geschehen soll,
das erfordert, dass der Mensch sich innerlich anstrengt, dass er vor allen Dingen beginnt, 
wirklich aus seinem ganzen Wesen heraus zu denken.“  186, 159  (>Instinkt)

  Die persönliche Intelligenz ist die Grund-Seelen-Eigenschaft des 
Bewusstseinsseelenzeitalters. Begriffe kommen nicht mehr mit den Wahrnehmungen, 
sondern müssen erarbeitet werden.   186, 238   (>Dreigliederung und Bewusstsein)   

  Die moderne Technik stellt Totes in das Leben hinein. Das musste sein, weil der Mensch 
nur im Gegenschlag zu einer toten, mechanischen Kultur die Bewusstseinsseele entwickeln 
kann.  185, 67f  (>Technische Kultur)

  Bewusstseinsseele antisozial: „Nun, wir leben im Zeitalter der Bewusstseinsseele, wo der 
Mensch auf sich selbst sich stellen muss. (..) Er ist darauf angewiesen (..) sich nicht 
einschläfern zu lassen. (…) Die Menschheit hat heute noch gar keine Ahnung davon, wie 
mächtig immerwährend bis ins dritte Jahrtausend hinein die antisozialen Triebe sich 
entwickeln müssen.“ Die Entwicklung der antisozialen Triebe ist das geistige Brot der 
Menschheitsentwicklung. 186, 164 (>Soziale Frage, >Soziales Zusammenleben, 
>Geistesleben, freies)



  „Denn, nehmen Sie an, Sie sozialisieren wirklich die Gesellschaft, da würden schliesslich 
solche Zustände von Mensch zu Mensch herbeigeführt, dass wir im Verkehr miteinander 
immer schlafen würden.“  186, 101
 (>Soziale Struktur .., >Soziale Triebe, >Schlaf, >Mensch und Tier, >Freiheit als 
Gedankenfreiheit, >Assoziatives Urteil, >Sozialisierung und Gedankenfreiheit)    

  Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben: Es besteht ein scharfer Kampf zwischen dem 
Aufkeimen der Gedankenfreiheit und der aus alten Zeiten hereinwirkenden, in unsere Zeit 
hereinwirkenden Autorität. „Und die betäubende Sucht,sich über den Autoritätsglauben 
Täuschungen hinzugeben, ist vorhanden! In unserer Zeit ist der Autoritätsglaube ungeheuer 
gewachsen,ungeheuer intensiv geworden, und unter seinem Einfluß entwickelt sich eine 
gewisse Hilflosigkeit der Menschen in bezug auf das Urteilen. Im vierten nachatlantischen 
Zeitraum war dem Menschen als natürliche Gabe ein gesunder Verstand mitgegeben; jetzt 
muss er sich ihn erwerben, ihn entwickeln. Autoritätsglaube hält ihn zurück. … Wieviel hat 
das Tier in sich von Instinkten, die es in für es heilsamer Weise leiten, selbst aus der 
Krankheit heraus wiederum zur Gesundheit in heilsamer Weise leiten, und wie sehr arbeitet 
die heutige Menschheit entgegen dem Urteil auf solchen Gebieten. Da unterwirft sich die 
moderne Menschheit ganz und gar der Autorität.“ Es bilden sich ganze Theorien, die 
wiederum „die Unterlage von Gesinnungen sind, um den Autoritätsglauben geradezu zu 
befestigen. Auf dem Gebiete der Medizin, auf dem Gebiete der Jurisprudenz, aber auch auf 
allen sonstigen Gebieten erklären sich die Menschen von vornherein für unzuständig, ein 
Verständnis zu erwerben, und nehmen dasjenige nun, was die Wissenschaft sagt, hin. Bei 
der Kompliziertheit des modernen Lebens ist das ja auch schließlich begreiflich. Aber die 
Menschen werden unter dem Einflüsse einer solchen Autoritätskraft immer hilfloser und 
hilfloser“ Wie der Jesuitismus die Macht des Papsttums aus früherer Zeit erhalten sollte, so 
hat sich das selbe jesuitische Prinzip nach und nach auf andere Gebiete des Lebens 
übertragen. „Dies wird immer stärker und stärker werden. Die Menschen werden immer 
mehr und mehr eingeschnürt werden in das, was die Autorität über sie verhängt. Und das 
Heil des fünften nachatlantischen Zeitraums wird darin bestehen,gegen diese ahrimanischen
Widerstände – denn solche sind es – geltend zu machen das Recht der Bewußtseinsseele, 
die sich entwickeln will. Das kann aber nur dadurch geschehen, dass die Menschen, da sie 
jetzt natürlichen Verstand nicht wie ihre beiden Arme mitbekommen, wie es 
vergleichsweise noch der Fall war in der vierten nachatlantischen Periode, wirklich auch 
Verstand, gesunde Urteilskraft entwickeln wollen. … diese Bewußtseinsseele .. muss 
Widerstände haben, muss durch Prüfungen hindurchgehen. So sehen wir, dass sowohl dem 
sozialen Verständnisse wie der Gedankenfreiheit die heftigsten Widerstände erwachsen. 
Und man versteht heute nicht einmal, dass diese Widerstände da sind; denn in den weitesten
Kreisen werden diese Widerstände gerade als das Richtige betrachtet, dem nicht 
entgegengewirkt werden soll, sondern das gerade ganz besonders ausgebildet werden soll.“   
168, 104ff  (>Ahriman, >Wahrheit, >Freiheit als Gedankenfreiheit, >Gruppengeister, 
>Autorität)

  Bewusstseinsseele – Geistselbst: „(so) wie die Bewusstseinsseele antisozial wirkt (..), 
wird das Geistselbst sozial wirken.“ Hinter dem Antisozialen unserer Epoche treibt „ein 
Geistig-Soziales“ der nächsten Epoche, und dieses tritt schon heute „in allerlei abstrusen, 
hyperradikalen Formen“ auf.   186, 113    (>Russland, >Sozial-antisozial)

  Die Bewusstseinsseele beginnt im Hochmittelalter: Individuelle Freiheit; Ich-Tüchtigkeit, 

  „Denn, nehmen Sie an, Sie sozialisieren wirklich die Gesellschaft, da würden schliesslich 
solche Zustände von Mensch zu Mensch herbeigeführt, dass wir im Verkehr miteinander 
immer schlafen würden.“  186, 101
 (>Soziale Struktur .., >Soziale Triebe, >Schlaf, >Mensch und Tier, >Freiheit als 
Gedankenfreiheit, >Assoziatives Urteil, >Sozialisierung und Gedankenfreiheit)    

  Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben: Es besteht ein scharfer Kampf zwischen dem 
Aufkeimen der Gedankenfreiheit und der aus alten Zeiten hereinwirkenden, in unsere Zeit 
hereinwirkenden Autorität. „Und die betäubende Sucht,sich über den Autoritätsglauben 
Täuschungen hinzugeben, ist vorhanden! In unserer Zeit ist der Autoritätsglaube ungeheuer 
gewachsen,ungeheuer intensiv geworden, und unter seinem Einfluß entwickelt sich eine 
gewisse Hilflosigkeit der Menschen in bezug auf das Urteilen. Im vierten nachatlantischen 
Zeitraum war dem Menschen als natürliche Gabe ein gesunder Verstand mitgegeben; jetzt 
muss er sich ihn erwerben, ihn entwickeln. Autoritätsglaube hält ihn zurück. … Wieviel hat 
das Tier in sich von Instinkten, die es in für es heilsamer Weise leiten, selbst aus der 
Krankheit heraus wiederum zur Gesundheit in heilsamer Weise leiten, und wie sehr arbeitet 
die heutige Menschheit entgegen dem Urteil auf solchen Gebieten. Da unterwirft sich die 
moderne Menschheit ganz und gar der Autorität.“ Es bilden sich ganze Theorien, die 
wiederum „die Unterlage von Gesinnungen sind, um den Autoritätsglauben geradezu zu 
befestigen. Auf dem Gebiete der Medizin, auf dem Gebiete der Jurisprudenz, aber auch auf 
allen sonstigen Gebieten erklären sich die Menschen von vornherein für unzuständig, ein 
Verständnis zu erwerben, und nehmen dasjenige nun, was die Wissenschaft sagt, hin. Bei 
der Kompliziertheit des modernen Lebens ist das ja auch schließlich begreiflich. Aber die 
Menschen werden unter dem Einflüsse einer solchen Autoritätskraft immer hilfloser und 
hilfloser“ Wie der Jesuitismus die Macht des Papsttums aus früherer Zeit erhalten sollte, so 
hat sich das selbe jesuitische Prinzip nach und nach auf andere Gebiete des Lebens 
übertragen. „Dies wird immer stärker und stärker werden. Die Menschen werden immer 
mehr und mehr eingeschnürt werden in das, was die Autorität über sie verhängt. Und das 
Heil des fünften nachatlantischen Zeitraums wird darin bestehen,gegen diese ahrimanischen
Widerstände – denn solche sind es – geltend zu machen das Recht der Bewußtseinsseele, 
die sich entwickeln will. Das kann aber nur dadurch geschehen, dass die Menschen, da sie 
jetzt natürlichen Verstand nicht wie ihre beiden Arme mitbekommen, wie es 
vergleichsweise noch der Fall war in der vierten nachatlantischen Periode, wirklich auch 
Verstand, gesunde Urteilskraft entwickeln wollen. … diese Bewußtseinsseele .. muss 
Widerstände haben, muss durch Prüfungen hindurchgehen. So sehen wir, dass sowohl dem 
sozialen Verständnisse wie der Gedankenfreiheit die heftigsten Widerstände erwachsen. 
Und man versteht heute nicht einmal, dass diese Widerstände da sind; denn in den weitesten
Kreisen werden diese Widerstände gerade als das Richtige betrachtet, dem nicht 
entgegengewirkt werden soll, sondern das gerade ganz besonders ausgebildet werden soll.“   
168, 104ff  (>Ahriman, >Wahrheit, >Freiheit als Gedankenfreiheit, >Gruppengeister, 
>Autorität)

  Bewusstseinsseele – Geistselbst: „(so) wie die Bewusstseinsseele antisozial wirkt (..), 
wird das Geistselbst sozial wirken.“ Hinter dem Antisozialen unserer Epoche treibt „ein 
Geistig-Soziales“ der nächsten Epoche, und dieses tritt schon heute „in allerlei abstrusen, 
hyperradikalen Formen“ auf.   186, 113    (>Russland, >Sozial-antisozial)

  Die Bewusstseinsseele beginnt im Hochmittelalter: Individuelle Freiheit; Ich-Tüchtigkeit, 



Städte-Verfassungen. „Jetzt sind wir eben daran, dieses Persönlichkeitsbewusstsein in der 
Bewusstseinsseele auszubilden. .. Wenn wir aber den Blick weiter schweifen lassen, 
erblicken wir im Geiste noch etwas anderes. Da steigt dann der Mensch auf in der nächsten 
Kulturepoche zu Manas oder dem Geistselbst. .. Heute ist mit der Individualität, mit der 
Persönlichkeit des Menschen noch im hohen Grade verknüpft, dass die Menschen sich 
streiten, dass die Menschen verschiedene Meinungen haben und behaupten: Wenn man 
nicht verschiedener Meinung sein dürfte, würde man ja kein selbständiger Mensch sein. 
Gerade weil sie selbständige Menschen sein wollen, müssen sie zu verschiedenen 
Meinungen kommen. Aber das ist ein untergeordneter Standpunkt der Anschauung. Am 
friedlichsten und harmonischsten werden die Menschen sein, wenn der einzelne Mensch am
individuellsten sein wird. Solange die Menschen noch nicht vom Geistselbst vollständig 
überschattet sind, gibt es Meinungen, die voneinander verschieden sind. Diese Meinungen 
sind noch nicht im wahren Innersten des Menschen empfunden. Heute gibt es nur einige 
Vorläufer für die im wahren Innern empfundenen Dinge. Das sind die mathematischen und 
geometrischen Wahrheiten. Über die kann man nicht abstimmen.“ 103, 173f  (Wirtschaft 
durchschaubar machen)

  „Aber der Mensch wächst in die Geistigkeit hinein(..) Der Mensch erringt sich das Soziale 
auf einer höheren Stufe, als diejenige ist, die er im Zeitalter der Bewusstseinsseele hat, wo 
er aus der Tierheit herausgewachsen ist; Im Chaotischen leuchtet es in den Mittelzustand 
herein, in dem man gerade drinnen ist.“    186, 114

  „Das, was sich in uns durch die gewöhnliche Zivilisation, durch die gewöhnliche Kultur 
ausgebildet hat, muss die Bewusstseinsseele sein; das muss dasjenige sein, was seit dem 
14., 15., 16. Jahrhundert angefangen hat, als Wissenschaft, als äusseres materialistisches 
Bewusstsein die Menschen zu ergreifen, was sich immer weiter und weiter ausbreiten wird, 
und was nach Ablauf der fünften Kulturperiode sich ganz und gar durchentwickelt haben 
wird. Dasjenige aber, was die sechste Kulturperiode ergreifen muss, muss das Geistselbst 
sein. … Das ist aber die Eigentümlichkeit des Geistselbst, dass es diese drei 
Charakterzüge .. in den Menschenseelen voraussetzt ..: Brüderliches soziales 
Zusammenleben, Gedankenfreiheit und Pneumatologie (Geistiges erkennen)“   159, 306

  Bewusstseinsseele, Mission: In die Bewusstseinsseele arbeiten nicht mehr die höheren 
Hierarchien herein, sondern der Mensch „muss sich bewusst zu ihnen hinaufarbeiten. (..) 
Geisteswissenschaft ist der Beginn eines solchen Hinaufarbeitens..“ 193, 114 (>Intellekt)

  Das, was von den alten Mysterien her instinktiv gewusst wurde, bewusst zu wissen, aus 
spirituellen Grundsätzen die Soziale Struktur gestalten, nicht durch blosse Emotionen.   
177, 237

  „Denn die Erkraftung der Bewusstseinsseele geschieht ja dadurch, dass sie, die zunächst 
die Intellektualität aufnimmt, in dieses kälteste Seelenelement die warme Liebe einziehen 
lässt. (…) Aber ihrem Wesen nach ist die Bewusstseinsseele nicht kalt. Sie scheint es nur im
Anfange ihrer Entfaltung, weil sie da erst das Lichtvolle ihres Inhalts offenbaren kann, noch
nicht die Weltenwärme, aus der sie ja doch stammt.“  26, 230f  (>Weihnacht)

  Bewusstseinsseele und Proletarier: So wie das Christentum in verschiedener Art 
aufgenommen worden ist von den damals Gebildeten Griechen und Römern und von den 

Städte-Verfassungen. „Jetzt sind wir eben daran, dieses Persönlichkeitsbewusstsein in der 
Bewusstseinsseele auszubilden. .. Wenn wir aber den Blick weiter schweifen lassen, 
erblicken wir im Geiste noch etwas anderes. Da steigt dann der Mensch auf in der nächsten 
Kulturepoche zu Manas oder dem Geistselbst. .. Heute ist mit der Individualität, mit der 
Persönlichkeit des Menschen noch im hohen Grade verknüpft, dass die Menschen sich 
streiten, dass die Menschen verschiedene Meinungen haben und behaupten: Wenn man 
nicht verschiedener Meinung sein dürfte, würde man ja kein selbständiger Mensch sein. 
Gerade weil sie selbständige Menschen sein wollen, müssen sie zu verschiedenen 
Meinungen kommen. Aber das ist ein untergeordneter Standpunkt der Anschauung. Am 
friedlichsten und harmonischsten werden die Menschen sein, wenn der einzelne Mensch am
individuellsten sein wird. Solange die Menschen noch nicht vom Geistselbst vollständig 
überschattet sind, gibt es Meinungen, die voneinander verschieden sind. Diese Meinungen 
sind noch nicht im wahren Innersten des Menschen empfunden. Heute gibt es nur einige 
Vorläufer für die im wahren Innern empfundenen Dinge. Das sind die mathematischen und 
geometrischen Wahrheiten. Über die kann man nicht abstimmen.“ 103, 173f  (Wirtschaft 
durchschaubar machen)

  „Aber der Mensch wächst in die Geistigkeit hinein(..) Der Mensch erringt sich das Soziale 
auf einer höheren Stufe, als diejenige ist, die er im Zeitalter der Bewusstseinsseele hat, wo 
er aus der Tierheit herausgewachsen ist; Im Chaotischen leuchtet es in den Mittelzustand 
herein, in dem man gerade drinnen ist.“    186, 114

  „Das, was sich in uns durch die gewöhnliche Zivilisation, durch die gewöhnliche Kultur 
ausgebildet hat, muss die Bewusstseinsseele sein; das muss dasjenige sein, was seit dem 
14., 15., 16. Jahrhundert angefangen hat, als Wissenschaft, als äusseres materialistisches 
Bewusstsein die Menschen zu ergreifen, was sich immer weiter und weiter ausbreiten wird, 
und was nach Ablauf der fünften Kulturperiode sich ganz und gar durchentwickelt haben 
wird. Dasjenige aber, was die sechste Kulturperiode ergreifen muss, muss das Geistselbst 
sein. … Das ist aber die Eigentümlichkeit des Geistselbst, dass es diese drei 
Charakterzüge .. in den Menschenseelen voraussetzt ..: Brüderliches soziales 
Zusammenleben, Gedankenfreiheit und Pneumatologie (Geistiges erkennen)“   159, 306

  Bewusstseinsseele, Mission: In die Bewusstseinsseele arbeiten nicht mehr die höheren 
Hierarchien herein, sondern der Mensch „muss sich bewusst zu ihnen hinaufarbeiten. (..) 
Geisteswissenschaft ist der Beginn eines solchen Hinaufarbeitens..“ 193, 114 (>Intellekt)

  Das, was von den alten Mysterien her instinktiv gewusst wurde, bewusst zu wissen, aus 
spirituellen Grundsätzen die Soziale Struktur gestalten, nicht durch blosse Emotionen.   
177, 237

  „Denn die Erkraftung der Bewusstseinsseele geschieht ja dadurch, dass sie, die zunächst 
die Intellektualität aufnimmt, in dieses kälteste Seelenelement die warme Liebe einziehen 
lässt. (…) Aber ihrem Wesen nach ist die Bewusstseinsseele nicht kalt. Sie scheint es nur im
Anfange ihrer Entfaltung, weil sie da erst das Lichtvolle ihres Inhalts offenbaren kann, noch
nicht die Weltenwärme, aus der sie ja doch stammt.“  26, 230f  (>Weihnacht)

  Bewusstseinsseele und Proletarier: So wie das Christentum in verschiedener Art 
aufgenommen worden ist von den damals Gebildeten Griechen und Römern und von den 



noch in primitiver Seelenbildung stehenden nördlichen Völkerschaften, so wurde der
neuzeitliche Impuls der Bewusstseinsseele unterschiedlich aufgenommen vom Proletariat, 
das an die Maschine gestellt war und von den führenden Ständen, die die alte 
Seelenverfassung in veränderter Form fortsetzten. „Die moderne Wirtschaftsform hat
den Proletarier losgerissen von der Umgebung der äusseren Welt und hingewiesen
auf sich selbst“.  336, 17  (>Proletarier und Menschenwürde, >Proletarier und Bürger)

  Bewusstseinsseele und Realität des Denkens: Heute sagt der Mensch „ich denke; ich 
fühle; ich will.“ Die Persönlichkeiten, die im Mittelalter vom Arabismus, Mohammedismus 
und Aristotelismus beeinflusst waren und die wieder die Geister Europas beeinflusst haben, 
dachten zwar „ich fühle, ich will“, aber sie lebten noch in der Empfindung „es denkt in 
mir“. Sie erlebten sich mit allen anderen in einer gemeinschaftlichen Gedankenatmosphäre; 
der sublunarischen Sphäre, und sie fühlten sich mit der Erde innig zusammenhängend. Sie 
standen im letzten Stadium der Verstandes- und Gemütsseele. Wenn diese Anschauung sich 
wirklich ausgebreitet hätte, wäre es nicht zur Bewusstseinsseele gekommen. Thomas von 
Aquin und die Dominikaner bekämpften das scharf und betonten die Individualität, das 
Persönliche des Menschen und die individuelle Unsterblichkeit. Man polemisierte noch 
gegen Averroes, der längst verstorben war. Sie vertraten die Ideen mit Innigkeit, mit 
Herzlichkeit und wollten mit innerem Feuer den objektiven Gedankenfluss abweisen. Heute
verbindet man nicht mehr dieses reiche Seelenleben mit dem Denken, es ist im 
Intellektualismus leicht und automatisch geworden. Aber der Kampf der beiden 
Strömungen lodert noch auf dem Grund der europäischen Zivilisation. Es „muss eben 
wiederum das Erringen des lebendigen Denkens eintreten, sonst wird die Menschheit 
schwach bleiben und die eigene Realität über der Realität des Denkens verlieren.“  237, 1. 
Vortrag  (>Arabismus)

  Bewusstseinsseele, Wirtschaft, Materialismus: „Niemals hätte sich entwickeln können 
die neuere Naturwissenschaft mit alledem, was in der menschlichen Seelenverfassung liegt, 
niemals hatte sich entwickeln können der neue Industrialismus, wenn nicht um die Mitte des
fünfzehnten Jahrhunderts dasjenige in der Menschheitsentwicklung geschehen wäre, was 
man nennen kann den Übergang der instinktiven in die selbstständigen Seelen- und 
Gemütskräfte. Daher will sich der Mensch seit der Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts aus 
der inneren Natur heraus auf die Spitze seiner Persönlichkeit stellen. Aus diesen inneren 
Impulsen der Entwicklung der Menschheit folgt dasjenige, was äusseres Wirtschaftsleben 
ist, was ökonomische, industrielle Ordnung ist, was auch naturwissenschaftliche 
Erkenntnisrichtung ist; folgt dasjenige, was man so charakterisieren kann, dass man sagt: 
Der Mensch musste, weil er selbstbewusst werden sollte seit der Mitte des fünfzehnten 
Jahrhunderts, mehr oder weniger auf Verstandes- und auch auf praktischen Gebieten eine 
Art Materialismus entwickeln.“  336, 273  (>Persönlichkeit)

  Bilanz >Landwirtschaft und Industrie

  Bild >Imagination, >Schlaf und Tod, >Urbilder, >Wahrnehmung

  Bild und Freiheit: „Vorhandene Kräfte können mich zwingen, ob sie außer mir oder in 
mir vorhanden gedacht werden; Bilder können mich nicht zwingen. Bin ich also in der 
Lage, innerhalb jenes reinen Denkens, das gerade die Naturwissenschaft durch ihre 
Methoden in uns heran erzieht, meine moralischen Impulse zu fassen, … dann habe ich in 

noch in primitiver Seelenbildung stehenden nördlichen Völkerschaften, so wurde der
neuzeitliche Impuls der Bewusstseinsseele unterschiedlich aufgenommen vom Proletariat, 
das an die Maschine gestellt war und von den führenden Ständen, die die alte 
Seelenverfassung in veränderter Form fortsetzten. „Die moderne Wirtschaftsform hat
den Proletarier losgerissen von der Umgebung der äusseren Welt und hingewiesen
auf sich selbst“.  336, 17  (>Proletarier und Menschenwürde, >Proletarier und Bürger)

  Bewusstseinsseele und Realität des Denkens: Heute sagt der Mensch „ich denke; ich 
fühle; ich will.“ Die Persönlichkeiten, die im Mittelalter vom Arabismus, Mohammedismus 
und Aristotelismus beeinflusst waren und die wieder die Geister Europas beeinflusst haben, 
dachten zwar „ich fühle, ich will“, aber sie lebten noch in der Empfindung „es denkt in 
mir“. Sie erlebten sich mit allen anderen in einer gemeinschaftlichen Gedankenatmosphäre; 
der sublunarischen Sphäre, und sie fühlten sich mit der Erde innig zusammenhängend. Sie 
standen im letzten Stadium der Verstandes- und Gemütsseele. Wenn diese Anschauung sich 
wirklich ausgebreitet hätte, wäre es nicht zur Bewusstseinsseele gekommen. Thomas von 
Aquin und die Dominikaner bekämpften das scharf und betonten die Individualität, das 
Persönliche des Menschen und die individuelle Unsterblichkeit. Man polemisierte noch 
gegen Averroes, der längst verstorben war. Sie vertraten die Ideen mit Innigkeit, mit 
Herzlichkeit und wollten mit innerem Feuer den objektiven Gedankenfluss abweisen. Heute
verbindet man nicht mehr dieses reiche Seelenleben mit dem Denken, es ist im 
Intellektualismus leicht und automatisch geworden. Aber der Kampf der beiden 
Strömungen lodert noch auf dem Grund der europäischen Zivilisation. Es „muss eben 
wiederum das Erringen des lebendigen Denkens eintreten, sonst wird die Menschheit 
schwach bleiben und die eigene Realität über der Realität des Denkens verlieren.“  237, 1. 
Vortrag  (>Arabismus)

  Bewusstseinsseele, Wirtschaft, Materialismus: „Niemals hätte sich entwickeln können 
die neuere Naturwissenschaft mit alledem, was in der menschlichen Seelenverfassung liegt, 
niemals hatte sich entwickeln können der neue Industrialismus, wenn nicht um die Mitte des
fünfzehnten Jahrhunderts dasjenige in der Menschheitsentwicklung geschehen wäre, was 
man nennen kann den Übergang der instinktiven in die selbstständigen Seelen- und 
Gemütskräfte. Daher will sich der Mensch seit der Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts aus 
der inneren Natur heraus auf die Spitze seiner Persönlichkeit stellen. Aus diesen inneren 
Impulsen der Entwicklung der Menschheit folgt dasjenige, was äusseres Wirtschaftsleben 
ist, was ökonomische, industrielle Ordnung ist, was auch naturwissenschaftliche 
Erkenntnisrichtung ist; folgt dasjenige, was man so charakterisieren kann, dass man sagt: 
Der Mensch musste, weil er selbstbewusst werden sollte seit der Mitte des fünfzehnten 
Jahrhunderts, mehr oder weniger auf Verstandes- und auch auf praktischen Gebieten eine 
Art Materialismus entwickeln.“  336, 273  (>Persönlichkeit)

  Bilanz >Landwirtschaft und Industrie

  Bild >Imagination, >Schlaf und Tod, >Urbilder, >Wahrnehmung

  Bild und Freiheit: „Vorhandene Kräfte können mich zwingen, ob sie außer mir oder in 
mir vorhanden gedacht werden; Bilder können mich nicht zwingen. Bin ich also in der 
Lage, innerhalb jenes reinen Denkens, das gerade die Naturwissenschaft durch ihre 
Methoden in uns heran erzieht, meine moralischen Impulse zu fassen, … dann habe ich in 



diesen im reinen Denken erfassten moralischen Impulsen keine zwingenden Kräfte, sondern
Kräfte und Bilder, nach denen ich mich nur selbst bestimmen kann. Das heißt, wenn 
Naturwissenschaft auch noch so sehr, man möchte sagen, sogar mit einem gewissen Rechte,
aus ihren Untergründen heraus die Freiheit leugnen muss, so erzieht sie, indem sie zu dem 
Bilddenken erzieht, den Menschen unserer Kulturwelt zur Freiheit.“  83, 23 (>Denken 
erkraften, >Bewusstsein und Imaginationen)

  Bild und Keim: „Wir haben uns also vorzustellen: Vorstellung auf der einen Seite, die wir 
als Bild aufzufassen haben vom vorgeburtlichen Leben; Willen auf der anderen Seite, den 
wir als Keim aufzufassen haben für späteres. Ich bitte, den Unterschied zwischen Bild und 
Keim recht ins Auge zu fassen. Denn ein Keim ist etwas Über-Reales, ein Bild ist etwas 
Unter-Reales; ein Keim wird erst später zu einem Realen, trägt also der Anlage nach das 
spätere Reale in sich, so dass der Wille in der Tat sehr geistiger Natur ist. … und zwischen 
Bild und Keim liegt eine Grenze. Diese Grenze ist das ganze Ausleben des physischen 
Menschen selbst ..“ 293, 32f (>Denken und Wollen, >Vorgeburtliches ..)

  Bild des Menschen: „Was aus dem Innersten des Menschen herausstrahlt, was sich 
verwirklichen will, ist, dass, wenn ein Mensch dem andern gegenübertritt, gewissermassen 
aus dem andern Menschen ein Bild herausquillt, ein Bild jener besonderen Art des 
Gleichgewichtszustandes, den individuell jeder Mensch ausdrückt.“  186, 125

  Es ist wichtig, ohne Hass und Liebe „ein Bild des anderen Menschen in sich gegenwärtig 
zu machen, den anderen Menschen seelisch in sich auferstehen zu lassen..“    186, 172   

  Bilder, lebendige: „Deshalb gab ich solche Bilder, welche unmittelbar lebendig sein 
sollten. Das Lebendige aber – machen Sie sich das nur ganz klar! - ist immer ein 
Vieldeutiges. (…) Das Lebendige duldet keine dogmatische Theorie.“   NÖK, 199
(>Kunst; durch Schönheit zur Wahrheit, >Kino)

  Bildlichkeit – Mythos - Soziales:  Beim Aufnehmen von Begriffen hat der Mensch die 
Meinung, alles durchschaut zu haben, was in Betracht kommt. Bei dem Bilde, bei der 
Imagination, kann man eine solche Meinung nicht haben. Sie wirkt lebendig wie ein 
lebendes Wesen selber. Man wird immer wieder neue Seiten kennenlernen. Der Begriff 
definiert, bei Bildern versucht man durch  Charakteristiken von verschiedenen Seiten her 
dem Bilde beizukommen.  224, 144

  Die heidnischen Völker hatten die Bildlichkeit der Mythen. „Das jüdische Volk hatte seine 
Abstraktionen – nicht Mythen sondern Abstraktionen: das Gesetz. (..) Das war das erste 
Heraufheben des Menschen in die (..) Denkkraft.“ Aber von dem „Du sollst dir kein Bild 
machen“ muss man, jetzt bewusst, wieder lernen, sich ein Bild zu machen, gerade für das 
soziale Leben. „In Abstraktionen konnte das soziale Leben nur völkisch geregelt werden.“ ..
„Die Menschen müssen durch ihre Weltanschauung zur Bildlichkeit kommen, dann wird 
aus dieser bewussten Mythusbildung auch die Möglichkeit erstehen, dass im Verkehr von 
Mensch zu Mensch das Soziale sich ausbreitet.“   186, 124  (>Abstraktion und Imagination)

  Wer von ökonomischen Ordnungen etwas verstehen will, muss imaginative Vorstellungen 
haben; „er muss die geographischen, die anderen Bodenverhältnisse, die 
Charakterverhältnisse der Menschen, die Bedürfnisse der Menschen so zusammendenken 

diesen im reinen Denken erfassten moralischen Impulsen keine zwingenden Kräfte, sondern
Kräfte und Bilder, nach denen ich mich nur selbst bestimmen kann. Das heißt, wenn 
Naturwissenschaft auch noch so sehr, man möchte sagen, sogar mit einem gewissen Rechte,
aus ihren Untergründen heraus die Freiheit leugnen muss, so erzieht sie, indem sie zu dem 
Bilddenken erzieht, den Menschen unserer Kulturwelt zur Freiheit.“  83, 23 (>Denken 
erkraften, >Bewusstsein und Imaginationen)

  Bild und Keim: „Wir haben uns also vorzustellen: Vorstellung auf der einen Seite, die wir 
als Bild aufzufassen haben vom vorgeburtlichen Leben; Willen auf der anderen Seite, den 
wir als Keim aufzufassen haben für späteres. Ich bitte, den Unterschied zwischen Bild und 
Keim recht ins Auge zu fassen. Denn ein Keim ist etwas Über-Reales, ein Bild ist etwas 
Unter-Reales; ein Keim wird erst später zu einem Realen, trägt also der Anlage nach das 
spätere Reale in sich, so dass der Wille in der Tat sehr geistiger Natur ist. … und zwischen 
Bild und Keim liegt eine Grenze. Diese Grenze ist das ganze Ausleben des physischen 
Menschen selbst ..“ 293, 32f (>Denken und Wollen, >Vorgeburtliches ..)

  Bild des Menschen: „Was aus dem Innersten des Menschen herausstrahlt, was sich 
verwirklichen will, ist, dass, wenn ein Mensch dem andern gegenübertritt, gewissermassen 
aus dem andern Menschen ein Bild herausquillt, ein Bild jener besonderen Art des 
Gleichgewichtszustandes, den individuell jeder Mensch ausdrückt.“  186, 125

  Es ist wichtig, ohne Hass und Liebe „ein Bild des anderen Menschen in sich gegenwärtig 
zu machen, den anderen Menschen seelisch in sich auferstehen zu lassen..“    186, 172   

  Bilder, lebendige: „Deshalb gab ich solche Bilder, welche unmittelbar lebendig sein 
sollten. Das Lebendige aber – machen Sie sich das nur ganz klar! - ist immer ein 
Vieldeutiges. (…) Das Lebendige duldet keine dogmatische Theorie.“   NÖK, 199
(>Kunst; durch Schönheit zur Wahrheit, >Kino)

  Bildlichkeit – Mythos - Soziales:  Beim Aufnehmen von Begriffen hat der Mensch die 
Meinung, alles durchschaut zu haben, was in Betracht kommt. Bei dem Bilde, bei der 
Imagination, kann man eine solche Meinung nicht haben. Sie wirkt lebendig wie ein 
lebendes Wesen selber. Man wird immer wieder neue Seiten kennenlernen. Der Begriff 
definiert, bei Bildern versucht man durch  Charakteristiken von verschiedenen Seiten her 
dem Bilde beizukommen.  224, 144

  Die heidnischen Völker hatten die Bildlichkeit der Mythen. „Das jüdische Volk hatte seine 
Abstraktionen – nicht Mythen sondern Abstraktionen: das Gesetz. (..) Das war das erste 
Heraufheben des Menschen in die (..) Denkkraft.“ Aber von dem „Du sollst dir kein Bild 
machen“ muss man, jetzt bewusst, wieder lernen, sich ein Bild zu machen, gerade für das 
soziale Leben. „In Abstraktionen konnte das soziale Leben nur völkisch geregelt werden.“ ..
„Die Menschen müssen durch ihre Weltanschauung zur Bildlichkeit kommen, dann wird 
aus dieser bewussten Mythusbildung auch die Möglichkeit erstehen, dass im Verkehr von 
Mensch zu Mensch das Soziale sich ausbreitet.“   186, 124  (>Abstraktion und Imagination)

  Wer von ökonomischen Ordnungen etwas verstehen will, muss imaginative Vorstellungen 
haben; „er muss die geographischen, die anderen Bodenverhältnisse, die 
Charakterverhältnisse der Menschen, die Bedürfnisse der Menschen so zusammendenken 



können, dass dieses Zusammendenken mit derselben Kraft geschieht, mit der einstmals die 
Mythen gebildet worden sind.“  73, 199

  „Diese Verbildlichung des ganzen Kulturlebens, .. sie wird nur dann eintreten, wenn das 
ganze Geistesleben in die freie Entscheidung derjenigen gestellt ist, die am Geistesleben 
beteiligt sind, wenn nicht Instruktionen gegeben werden.“   199, 266

  „Bevor (der fünfte nachatlantische Zeitraum) abläuft, müssen tatsächlich die Menschen 
lernen, ihr Denken so zu beherrschen wie ihre Arme und Beine. … Die Menschen werden, 
je mehr sie das Denken zu beherrschen beginnen, desto mehr in die Lage kommen, wieder 
bildlich vorzustellen, Imaginationen zu haben. Und Imaginationen werden gebraucht von 
den Menschen, denn nur dadurch können sich in die heute vielfach wirkenden antisozialen 
Triebe die sozialen Triebe hineinentwickeln, dass die Menschen durch Imaginationen die 
Fähigkeit bekommen, sich so recht in die anderen Menschen .. hineinzuversetzen. Man kann
sich nicht durch das blosse abstrakte Denken in die Mitmenschen hineinversetzen.“ 190, 48f

  „Bildhaft ist die ganze Natur, und hineinfinden muss man sich in diese Bildhaftigkeit, dann
wird ausstrahlen in die Herzen, in die Seelen, in die Gemüter, in die Köpfe sogar, obwohl 
das am schwersten ist, dasjenige, was durchströmen kann den Menschen, wenn er Bilder 
auffasst. Wir werden miteinander reden müssen in dem sozialen Organismus von Dingen, 
die in Bildern gesprochen sind. Und diese Bilder wird man uns glauben müssen. Dann 
werden aus der Wissenschaft hervorgehen diejenigen Menschen, die da sprechen können 
erst über das wirkliche Hineinstellen der Ware in den sozialen Organismus; (..) Keine 
abstrakten Begriffe können dieses menschliche Bedürfnis in seiner sozialen Wertung 
erfassen.. “ , sondern nur das imaginative Vorstellen. „Anders wird es keine Sozialisierung 
geben.“   296, 59

  Wenn die Menschen zusammen sind, leben sich verborgene Imaginationen aus.
189, 105  (>Imagination)

  Was im Wirtschaftsorganismus ergründet werden muss, das liegt in Imaginationen. Auch 
wenn sie bei den meisten Menschen noch mehr unbewusst sind, sind diese Ahnungen besser
als die erstudierten Begriffe, die heute figurieren.   188, 234

  Eine soziale Wertung der menschlichen Bedürfnisse kann nicht durch Begriffe aus 
Naturwissenschaft oder Industrie kommen.   196, 11.8.19

  Binnenwirtschaft: Der Roggen kann z.B. nach aussen hin unter Preis verkauft werden, 
weil die Landwirte intern ihre Bilanz ausgleichen über das behaltene Stroh und den Dünger 
der Tiere. „.. das  möchte ich als Binnenwirtschaft bezeichnen gegenüber der allgemeinen 
Volkswirtschaft. … Dadurch wird natürlich die Preisbildung .. eine ausserordentlich 
komplizierte Tatsachenreihe.“  NÖK, 126f

  Blut und Geist: In der Theokratie des Orients war ein Mensch über seine 
Blutsabstammung von den Göttern an den richtigen Platz gestellt. Erst später kam die 
juristisch-dialektische Empfindung, wo man aus Rechtsgründen heraus über eine Stellung 
disputieren konnte.   200, 89  (>Jahve, >Christus und Erde, >Nerven und Blut)

können, dass dieses Zusammendenken mit derselben Kraft geschieht, mit der einstmals die 
Mythen gebildet worden sind.“  73, 199

  „Diese Verbildlichung des ganzen Kulturlebens, .. sie wird nur dann eintreten, wenn das 
ganze Geistesleben in die freie Entscheidung derjenigen gestellt ist, die am Geistesleben 
beteiligt sind, wenn nicht Instruktionen gegeben werden.“   199, 266

  „Bevor (der fünfte nachatlantische Zeitraum) abläuft, müssen tatsächlich die Menschen 
lernen, ihr Denken so zu beherrschen wie ihre Arme und Beine. … Die Menschen werden, 
je mehr sie das Denken zu beherrschen beginnen, desto mehr in die Lage kommen, wieder 
bildlich vorzustellen, Imaginationen zu haben. Und Imaginationen werden gebraucht von 
den Menschen, denn nur dadurch können sich in die heute vielfach wirkenden antisozialen 
Triebe die sozialen Triebe hineinentwickeln, dass die Menschen durch Imaginationen die 
Fähigkeit bekommen, sich so recht in die anderen Menschen .. hineinzuversetzen. Man kann
sich nicht durch das blosse abstrakte Denken in die Mitmenschen hineinversetzen.“ 190, 48f

  „Bildhaft ist die ganze Natur, und hineinfinden muss man sich in diese Bildhaftigkeit, dann
wird ausstrahlen in die Herzen, in die Seelen, in die Gemüter, in die Köpfe sogar, obwohl 
das am schwersten ist, dasjenige, was durchströmen kann den Menschen, wenn er Bilder 
auffasst. Wir werden miteinander reden müssen in dem sozialen Organismus von Dingen, 
die in Bildern gesprochen sind. Und diese Bilder wird man uns glauben müssen. Dann 
werden aus der Wissenschaft hervorgehen diejenigen Menschen, die da sprechen können 
erst über das wirkliche Hineinstellen der Ware in den sozialen Organismus; (..) Keine 
abstrakten Begriffe können dieses menschliche Bedürfnis in seiner sozialen Wertung 
erfassen.. “ , sondern nur das imaginative Vorstellen. „Anders wird es keine Sozialisierung 
geben.“   296, 59

  Wenn die Menschen zusammen sind, leben sich verborgene Imaginationen aus.
189, 105  (>Imagination)

  Was im Wirtschaftsorganismus ergründet werden muss, das liegt in Imaginationen. Auch 
wenn sie bei den meisten Menschen noch mehr unbewusst sind, sind diese Ahnungen besser
als die erstudierten Begriffe, die heute figurieren.   188, 234

  Eine soziale Wertung der menschlichen Bedürfnisse kann nicht durch Begriffe aus 
Naturwissenschaft oder Industrie kommen.   196, 11.8.19

  Binnenwirtschaft: Der Roggen kann z.B. nach aussen hin unter Preis verkauft werden, 
weil die Landwirte intern ihre Bilanz ausgleichen über das behaltene Stroh und den Dünger 
der Tiere. „.. das  möchte ich als Binnenwirtschaft bezeichnen gegenüber der allgemeinen 
Volkswirtschaft. … Dadurch wird natürlich die Preisbildung .. eine ausserordentlich 
komplizierte Tatsachenreihe.“  NÖK, 126f

  Blut und Geist: In der Theokratie des Orients war ein Mensch über seine 
Blutsabstammung von den Göttern an den richtigen Platz gestellt. Erst später kam die 
juristisch-dialektische Empfindung, wo man aus Rechtsgründen heraus über eine Stellung 
disputieren konnte.   200, 89  (>Jahve, >Christus und Erde, >Nerven und Blut)



  In der Anerkennung der Blutsabstammung lebte noch fort die Anerkennung des 
vorgeburtlichen Lebens. In der dialektisch-juristischen Zeit wurde nur das physisch 
Ausgelebte anerkannt. Jetzt muss der Mensch wieder anerkannt werden nach seinem 
geistig-seelischen Kern.   200, 95f  (>Wahlverwandtschaft)

  „Was hat denn im Grunde genommen bis in unsere Tage herein die Struktur unseres 
sozialen Organismus gemacht? Der Geist? (..) Wenn ich zum Beispiel ein grosses Landgut 
von meinem Vater erbe, da ist es etwas anderes als der Geist; (..) da ist es das Blut.“  337a, 
201f  (>Erben, >Liebe; Blutsliebe, geistige Liebe, >Pfingsten)

  „.. in der Zukunft wird nur das gelten, was in freier Entschliessung die Seele selbst als das 
Regelnde der sozialen Ordnung erleben kann. Alles, „was in die soziale Ordnung durch die 
blossen Blutsbande hineinragt“, wird „ausgemerzt.“ 186, 123 (>Kain und Abel)

  An die Stelle der Blutsverwandtschaft muss die Wahlverwandtschaft treten.  186, 128  

  Blutsverwandtschaft und Liebe: „Einst vollzogen sich die Heiraten innerhalb desselben 
Stammes, .. was also lediglich die Ausweitung der Familie darstellte. Manchmal vollzogen 
sie sich sogar zwischen Bruder und Schwester.“ Das war die Zeit des astralen Schauens. 
Dann wurde die Heirat freie Wahl. „Dieser Übergang zwischen der patriarchalischen zur 
freien Eheschliessung entspricht nun der neuen Entwicklung der intellektuellen Fähigkeiten,
des menschlichen Ich. .. Hier geschieht nun der Einschlag des Christentums. … Die neue 
Errungenschaft des Christentums .. besteht darin, dass es die vergeistigte Liebe geschaffen 
hat. .. Das bedeutet nicht die Aufhebung aller natürlichen Bande, aber die Ausdehnung der 
Liebe ausserhalb der Familie auf alle Menschen, ihre Verwandlung in eine lebendige und 
schöpferische Kraft, in eine Kraft der Umwandlung.“   94, 20f

  „Der Christus war gekommen, (..) um auf der einen Seite die Liebe loszureissen von den 
Banden, in die sie durch die Blutsverwandtschaft hineinverschlungen wird, und auf der 
anderen Seite die Kraft, den Impuls zu der geistigen Liebe zu geben.“ Die Hochzeit in Kana
findet in Galiläa statt, wo sich Stämme und Völker mischten, und ist eine Heirat unabhängig
von den Blutsbanden.   103, 89f

  Blutsverwandtschaft und Verstand: „Diese uralte Weisheit ist alte Priesterweisheit, die 
von innen heraus geoffenbart ist. Richtiges Erkennen ist aber erst ein paar Jahrhunderte vor 
Christi Geburt entstanden, etwa um 600 vor Christus.“ Die alte Weisheit hing zusammen 
mit der Blutsverwandtschaft. Kinder, die von am nächsten verwandten Eltern abstammten, 
waren am meisten erleuchtet. „Bei den blutsverwandten Ehen saß bei den Nachkommen der
Ätherleib fest. Er wurde von innen heraus erleuchtet. Sie dachten noch mehr mit dem 
Sonnengeflecht, aber sie hatten nicht Urteilskraft. Diese wächst durch Fernehen und tritt in 
demselben Maße auf, wie die alten blutsverwandten Ehen zurückgehen. Es schwindet dann 
das alte somnambule Anschauen, und es tritt eine neue Art des Anschauens auf, die 
Urteilskraft. Man bezeichnet diese neue Epoche mit dem Aufkommen des dionysischen 
Prinzips. Dionysos wird zerstückelt, nur das Herz wird gerettet. Als das Dionysische auftrat,
wurden die Menschen zerstückelt und dann wieder aufs neue zusammengeführt durch das 
Herz, die seelische Verwandtschaft, die mit einer vollständigen Veränderung des sexuellen 
Lebens zusammenhängt. Der Verstand ist umgewandelte frühere Verwandtensexualität.“  
97, 167f  (>Kirche und Luzifer)

  In der Anerkennung der Blutsabstammung lebte noch fort die Anerkennung des 
vorgeburtlichen Lebens. In der dialektisch-juristischen Zeit wurde nur das physisch 
Ausgelebte anerkannt. Jetzt muss der Mensch wieder anerkannt werden nach seinem 
geistig-seelischen Kern.   200, 95f  (>Wahlverwandtschaft)

  „Was hat denn im Grunde genommen bis in unsere Tage herein die Struktur unseres 
sozialen Organismus gemacht? Der Geist? (..) Wenn ich zum Beispiel ein grosses Landgut 
von meinem Vater erbe, da ist es etwas anderes als der Geist; (..) da ist es das Blut.“  337a, 
201f  (>Erben, >Liebe; Blutsliebe, geistige Liebe, >Pfingsten)

  „.. in der Zukunft wird nur das gelten, was in freier Entschliessung die Seele selbst als das 
Regelnde der sozialen Ordnung erleben kann. Alles, „was in die soziale Ordnung durch die 
blossen Blutsbande hineinragt“, wird „ausgemerzt.“ 186, 123 (>Kain und Abel)

  An die Stelle der Blutsverwandtschaft muss die Wahlverwandtschaft treten.  186, 128  

  Blutsverwandtschaft und Liebe: „Einst vollzogen sich die Heiraten innerhalb desselben 
Stammes, .. was also lediglich die Ausweitung der Familie darstellte. Manchmal vollzogen 
sie sich sogar zwischen Bruder und Schwester.“ Das war die Zeit des astralen Schauens. 
Dann wurde die Heirat freie Wahl. „Dieser Übergang zwischen der patriarchalischen zur 
freien Eheschliessung entspricht nun der neuen Entwicklung der intellektuellen Fähigkeiten,
des menschlichen Ich. .. Hier geschieht nun der Einschlag des Christentums. … Die neue 
Errungenschaft des Christentums .. besteht darin, dass es die vergeistigte Liebe geschaffen 
hat. .. Das bedeutet nicht die Aufhebung aller natürlichen Bande, aber die Ausdehnung der 
Liebe ausserhalb der Familie auf alle Menschen, ihre Verwandlung in eine lebendige und 
schöpferische Kraft, in eine Kraft der Umwandlung.“   94, 20f

  „Der Christus war gekommen, (..) um auf der einen Seite die Liebe loszureissen von den 
Banden, in die sie durch die Blutsverwandtschaft hineinverschlungen wird, und auf der 
anderen Seite die Kraft, den Impuls zu der geistigen Liebe zu geben.“ Die Hochzeit in Kana
findet in Galiläa statt, wo sich Stämme und Völker mischten, und ist eine Heirat unabhängig
von den Blutsbanden.   103, 89f

  Blutsverwandtschaft und Verstand: „Diese uralte Weisheit ist alte Priesterweisheit, die 
von innen heraus geoffenbart ist. Richtiges Erkennen ist aber erst ein paar Jahrhunderte vor 
Christi Geburt entstanden, etwa um 600 vor Christus.“ Die alte Weisheit hing zusammen 
mit der Blutsverwandtschaft. Kinder, die von am nächsten verwandten Eltern abstammten, 
waren am meisten erleuchtet. „Bei den blutsverwandten Ehen saß bei den Nachkommen der
Ätherleib fest. Er wurde von innen heraus erleuchtet. Sie dachten noch mehr mit dem 
Sonnengeflecht, aber sie hatten nicht Urteilskraft. Diese wächst durch Fernehen und tritt in 
demselben Maße auf, wie die alten blutsverwandten Ehen zurückgehen. Es schwindet dann 
das alte somnambule Anschauen, und es tritt eine neue Art des Anschauens auf, die 
Urteilskraft. Man bezeichnet diese neue Epoche mit dem Aufkommen des dionysischen 
Prinzips. Dionysos wird zerstückelt, nur das Herz wird gerettet. Als das Dionysische auftrat,
wurden die Menschen zerstückelt und dann wieder aufs neue zusammengeführt durch das 
Herz, die seelische Verwandtschaft, die mit einer vollständigen Veränderung des sexuellen 
Lebens zusammenhängt. Der Verstand ist umgewandelte frühere Verwandtensexualität.“  
97, 167f  (>Kirche und Luzifer)



  Blutbürtiger – Staatsbürtiger: Im römischen Kulturelement war man nicht, wie bei den 
Griechen, Blutsbürtiger, sondern Staatsbürtiger, Staatsbürger.   192, 332 

  Boden: „Solange wir innerhalb des Feldes der Ernährung stehenbleiben, haben wir (..) in 
Grund und Boden die Grundlage zu sehen (..) für dasjenige, was den inneren Wert eines 
volkswirtschaftlichen Gebietes ausmacht.“ „Denn denken Sie sich nur, dass ja diejenigen, 
die den Grund und Boden bearbeiten,  .. dass diese Arbeiter mit Bezug auf die Ernährung 
alle anderen miternähren; die anderen sind angewiesen auf sie.“  NÖK,166 

  „Die Bodenfrage ist ja etwas, was weiteste Kreise sehr interessiert, weil der Preis, auch die
Erwerbbarkeit und Verwertbarkeit von Grund und Boden mit dem menschlichen Schicksal, 
mit den menschlichen Lebensverhältnissen eng zusammenhängt. Nicht wahr, wie man 
dasjenige, was Bodenpreise sind, sich einrechnen lassen muss in das, was man für seine 
Wohnung bezahlen muss, sich einrechnen lassen muss in die Lebensmittelpreise – das ist ja 
etwas , was jeder unmittelbar verspürt. Man braucht nur ein wenig nachzudenken, und man 
wird finden, dass das, was von Grund und Boden ausgeht, in wirtschaftlicher Beziehung 
seine Wirkung hat auf alle übrigen Verhältnisse. … das Verhältnis des Landes zur Stadt … 
Je nachdem, wie in einer Stadt Reichtumsverhältnisse oder Wohlstandsverhältnisse sich 
ergeben durch ein bestimmtes Verhältnis des Landes, des Umlandes zur Stadt, entwickelt 
sich ja auch vorzugsweise in der Stadt dasjenige, was wir unser öffentliches geistiges Leben
nennen – wenigstens unter unseren neuzeitlichen Kulturverhältnissen. … in dem ganzen 
Zusammenhang neuzeitlichen Wissenschaftsbetriebes, technischen Betriebes, 
Kunstbetriebes kann man im Grunde nur stehen, wenn man irgendein Verhältnis zum 
Stadtleben hat. … Daher muss auch die Bodenfrage in irgendeiner Weise zusammenhängen 
mit dem, was uns in den Niedergang dieser Kulturverhältnisse hineingetrieben hat.“   
337a, 195f   (>Landwirtschaft und Industrie, >Rohstoffe)

  Die Menschen, die den Boden verwalten, erzeugen unterschiedliche Produkte und müssen 
Verträge schließen, und die unterliegen „den Rechtsverhältnissen, den politischen, den 
Staatsverhältnissen. Dasjenige aber, was geschieht, wenn eine einzelne Bodenfläche 
übergeht von dem einen Menschen auf den anderen, das unterliegt dem geistigen Gesetz .. . 
337a, 221f

  Boden, Gegenseitigkeit, Menschlichkeit: „Der Bauer war verknüpft mit dem Grund und 
Boden. Der Händler, der Gewerbetreibende war verknüpft mit dem anderen Menschen. Man
studiert das nur nicht ordentlich, wie der Mensch dem anderen Menschen wert wurde, wenn
er ihm etwas kaufte oder verkaufte, das er selber verfertigt hatte, mit dem er noch 
zusammenhing. Da war maßgebend dasjenige, was juristisch gedacht war. Da war 
maßgebend für den gerechten Preis dasjenige, was von Mensch zu Mensch wirkt, was sich 
abspielte zwischen Stadt und Land, die Gegenseitigkeit, dasjenige, was Mensch und 
Mensch untereinander abzumachen haben. Nun kam die Zeit, wo die Menschheit der 
Maschine, der Technik gegenüberstand. Der Mensch insbesondere, der nun hineingestellt ist
in die maschinelle Welt, der ist herausgerissen aus allen früheren Verhältnissen, hängt nicht 
mehr mit Grund und Boden zusammen, hängt nicht mehr zusammen mit dem, was 
gegenseitig spielte zwischen Mensch und Mensch, in der Zeit, wo Handel und Gewerbe 
dominierten. Er ist auf seine Menschlichkeit gestellt.“  305, 214  (>Drei Ströme) 

  Blutbürtiger – Staatsbürtiger: Im römischen Kulturelement war man nicht, wie bei den 
Griechen, Blutsbürtiger, sondern Staatsbürtiger, Staatsbürger.   192, 332 

  Boden: „Solange wir innerhalb des Feldes der Ernährung stehenbleiben, haben wir (..) in 
Grund und Boden die Grundlage zu sehen (..) für dasjenige, was den inneren Wert eines 
volkswirtschaftlichen Gebietes ausmacht.“ „Denn denken Sie sich nur, dass ja diejenigen, 
die den Grund und Boden bearbeiten,  .. dass diese Arbeiter mit Bezug auf die Ernährung 
alle anderen miternähren; die anderen sind angewiesen auf sie.“  NÖK,166 

  „Die Bodenfrage ist ja etwas, was weiteste Kreise sehr interessiert, weil der Preis, auch die
Erwerbbarkeit und Verwertbarkeit von Grund und Boden mit dem menschlichen Schicksal, 
mit den menschlichen Lebensverhältnissen eng zusammenhängt. Nicht wahr, wie man 
dasjenige, was Bodenpreise sind, sich einrechnen lassen muss in das, was man für seine 
Wohnung bezahlen muss, sich einrechnen lassen muss in die Lebensmittelpreise – das ist ja 
etwas , was jeder unmittelbar verspürt. Man braucht nur ein wenig nachzudenken, und man 
wird finden, dass das, was von Grund und Boden ausgeht, in wirtschaftlicher Beziehung 
seine Wirkung hat auf alle übrigen Verhältnisse. … das Verhältnis des Landes zur Stadt … 
Je nachdem, wie in einer Stadt Reichtumsverhältnisse oder Wohlstandsverhältnisse sich 
ergeben durch ein bestimmtes Verhältnis des Landes, des Umlandes zur Stadt, entwickelt 
sich ja auch vorzugsweise in der Stadt dasjenige, was wir unser öffentliches geistiges Leben
nennen – wenigstens unter unseren neuzeitlichen Kulturverhältnissen. … in dem ganzen 
Zusammenhang neuzeitlichen Wissenschaftsbetriebes, technischen Betriebes, 
Kunstbetriebes kann man im Grunde nur stehen, wenn man irgendein Verhältnis zum 
Stadtleben hat. … Daher muss auch die Bodenfrage in irgendeiner Weise zusammenhängen 
mit dem, was uns in den Niedergang dieser Kulturverhältnisse hineingetrieben hat.“   
337a, 195f   (>Landwirtschaft und Industrie, >Rohstoffe)

  Die Menschen, die den Boden verwalten, erzeugen unterschiedliche Produkte und müssen 
Verträge schließen, und die unterliegen „den Rechtsverhältnissen, den politischen, den 
Staatsverhältnissen. Dasjenige aber, was geschieht, wenn eine einzelne Bodenfläche 
übergeht von dem einen Menschen auf den anderen, das unterliegt dem geistigen Gesetz .. . 
337a, 221f

  Boden, Gegenseitigkeit, Menschlichkeit: „Der Bauer war verknüpft mit dem Grund und 
Boden. Der Händler, der Gewerbetreibende war verknüpft mit dem anderen Menschen. Man
studiert das nur nicht ordentlich, wie der Mensch dem anderen Menschen wert wurde, wenn
er ihm etwas kaufte oder verkaufte, das er selber verfertigt hatte, mit dem er noch 
zusammenhing. Da war maßgebend dasjenige, was juristisch gedacht war. Da war 
maßgebend für den gerechten Preis dasjenige, was von Mensch zu Mensch wirkt, was sich 
abspielte zwischen Stadt und Land, die Gegenseitigkeit, dasjenige, was Mensch und 
Mensch untereinander abzumachen haben. Nun kam die Zeit, wo die Menschheit der 
Maschine, der Technik gegenüberstand. Der Mensch insbesondere, der nun hineingestellt ist
in die maschinelle Welt, der ist herausgerissen aus allen früheren Verhältnissen, hängt nicht 
mehr mit Grund und Boden zusammen, hängt nicht mehr zusammen mit dem, was 
gegenseitig spielte zwischen Mensch und Mensch, in der Zeit, wo Handel und Gewerbe 
dominierten. Er ist auf seine Menschlichkeit gestellt.“  305, 214  (>Drei Ströme) 



  Boden und Kapital; Bodenwert: Die Bodenfrage muss in Zusammenhang gebracht 
werden mit dem, was am meisten in die Zukunft wirkt. „Dem Kapital, das angelegt werden 
will, das also die Tendenz hat, in die Hypotheken hineinzumarschieren, dem muss man den 
Ablauf schaffen in freie geistige Institutionen hinein.“ - Über Assoziationen; das wäre durch
einfache Gesetzesmassregeln nie zu erreichen.  NÖK, 95  (>Stadt-Land-Verhältnis)

  „Bei Grund und Boden und bei dem Kapital hängt die Art und Weise, wie er trägt, wie er 
sich hineinstellt in den ganzen sozialen und wirtschaftlichen Zusammenhang, durchaus von 
den menschlichen Fähigkeiten ab. Sie sind niemals etwas Fertiges. Habe ich irgendeinen 
Grund und Boden zu verwalten, so kann ich ihn nur verwalten nach meinen Fähigkeiten, 
und sein Wert ist dadurch etwas durchaus Variables. Ebenso ist es gegenüber dem Kapital, 
das ich zu verwalten habe.“  79, 246f   (>Wert, >Scheinwerte)

  Was heute „Wert von Grund und Boden genannt wird, ist in Wahrheit nichts anderes, als 
auf den Grund und Boden fixiertes Kapital; das aber auf den Grund und Boden fixierte 
Kapital ist nicht ein wirklicher Wert, sondern ein Scheinwert.“ .. „..ob ich .. irgendwo Geld 
ausgebe, .. das einfach Notenvermehrung ist, oder ob ich dem Grund und Boden 
Kapitalwert verleihe Ich schaffe in beiden Fällen Scheinwerte.“  NÖK, 75f

  Boden, Produktionsmittel und Ware: „Mit Bezug auf die Unterscheidung von Grund 
und Boden und Produktionsmitteln ist schon das Wesentliche, dass Grund und Boden etwas 
Begrenztes ist, nichts Elastisches ist, dass er in bestimmtem Sinne nicht vermehrt werden 
kann, während die Produktionsmittel, die selbst durch menschliche Arbeit entstehen, 
vermehrt werden können, und durch die Vermehrung der Produktionsmittel kann eben die 
Produktion wiederum erhöht werden.“ Und erstens: Grund und Boden ist vorhanden ohne 
Aufwendung menschlicher Arbeit. Zweitens: „Das Produktionsmittel, das beginnt, wenn 
menschliche Arbeit verwendet worden ist; beide – Grund und Boden und Produktionsmittel 
– sind nicht zum unmittelbaren Verbrauch da.“ Drittens: „die Ware, die zum unmittelbaren 
Verbrauch da ist.“ - Aber es gibt Übergänge ..   337a, 156ff  

  Beim Roden usw. muss Arbeit auf die Natur verwendet werden, „so dass also am Ende 
dieser Arbeit, bis diese Arbeit fertig ist, bis dahin ja auch ein Stück Grund und Boden in 
berechtigter Weise eine Ware ist, ein wirtschaftlicher Wert in dem Sinn, dass Gut verbunden
ist mit Arbeit.“   NÖK, 212  (Waren altern)

  Denselben Wert, den im Wirtschaftsprozess der Grund und Boden hat, haben „die 
fertiggestellten Produktionsmittel, die dann dazu dienen, dass mit ihnen weiter produziert 
wird. Diese fertiggestellten Produktionsmittel, die kann man in Wirklichkeit eigentlich auch
nicht kaufen.“   331, 63

  Boden und Recht:  „Man braucht nur ein wenig nachzudenken, und man wird finden, 
dass das, was von Grund und Boden ausgeht, in wirtschaftlicher Beziehung seine Wirkung 
hat auf alle übrigen Verhältnisse. ..(z.B.) das Verhältnis des Landes zur Stadt (…) Daher 
muss auch die Bodenfrage in irgendeiner Weise zusammenhängen mit dem, was uns in den 
Niedergang dieser Kulturverhältnisse hineingetrieben hat.“   337a, 195f

  „Wenn jemand durch Kauf ein Grundstück erwirbt, so muss das als ein Tausch des 
Grundstückes gegen Waren, für die das Kaufgeld als Repräsentant zu gelten hat, angesehen 

  Boden und Kapital; Bodenwert: Die Bodenfrage muss in Zusammenhang gebracht 
werden mit dem, was am meisten in die Zukunft wirkt. „Dem Kapital, das angelegt werden 
will, das also die Tendenz hat, in die Hypotheken hineinzumarschieren, dem muss man den 
Ablauf schaffen in freie geistige Institutionen hinein.“ - Über Assoziationen; das wäre durch
einfache Gesetzesmassregeln nie zu erreichen.  NÖK, 95  (>Stadt-Land-Verhältnis)

  „Bei Grund und Boden und bei dem Kapital hängt die Art und Weise, wie er trägt, wie er 
sich hineinstellt in den ganzen sozialen und wirtschaftlichen Zusammenhang, durchaus von 
den menschlichen Fähigkeiten ab. Sie sind niemals etwas Fertiges. Habe ich irgendeinen 
Grund und Boden zu verwalten, so kann ich ihn nur verwalten nach meinen Fähigkeiten, 
und sein Wert ist dadurch etwas durchaus Variables. Ebenso ist es gegenüber dem Kapital, 
das ich zu verwalten habe.“  79, 246f   (>Wert, >Scheinwerte)

  Was heute „Wert von Grund und Boden genannt wird, ist in Wahrheit nichts anderes, als 
auf den Grund und Boden fixiertes Kapital; das aber auf den Grund und Boden fixierte 
Kapital ist nicht ein wirklicher Wert, sondern ein Scheinwert.“ .. „..ob ich .. irgendwo Geld 
ausgebe, .. das einfach Notenvermehrung ist, oder ob ich dem Grund und Boden 
Kapitalwert verleihe Ich schaffe in beiden Fällen Scheinwerte.“  NÖK, 75f

  Boden, Produktionsmittel und Ware: „Mit Bezug auf die Unterscheidung von Grund 
und Boden und Produktionsmitteln ist schon das Wesentliche, dass Grund und Boden etwas 
Begrenztes ist, nichts Elastisches ist, dass er in bestimmtem Sinne nicht vermehrt werden 
kann, während die Produktionsmittel, die selbst durch menschliche Arbeit entstehen, 
vermehrt werden können, und durch die Vermehrung der Produktionsmittel kann eben die 
Produktion wiederum erhöht werden.“ Und erstens: Grund und Boden ist vorhanden ohne 
Aufwendung menschlicher Arbeit. Zweitens: „Das Produktionsmittel, das beginnt, wenn 
menschliche Arbeit verwendet worden ist; beide – Grund und Boden und Produktionsmittel 
– sind nicht zum unmittelbaren Verbrauch da.“ Drittens: „die Ware, die zum unmittelbaren 
Verbrauch da ist.“ - Aber es gibt Übergänge ..   337a, 156ff  

  Beim Roden usw. muss Arbeit auf die Natur verwendet werden, „so dass also am Ende 
dieser Arbeit, bis diese Arbeit fertig ist, bis dahin ja auch ein Stück Grund und Boden in 
berechtigter Weise eine Ware ist, ein wirtschaftlicher Wert in dem Sinn, dass Gut verbunden
ist mit Arbeit.“   NÖK, 212  (Waren altern)

  Denselben Wert, den im Wirtschaftsprozess der Grund und Boden hat, haben „die 
fertiggestellten Produktionsmittel, die dann dazu dienen, dass mit ihnen weiter produziert 
wird. Diese fertiggestellten Produktionsmittel, die kann man in Wirklichkeit eigentlich auch
nicht kaufen.“   331, 63

  Boden und Recht:  „Man braucht nur ein wenig nachzudenken, und man wird finden, 
dass das, was von Grund und Boden ausgeht, in wirtschaftlicher Beziehung seine Wirkung 
hat auf alle übrigen Verhältnisse. ..(z.B.) das Verhältnis des Landes zur Stadt (…) Daher 
muss auch die Bodenfrage in irgendeiner Weise zusammenhängen mit dem, was uns in den 
Niedergang dieser Kulturverhältnisse hineingetrieben hat.“   337a, 195f

  „Wenn jemand durch Kauf ein Grundstück erwirbt, so muss das als ein Tausch des 
Grundstückes gegen Waren, für die das Kaufgeld als Repräsentant zu gelten hat, angesehen 



werden. Das Grundstück selber aber .. steht in dem sozialen Organismus durch das Recht 
darinnen, das der Mensch auf seine Benützung hat. (…) Der Besitzer bringt andere 
Menschen, die zu ihrem Lebensunterhalt von ihm zur Arbeit auf diesem Grundstück 
angestellt werden, oder die darauf wohnen müssen, in Abhängigkeit von sich. Dadurch, dass
man gegenseitig wirkliche Waren tauscht, die man produziert oder konsumiert, stellt sich 
eine Abhängigkeit nicht ein..“  Kp, 71f  (>Recht beeinflusst Preis)

  „Es muss ausgegangen werden von der grossen Wahrheit, wie wir drinnenstehen in dem 
gegenseitigen Kampfe der Bodenrechte und der Produktionsmittelrechte. Und es muss 
gezeigt werden, dass für unsere zukünftige wirtschaftliche Ordnung der Boden nichts 
anderes ist als ein Produktionsmittel, dass das Produktionsmittel nur so lange Arbeitswert in
sich aufnehmen darf, bis es fertig ist, .. dass von da an niemand ein eigentliches Erbrecht 
darauf hat, dass es von da an in die Zirkulation der Gesellschaft übergeht..“   330, 237   
(>Recht und Macht)

  Bei einer Bevölkerung von fünfunddreissig Millionen muss man „jedem einzelnen 
Menschen so viel geben von der Bodenfläche – aber jetzt auf ein Durchschnittsmass der 
Fruchtbarkeit und Bearbeitbarkeit berechnet -, als die gesamte die Produktion möglich 
machende Bodenfläche durch fünfunddreissig Millionen dividiert, bedeutet.“ Dann herrscht 
dasjenige, was mögliche Preise herbeiführt. … „Denken Sie sich, jedes Kind würde einfach 
so viel Bodenfläche bei seiner Geburt mitbekommen zur fortwährenden Bearbeitung: wenn 
jeder Mensch bei seiner Geburt so und so viel mitbekäme, dann würden die Preise 
entstehen, die überhaupt auf einer solchen Fläche entstehen können; denn die Dinge haben 
dann ihren selbstverständlichen Austauschwert.“  NÖK, 208 

  „Niemals kann in einem wirklichen Rechtsstaat ein Recht bestehen auf Grund und Boden 
als Privatbesitz. Die Verteilung des Grundes und Bodens muss in der Demokratie 
erfolgen ...“  330, 289   (>Besitz für alle)

  „Grund und Boden ist nichts anderes als Produktionsmittel und kann nur so behandelt 
werden. Mit der Bodenfrage ist die Geldfrage verknüpft. Beim Grund und Boden herrscht 
die grösste der sozialen Lügen. Sie alle besitzen de facto ein Stück Boden. Was Sie sonst 
besitzen, hat keinen realen Wert, wenn es nicht durch ein Stück Boden gedeckt wird. Man 
muss rechnen: ein gewisses Territorium, dividiert durch die Anzahl der darauf wohnenden 
Menschen. Dass Sie diesen Boden nicht real besitzen, ist ein Betrug. Das wird durch Rechte
unwirksam gemacht.“  332b, 87

  Boden; Überleitung: „Grund und Boden kann nicht produziert werden; er ist also von 
Anfang an keine Ware. ... Grund und Boden geht also überhaupt das, worüber man Verträge 
abschliesst, nichts an. Er muss allmählich übergeleitet werden in die soziale Struktur so, 
dass zunächst die Verteilung von Grund und Boden im Hinblick auf die Bearbeitung durch 
die Menschen eine demokratische Angelegenheit des politischen Staates ist und dass der 
Übergang vom einem zum anderen eine Angelegenheit des geistigen Gliedes des sozialen 
Organismus ist. Das lebendige Verhältnis im demokratischen Staate entscheidet darüber, 
wer an einem Stück Boden arbeitet zugunsten der Menschen.“   337a, 208f   (>Kapital, 
Stauen, >Eigentum im Fluss, >Zinsfuss)

  Boden keine Ware: Wenn man gegenseitig wirkliche Waren tauscht, die man produziert 

werden. Das Grundstück selber aber .. steht in dem sozialen Organismus durch das Recht 
darinnen, das der Mensch auf seine Benützung hat. (…) Der Besitzer bringt andere 
Menschen, die zu ihrem Lebensunterhalt von ihm zur Arbeit auf diesem Grundstück 
angestellt werden, oder die darauf wohnen müssen, in Abhängigkeit von sich. Dadurch, dass
man gegenseitig wirkliche Waren tauscht, die man produziert oder konsumiert, stellt sich 
eine Abhängigkeit nicht ein..“  Kp, 71f  (>Recht beeinflusst Preis)

  „Es muss ausgegangen werden von der grossen Wahrheit, wie wir drinnenstehen in dem 
gegenseitigen Kampfe der Bodenrechte und der Produktionsmittelrechte. Und es muss 
gezeigt werden, dass für unsere zukünftige wirtschaftliche Ordnung der Boden nichts 
anderes ist als ein Produktionsmittel, dass das Produktionsmittel nur so lange Arbeitswert in
sich aufnehmen darf, bis es fertig ist, .. dass von da an niemand ein eigentliches Erbrecht 
darauf hat, dass es von da an in die Zirkulation der Gesellschaft übergeht..“   330, 237   
(>Recht und Macht)

  Bei einer Bevölkerung von fünfunddreissig Millionen muss man „jedem einzelnen 
Menschen so viel geben von der Bodenfläche – aber jetzt auf ein Durchschnittsmass der 
Fruchtbarkeit und Bearbeitbarkeit berechnet -, als die gesamte die Produktion möglich 
machende Bodenfläche durch fünfunddreissig Millionen dividiert, bedeutet.“ Dann herrscht 
dasjenige, was mögliche Preise herbeiführt. … „Denken Sie sich, jedes Kind würde einfach 
so viel Bodenfläche bei seiner Geburt mitbekommen zur fortwährenden Bearbeitung: wenn 
jeder Mensch bei seiner Geburt so und so viel mitbekäme, dann würden die Preise 
entstehen, die überhaupt auf einer solchen Fläche entstehen können; denn die Dinge haben 
dann ihren selbstverständlichen Austauschwert.“  NÖK, 208 

  „Niemals kann in einem wirklichen Rechtsstaat ein Recht bestehen auf Grund und Boden 
als Privatbesitz. Die Verteilung des Grundes und Bodens muss in der Demokratie 
erfolgen ...“  330, 289   (>Besitz für alle)

  „Grund und Boden ist nichts anderes als Produktionsmittel und kann nur so behandelt 
werden. Mit der Bodenfrage ist die Geldfrage verknüpft. Beim Grund und Boden herrscht 
die grösste der sozialen Lügen. Sie alle besitzen de facto ein Stück Boden. Was Sie sonst 
besitzen, hat keinen realen Wert, wenn es nicht durch ein Stück Boden gedeckt wird. Man 
muss rechnen: ein gewisses Territorium, dividiert durch die Anzahl der darauf wohnenden 
Menschen. Dass Sie diesen Boden nicht real besitzen, ist ein Betrug. Das wird durch Rechte
unwirksam gemacht.“  332b, 87

  Boden; Überleitung: „Grund und Boden kann nicht produziert werden; er ist also von 
Anfang an keine Ware. ... Grund und Boden geht also überhaupt das, worüber man Verträge 
abschliesst, nichts an. Er muss allmählich übergeleitet werden in die soziale Struktur so, 
dass zunächst die Verteilung von Grund und Boden im Hinblick auf die Bearbeitung durch 
die Menschen eine demokratische Angelegenheit des politischen Staates ist und dass der 
Übergang vom einem zum anderen eine Angelegenheit des geistigen Gliedes des sozialen 
Organismus ist. Das lebendige Verhältnis im demokratischen Staate entscheidet darüber, 
wer an einem Stück Boden arbeitet zugunsten der Menschen.“   337a, 208f   (>Kapital, 
Stauen, >Eigentum im Fluss, >Zinsfuss)

  Boden keine Ware: Wenn man gegenseitig wirkliche Waren tauscht, die man produziert 



oder konsumiert, stellt sich keine gegenseitige Abhängigkeit ein. Der Bodenbesitzer aber 
„bringt andere Menschen, die zu ihrem Lebensunterhalt von ihm zur Arbeit auf diesem 
Grundstück angestellt werden, oder die darauf wohnen müssen, in Abhängigkeit von sich.“ 
Kp, 71

  „Sobald man Grund und Boden als Ware betrachtet, das heisst, sobald man ihn kaufen und 
verkaufen kann, lügt man durch seine Taten.“ „..eine reale Lüge..“   337a, 213

  Bodenreformer: In Bezug auf den Vorschlag, Bodenwertsteigerungen zu besteuern: Die 
soziale Wirklichkeit kann nicht durch alte staatliche Denkweisen Gesetze erhalten. Sie 
werden umgangen usw.. Es kommt auf jenen sozialen Organismus an, der durch die 
Menschen bewirkt, dass die Menschen gar kein Mittel finden, um irgendetwas in 
ungerechter Weise zu umgehen. Der Übergang des Bodens vom einen zum anderen muss 
eine Angelegenheit des geistigen Gliedes werden.  337a, 197ff und 337a, 207f

  Henry George ist der „zunächst originellste Bodenreformer,“ der „durch die sogenannte 
„single tax“ die Ungerechtigkeiten (..) durch die Bodenverteuerung“ ausgleichen wollte. 
Aber: „Gewinnen kann unter Umständen derjenige, der am Bodenbesitz nicht die geringste 
Arbeit geleistet hat.“  332a, 177f   (>Reformer)

   
  Bodenrente: Im volkswirtschaftlichen Prozess besteht die Tendenz, Bodenrente zu 
erzeugen durch den Landwirt, der seine Produkte als Selbstversorger teurer bewerten muss. 
NÖK, 101f   (>Arbeitsteilung verbilligt, > Landwirtschaft und Industrie, >Grundrente)

  Börse: „.. es war ja auch das materialistische Geistesleben zur Ware gemacht worden in 
Form des Kapitals. (..) Es wird, was Unternehmungsgeist ist, an der Börse im Wesentlichen 
Ware.“   338, 80f

  Böses >Gut und böse

  Bolschewismus oder Dreigliederung: „Für die nächste Zeit blüht der sogenannten 
zivilisierten Welt nur eine Alternative: das ist auf der einen Seite Bolschewismus, auf der 
andern Dreigliederung. .. Aber ein wirkliches Verständnis von diesen Dingen kann man sich
ja nur verschaffen dadurch, dass man versucht, jene innere Erziehung, die man sich durch 
Geisteswissenschaft aneignet, auch anzuwenden auf die Betrachtung und die Handhabung 
der öffentlichen sozialen Verhältnisse.“  199, 41

  „Bolschewismus ist alles das, was alte Formen benutzt, um neuen Inhalt hinein zu gießen. 
Lenin will die alte Form der Diktatur benutzen, um neue Inhalte hinein zu gießen.“  Molt, 
237 

  Boykott: „Was hat der Wirtschaftskörper für Mittel, um das zur Durchführung zu bringen, 
was .. aus seinem Schoss geboren ist? - Er hat in der Zukunft ein sehr wirksames, aber 
zugleich ein sehr menschliches Mittel, den Boykott. Der Boykott, der noch nicht einmal 
durch Zwangsmittel .. verhängt zu werden braucht, sondern der sich einfach von selbst 
ergibt. Wenn eine Genossenschaft für irgendeinen Betrieb und Konsumtionszweig besteht 
und jemand wird sich auf die Seite stellen wollen, so wird er nicht produzieren können, 
gerade unter dem Gesetz, dass dann der Kreis, aus dem heraus er produziert, zu klein sein 

oder konsumiert, stellt sich keine gegenseitige Abhängigkeit ein. Der Bodenbesitzer aber 
„bringt andere Menschen, die zu ihrem Lebensunterhalt von ihm zur Arbeit auf diesem 
Grundstück angestellt werden, oder die darauf wohnen müssen, in Abhängigkeit von sich.“ 
Kp, 71

  „Sobald man Grund und Boden als Ware betrachtet, das heisst, sobald man ihn kaufen und 
verkaufen kann, lügt man durch seine Taten.“ „..eine reale Lüge..“   337a, 213

  Bodenreformer: In Bezug auf den Vorschlag, Bodenwertsteigerungen zu besteuern: Die 
soziale Wirklichkeit kann nicht durch alte staatliche Denkweisen Gesetze erhalten. Sie 
werden umgangen usw.. Es kommt auf jenen sozialen Organismus an, der durch die 
Menschen bewirkt, dass die Menschen gar kein Mittel finden, um irgendetwas in 
ungerechter Weise zu umgehen. Der Übergang des Bodens vom einen zum anderen muss 
eine Angelegenheit des geistigen Gliedes werden.  337a, 197ff und 337a, 207f

  Henry George ist der „zunächst originellste Bodenreformer,“ der „durch die sogenannte 
„single tax“ die Ungerechtigkeiten (..) durch die Bodenverteuerung“ ausgleichen wollte. 
Aber: „Gewinnen kann unter Umständen derjenige, der am Bodenbesitz nicht die geringste 
Arbeit geleistet hat.“  332a, 177f   (>Reformer)

   
  Bodenrente: Im volkswirtschaftlichen Prozess besteht die Tendenz, Bodenrente zu 
erzeugen durch den Landwirt, der seine Produkte als Selbstversorger teurer bewerten muss. 
NÖK, 101f   (>Arbeitsteilung verbilligt, > Landwirtschaft und Industrie, >Grundrente)

  Börse: „.. es war ja auch das materialistische Geistesleben zur Ware gemacht worden in 
Form des Kapitals. (..) Es wird, was Unternehmungsgeist ist, an der Börse im Wesentlichen 
Ware.“   338, 80f

  Böses >Gut und böse

  Bolschewismus oder Dreigliederung: „Für die nächste Zeit blüht der sogenannten 
zivilisierten Welt nur eine Alternative: das ist auf der einen Seite Bolschewismus, auf der 
andern Dreigliederung. .. Aber ein wirkliches Verständnis von diesen Dingen kann man sich
ja nur verschaffen dadurch, dass man versucht, jene innere Erziehung, die man sich durch 
Geisteswissenschaft aneignet, auch anzuwenden auf die Betrachtung und die Handhabung 
der öffentlichen sozialen Verhältnisse.“  199, 41

  „Bolschewismus ist alles das, was alte Formen benutzt, um neuen Inhalt hinein zu gießen. 
Lenin will die alte Form der Diktatur benutzen, um neue Inhalte hinein zu gießen.“  Molt, 
237 

  Boykott: „Was hat der Wirtschaftskörper für Mittel, um das zur Durchführung zu bringen, 
was .. aus seinem Schoss geboren ist? - Er hat in der Zukunft ein sehr wirksames, aber 
zugleich ein sehr menschliches Mittel, den Boykott. Der Boykott, der noch nicht einmal 
durch Zwangsmittel .. verhängt zu werden braucht, sondern der sich einfach von selbst 
ergibt. Wenn eine Genossenschaft für irgendeinen Betrieb und Konsumtionszweig besteht 
und jemand wird sich auf die Seite stellen wollen, so wird er nicht produzieren können, 
gerade unter dem Gesetz, dass dann der Kreis, aus dem heraus er produziert, zu klein sein 



wird. .. Würde etwa jemand glauben, dass der Widerspenstige dann selbst zu einer so 
grossen Genossenschaft kommen könnte, dass er konkurrieren könnte – jener braucht nur 
nachzudenken über die wirklichen Gesetze des Wirtschaftslebens und er wird wissen, dass 
er, bis es zu dieser Konkurrenz kommen würde, längst draufgegangen sein muss.“ 330, 209

  Im Wirtschaftsleben sollte der Boykott das Zwangsmittel sein, um sich gegen jene 
durchzusetzen, die sich dem Ausgleich der Interessen widersetzen. Dieser Boykott ergibt 
sich aber eigentlich von selbst; es kann niemand anders produzieren denn als Angehöriger 
einer Wirtschaftskooperative.Und weil sich durch das Zusammenwirken dieser Kooperative 
mit anderen der Normalpreis festlegt, könnte ein Nicht-Angeschlossener gar nicht zu 
diesem Preis verkaufen, sondern nur zu einem teureren Preis. So könnte er nichts verkaufen.
331a,  67

  Bruderschaft und Daseinskampf: „Hat in der Entwickelung der Menschheit das Prinzip 
der Bruderschaft oder das Prinzip des Daseinskampfes Grosses geleistet, oder haben sie 
beide etwas zu der Entwickelung der Menschheit beigetragen? (…) Der Daseinskampf hat 
seine Berechtigung im Leben. Dadurch, dass der Mensch ein Sonderwesen ist, dass er als 
einzelner seinen Weg durch das Leben gehen muss, ist er auf diesen Daseinskampf 
angewiesen. In gewisser Beziehung gilt auch hier das Wort Rückerts: Wenn die Rose selbst 
sich schmückt, schmückt sie auch den Garten. - Machen wir uns nicht fähig, unseren 
Mitmenschen zu helfen, so werden wir ihnen auch schlecht helfen können. Sehen wir nicht 
zu, dass alle unsere Anlagen ausgebildet werden, so werden wir auch nur geringen Erfolg 
haben, unseren Brüdern zu helfen. Um diese Anlagen zur Entwickelung zu bringen, muss 
ein gewisser Egoismus vorhanden sein, denn Initiative hängt mit Egoismus zusammen. Wer 
es versteht, sich nicht führen zu lassen, wer es versteht, nicht jedes Bild aus der Umgebung 
auf sich wirken zu lassen, sondern hinabzusteigen in sein Inneres, wo die Quellen der Kräfte
sind, der wird sich zu einem kräftigen und fähigen Menschen ausbilden und bei Ihm wird 
die Möglichkeit, andern Dienste zu leisten, viel mehr vorhanden sein als bei dem, welcher 
sich allen möglichen Einflüssen seiner Umgebung fügt. Es liegt nahe, dass dieses Prinzip, 
das für den Menschen notwendig ist, ins Radikale ausgearbeitet werden kann. Nur dann 
wird aber dieses Prinzip die richtigen Früchte tragen, wenn es gepaart ist mit dem Prinzip 
der Bruderliebe.“  54, 182ff  (>Krieg ersetzen durch das Ideal)

  Bruderschaft und Freiheitsbewegung im Mittelalter: „Was hat also Bruderschaft in der 
Menschheitsentwickelung geleistet? … Wir finden dieses Prinzip der Bruderschaft vor allen
Dingen in der Art Und Weise ausgebildet, wie in den Zeiten vor und nach der 
Völkerwanderung der Besitz geregelt war. In ausgedehntestem Maße gab es da einen 
Gemeinbesitz an Grund und Boden. Die Dorfmark, in welcher die Menschen beisammen 
wohnten, hatte einen gemeinsamen Grundbesitz, und mit Ausnahme des wenigen, was 
unmittelbar zum Hausgebrauch gehört, mit Ausnahme der Werkzeuge, vielleicht auch eines 
Gartens, war alles, was Besitz war, gemeinschaftlich. Von Zeit zu Zeit wurde der Grund und
Boden von neuem wieder unter den Menschen aufgeteilt, und es zeigte sich, dass diese 
Stämme dadurch stark geworden waren, dass sie die Bruderschaft in Bezug auf materielle 
Guter bis zu einer ausserordentlichen Höhe getrieben hatten. … Als mit diesem Prinzip 
gebrochen worden war infolge verschiedener Verhältnisse, namentlich weil einzelne sich 
Grossgrundbesitz angeeignet hatten und die Menschen in der umliegenden Gegend dadurch 
zur Leibeigenschaft und zu Frondiensten gezwungen waren, da machte sich das Prinzip der 
Bruderschaft in einer andern, leuchtenden Weise geltend. .. Diejenigen Menschen, welche 

wird. .. Würde etwa jemand glauben, dass der Widerspenstige dann selbst zu einer so 
grossen Genossenschaft kommen könnte, dass er konkurrieren könnte – jener braucht nur 
nachzudenken über die wirklichen Gesetze des Wirtschaftslebens und er wird wissen, dass 
er, bis es zu dieser Konkurrenz kommen würde, längst draufgegangen sein muss.“ 330, 209

  Im Wirtschaftsleben sollte der Boykott das Zwangsmittel sein, um sich gegen jene 
durchzusetzen, die sich dem Ausgleich der Interessen widersetzen. Dieser Boykott ergibt 
sich aber eigentlich von selbst; es kann niemand anders produzieren denn als Angehöriger 
einer Wirtschaftskooperative.Und weil sich durch das Zusammenwirken dieser Kooperative 
mit anderen der Normalpreis festlegt, könnte ein Nicht-Angeschlossener gar nicht zu 
diesem Preis verkaufen, sondern nur zu einem teureren Preis. So könnte er nichts verkaufen.
331a,  67

  Bruderschaft und Daseinskampf: „Hat in der Entwickelung der Menschheit das Prinzip 
der Bruderschaft oder das Prinzip des Daseinskampfes Grosses geleistet, oder haben sie 
beide etwas zu der Entwickelung der Menschheit beigetragen? (…) Der Daseinskampf hat 
seine Berechtigung im Leben. Dadurch, dass der Mensch ein Sonderwesen ist, dass er als 
einzelner seinen Weg durch das Leben gehen muss, ist er auf diesen Daseinskampf 
angewiesen. In gewisser Beziehung gilt auch hier das Wort Rückerts: Wenn die Rose selbst 
sich schmückt, schmückt sie auch den Garten. - Machen wir uns nicht fähig, unseren 
Mitmenschen zu helfen, so werden wir ihnen auch schlecht helfen können. Sehen wir nicht 
zu, dass alle unsere Anlagen ausgebildet werden, so werden wir auch nur geringen Erfolg 
haben, unseren Brüdern zu helfen. Um diese Anlagen zur Entwickelung zu bringen, muss 
ein gewisser Egoismus vorhanden sein, denn Initiative hängt mit Egoismus zusammen. Wer 
es versteht, sich nicht führen zu lassen, wer es versteht, nicht jedes Bild aus der Umgebung 
auf sich wirken zu lassen, sondern hinabzusteigen in sein Inneres, wo die Quellen der Kräfte
sind, der wird sich zu einem kräftigen und fähigen Menschen ausbilden und bei Ihm wird 
die Möglichkeit, andern Dienste zu leisten, viel mehr vorhanden sein als bei dem, welcher 
sich allen möglichen Einflüssen seiner Umgebung fügt. Es liegt nahe, dass dieses Prinzip, 
das für den Menschen notwendig ist, ins Radikale ausgearbeitet werden kann. Nur dann 
wird aber dieses Prinzip die richtigen Früchte tragen, wenn es gepaart ist mit dem Prinzip 
der Bruderliebe.“  54, 182ff  (>Krieg ersetzen durch das Ideal)

  Bruderschaft und Freiheitsbewegung im Mittelalter: „Was hat also Bruderschaft in der 
Menschheitsentwickelung geleistet? … Wir finden dieses Prinzip der Bruderschaft vor allen
Dingen in der Art Und Weise ausgebildet, wie in den Zeiten vor und nach der 
Völkerwanderung der Besitz geregelt war. In ausgedehntestem Maße gab es da einen 
Gemeinbesitz an Grund und Boden. Die Dorfmark, in welcher die Menschen beisammen 
wohnten, hatte einen gemeinsamen Grundbesitz, und mit Ausnahme des wenigen, was 
unmittelbar zum Hausgebrauch gehört, mit Ausnahme der Werkzeuge, vielleicht auch eines 
Gartens, war alles, was Besitz war, gemeinschaftlich. Von Zeit zu Zeit wurde der Grund und
Boden von neuem wieder unter den Menschen aufgeteilt, und es zeigte sich, dass diese 
Stämme dadurch stark geworden waren, dass sie die Bruderschaft in Bezug auf materielle 
Guter bis zu einer ausserordentlichen Höhe getrieben hatten. … Als mit diesem Prinzip 
gebrochen worden war infolge verschiedener Verhältnisse, namentlich weil einzelne sich 
Grossgrundbesitz angeeignet hatten und die Menschen in der umliegenden Gegend dadurch 
zur Leibeigenschaft und zu Frondiensten gezwungen waren, da machte sich das Prinzip der 
Bruderschaft in einer andern, leuchtenden Weise geltend. .. Diejenigen Menschen, welche 



es nicht aushalten konnten unter der Fronarbeit auf den Gütern, entflohen ihren Herren und 
suchten ihre Freiheit in den erweiterten Städten. Da kamen die Menschen von oben 
herunter, von Schottland, Frankreich und Russland, von allen Seiten her kamen sie und 
brachten die freien Städte zusammen. Dadurch entwickelte sich das Prinzip der 
Bruderschaft, und in der Art, die es sich betätigte, wurde es im höchsten Masse 
kulturfördernd. Diejenigen, welche gemeinschaftliche, gleichartige Beschäftigungen hatten, 
schlossen sich zu Vereinigungen zusammen, die man Schwurbruderschaften nannte und die 
später zu den Gilden auswuchsen. .. Sie entwickelten sich aus dem praktischen Leben 
heraus zu einer moralischen Höhe. Das gegenseitige Sich-Beistehen, die gegenseitige 
Hilfeleistung war in hohem Masse bei diesen Bruderschaften ausgebildet .. Es wurden die 
Kranken mit Nahrungsmitteln unterstützt, ja es wurde selbst über den Tod hinaus brüderlich
gedacht, indem es als ganz besonders ehrenvoll galt, den zur Bruderschaft Gehörigen in 
entsprechender Weise zu begraben. Endlich gehörte es auch zur Ehre der 
Schwurbruderschaft, die Witwen und Waisen zu versorgen. .. Glauben Sie nicht, dass hier in
irgendeiner Weise die gegenwärtigen Verhältnisse getadelt werden sollen. Sie sind 
notwendig geworden .. (…) Im unmittelbaren praktischen Leben, bei der Grundlegung der 
nützlichen Künste, haben die in mittelalterlichen Bruderschaften gewirkt. Ein 
materialistisches Leben haben sie erst gezeigt, nachdem sie ihre Früchte erhalten hatten; 
ihre Bewußtseinsgrundlage, nämlich die Brüderlichkeit, aber mehr oder weniger 
geschwunden war, nachdem das abstrakte Staatsprinzip, das abstrakte, geistige Leben 
anstelle wirklichen Ineinanderfühlens getreten war. Der Zukunft obliegt es, wieder 
Bruderschaften zu begründen, und zwar aus dem Geistigen, aus den höchsten Idealen der 
Seele heraus.“  54, 183ff 

  Bruderschaft und Kultur im Mittelalter: „Nach praktischen Gesichtspunkten waren 
diese Bruderschaften gestaltet .. es war natürlich, dass diejenigen, welche in den 
verschiedenen Städten ein gemeinsames Handwerk und gemeinsame Interessen hatten, sich 
miteinander verbanden und sich gegenseitig unterstützten. .. Die Menschheit war damals 
noch nicht unter Polizeimassregeln vereinigt, sondern unter praktischen Gesichtspunkten. 
… Wir könnten zunächst auf die höchsten Gipfel hinweisen, auf die gewaltigen 
Kunstleistungen des 12. und 13. Jahrhunderts. Sie wären nicht möglich gewesen ohne diese 
Vertiefung des Bruderschaftsprinzips.“ Dantes „Göttliche Komödie“, Buchdruckerkunst, 
Uhrmacherkunst und die später erscheinenden Erfindungen; „Vieles, was durch die 
wissenschaftliche und künstlerische Vertiefung hervorgebracht worden ist, wäre nicht 
möglich gewesen ohne die Pflege dieses Bruderschaftsprinzips. Wenn ein Dom gebaut 
werden sollte, nehmen wir den Kölner Dom oder irgendeinen andern, dann sehen wir, dass 
sich zunächst eine Vereinigung 
bildete, eine sogenannte Baugilde, wodurch ein entschiedenes Zusammenwirken der 
Mitglieder einer solchen Gilde entstand. Man kann, wenn man einen intuitiven Blick dafür 
hat, sogar in dem Baustil dieses Bruderschaftsprinzip zum Ausdruck gebracht sehen, man 
kann es zum Ausdruck gebracht sehen fast in jeder mittelalterlichen Stadt ..“  54, 186ff

  Brüderlichkeit >Altruismus

  Buchführung >Assoziationen, Arbeitsweise, >Assoziationen, Entstehen, >Geld als Buchf.

  Bürger >Proletarier und Bürger
 

es nicht aushalten konnten unter der Fronarbeit auf den Gütern, entflohen ihren Herren und 
suchten ihre Freiheit in den erweiterten Städten. Da kamen die Menschen von oben 
herunter, von Schottland, Frankreich und Russland, von allen Seiten her kamen sie und 
brachten die freien Städte zusammen. Dadurch entwickelte sich das Prinzip der 
Bruderschaft, und in der Art, die es sich betätigte, wurde es im höchsten Masse 
kulturfördernd. Diejenigen, welche gemeinschaftliche, gleichartige Beschäftigungen hatten, 
schlossen sich zu Vereinigungen zusammen, die man Schwurbruderschaften nannte und die 
später zu den Gilden auswuchsen. .. Sie entwickelten sich aus dem praktischen Leben 
heraus zu einer moralischen Höhe. Das gegenseitige Sich-Beistehen, die gegenseitige 
Hilfeleistung war in hohem Masse bei diesen Bruderschaften ausgebildet .. Es wurden die 
Kranken mit Nahrungsmitteln unterstützt, ja es wurde selbst über den Tod hinaus brüderlich
gedacht, indem es als ganz besonders ehrenvoll galt, den zur Bruderschaft Gehörigen in 
entsprechender Weise zu begraben. Endlich gehörte es auch zur Ehre der 
Schwurbruderschaft, die Witwen und Waisen zu versorgen. .. Glauben Sie nicht, dass hier in
irgendeiner Weise die gegenwärtigen Verhältnisse getadelt werden sollen. Sie sind 
notwendig geworden .. (…) Im unmittelbaren praktischen Leben, bei der Grundlegung der 
nützlichen Künste, haben die in mittelalterlichen Bruderschaften gewirkt. Ein 
materialistisches Leben haben sie erst gezeigt, nachdem sie ihre Früchte erhalten hatten; 
ihre Bewußtseinsgrundlage, nämlich die Brüderlichkeit, aber mehr oder weniger 
geschwunden war, nachdem das abstrakte Staatsprinzip, das abstrakte, geistige Leben 
anstelle wirklichen Ineinanderfühlens getreten war. Der Zukunft obliegt es, wieder 
Bruderschaften zu begründen, und zwar aus dem Geistigen, aus den höchsten Idealen der 
Seele heraus.“  54, 183ff 

  Bruderschaft und Kultur im Mittelalter: „Nach praktischen Gesichtspunkten waren 
diese Bruderschaften gestaltet .. es war natürlich, dass diejenigen, welche in den 
verschiedenen Städten ein gemeinsames Handwerk und gemeinsame Interessen hatten, sich 
miteinander verbanden und sich gegenseitig unterstützten. .. Die Menschheit war damals 
noch nicht unter Polizeimassregeln vereinigt, sondern unter praktischen Gesichtspunkten. 
… Wir könnten zunächst auf die höchsten Gipfel hinweisen, auf die gewaltigen 
Kunstleistungen des 12. und 13. Jahrhunderts. Sie wären nicht möglich gewesen ohne diese 
Vertiefung des Bruderschaftsprinzips.“ Dantes „Göttliche Komödie“, Buchdruckerkunst, 
Uhrmacherkunst und die später erscheinenden Erfindungen; „Vieles, was durch die 
wissenschaftliche und künstlerische Vertiefung hervorgebracht worden ist, wäre nicht 
möglich gewesen ohne die Pflege dieses Bruderschaftsprinzips. Wenn ein Dom gebaut 
werden sollte, nehmen wir den Kölner Dom oder irgendeinen andern, dann sehen wir, dass 
sich zunächst eine Vereinigung 
bildete, eine sogenannte Baugilde, wodurch ein entschiedenes Zusammenwirken der 
Mitglieder einer solchen Gilde entstand. Man kann, wenn man einen intuitiven Blick dafür 
hat, sogar in dem Baustil dieses Bruderschaftsprinzip zum Ausdruck gebracht sehen, man 
kann es zum Ausdruck gebracht sehen fast in jeder mittelalterlichen Stadt ..“  54, 186ff

  Brüderlichkeit >Altruismus

  Buchführung >Assoziationen, Arbeitsweise, >Assoziationen, Entstehen, >Geld als Buchf.

  Bürger >Proletarier und Bürger
 



  Chaos in den Mittelländern zum Lernen: „Ebenso, wie es wahr ist, dass es unendlich 
traurig ist, dass diese Katastrophe hereingebrochen ist, ebenso wahr ist es, dass durch diese 
Katastrophe die Menschheit bewahrt worden ist vor einem furchtbaren Versinken in 
Materialismus und Utilitarismus. Wenn sich auch das heute noch nicht zeigt, aber es wird 
sich zeigen, es wird sich vor allen Dingen zeigen in den Mittelländern und im Osten, wo 
sich statt einer Ordnung, die den Materialismus in sich aufgenommen hatte, ein Chaos 
entwickelt. Man kann gewiss nicht ohne den Unterton des Leidens sprechen über dieses 
Chaos, das über die Mittelländer und über die Länder des Ostens hereingebrochen ist, und 
das in äußerer Beziehung wenig Aussicht bietet, sich bald irgendwie in eine Harmonie 
umzugestalten. Aber ein anderes liegt vor. Da, wo dieses Chaos sich ausbreitet, da wird eine
Welt sein, die durch den äußeren physischen Plan den Menschen in der nächsten Zukunft 
möglichst wenig gehen wird. Die Segnungen des physischen Planes werden nicht groß sein 
in den Mittelländern und in den Ostländern. Alles das, was dem Menschen werden kann 
dadurch, dass er sein Dasein trägt durch äußere Gewalten, das wird nicht viel sein. Der 
Mensch wird sich im Innern seiner Seele fassen müssen, um festzustehen. Und bei diesem 
Sichfassen im Innern, um festzustehen, wird er den Ansatz machen können zum Wege in 
die geistige Welt hinein. Er wird den Entschluss fassen können, zum Geiste hinzugehen, 
von dem allein das Heil der Zukunft kommen kann. Denn das ist das Wesentliche für die 
Zukunft, dass uns gewissermaßen unser äußeres Leibliches entgleitet …  der Impuls dazu, 
auch die soziale Ordnung aus geistigen Welten zu holen, er wird sich ergeben, wenn man 
möglichst wenig in der physischen Welt finden kann. Diese physische Welt wird eine 
Gestaltung der Harmonie nur annehmen können, wenn sie diese Gestaltung aus dem 
geistigen Leben heraus sucht.“ Durch die Vertreibung aus dem Paradies wurde „der Keim 
zur Freiheit“ für den Menschen gelegt. „Auch göttliche Weisheit war es, die die Menschen 
herausgetrieben hat aus der in Materialismus und Utilitarismus hineinführenden Gegenwart 
zu Keimen, deren geistige Erfassung der Welt nützen sollen. .. Geistiges will sich 
offenbaren durch die Schleier der äußeren Erscheinungen; Menschen sollen lernen durch 
das Unglück, auf diese geistigen Offenbarungen hinzuschauen, und es wird zu ihrem Heile 
sein.“ 186, 308f  (>Christus durch Unglück finden)

  Chaos und Kosmos:  Die Opferpriester in den Tempeln konnten den kosmischen Willen 
dadurch erfahren, „dass sie die dazu erzogenen Menschenindividuen gewissermassen 
einschalteten in die irdischen Gedanken, welche über den kosmischen Willen sich 
aussprechen.“ So konnten sie den Willen des Himmels erfahren, wer in eine „führende 
Stellung im alten Staatsleben“ kommen sollte. „Aus diesen Dingen ist die Menschheit 
herausgewachsen. Sie ist jetzt gewissermassen in dieser Beziehung dem Chaos ausgeliefert. 
… Alles tendiert darauf hin, mehr in des Menschen Hand gegeben zu werden. Um so mehr 
ist es aber notwendig, dass der Wille des Kosmos in einer anderen Weise in die irdischen 
Verhältnisse hereindringt.“  172, 80

  „ .. am stärksten ins Chaos übergeführt ist diejenige Materie, die in der befruchteten 
Eizelle vorliegt. .. Eiweiss geworden sein auf irgendeiner Stufe bedeutet: ausgeschaltet sein 
von der irdischen Naturgesetzlichkeit. Und was ist die Folge? Dass die ausserirdische 
Naturgesetzlichkeit, die Konstellation der Planeten, die ganze ausserirdische Welt anfängt, 
auf dieses Chaos zu wirken, um diesem Chaos nun eine Konstitution erst wiederum zu 
geben. … Und darin besteht die Nachbildung des menschlichen Hauptes, das ja das 

  Chaos in den Mittelländern zum Lernen: „Ebenso, wie es wahr ist, dass es unendlich 
traurig ist, dass diese Katastrophe hereingebrochen ist, ebenso wahr ist es, dass durch diese 
Katastrophe die Menschheit bewahrt worden ist vor einem furchtbaren Versinken in 
Materialismus und Utilitarismus. Wenn sich auch das heute noch nicht zeigt, aber es wird 
sich zeigen, es wird sich vor allen Dingen zeigen in den Mittelländern und im Osten, wo 
sich statt einer Ordnung, die den Materialismus in sich aufgenommen hatte, ein Chaos 
entwickelt. Man kann gewiss nicht ohne den Unterton des Leidens sprechen über dieses 
Chaos, das über die Mittelländer und über die Länder des Ostens hereingebrochen ist, und 
das in äußerer Beziehung wenig Aussicht bietet, sich bald irgendwie in eine Harmonie 
umzugestalten. Aber ein anderes liegt vor. Da, wo dieses Chaos sich ausbreitet, da wird eine
Welt sein, die durch den äußeren physischen Plan den Menschen in der nächsten Zukunft 
möglichst wenig gehen wird. Die Segnungen des physischen Planes werden nicht groß sein 
in den Mittelländern und in den Ostländern. Alles das, was dem Menschen werden kann 
dadurch, dass er sein Dasein trägt durch äußere Gewalten, das wird nicht viel sein. Der 
Mensch wird sich im Innern seiner Seele fassen müssen, um festzustehen. Und bei diesem 
Sichfassen im Innern, um festzustehen, wird er den Ansatz machen können zum Wege in 
die geistige Welt hinein. Er wird den Entschluss fassen können, zum Geiste hinzugehen, 
von dem allein das Heil der Zukunft kommen kann. Denn das ist das Wesentliche für die 
Zukunft, dass uns gewissermaßen unser äußeres Leibliches entgleitet …  der Impuls dazu, 
auch die soziale Ordnung aus geistigen Welten zu holen, er wird sich ergeben, wenn man 
möglichst wenig in der physischen Welt finden kann. Diese physische Welt wird eine 
Gestaltung der Harmonie nur annehmen können, wenn sie diese Gestaltung aus dem 
geistigen Leben heraus sucht.“ Durch die Vertreibung aus dem Paradies wurde „der Keim 
zur Freiheit“ für den Menschen gelegt. „Auch göttliche Weisheit war es, die die Menschen 
herausgetrieben hat aus der in Materialismus und Utilitarismus hineinführenden Gegenwart 
zu Keimen, deren geistige Erfassung der Welt nützen sollen. .. Geistiges will sich 
offenbaren durch die Schleier der äußeren Erscheinungen; Menschen sollen lernen durch 
das Unglück, auf diese geistigen Offenbarungen hinzuschauen, und es wird zu ihrem Heile 
sein.“ 186, 308f  (>Christus durch Unglück finden)

  Chaos und Kosmos:  Die Opferpriester in den Tempeln konnten den kosmischen Willen 
dadurch erfahren, „dass sie die dazu erzogenen Menschenindividuen gewissermassen 
einschalteten in die irdischen Gedanken, welche über den kosmischen Willen sich 
aussprechen.“ So konnten sie den Willen des Himmels erfahren, wer in eine „führende 
Stellung im alten Staatsleben“ kommen sollte. „Aus diesen Dingen ist die Menschheit 
herausgewachsen. Sie ist jetzt gewissermassen in dieser Beziehung dem Chaos ausgeliefert. 
… Alles tendiert darauf hin, mehr in des Menschen Hand gegeben zu werden. Um so mehr 
ist es aber notwendig, dass der Wille des Kosmos in einer anderen Weise in die irdischen 
Verhältnisse hereindringt.“  172, 80

  „ .. am stärksten ins Chaos übergeführt ist diejenige Materie, die in der befruchteten 
Eizelle vorliegt. .. Eiweiss geworden sein auf irgendeiner Stufe bedeutet: ausgeschaltet sein 
von der irdischen Naturgesetzlichkeit. Und was ist die Folge? Dass die ausserirdische 
Naturgesetzlichkeit, die Konstellation der Planeten, die ganze ausserirdische Welt anfängt, 
auf dieses Chaos zu wirken, um diesem Chaos nun eine Konstitution erst wiederum zu 
geben. … Und darin besteht die Nachbildung des menschlichen Hauptes, das ja das 



Himmelsgewölbe nachbildet. … In dem Augenblick, wo .. dasjenige, was nur in 
intellektueller Form erforscht werden kann, ins Chaos übergeht, da müssen Sie aufhören zu 
denken, da müssen Sie anfangen zu schauen ..“   342, 106f

  Charakterisieren: „Bedenken Sie nur, wenn ich das, was ich als Geisteswissenschaft 
vorzutragen habe, so bringen würde, wie man es heute fordert nach den 
Wortwissenschaften, dann würde ich ja nicht dasjenige tun, was ich mich immer bemüht 
habe zu tun, von den verschiedensten Seiten her irgend etwas zu charakterisieren, bald mehr
von der materiellen Seite, bald mehr von der spirituellen Seite her, immer eingedenk des 
Grundsatzes, den Goethe ausgesprochen hat: Die Wahrheit ist keineswegs zwischen zwei 
entgegengesetzten Behauptungen in der Mitte zu suchen. - Man kann gar nicht bei der 
Entwickelung, bei der wir angekommen sind, heute noch glauben, dass man durch eine 
einseitige Charakteristik in Worten den Inhalt, den man zu geben hat, treffen könne. Man 
muss von verschiedenen Seiten her charakterisieren, muss in derWortcharakteristik so 
vorgehen, wie man vorgeht, wenn man zum Beispiel einen Baum von verschiedenen Seiten 
her photographisch aufnimmt, wo dann die photographischen Bilder ganz verschieden sind. 
Hält man sie aber dann zusammen, so schaut man hin auf etwas, was man sich vorstellen 
kann als den Baum.“  197, 141  (>Realismus und Nominalismus)  

   China: Im Chinesischen offenbaren sich uralte Stufen der Zivilisation. Die mehr oder 
weniger instinktive Inspiration bezog sich aber nicht auf den Menschen, sondern weil der 
Mensch nur ein Glied des ganzen Weltalls war, bezog sie sich auf das ganze Weltenall. Wie 
wir unser Haupt empfinden, so empfand der Chinese dasjenige, was er Jang nannte; das 
Himmlische, das Leuchtende, das Zeugende, das Aktive. Beim  Gliedmaßenmenschen, den 
wir, die wir uns von der Umwelt unterscheiden, als tätig empfinden, sprach der Chinese von
Jin; dasjenige, was finster ist, was erdig ist, was empfangend ist. Das, was einen Rhythmus 
bildet zwischen Himmel und Erde; Wolken, Regen, Verdunstung, Pflanzenwachstum nannte
er Tao. Mit dieser Dreigliederung war er verwachsen. Aber er unterschied sich selbst nicht 
von alledem.   325, 102f

  Was aus dem Gemüt, aus dem Denken der wirklich geistig-produzierenden orientalischen 
Völker hervorgeht, erscheint wie ein geistiges Produkt der Erde selbst. Dieser Weisheit 
gegenüber hat man nirgends das Gefühl, sie ströme individuell aus einer Persönlichkeit 
heraus. - Wie eine Flutwelle wird von China aus eine hohe geistige Kultur herüberdringen, 
die den Europäern sehr imponieren wird, weil sie eben durch ihr hohes Alter dem jetzigen 
Christentum weit überlegen ist. Das chinesische Volk verwaltet das Gedächtnis der 
Menschheit, das Gedächtnis aber ist Luzifers Gabe. Das, was sie an spirituellen Schätzen 
aus der Vergangenheit bewahrt haben, sollen sie jetzt der Menschheit zeigen, dafür sind alle 
Hindernisse weggeschafft. - Es ist nicht an den Chinesen, Erinnerung von Halluzination zu 
unterscheiden, das ist die Aufgabe der Europäer. Man wird sehen, dass die Europäer sich 
dadurch verwirren lassen, indem sie das, was sie so erfahren, als etwas Neues ansehen und 
einführen möchten.  266/2, 326ff 
  Der Europäer hält den Menschen durch seine Wissenschaft und Logik im Grunde für böse.
In der chinesischen Weltanschauung herrscht das Prinzip: Der Mensch ist von Natur aus 
gut. – Das ist ein gewaltiger Unterschied, der eine viel größere Rolle spielt, als man meint, 
in jenem Konflikte der Menschheit, der sich ausbilden wird, der sich vorbereitet zwischen 
der asiatischen und der europäischen Menschheit.   188, 97f

Himmelsgewölbe nachbildet. … In dem Augenblick, wo .. dasjenige, was nur in 
intellektueller Form erforscht werden kann, ins Chaos übergeht, da müssen Sie aufhören zu 
denken, da müssen Sie anfangen zu schauen ..“   342, 106f

  Charakterisieren: „Bedenken Sie nur, wenn ich das, was ich als Geisteswissenschaft 
vorzutragen habe, so bringen würde, wie man es heute fordert nach den 
Wortwissenschaften, dann würde ich ja nicht dasjenige tun, was ich mich immer bemüht 
habe zu tun, von den verschiedensten Seiten her irgend etwas zu charakterisieren, bald mehr
von der materiellen Seite, bald mehr von der spirituellen Seite her, immer eingedenk des 
Grundsatzes, den Goethe ausgesprochen hat: Die Wahrheit ist keineswegs zwischen zwei 
entgegengesetzten Behauptungen in der Mitte zu suchen. - Man kann gar nicht bei der 
Entwickelung, bei der wir angekommen sind, heute noch glauben, dass man durch eine 
einseitige Charakteristik in Worten den Inhalt, den man zu geben hat, treffen könne. Man 
muss von verschiedenen Seiten her charakterisieren, muss in derWortcharakteristik so 
vorgehen, wie man vorgeht, wenn man zum Beispiel einen Baum von verschiedenen Seiten 
her photographisch aufnimmt, wo dann die photographischen Bilder ganz verschieden sind. 
Hält man sie aber dann zusammen, so schaut man hin auf etwas, was man sich vorstellen 
kann als den Baum.“  197, 141  (>Realismus und Nominalismus)  

   China: Im Chinesischen offenbaren sich uralte Stufen der Zivilisation. Die mehr oder 
weniger instinktive Inspiration bezog sich aber nicht auf den Menschen, sondern weil der 
Mensch nur ein Glied des ganzen Weltalls war, bezog sie sich auf das ganze Weltenall. Wie 
wir unser Haupt empfinden, so empfand der Chinese dasjenige, was er Jang nannte; das 
Himmlische, das Leuchtende, das Zeugende, das Aktive. Beim  Gliedmaßenmenschen, den 
wir, die wir uns von der Umwelt unterscheiden, als tätig empfinden, sprach der Chinese von
Jin; dasjenige, was finster ist, was erdig ist, was empfangend ist. Das, was einen Rhythmus 
bildet zwischen Himmel und Erde; Wolken, Regen, Verdunstung, Pflanzenwachstum nannte
er Tao. Mit dieser Dreigliederung war er verwachsen. Aber er unterschied sich selbst nicht 
von alledem.   325, 102f

  Was aus dem Gemüt, aus dem Denken der wirklich geistig-produzierenden orientalischen 
Völker hervorgeht, erscheint wie ein geistiges Produkt der Erde selbst. Dieser Weisheit 
gegenüber hat man nirgends das Gefühl, sie ströme individuell aus einer Persönlichkeit 
heraus. - Wie eine Flutwelle wird von China aus eine hohe geistige Kultur herüberdringen, 
die den Europäern sehr imponieren wird, weil sie eben durch ihr hohes Alter dem jetzigen 
Christentum weit überlegen ist. Das chinesische Volk verwaltet das Gedächtnis der 
Menschheit, das Gedächtnis aber ist Luzifers Gabe. Das, was sie an spirituellen Schätzen 
aus der Vergangenheit bewahrt haben, sollen sie jetzt der Menschheit zeigen, dafür sind alle 
Hindernisse weggeschafft. - Es ist nicht an den Chinesen, Erinnerung von Halluzination zu 
unterscheiden, das ist die Aufgabe der Europäer. Man wird sehen, dass die Europäer sich 
dadurch verwirren lassen, indem sie das, was sie so erfahren, als etwas Neues ansehen und 
einführen möchten.  266/2, 326ff 
  Der Europäer hält den Menschen durch seine Wissenschaft und Logik im Grunde für böse.
In der chinesischen Weltanschauung herrscht das Prinzip: Der Mensch ist von Natur aus 
gut. – Das ist ein gewaltiger Unterschied, der eine viel größere Rolle spielt, als man meint, 
in jenem Konflikte der Menschheit, der sich ausbilden wird, der sich vorbereitet zwischen 
der asiatischen und der europäischen Menschheit.   188, 97f



  Chinesen und Japaner; diese Völker haben Astralleiber, welche selbst schon zur 
Spiritualität neigen.  93, 255

  Es breitet sich über die Welt eine Welle aus, die nach dem Zwangsstaate hingeht. Die 
abendländische Zivilisation setzt sich der Gefahr aus, einmal von einer asiatischen Kultur, 
die dann etwas Spirituelles hat, einfach überflutet zu werden.  303, 329

  Christengemeinschaft und Anthroposophie: Die Christengemeinschaft ist gegenüber der
Anthroposophischen Gesellschaft völlig selbständig. „Es konnte bei der Begründung gar 
nichts anderes als eine solche Selbständigkeit angestrebt werden. Denn diese Bewegung für 
christliche Erneuerung ist nicht aus der Anthroposophie herausgewachsen. Sie hat ihren 
Ursprung bei Persönlichkeiten genommen, die vom Erleben im Christentum heraus, nicht 
vom Erleben in der Anthroposophie heraus einen neuen religiösen Weg suchten.“  260a, 397

  Rudolf Steiner stellt fest, dass eine Gemeinde der Christengemeinschaft weitgehend aus 
Mitgliedern der Anthroposophischen Gesellschaft besteht, und sagt: „Die religiöse 
Erneuerung war für Außenstehende bestimmt.“  300b, 199

  Es gibt Bevölkerungskreise, „die nicht innerhalb der anthroposophischen Bewegung 
stehen, die auch zunächst keinen Weg finden aus der Verfassung ihrer Seele, aus der         
Verfassung ihres Herzens heraus zur anthroposophischen Bewegung hin.“ Die 
anthroposophische Bewegung beruht darauf, „dass derjenige, der den Weg findet zur 
anthroposophischen Bewegung, zunächst weiß, dass es in der Hauptsache darauf   
ankommt, dass die heute der Menschheit zugänglichen geistigen Wahrheiten die Herzen und
die Seelen ergreifen als Erkenntnisse. .. wenn eine genügend große Anzahl von Menschen 
heute schon aus ihrer Herzens- und Seelenanlage heraus den Weg zur anthroposophischen 
Bewegung fände, dann würde sich alles dasjenige, was für die religiösen Ziele und 
religiösen Ideale notwendig ist, mit der anthroposophischen Erkenntnis allmählich auch aus 
der anthroposophischen Bewegung heraus ergeben. … Es ist notwendig für die heutige 
Menschheitsentwickelung, dass die anthroposophische Bewegung immer mehr und mehr 
wachse, wachse aus ihren Bedingungen heraus, nicht gestört werde in diesem Wachsen aus 
ihren Bedingungen heraus, die namentlich darinnen bestehen, dass jene geistigen 
Wahrheiten, die einfach aus der geistigen Welt zu uns wollen, zunächst unmittelbar in die 
Herzen eindringen, so dass die Menschen durch diese geistigen Wahrheiten erstarken. Dann 
werden sie den Weg finden, der auf der einen Seite ein künstlerischer, auf der andern Seite 
ein  religiös-ethisch-sozialer sein wird. Diesen Weg geht die anthroposophische 
Bewegung, seit sie besteht. Für diese anthroposophische Bewegung ist, wenn nur dieser 
Weg richtig verstanden wird, kein anderer notwendig. … Auch das wissenschaftliche 
Arbeitsgebiet darf zum Beispiel nicht beeinträchtigen den Impuls der allgemeinen 
anthroposophischen Bewegung. … Es handelt sich darum, dass die anthroposophische 
Bewegung ihre spirituelle Reinheit, aber auch ihre spirituelle Energie bewahre. … 
Nebenher, so meinte ich dazumal, könne eine solche Bewegung für religiöse Erneuerung 
gehen, die ganz selbstverständlich für diejenigen, die in die Anthroposophie hinein den Weg
finden, keine Bedeutung hat, sondern für diejenigen, die ihn zunächst nicht finden können. 
Und da diese zahlreich vorhanden sind, ist natürlich eine solche Bewegung nicht nur 
berechtigt, sondern auch notwendig.  … Das, was ich diesen Persönlichkeiten gegeben 
habe, hat nichts zu tun mit der anthroposophischen Bewegung. Ich habe es ihnen als 

  Chinesen und Japaner; diese Völker haben Astralleiber, welche selbst schon zur 
Spiritualität neigen.  93, 255

  Es breitet sich über die Welt eine Welle aus, die nach dem Zwangsstaate hingeht. Die 
abendländische Zivilisation setzt sich der Gefahr aus, einmal von einer asiatischen Kultur, 
die dann etwas Spirituelles hat, einfach überflutet zu werden.  303, 329

  Christengemeinschaft und Anthroposophie: Die Christengemeinschaft ist gegenüber der
Anthroposophischen Gesellschaft völlig selbständig. „Es konnte bei der Begründung gar 
nichts anderes als eine solche Selbständigkeit angestrebt werden. Denn diese Bewegung für 
christliche Erneuerung ist nicht aus der Anthroposophie herausgewachsen. Sie hat ihren 
Ursprung bei Persönlichkeiten genommen, die vom Erleben im Christentum heraus, nicht 
vom Erleben in der Anthroposophie heraus einen neuen religiösen Weg suchten.“  260a, 397

  Rudolf Steiner stellt fest, dass eine Gemeinde der Christengemeinschaft weitgehend aus 
Mitgliedern der Anthroposophischen Gesellschaft besteht, und sagt: „Die religiöse 
Erneuerung war für Außenstehende bestimmt.“  300b, 199

  Es gibt Bevölkerungskreise, „die nicht innerhalb der anthroposophischen Bewegung 
stehen, die auch zunächst keinen Weg finden aus der Verfassung ihrer Seele, aus der         
Verfassung ihres Herzens heraus zur anthroposophischen Bewegung hin.“ Die 
anthroposophische Bewegung beruht darauf, „dass derjenige, der den Weg findet zur 
anthroposophischen Bewegung, zunächst weiß, dass es in der Hauptsache darauf   
ankommt, dass die heute der Menschheit zugänglichen geistigen Wahrheiten die Herzen und
die Seelen ergreifen als Erkenntnisse. .. wenn eine genügend große Anzahl von Menschen 
heute schon aus ihrer Herzens- und Seelenanlage heraus den Weg zur anthroposophischen 
Bewegung fände, dann würde sich alles dasjenige, was für die religiösen Ziele und 
religiösen Ideale notwendig ist, mit der anthroposophischen Erkenntnis allmählich auch aus 
der anthroposophischen Bewegung heraus ergeben. … Es ist notwendig für die heutige 
Menschheitsentwickelung, dass die anthroposophische Bewegung immer mehr und mehr 
wachse, wachse aus ihren Bedingungen heraus, nicht gestört werde in diesem Wachsen aus 
ihren Bedingungen heraus, die namentlich darinnen bestehen, dass jene geistigen 
Wahrheiten, die einfach aus der geistigen Welt zu uns wollen, zunächst unmittelbar in die 
Herzen eindringen, so dass die Menschen durch diese geistigen Wahrheiten erstarken. Dann 
werden sie den Weg finden, der auf der einen Seite ein künstlerischer, auf der andern Seite 
ein  religiös-ethisch-sozialer sein wird. Diesen Weg geht die anthroposophische 
Bewegung, seit sie besteht. Für diese anthroposophische Bewegung ist, wenn nur dieser 
Weg richtig verstanden wird, kein anderer notwendig. … Auch das wissenschaftliche 
Arbeitsgebiet darf zum Beispiel nicht beeinträchtigen den Impuls der allgemeinen 
anthroposophischen Bewegung. … Es handelt sich darum, dass die anthroposophische 
Bewegung ihre spirituelle Reinheit, aber auch ihre spirituelle Energie bewahre. … 
Nebenher, so meinte ich dazumal, könne eine solche Bewegung für religiöse Erneuerung 
gehen, die ganz selbstverständlich für diejenigen, die in die Anthroposophie hinein den Weg
finden, keine Bedeutung hat, sondern für diejenigen, die ihn zunächst nicht finden können. 
Und da diese zahlreich vorhanden sind, ist natürlich eine solche Bewegung nicht nur 
berechtigt, sondern auch notwendig.  … Das, was ich diesen Persönlichkeiten gegeben 
habe, hat nichts zu tun mit der anthroposophischen Bewegung. Ich habe es ihnen als 



Privatmann gegeben, und habe es so gegeben, dass ich mit notwendiger Dezidiertheit betont
habe, dass die anthroposophische Bewegung mit dieser Bewegung für religiöse Erneuerung 
nichts zu tun haben darf; dass aber vor  allen Dingen nicht ich der Gründer bin dieser 
Bewegung für religiöse Erneuerung. … Derjenige, der, auf dem Boden der religiösen 
Erneuerungsbewegung stehend, etwa meint, dass er diese auf die anthroposophische 
Bewegung ausdehnen müsse, entzieht sich selber den Boden. Denn dasjenige, was 
Kultusmäßiges ist, muss zuletzt sich auflösen, wenn das Rückgrat der Erkenntnis 
aufgehoben wird.“   219, 30.12.1922

  Christentum: „Das Christentum hat noch nirgends auf der Erde gesiegt (…) Was ist denn 
bisher überhaupt geschehen? Nichts anderes, als dass die westlichen Völker gewisse 
alleräusserste Äusserlichkeiten von dem Christentum aufgenommen haben, den Christus-
Namen okkupiert haben..“ 158, 198  (>Ich, >Liebe, >Kain und Abel, >Proletarier ..)

  „Denn Himmel und Erde, das heisst, aller Stoff wird vergehen, und alle Kraft wird 
vergehen, aber dasjenige, was in des Menschen Seele sich formt und in dem Worte lebt, das 
wird Welt der Zukunft sein. Das ist Christentum.“   199, 235f  (>Kraft und Stoff)

  „Das Christentum ist nicht eine Lehre, Christentum ist die Anschauung dieses in der 
Erdenentwickelung sich abspielenden objektiven Ereignisses.“   188, 112

  „Denn gerade zur Zeit des grössten Widerstandes (gegen die Abschaffung der Seele) wird 
das Christentum seine grösste Kraft entwickeln! Und in dem Widerstande, der entwickelt 
werden muss gegen die Abschaffung der Seele, wird auch die Kraft gefunden werden, den 
Geist wieder zu erkennen.“   175, 180

  „Nicht an einen Ort auf der Erde, nicht an einen Menschen auf der Erde ist dasjenige, was 
man verehren soll, das Göttliche, gebunden, sondern an die Sonnenkraft, die 
Sonnenlebendigkeit, die der Christus in sich aufgenommen hat. Und die Sonne ist gerade 
allmenschlich.“   349, 253    (>Feste, >Pfingsten)

  Wofür ein historischer Beweis schon da ist, für dessen Annahme ist man nicht frei. Christ 
wird man durch Freiheit.  179, 116   (>Sklaverei .., >Freiheit und Liebe, >Luzifer)

  „Nein, es handelt sich heute darum, solchen Geist, solche Sprache, solche Christen zu 
finden, die nicht bloss von ethischen und von religiösen Dingen reden, sondern die so stark 
im Geiste sind, dass der Geist die alleralltäglichsten Dinge zu umfassen vermag. Vom 
Geiste aus muss gefragt werden: was soll geschehen, um den heilenden Weg aus den 
Verheerungen des Kapitalismus zu finden, aus den Bedrückungen, denen die menschliche 
Arbeitskraft ausgesetzt ist?“  189, 111

  Nietzsche hat radikal ausgesprochen „Wovon wäre Christus heute am meisten Gegner, 
wenn er nun unmittelbar in die Welt treten würde? Höchst wahrscheinlich von etwas, was 
sich heute in weitesten Kreisen «christlich» nennt.“ 175, 366   (>Ethik und Christentum, 
>Geld christlich haben, >Dreigliederung und Christentum, >Kapital u. Christusimpuls)

  Christentum und Buddhismus: „Aus dem beschaulichen Leben des Orients heraus ist 
entsprungen die Anschauung des Leichnams mit der Folgerung: Leben ist Leid; der Mensch

Privatmann gegeben, und habe es so gegeben, dass ich mit notwendiger Dezidiertheit betont
habe, dass die anthroposophische Bewegung mit dieser Bewegung für religiöse Erneuerung 
nichts zu tun haben darf; dass aber vor  allen Dingen nicht ich der Gründer bin dieser 
Bewegung für religiöse Erneuerung. … Derjenige, der, auf dem Boden der religiösen 
Erneuerungsbewegung stehend, etwa meint, dass er diese auf die anthroposophische 
Bewegung ausdehnen müsse, entzieht sich selber den Boden. Denn dasjenige, was 
Kultusmäßiges ist, muss zuletzt sich auflösen, wenn das Rückgrat der Erkenntnis 
aufgehoben wird.“   219, 30.12.1922

  Christentum: „Das Christentum hat noch nirgends auf der Erde gesiegt (…) Was ist denn 
bisher überhaupt geschehen? Nichts anderes, als dass die westlichen Völker gewisse 
alleräusserste Äusserlichkeiten von dem Christentum aufgenommen haben, den Christus-
Namen okkupiert haben..“ 158, 198  (>Ich, >Liebe, >Kain und Abel, >Proletarier ..)

  „Denn Himmel und Erde, das heisst, aller Stoff wird vergehen, und alle Kraft wird 
vergehen, aber dasjenige, was in des Menschen Seele sich formt und in dem Worte lebt, das 
wird Welt der Zukunft sein. Das ist Christentum.“   199, 235f  (>Kraft und Stoff)

  „Das Christentum ist nicht eine Lehre, Christentum ist die Anschauung dieses in der 
Erdenentwickelung sich abspielenden objektiven Ereignisses.“   188, 112

  „Denn gerade zur Zeit des grössten Widerstandes (gegen die Abschaffung der Seele) wird 
das Christentum seine grösste Kraft entwickeln! Und in dem Widerstande, der entwickelt 
werden muss gegen die Abschaffung der Seele, wird auch die Kraft gefunden werden, den 
Geist wieder zu erkennen.“   175, 180

  „Nicht an einen Ort auf der Erde, nicht an einen Menschen auf der Erde ist dasjenige, was 
man verehren soll, das Göttliche, gebunden, sondern an die Sonnenkraft, die 
Sonnenlebendigkeit, die der Christus in sich aufgenommen hat. Und die Sonne ist gerade 
allmenschlich.“   349, 253    (>Feste, >Pfingsten)

  Wofür ein historischer Beweis schon da ist, für dessen Annahme ist man nicht frei. Christ 
wird man durch Freiheit.  179, 116   (>Sklaverei .., >Freiheit und Liebe, >Luzifer)

  „Nein, es handelt sich heute darum, solchen Geist, solche Sprache, solche Christen zu 
finden, die nicht bloss von ethischen und von religiösen Dingen reden, sondern die so stark 
im Geiste sind, dass der Geist die alleralltäglichsten Dinge zu umfassen vermag. Vom 
Geiste aus muss gefragt werden: was soll geschehen, um den heilenden Weg aus den 
Verheerungen des Kapitalismus zu finden, aus den Bedrückungen, denen die menschliche 
Arbeitskraft ausgesetzt ist?“  189, 111

  Nietzsche hat radikal ausgesprochen „Wovon wäre Christus heute am meisten Gegner, 
wenn er nun unmittelbar in die Welt treten würde? Höchst wahrscheinlich von etwas, was 
sich heute in weitesten Kreisen «christlich» nennt.“ 175, 366   (>Ethik und Christentum, 
>Geld christlich haben, >Dreigliederung und Christentum, >Kapital u. Christusimpuls)

  Christentum und Buddhismus: „Aus dem beschaulichen Leben des Orients heraus ist 
entsprungen die Anschauung des Leichnams mit der Folgerung: Leben ist Leid; der Mensch



muss erlöst werden von dem Leben. Aus dem nach Tätigkeit hin strebenden Leben des 
Abendlandes ist aus dem Anblick des Leichnams hervor gesprosst: Leben muss Kraft in 
sich entwickeln, damit auch die Kräfte des Todes überwunden werden können und die 
menschliche Arbeit in der Weltentwickelung ihre Aufgabe verrichten kann. Die eine 
Weltanschauung ist alt und greisenhaft.Aber sie trägt so Großes in sich, dass .. man vor ihr 
steht als vor etwas Altehrwürdigem. … Das aber, was uns im Westen entgegentritt, trägt den
Charakter des Anfangs. … wir müssen unsere eigene Geistigkeit aus unserem 
abendländischen Anfang heraus bilden. (…) Stellen wir dem, was wir vom Osten haben 
müssen, der Ehrfurcht, der Liebe, der Bewunderung vor seiner Geistigkeit, stellen wir dem 
nicht ein passives Empfangen gegenüber, sondern ein emsiges Arbeiten aus dem, was heute 
vielleicht noch ungeistig ist im Westen, was aber den Keim der Geistigkeit in sich trägt, 
stellen wir zu der Ehrfurcht die Kraft hin, dann werden wir das Richtige tun für die 
Menschheitsentwicklung.“  83, 132f

 
  Christentum und China: Die nachatlantische Kultur hat ihre besondere Aufgabe; „diese 
nämlich, dass allmählich von der Menschheit, welche ihre Zeit in der rechten Weise 
versteht, die Erkenntnisse, die Willensbetätigungen und die Gemütsverfassungen angeeignet
werden, die mit Hilfe der leiblichen Werkzeuge angeeignet werden.“  - Man wird verstehen 
müssen, dass eine andere Mission aus der andern Zeit da ist, und dass wir feststehen müssen
auf dem Boden, den das Christentum gezimmert hat. Man wird das Alte freudig aufnehmen,
aber man wird es durchleuchten mit dem, was aus der christlichen Kultur in den Seelen sich
allmählich erhoben hat. Die Schwachen werden sagen: Wir nehmen die Spiritualität da, wo 
sie uns gebracht wird, denn wir wollen den Einblick haben in die geistigen Welten.  133, 
37ff  (>Wille, mit Gesetz oder Liebe)

  Christentum, Diesseits, Selbstbewusstsein: Unter der Gesinnung des alten Ägyptens 
„wäre niemals das ganze selbstbewusste Erdenleben zur Entfaltung gekommen, und die 
hohen Mächte, welche das Schicksal des Menschengeschlechts im Grossen leiten, wussten, 
was sie taten, als sie eine Zeitlang, durch Jahrtausende hindurch, das Bewusstsein von 
Reinkarnation und Karma schwinden liessen. Das war die grosse bisherige Entwickelung 
des Christentums, dass es verschwinden gemacht hat das Hinaufsehen, das Hinaufblicken 
zu einem Jenseits, das ausgleichend wirken soll, und aufmerksam gemacht hat auf die 
ungeheure Wichtigkeit des Diesseits. Mag es ja in seiner radikalen Ausführung zu weit 
gegangen sein, aber das musste geschehen, denn die Dinge der Welt entwickeln sich nicht 
nach der Logik, sondern nach andern Gesetzen.“  54, 51
 
  Christentum, Erde, Liebe:  Als die Menschen herunterstiegen aus den geistigen Sphären,
gab es noch keinen Patriotismus. Erst mit der Zeit wurden die einzelnen Menschengruppen 
bestimmter Gebiete ein Abklatsch dieser Gebiete. Es entstanden die Rassen und Völker. Die
Liebe hat sich spezialisiert auf der Erde. Sie wurde zuerst in kleinen Gemeinschaften 
begründet. Nach und nach erst können sich die Menschen hinentwickeln zu einer grossen 
Liebesgemeinschaft. Der Eingeweihte muss in seiner Heimatlosigkeit schon die Geistselbst-
Kultur beginnen und allem gegenüber objektiv werden. Das Christentum hat die Aufgabe, 
den Impuls zu dieser Brüderlichkeit der ganzen Menschheit zu bringen.  103, 185f   

  „Jetzt sind wir ungefähr an dem Zeitpunkte angekommen, .. wo notwendigerweise die 
Menschheit an das spirituelle Christentum anknüpfen muss, an das, was Christentum 
wirklich sein soll (…) Vorher hat die Menschheit nicht gelebt in einer solchen 

muss erlöst werden von dem Leben. Aus dem nach Tätigkeit hin strebenden Leben des 
Abendlandes ist aus dem Anblick des Leichnams hervor gesprosst: Leben muss Kraft in 
sich entwickeln, damit auch die Kräfte des Todes überwunden werden können und die 
menschliche Arbeit in der Weltentwickelung ihre Aufgabe verrichten kann. Die eine 
Weltanschauung ist alt und greisenhaft.Aber sie trägt so Großes in sich, dass .. man vor ihr 
steht als vor etwas Altehrwürdigem. … Das aber, was uns im Westen entgegentritt, trägt den
Charakter des Anfangs. … wir müssen unsere eigene Geistigkeit aus unserem 
abendländischen Anfang heraus bilden. (…) Stellen wir dem, was wir vom Osten haben 
müssen, der Ehrfurcht, der Liebe, der Bewunderung vor seiner Geistigkeit, stellen wir dem 
nicht ein passives Empfangen gegenüber, sondern ein emsiges Arbeiten aus dem, was heute 
vielleicht noch ungeistig ist im Westen, was aber den Keim der Geistigkeit in sich trägt, 
stellen wir zu der Ehrfurcht die Kraft hin, dann werden wir das Richtige tun für die 
Menschheitsentwicklung.“  83, 132f

 
  Christentum und China: Die nachatlantische Kultur hat ihre besondere Aufgabe; „diese 
nämlich, dass allmählich von der Menschheit, welche ihre Zeit in der rechten Weise 
versteht, die Erkenntnisse, die Willensbetätigungen und die Gemütsverfassungen angeeignet
werden, die mit Hilfe der leiblichen Werkzeuge angeeignet werden.“  - Man wird verstehen 
müssen, dass eine andere Mission aus der andern Zeit da ist, und dass wir feststehen müssen
auf dem Boden, den das Christentum gezimmert hat. Man wird das Alte freudig aufnehmen,
aber man wird es durchleuchten mit dem, was aus der christlichen Kultur in den Seelen sich
allmählich erhoben hat. Die Schwachen werden sagen: Wir nehmen die Spiritualität da, wo 
sie uns gebracht wird, denn wir wollen den Einblick haben in die geistigen Welten.  133, 
37ff  (>Wille, mit Gesetz oder Liebe)

  Christentum, Diesseits, Selbstbewusstsein: Unter der Gesinnung des alten Ägyptens 
„wäre niemals das ganze selbstbewusste Erdenleben zur Entfaltung gekommen, und die 
hohen Mächte, welche das Schicksal des Menschengeschlechts im Grossen leiten, wussten, 
was sie taten, als sie eine Zeitlang, durch Jahrtausende hindurch, das Bewusstsein von 
Reinkarnation und Karma schwinden liessen. Das war die grosse bisherige Entwickelung 
des Christentums, dass es verschwinden gemacht hat das Hinaufsehen, das Hinaufblicken 
zu einem Jenseits, das ausgleichend wirken soll, und aufmerksam gemacht hat auf die 
ungeheure Wichtigkeit des Diesseits. Mag es ja in seiner radikalen Ausführung zu weit 
gegangen sein, aber das musste geschehen, denn die Dinge der Welt entwickeln sich nicht 
nach der Logik, sondern nach andern Gesetzen.“  54, 51
 
  Christentum, Erde, Liebe:  Als die Menschen herunterstiegen aus den geistigen Sphären,
gab es noch keinen Patriotismus. Erst mit der Zeit wurden die einzelnen Menschengruppen 
bestimmter Gebiete ein Abklatsch dieser Gebiete. Es entstanden die Rassen und Völker. Die
Liebe hat sich spezialisiert auf der Erde. Sie wurde zuerst in kleinen Gemeinschaften 
begründet. Nach und nach erst können sich die Menschen hinentwickeln zu einer grossen 
Liebesgemeinschaft. Der Eingeweihte muss in seiner Heimatlosigkeit schon die Geistselbst-
Kultur beginnen und allem gegenüber objektiv werden. Das Christentum hat die Aufgabe, 
den Impuls zu dieser Brüderlichkeit der ganzen Menschheit zu bringen.  103, 185f   

  „Jetzt sind wir ungefähr an dem Zeitpunkte angekommen, .. wo notwendigerweise die 
Menschheit an das spirituelle Christentum anknüpfen muss, an das, was Christentum 
wirklich sein soll (…) Vorher hat die Menschheit nicht gelebt in einer solchen 



Brüderlichkeit, die durch den im Innern aufgegangenen Geist herbeigeführt wird, wo Friede
ist zwischen Mensch und Mensch. Vorher gab es nur die Liebe, die materiell vorbereitet war
durch die Blutsverwandtschaft.“   103, 178ff  (>Altruismus, >Blut ..)

  Christentum und Europa: „Wenn wir es ehrlich meinen mit dem Grundsatz, den 
Weisheitskern in allen Religionen zu suchen, dann müssen wir uns bewusst sein, dass wir 
diesen Weisheitskern vor allen Dingen im Christentum zu suchen haben, in der Religion, 
durch welche die ganze Kultur Europas geschaffen worden ist und aus der die feinsten 
Strömungen des Abendlandes entsprungen sind. Wer das Christentum heute nicht verstehen 
würde, würde sich selbst nicht verstehen, und wenn das Christentum für Europa etwas 
wirklich Grosses leisten soll in der Zukunft, dann muss es vertieft werden. Soll die 
Geisteswissenschaft einen Anteil an dieser grossen Leistung haben, dann hat sie die 
Aufgabe, in die Tiefen des Christentums einzudringen ..“  54, 254f

  Christentum und Geisteswissenschaft: „Das Christentum ist auf so festen Grundlagen 
aufgebaut, dass man für es nicht zu fürchten hat vor der Geisteswissenschaft, so wenig wie 
vor der Entdeckung der Luftpumpe und anderer Dinge - und also auch nicht vor der Lehre 
der wiederholten Erdenleben oder vor der Schicksalslehre, wie die Geisteswissenschaft sie 
gibt. Das Christentum ist so stark, dass es alles aufnehmen kann, was von der 
Geisteswissenschaft kommt.“  333, 116 

  Christentum und Materialität: „Für was bereitet das Christentum die Menschheit 
eigentlich vor? Warum musste einer das große Ereignis so erleben, dass die Menschen zu 
ihm hinschauen konnten, zu ihm aufblicken konnten als einem Beweis des Sieges des 
Lebens über den Tod? Man brauchte einen solchen, weil jetzt eine andere Epoche in der 
Menschheitsgeschichte eintritt, weil jetzt der Intellekt, die Kraft des Geistes für 
Jahrhunderte, ja Jahrtausende für etwas anderes verwendet worden ist. Ungefähr mit der 
Ausbreitung des Christentums beginnt dasjenige, was wir den Siegeszug der Menschheit 
über unsere materielle Welt nennen können. Zuerst musste das Christentum den Boden dazu
vorbereiten. In der Mitte des Mittelalters beginnt der materielle Sieg der Menschheit, immer
vollkommener werden die Gesetze, mit denen die Menschen ihn begründen. Der Mensch 
macht sich zum Herrn der Natur durch die Vervollkommnung seiner Mechanismen, 
begründet einen großen, erdumspannenden Verkehr und Handel. Der menschliche Intellekt 
wird Sieger über unsere Erde. … Damit die Menschheit nicht völlig abgeschlossen werde 
vom geistigen Leben, dazu war notwendig, dass die Überzeugung von einem geistigen 
Leben von ganz anderer Seite herkommt. Die tüchtige Persönlichkeit musste jetzt dazu 
verwendet werden, um den Erdball in materieller Beziehung zu erobern. Daher musste sich 
die Wissenschaft vom Gefühl, vom Glauben abspalten. … Weil beide sich trennen mussten, 
musste ein Ereignis eintreten, das den Glauben sicherstellte, das eine so feste Empfindung, 
ein so festes Gefühl in der Menschheit begründete, dass sich daneben die materielle 
Wissenschaft begründen konnte und dass durch die materielle Zeit hindurch der Glaube 
fortlebte. So haben wir nebeneinander fest begründet den Glauben, und die Wissenschaft, 
die nicht den Glauben hat, sondern auf die Persönlichkeit, den Christus hinschaut. .. Und so 
war das, was im Jahre 33 in Palästina hingestellt war, das Bollwerk zur Bewahrung des 
Ewigen, des Bewusstseins des Geistigen während der Entwickelung der Menschheit zur 
Materialität. “  54, 269f  (>Christus, gegenwärtiger) 

  „Als Stellvertreter war der Christus Jesus auf der Erde. Durch den Hinblick auf seinen Tod

Brüderlichkeit, die durch den im Innern aufgegangenen Geist herbeigeführt wird, wo Friede
ist zwischen Mensch und Mensch. Vorher gab es nur die Liebe, die materiell vorbereitet war
durch die Blutsverwandtschaft.“   103, 178ff  (>Altruismus, >Blut ..)

  Christentum und Europa: „Wenn wir es ehrlich meinen mit dem Grundsatz, den 
Weisheitskern in allen Religionen zu suchen, dann müssen wir uns bewusst sein, dass wir 
diesen Weisheitskern vor allen Dingen im Christentum zu suchen haben, in der Religion, 
durch welche die ganze Kultur Europas geschaffen worden ist und aus der die feinsten 
Strömungen des Abendlandes entsprungen sind. Wer das Christentum heute nicht verstehen 
würde, würde sich selbst nicht verstehen, und wenn das Christentum für Europa etwas 
wirklich Grosses leisten soll in der Zukunft, dann muss es vertieft werden. Soll die 
Geisteswissenschaft einen Anteil an dieser grossen Leistung haben, dann hat sie die 
Aufgabe, in die Tiefen des Christentums einzudringen ..“  54, 254f

  Christentum und Geisteswissenschaft: „Das Christentum ist auf so festen Grundlagen 
aufgebaut, dass man für es nicht zu fürchten hat vor der Geisteswissenschaft, so wenig wie 
vor der Entdeckung der Luftpumpe und anderer Dinge - und also auch nicht vor der Lehre 
der wiederholten Erdenleben oder vor der Schicksalslehre, wie die Geisteswissenschaft sie 
gibt. Das Christentum ist so stark, dass es alles aufnehmen kann, was von der 
Geisteswissenschaft kommt.“  333, 116 

  Christentum und Materialität: „Für was bereitet das Christentum die Menschheit 
eigentlich vor? Warum musste einer das große Ereignis so erleben, dass die Menschen zu 
ihm hinschauen konnten, zu ihm aufblicken konnten als einem Beweis des Sieges des 
Lebens über den Tod? Man brauchte einen solchen, weil jetzt eine andere Epoche in der 
Menschheitsgeschichte eintritt, weil jetzt der Intellekt, die Kraft des Geistes für 
Jahrhunderte, ja Jahrtausende für etwas anderes verwendet worden ist. Ungefähr mit der 
Ausbreitung des Christentums beginnt dasjenige, was wir den Siegeszug der Menschheit 
über unsere materielle Welt nennen können. Zuerst musste das Christentum den Boden dazu
vorbereiten. In der Mitte des Mittelalters beginnt der materielle Sieg der Menschheit, immer
vollkommener werden die Gesetze, mit denen die Menschen ihn begründen. Der Mensch 
macht sich zum Herrn der Natur durch die Vervollkommnung seiner Mechanismen, 
begründet einen großen, erdumspannenden Verkehr und Handel. Der menschliche Intellekt 
wird Sieger über unsere Erde. … Damit die Menschheit nicht völlig abgeschlossen werde 
vom geistigen Leben, dazu war notwendig, dass die Überzeugung von einem geistigen 
Leben von ganz anderer Seite herkommt. Die tüchtige Persönlichkeit musste jetzt dazu 
verwendet werden, um den Erdball in materieller Beziehung zu erobern. Daher musste sich 
die Wissenschaft vom Gefühl, vom Glauben abspalten. … Weil beide sich trennen mussten, 
musste ein Ereignis eintreten, das den Glauben sicherstellte, das eine so feste Empfindung, 
ein so festes Gefühl in der Menschheit begründete, dass sich daneben die materielle 
Wissenschaft begründen konnte und dass durch die materielle Zeit hindurch der Glaube 
fortlebte. So haben wir nebeneinander fest begründet den Glauben, und die Wissenschaft, 
die nicht den Glauben hat, sondern auf die Persönlichkeit, den Christus hinschaut. .. Und so 
war das, was im Jahre 33 in Palästina hingestellt war, das Bollwerk zur Bewahrung des 
Ewigen, des Bewusstseins des Geistigen während der Entwickelung der Menschheit zur 
Materialität. “  54, 269f  (>Christus, gegenwärtiger) 

  „Als Stellvertreter war der Christus Jesus auf der Erde. Durch den Hinblick auf seinen Tod



sollte die Menschheit den Sieg des Lebens über den Tod empfinden. Der Glaube, durch den 
selbst der ägyptische Sklave vom Jenseits gewusst hat, sollte ersetzt werden durch den 
Glauben, dass das Ewige in dem Wesenskern ist, der durch das Physische hindurchgeht. 
Jetzt mussten sie den Siegeszug durch die Welt antreten. Materiell bleibt uns nichts von 
dem, was Weisheit, unmittelbares Wissen vom Jenseits ist. Jetzt sollte während der 
folgenden zweitausend Jahre der Menschheit nichts verkündigt werden von der 
Wiederverkörperung. Das hat Jesus als Testament eingesetzt. Erst wenn die Menschen 
durchgegangen sind durch die dritte Epoche der Entwickelung, werden sie diesen 
materiellen Sieg über den Erdball errungen haben, sie werden den Intellekt und den 
Verstand auf die äussere Kultur angewendet haben. Dann erst darf wieder eine neue Epoche 
beginnen, dann kann wieder die Weisheit dasjenige begreifen, was sich einzigartig dargelebt
hat. .. So haben wir in der dritten Epoche der Menschheit ein Christentum des Glaubens 
gehabt, und so werden wir in der vierten Epoche ein Christentum der Weisheit haben.“  54, 
275f  (>Materielle Kultur muss Seele erhalten) 

  Christentum und materielle Kultur: Die Menschheit geht in der nachatlantischen 
Kulturepoche einen Ruck hinunter in die Materie, wird „von der Schwere der Materie 
erfasst.“ „Und es kam in die Menschheit, bevor die niederste Stufe erreicht wurde, der 
andere Impuls, der wieder hinauf in die entgegengesetzte Richtung stösst. Das war der 
Christus-Impuls.“     103, 177   (>Naturverehrung)

  In der ersten Zeit der Entwicklung des Christentums hat man nur auf die Ursprünge des 
Menschen und das Leben nach dem Tode geblickt. Das hat auf der anderen Seite die Bilder 
des jüngsten Gerichtes erzeugt. Nun „ist das intensivste Bedürfnis vorhanden, die 
christliche Weltanschauung, wie sie in den ersten Zeiten war, zu erweitern. (…) Und so 
müssen wir uns klar sein, dass wir in diesem Zeitpunkt drinnen stehen, wo wir benützen 
sollen die Gespensterhaftigkeit der gewöhnlichen Begriffserkenntnis , die Sinnlosigkeit des 
durch den Industrialismus ausgelösten Wollens zu dem Aufschwung nach geistiger 
Erkenntnis und nach geistdurchsetztem Wollen.., auf der anderen Seite aber auch um das 
religiöse Bewusstsein zu erweitern über die wiederholten Erdenleben hinaus.“   296, 48

  Christentum als mystische Tatsache: „Wir wissen, dass derjenige, welcher in einem 
Einweihungstempel die Einweihung erfahren hatte, wusste, dass er den Tod besiegte, dass er
die Grablegung mitmachte und selig geworden ist durch die Schau. Nun kam eine grosse 
Individualität, die auf dem äußeren Plane der Geschichte vor aller Augen, so weit diese 
Augen es sehen wollten oder es durch den Glauben, durch die Vereinigung mit der 
einzigartigen Persönlichkeit aufnehmen konnten, dieses grosse Ereignis, das sich für die 
Eingeweihten in dem tiefen Dunkel der Mysterientempel so oft abgespielt hatte, einmal 
äusserlich auf dem geschichtlichen Plane vollzog. Das war das Ereignis, das sich im Jahre 
33 in Palästina abspielte. Das, was bis dahin mehr oder weniger symbolisch in den Tiefen 
der Tempel empfangen und gehütet worden ist, das war jetzt historische Wahrheit, 
geschichtliche Wirklichkeit auf der großen Bühne des Lebens geworden. (…) So dürfen wir 
sagen, dass die grösste Weisheitslehre des Christentums die ist, daß die Weisheitslehre der 
verschiedenen Religionen im Christentum zur Tatsache geworden ist.“  54, 265f  
(>Religionen; ihr Weisheitskern, >Einweihung) 

  Christentum und Wiedergeburt: „Die wiederholten Erdenleben tragen eben das 
Geheimnis der Präexistenz in sich, jenes Geheimnis der Präexistenz, welches die 

sollte die Menschheit den Sieg des Lebens über den Tod empfinden. Der Glaube, durch den 
selbst der ägyptische Sklave vom Jenseits gewusst hat, sollte ersetzt werden durch den 
Glauben, dass das Ewige in dem Wesenskern ist, der durch das Physische hindurchgeht. 
Jetzt mussten sie den Siegeszug durch die Welt antreten. Materiell bleibt uns nichts von 
dem, was Weisheit, unmittelbares Wissen vom Jenseits ist. Jetzt sollte während der 
folgenden zweitausend Jahre der Menschheit nichts verkündigt werden von der 
Wiederverkörperung. Das hat Jesus als Testament eingesetzt. Erst wenn die Menschen 
durchgegangen sind durch die dritte Epoche der Entwickelung, werden sie diesen 
materiellen Sieg über den Erdball errungen haben, sie werden den Intellekt und den 
Verstand auf die äussere Kultur angewendet haben. Dann erst darf wieder eine neue Epoche 
beginnen, dann kann wieder die Weisheit dasjenige begreifen, was sich einzigartig dargelebt
hat. .. So haben wir in der dritten Epoche der Menschheit ein Christentum des Glaubens 
gehabt, und so werden wir in der vierten Epoche ein Christentum der Weisheit haben.“  54, 
275f  (>Materielle Kultur muss Seele erhalten) 

  Christentum und materielle Kultur: Die Menschheit geht in der nachatlantischen 
Kulturepoche einen Ruck hinunter in die Materie, wird „von der Schwere der Materie 
erfasst.“ „Und es kam in die Menschheit, bevor die niederste Stufe erreicht wurde, der 
andere Impuls, der wieder hinauf in die entgegengesetzte Richtung stösst. Das war der 
Christus-Impuls.“     103, 177   (>Naturverehrung)

  In der ersten Zeit der Entwicklung des Christentums hat man nur auf die Ursprünge des 
Menschen und das Leben nach dem Tode geblickt. Das hat auf der anderen Seite die Bilder 
des jüngsten Gerichtes erzeugt. Nun „ist das intensivste Bedürfnis vorhanden, die 
christliche Weltanschauung, wie sie in den ersten Zeiten war, zu erweitern. (…) Und so 
müssen wir uns klar sein, dass wir in diesem Zeitpunkt drinnen stehen, wo wir benützen 
sollen die Gespensterhaftigkeit der gewöhnlichen Begriffserkenntnis , die Sinnlosigkeit des 
durch den Industrialismus ausgelösten Wollens zu dem Aufschwung nach geistiger 
Erkenntnis und nach geistdurchsetztem Wollen.., auf der anderen Seite aber auch um das 
religiöse Bewusstsein zu erweitern über die wiederholten Erdenleben hinaus.“   296, 48

  Christentum als mystische Tatsache: „Wir wissen, dass derjenige, welcher in einem 
Einweihungstempel die Einweihung erfahren hatte, wusste, dass er den Tod besiegte, dass er
die Grablegung mitmachte und selig geworden ist durch die Schau. Nun kam eine grosse 
Individualität, die auf dem äußeren Plane der Geschichte vor aller Augen, so weit diese 
Augen es sehen wollten oder es durch den Glauben, durch die Vereinigung mit der 
einzigartigen Persönlichkeit aufnehmen konnten, dieses grosse Ereignis, das sich für die 
Eingeweihten in dem tiefen Dunkel der Mysterientempel so oft abgespielt hatte, einmal 
äusserlich auf dem geschichtlichen Plane vollzog. Das war das Ereignis, das sich im Jahre 
33 in Palästina abspielte. Das, was bis dahin mehr oder weniger symbolisch in den Tiefen 
der Tempel empfangen und gehütet worden ist, das war jetzt historische Wahrheit, 
geschichtliche Wirklichkeit auf der großen Bühne des Lebens geworden. (…) So dürfen wir 
sagen, dass die grösste Weisheitslehre des Christentums die ist, daß die Weisheitslehre der 
verschiedenen Religionen im Christentum zur Tatsache geworden ist.“  54, 265f  
(>Religionen; ihr Weisheitskern, >Einweihung) 

  Christentum und Wiedergeburt: „Die wiederholten Erdenleben tragen eben das 
Geheimnis der Präexistenz in sich, jenes Geheimnis der Präexistenz, welches die 



Bekenntnisse gerade so gern ausmerzen möchten, wovon sie nicht reden möchten. Die 
Urweisheit der Menschen hat gesprochen von dieser Präexistenz. Verloren gegangen ist erst 
während des Mittelalters durch die Aufnahme des Aristotelismus diese Lehre von der 
Präexistenz. Aber wie ein mit dem Christentum zusammenhängendes Dogma betrachten 
heute die christlichen Bekenntnisse die Ablehnung des vorgeburtlichen Lebens. Diese 
Ablehnung hat mit dem Christentum nichts zu tun, sie hat nur mit der Philosophie des 
Aristoteles zu tun. Mit dem Christentum selbst ist jene Idee der Unsterblichkeit durchaus 
vereinbar, von der wir hier auf dem Gebiete der Geisteswissenschaft sprechen. Nicht eher 
wird es besser in Bezug auf die allgemeine Menschheitskultur, bis die Menschen auch im 
sozialen Leben zu Taten kommen, die beherrscht sind von dieser Idee der Präexistenz.“  
198, 212

  Christus: Christus ist eine Wesenheit, „die als geistig-göttlich nicht nur zur ganzen 
Menschheit in Beziehung gebracht werden muss, sondern zur ganzen Entwickelung der 
Welt überhaupt. (…) ..das Wort, das im Urbeginne bei Gott war, das war, bevor es eine 
materielle Welt gab.“ (…) Er ist aus den geistigen Sphären heruntergestiegen, hat in dem 
Jesus von Nazareth gewohnt und ist auferstanden; hat den Sieg des Lebens über den Tod 
davongetragen.  57, 115ff  (>Mysterium von Golgatha,  >Reinkarnation und Karma)

  Mut der Seele gehört dazu, um „die Dinge ernst zu nehmen vor allen Dingen, bei denen 
von dem Christus-Jesus im Gegensatz zu dem Reiche, das sich allmählich herausgebildet 
hatte unter der herabsteigenden Strömung, zu dem Reiche der Welt, die  Reiche der Himmel
hinzugefügt werden, ihm entgegengesetzt werden.“   175, 254   (>Michael)  

  Die Mission des Christus besteht darin, das Naturhafte in Familie, Volk und Rasse zu 
überwinden durch die allgemeine Menschenliebe. „Nicht das eine soll durch das andere 
ausgemerzt werden, sondern harmonisiert muss werden Rasse und Individuum.“ 342, 162

  „Der Christus Jesus sagt: Ich bin der Ich-Bin in einer völlig neuen Gestalt.“ Wenn der 
Mensch früher zu „sich sagen konnte: Was in mir lebt, das lebt durch die Generationen, - so 
ist es jetzt so, dass, wenn er in sich hineinschaut, er das Göttliche in seinem Ich findet.“ 
„Bevor ein Abraham war, war das „Ich-Bin“.“   (>Ich, >Jehova) 

  „Ich muss mich verbunden fühlen mit einem Wesen, das nicht von dieser Erde ist, das 
wirklich in Wahrheit, und nicht mit der theologischen Verlogenheit sagen kann: „Mein 
Reich ist nicht von dieser Welt.“   200, 133

  „Das Reich des Christus Jesus ist nicht von dieser Welt, aber es muss wirken in dieser 
Welt, und die Menschenseelen müssen die Werkzeuge dieses Reiches werden, das nicht von
dieser Welt ist.“ Die Menschenseele wird für das, was sie begründen will, die Frage an den 
Christus stellen können: „Soll es geschehen, soll es nicht geschehen?“ Wir müssen seine 
Sprache lernen.   175, 32f  (>Glück und Unglück, >Gesundheit – Krankheit)

  „Der widerrechtliche Fürst tritt dann auf, wenn man den Christus-Impuls oder das Geistige
äußerlich nach Staatsprinzipien organisiert, wenn man die äußere Organisation nicht bei der 
bloßen sozialen Brüderlichkeit lässt.“ 185, 228

Bekenntnisse gerade so gern ausmerzen möchten, wovon sie nicht reden möchten. Die 
Urweisheit der Menschen hat gesprochen von dieser Präexistenz. Verloren gegangen ist erst 
während des Mittelalters durch die Aufnahme des Aristotelismus diese Lehre von der 
Präexistenz. Aber wie ein mit dem Christentum zusammenhängendes Dogma betrachten 
heute die christlichen Bekenntnisse die Ablehnung des vorgeburtlichen Lebens. Diese 
Ablehnung hat mit dem Christentum nichts zu tun, sie hat nur mit der Philosophie des 
Aristoteles zu tun. Mit dem Christentum selbst ist jene Idee der Unsterblichkeit durchaus 
vereinbar, von der wir hier auf dem Gebiete der Geisteswissenschaft sprechen. Nicht eher 
wird es besser in Bezug auf die allgemeine Menschheitskultur, bis die Menschen auch im 
sozialen Leben zu Taten kommen, die beherrscht sind von dieser Idee der Präexistenz.“  
198, 212

  Christus: Christus ist eine Wesenheit, „die als geistig-göttlich nicht nur zur ganzen 
Menschheit in Beziehung gebracht werden muss, sondern zur ganzen Entwickelung der 
Welt überhaupt. (…) ..das Wort, das im Urbeginne bei Gott war, das war, bevor es eine 
materielle Welt gab.“ (…) Er ist aus den geistigen Sphären heruntergestiegen, hat in dem 
Jesus von Nazareth gewohnt und ist auferstanden; hat den Sieg des Lebens über den Tod 
davongetragen.  57, 115ff  (>Mysterium von Golgatha,  >Reinkarnation und Karma)

  Mut der Seele gehört dazu, um „die Dinge ernst zu nehmen vor allen Dingen, bei denen 
von dem Christus-Jesus im Gegensatz zu dem Reiche, das sich allmählich herausgebildet 
hatte unter der herabsteigenden Strömung, zu dem Reiche der Welt, die  Reiche der Himmel
hinzugefügt werden, ihm entgegengesetzt werden.“   175, 254   (>Michael)  

  Die Mission des Christus besteht darin, das Naturhafte in Familie, Volk und Rasse zu 
überwinden durch die allgemeine Menschenliebe. „Nicht das eine soll durch das andere 
ausgemerzt werden, sondern harmonisiert muss werden Rasse und Individuum.“ 342, 162

  „Der Christus Jesus sagt: Ich bin der Ich-Bin in einer völlig neuen Gestalt.“ Wenn der 
Mensch früher zu „sich sagen konnte: Was in mir lebt, das lebt durch die Generationen, - so 
ist es jetzt so, dass, wenn er in sich hineinschaut, er das Göttliche in seinem Ich findet.“ 
„Bevor ein Abraham war, war das „Ich-Bin“.“   (>Ich, >Jehova) 

  „Ich muss mich verbunden fühlen mit einem Wesen, das nicht von dieser Erde ist, das 
wirklich in Wahrheit, und nicht mit der theologischen Verlogenheit sagen kann: „Mein 
Reich ist nicht von dieser Welt.“   200, 133

  „Das Reich des Christus Jesus ist nicht von dieser Welt, aber es muss wirken in dieser 
Welt, und die Menschenseelen müssen die Werkzeuge dieses Reiches werden, das nicht von
dieser Welt ist.“ Die Menschenseele wird für das, was sie begründen will, die Frage an den 
Christus stellen können: „Soll es geschehen, soll es nicht geschehen?“ Wir müssen seine 
Sprache lernen.   175, 32f  (>Glück und Unglück, >Gesundheit – Krankheit)

  „Der widerrechtliche Fürst tritt dann auf, wenn man den Christus-Impuls oder das Geistige
äußerlich nach Staatsprinzipien organisiert, wenn man die äußere Organisation nicht bei der 
bloßen sozialen Brüderlichkeit lässt.“ 185, 228



  Der Vatergott ist verbunden mit dem Ewigen. „Der Christus-Impuls ist hereingekommen in
das Zeitliche, weil er verbunden ist mit dem Entstandenen und Vergehenden, und er macht 
das Zeitliche zu dem Ewigen.“  342, 162  (>Heiliger Geist, >Dreiheit; Dreifaltigkeit)

  „Durch das Erleben des Bösen wird zustandegebracht, dass der Christus wieder erscheinen
kann, wie er durch den Tod im vierten nachatlantischen Zeitraum erschienen ist.“  185, 104

  In unserem Zeitraum ist „die erste, wahre Impulsivität des Christus-Impulses: die Heilung. 
Der Heiland, der Heilende zu sein .. . Für den sechsten nachatlantischen Zeitraum muss der 
Christus-Impuls besonders wirken für das Sehertum.“   186, 122

  Christus, ätherischer: „Und so wahr, .. als zur Zeit des Mysteriums von Golgatha der 
Christus physisch unter den Menschen gewandelt hat an einer bestimmten Stätte der Erde, 
so wahr wird über die ganze Erde hin im zwanzigsten Jahrhundert der ätherische Christus 
unter den Menschen wandeln. Und nicht darf, wenn gegen der Erde Heil nicht gesündigt 
werden soll, die Menschheit unaufmerksam an diesem Ereignis vorbeigehen ..“  175, 29

  Christus, Ahriman, Luzifer: „Die Welt, in der wir drinnenstehen, ist durchdrungen von 
luziferischen und ahrimanischen Wesenheiten, und es besteht dieser gewaltige Gegensatz 
zwischen der befreienden Tendenz der luziferischen Wesenheiten und der nach Macht 
strebenden Tendenz der ahrimanischen Wesenheiten. (…) Es haben diejenigen, die 
eingeweiht waren in solche Geheimnisse, immer betont .., dass man das Weltendasein, in 
das der Mensch hineingestellt ist, nur im Sinne der Dreizahl verstehen kann .. . Wir haben es
zu tun im Weltendasein mit dem Luziferischen, das die eine Waagschale, dem 
Ahrimanischen, das die andere Waagschale darstellt, und dem Gleichgewichtszustande, der 
uns darstellt den Christus-Impuls.“ Das befähigt die Menschen „auf der einen Seite, alle 
Tendenz nach Freiheit, das Luziferische, zu benützen zu einem gedeihlichen Weltenziele, 
auf der anderen Seite das Gleiche zu tun mit dem Ahrimanischen. Des Menschen normalster
Geisteszustand besteht darin, in der richtigen Weise sich hineinzuversetzen in diese Trinität 
der Welt, in diese Struktur der Welt, insofern ihr die Dreizahl zugrunde liegt.“ 194, 18f  
(>Gleichgewicht, >Dreigliederung und Christentum)

  „In der Wirksamkeit des Christus innerhalb der Erdenentwicklung liegen die Kräfte, die 
der Mensch im Wirken durch Freiheit zum Ausgleich unterdrückter Natur-Impulse braucht. 
(...) „Christus gibt mir mein Menschenwesen“, das wird als Grundgefühl die Seele 
durchwehen und durchwellen. (…) In dem ursprünglichen Sein verharren .. führt den 
Menschen .. doch zu Luzifer, der die gegenwärtige Welt verleugnet wissen will. - Sich dem 
gegenwärtigen Sein übergeben .. führt den Menschen .. doch zu Ahriman, der die 
gegenwärtige Welt ganz in einen Kosmos des intellektuellen Wesens umgewandelt wissen 
will.“   26, 177  (>Nerven und Blut)

  Herr der Gefühle und Empfindungen ist Luzifer. Herr der äusseren Wissenschaft und der 
äusseren Naturkräfte ist Ahriman. Es handelt sich nicht darum, diese beiden Sphären zu 
fliehen, sondern sie unter der Führung des Christus-Impulses zu betreten.  272, 102

  (In einer Zusammenfassung schreibt Hans Bonneval, Hamburg, dazu: Das menschliche 
Denken ist durch Luzifer vermittelt, das Wahrnehmen durch Ahriman, die Zusammenfügung
beider, das Erkennen, ist eine Fähigkeit des Menschen aus der ihm innewohnenden Ich-

  Der Vatergott ist verbunden mit dem Ewigen. „Der Christus-Impuls ist hereingekommen in
das Zeitliche, weil er verbunden ist mit dem Entstandenen und Vergehenden, und er macht 
das Zeitliche zu dem Ewigen.“  342, 162  (>Heiliger Geist, >Dreiheit; Dreifaltigkeit)

  „Durch das Erleben des Bösen wird zustandegebracht, dass der Christus wieder erscheinen
kann, wie er durch den Tod im vierten nachatlantischen Zeitraum erschienen ist.“  185, 104

  In unserem Zeitraum ist „die erste, wahre Impulsivität des Christus-Impulses: die Heilung. 
Der Heiland, der Heilende zu sein .. . Für den sechsten nachatlantischen Zeitraum muss der 
Christus-Impuls besonders wirken für das Sehertum.“   186, 122

  Christus, ätherischer: „Und so wahr, .. als zur Zeit des Mysteriums von Golgatha der 
Christus physisch unter den Menschen gewandelt hat an einer bestimmten Stätte der Erde, 
so wahr wird über die ganze Erde hin im zwanzigsten Jahrhundert der ätherische Christus 
unter den Menschen wandeln. Und nicht darf, wenn gegen der Erde Heil nicht gesündigt 
werden soll, die Menschheit unaufmerksam an diesem Ereignis vorbeigehen ..“  175, 29

  Christus, Ahriman, Luzifer: „Die Welt, in der wir drinnenstehen, ist durchdrungen von 
luziferischen und ahrimanischen Wesenheiten, und es besteht dieser gewaltige Gegensatz 
zwischen der befreienden Tendenz der luziferischen Wesenheiten und der nach Macht 
strebenden Tendenz der ahrimanischen Wesenheiten. (…) Es haben diejenigen, die 
eingeweiht waren in solche Geheimnisse, immer betont .., dass man das Weltendasein, in 
das der Mensch hineingestellt ist, nur im Sinne der Dreizahl verstehen kann .. . Wir haben es
zu tun im Weltendasein mit dem Luziferischen, das die eine Waagschale, dem 
Ahrimanischen, das die andere Waagschale darstellt, und dem Gleichgewichtszustande, der 
uns darstellt den Christus-Impuls.“ Das befähigt die Menschen „auf der einen Seite, alle 
Tendenz nach Freiheit, das Luziferische, zu benützen zu einem gedeihlichen Weltenziele, 
auf der anderen Seite das Gleiche zu tun mit dem Ahrimanischen. Des Menschen normalster
Geisteszustand besteht darin, in der richtigen Weise sich hineinzuversetzen in diese Trinität 
der Welt, in diese Struktur der Welt, insofern ihr die Dreizahl zugrunde liegt.“ 194, 18f  
(>Gleichgewicht, >Dreigliederung und Christentum)

  „In der Wirksamkeit des Christus innerhalb der Erdenentwicklung liegen die Kräfte, die 
der Mensch im Wirken durch Freiheit zum Ausgleich unterdrückter Natur-Impulse braucht. 
(...) „Christus gibt mir mein Menschenwesen“, das wird als Grundgefühl die Seele 
durchwehen und durchwellen. (…) In dem ursprünglichen Sein verharren .. führt den 
Menschen .. doch zu Luzifer, der die gegenwärtige Welt verleugnet wissen will. - Sich dem 
gegenwärtigen Sein übergeben .. führt den Menschen .. doch zu Ahriman, der die 
gegenwärtige Welt ganz in einen Kosmos des intellektuellen Wesens umgewandelt wissen 
will.“   26, 177  (>Nerven und Blut)

  Herr der Gefühle und Empfindungen ist Luzifer. Herr der äusseren Wissenschaft und der 
äusseren Naturkräfte ist Ahriman. Es handelt sich nicht darum, diese beiden Sphären zu 
fliehen, sondern sie unter der Führung des Christus-Impulses zu betreten.  272, 102

  (In einer Zusammenfassung schreibt Hans Bonneval, Hamburg, dazu: Das menschliche 
Denken ist durch Luzifer vermittelt, das Wahrnehmen durch Ahriman, die Zusammenfügung
beider, das Erkennen, ist eine Fähigkeit des Menschen aus der ihm innewohnenden Ich-



Kraft des Christus. Menschliche Erkenntnis ist ein wichtiger Beitrag für den gesamten 
Kosmos. Rudolf Steiner bezeichnet sie als Frucht und Samen des kosmischen Prozesses. Ein
weiteres Beispiel der Neuen Trinität ist das Zusammenwirken von Licht und Finsternis. Das
sichtbare Licht ist luziferisch, die Finsternis ahrimanisch. Die Farben entstehen aus dem 
Mischungsverhältnis zwischen Licht und Finsternis.) 

  Christus und Blutsverwandtschaft: „Blutsverwandtschaften begründeten einmal 
menschliche Gemeinschaften. Heute ist bei den der Menschheit gegnerischen 
ahrimanischen und luziferischen Mächten anderes bestimmend, heute sollen die Menschen 
verführt werden durch die Blutsverwandtschaft. Gerade so wenig wie der Christus in die 
Welt gekommen ist, um das Gesetz abzuschaffen, sondern in sich aufzunehmen, ebenso 
wenig soll die Blutsverwandtschaft aus der Welt geschafft werden, im Gegenteil muss man 
die Blutsverwandtschaft erst in die richtigen Wege leiten. (…) Aristokraten haben heute 
noch die Gesinnung, es sei vor allen Dingen ihre Aufgabe, ihr Geschlecht fortzusetzen, so 
dass der physische Mensch Nachkommen hat mit demselben Namen. Die Empfindung wird 
sich umkehren müssen dahingehend, dass man diese Nachfolger wird haben müssen im 
Dienste der ganzen Menschheit, damit gewisse Individualitäten, die herunter wollen auf die 
Welt, hier auf dieser Erde ihr Dasein fortsetzen können.“ Der Christus „ist nicht um des 
Familienegoismus willen auf der Erde erschienen, sondern um der ganzen Menschheit 
willen. Er ist auch nicht um irgendeiner Nationalität willen auf der Erde erschienen, sondern
um der ganzen Menschheit willen. Er ist nicht erschienen, damit diejenigen, die sich die 
Sieger nennen, die Nationalstaaten aufrichten können, sondern dass das 
Allgemeinmenschliche durch den Rahmen des Nationalen auf der Erde gepflegt werde.“  
196, 160f 

  Christus und Erde: Wenn ein Marsbewohner auf die Erde käme, würde er vieles nicht 
verstehen. „Aber das würde ihn interessieren, was der Mittelpunktsimpuls der 
Erdenevolution ist: die Christus-Idee, wie sie die Wesenheit des Menschen selber 
ausdrückt!“  15, 28 

  „So wahr in Ihrem Leibe wohnt Ihr Seelisch-Geistiges, so wahr wohnt in dem Erdenleib .. 
das Seelisch-Geistige der Erde; und dieses Seelisch-Geistige, dieser Erdengeist, das ist der 
Christus.“ 103, 125f   (>Mensch und Erde, >Moral, >Erde und Freiheit, >Mysterium von 
Golgatha)

 
  Der Vatergott ist verbunden mit dem Ewigen. „Der Christus-Impuls ist hereingekommen in
die Zeitlichkeit, weil er verbunden ist mit dem Entstandenen und Vergehenden, und er 
macht das Zeitliche zu dem Ewigen. … Dasjenige, was die Raumesweiten .. hervorrufen 
durch die Sterne in den Pflanzen der Erde, dasjenige, was die Erde in den Mineralien selber 
hervorbringt, das heisst, die ganze irdische Welt, sie wird vergehen. Aber .. nachdem diese 
Erde verschwunden sein wird, (wird) dasjenige leben, was in dem Christus zur Erde 
gekommen ist, was in dem Wort weiterlebt.“ Die Naturgesetze sind nicht ewig, „was aber in
uns ist, das darf nicht vergehen, .. das kann nur hinausgetragen werden, wenn der Christus 
in uns ist.“ Die Tiere werden mitkommen, die werden wir erlösen müssen, aber Mineralien 
und Pflanzen werden vergehen.  342, 162f

  Der Mensch sollte auf der einen Seite sich richtig mit der Erde verbinden, aber es sollte 
Botschaft aus der himmlischen, geistigen Welt herunterkommen, die ihn wiederum 

Kraft des Christus. Menschliche Erkenntnis ist ein wichtiger Beitrag für den gesamten 
Kosmos. Rudolf Steiner bezeichnet sie als Frucht und Samen des kosmischen Prozesses. Ein
weiteres Beispiel der Neuen Trinität ist das Zusammenwirken von Licht und Finsternis. Das
sichtbare Licht ist luziferisch, die Finsternis ahrimanisch. Die Farben entstehen aus dem 
Mischungsverhältnis zwischen Licht und Finsternis.) 

  Christus und Blutsverwandtschaft: „Blutsverwandtschaften begründeten einmal 
menschliche Gemeinschaften. Heute ist bei den der Menschheit gegnerischen 
ahrimanischen und luziferischen Mächten anderes bestimmend, heute sollen die Menschen 
verführt werden durch die Blutsverwandtschaft. Gerade so wenig wie der Christus in die 
Welt gekommen ist, um das Gesetz abzuschaffen, sondern in sich aufzunehmen, ebenso 
wenig soll die Blutsverwandtschaft aus der Welt geschafft werden, im Gegenteil muss man 
die Blutsverwandtschaft erst in die richtigen Wege leiten. (…) Aristokraten haben heute 
noch die Gesinnung, es sei vor allen Dingen ihre Aufgabe, ihr Geschlecht fortzusetzen, so 
dass der physische Mensch Nachkommen hat mit demselben Namen. Die Empfindung wird 
sich umkehren müssen dahingehend, dass man diese Nachfolger wird haben müssen im 
Dienste der ganzen Menschheit, damit gewisse Individualitäten, die herunter wollen auf die 
Welt, hier auf dieser Erde ihr Dasein fortsetzen können.“ Der Christus „ist nicht um des 
Familienegoismus willen auf der Erde erschienen, sondern um der ganzen Menschheit 
willen. Er ist auch nicht um irgendeiner Nationalität willen auf der Erde erschienen, sondern
um der ganzen Menschheit willen. Er ist nicht erschienen, damit diejenigen, die sich die 
Sieger nennen, die Nationalstaaten aufrichten können, sondern dass das 
Allgemeinmenschliche durch den Rahmen des Nationalen auf der Erde gepflegt werde.“  
196, 160f 

  Christus und Erde: Wenn ein Marsbewohner auf die Erde käme, würde er vieles nicht 
verstehen. „Aber das würde ihn interessieren, was der Mittelpunktsimpuls der 
Erdenevolution ist: die Christus-Idee, wie sie die Wesenheit des Menschen selber 
ausdrückt!“  15, 28 

  „So wahr in Ihrem Leibe wohnt Ihr Seelisch-Geistiges, so wahr wohnt in dem Erdenleib .. 
das Seelisch-Geistige der Erde; und dieses Seelisch-Geistige, dieser Erdengeist, das ist der 
Christus.“ 103, 125f   (>Mensch und Erde, >Moral, >Erde und Freiheit, >Mysterium von 
Golgatha)

 
  Der Vatergott ist verbunden mit dem Ewigen. „Der Christus-Impuls ist hereingekommen in
die Zeitlichkeit, weil er verbunden ist mit dem Entstandenen und Vergehenden, und er 
macht das Zeitliche zu dem Ewigen. … Dasjenige, was die Raumesweiten .. hervorrufen 
durch die Sterne in den Pflanzen der Erde, dasjenige, was die Erde in den Mineralien selber 
hervorbringt, das heisst, die ganze irdische Welt, sie wird vergehen. Aber .. nachdem diese 
Erde verschwunden sein wird, (wird) dasjenige leben, was in dem Christus zur Erde 
gekommen ist, was in dem Wort weiterlebt.“ Die Naturgesetze sind nicht ewig, „was aber in
uns ist, das darf nicht vergehen, .. das kann nur hinausgetragen werden, wenn der Christus 
in uns ist.“ Die Tiere werden mitkommen, die werden wir erlösen müssen, aber Mineralien 
und Pflanzen werden vergehen.  342, 162f

  Der Mensch sollte auf der einen Seite sich richtig mit der Erde verbinden, aber es sollte 
Botschaft aus der himmlischen, geistigen Welt herunterkommen, die ihn wiederum 



hinwegträgt über diese Erden-Verwandtschaft. Daher mußte auf der einen Seite das Wesen, 
das durch das Mysterium von Golgatha ging, Menschenwesenheit annehmen, aber auf der 
anderen Seite in sich Himmelswesenheit tragen. 175, 80ff (>Ich und Erde)

  „Der Christus ist keine Angelegenheit eines oder des anderen Volkes; der Christus ist eine 
Angelegenheit der ganzen Menschheit.“ 186, 313  (>Menschheit) 

  Christus, Gedankenweg: Wir „müssen uns aufraffen zu der inneren Ehrlichkeit,
uns zu sagen: Wir werden .. alle mit gewissen Vorurteilen geboren.“ Wir müssen uns die 
„Gedankenvorurteilslosigkeit im Leben erst erwerben. .. dadurch, dass ich nicht nur 
Interesse entwickele für dasjenige, was ich selber denke, was ich selber für richtig halte, 
sondern dass ich selbstloses Interesse entwickele für alles, was Menschen meinen .., und 
wenn ich es noch so sehr für Irrtum halte. Der Christus spricht „heute zu denjenigen, die ihn
hören wollen: .. Was ihr findet als Meinung, als Lebensanschauung in einem der geringsten 
eurer Brüder, darin suchet ihr mich selber. … Christus ist der Gott für alle Menschen. Wir 
finden ihn aber nicht, wenn wir egoistisch in uns bleiben mit unseren Gedanken … Wenn 
ich mich nicht, als den Quell alles dessen, was ich denke, nur selbst betrachte, sondern 
wenn ich mich als ein Glied der Menschheit bis in das Innerste meiner Seele hinein 
betrachte, dann ist ein Weg zu dem Christus gefunden. … dass wir dasjenige korrigieren, 
was wir als unsere eigene Richtung von selbst in uns tragen, an Unterhaltungen mit den 
anderen, es muss das eine ernste Lebensaufgabe werden.“   193, 60f  (>Geistesleben, 
Gedankenweg ..)

  Christus, gegenwärtiger: „Weil das Weltlich-Sinnliche eine so gewaltige Kraft und 
Autorität gewonnen hat, dass der Mensch das Höchste durch die Wissenschaft und ihre 
Weisheit erringen will, deshalb haben sich die Wissenschafter .. abgewendet von dem 
Christus Jesus. So haben wir die Abspaltung der Wissenschaft. Jesus hat aber ein Wort 
gesprochen, ein Wort, das wir nicht tief genug erfassen können, und das ist das: «Ich bin bei
euch alle Tage bis ans Ende der Welt.» Wir brauchen seine Weisheit nicht bloß aus den 
Überlieferungen und Büchern zu entlehnen, sondern, wenn wir uns erheben in die höheren 
Welten, werden wir in uns selbst wieder das große Erlebnis haben, das nur in den höheren 
Welten jenseits der Pforte des Todes erfahren werden kann. Dann spricht er wieder zu uns, 
dann beweist er uns, dass er heute da ist, dass wir ihn hören können unmittelbar in der 
Gegenwart. .. Wenigstens ein Abglanz des großen, bedeutsamen Erlebnisses der 
Mysterientempel soll allmählich denjenigen, die sich der Anthroposophie zuwenden, 
überliefert werden, ein Betreten der geistigen, der andern Seite des Lebens schon hier 
während dieses Lebens ..“  54, 273 

  Christus, Jehova, Buddha: Jahve oder Jehova unterscheidet sich eigentlich wesenhaft gar
nicht von dem Christus selber. „Würden wir uns, um einen Vergleich zu haben, den Christus
symbolisieren durch das direkte Sonnenlicht, so müssten wir dann Jahve oder Jehova als 
Sonnenlicht symbolisieren, das vom Monde zurückgeworfen wird, und wir würden damit 
genau den Sinn, der gemeint ist in der Menschheitsentwickelung, treffen. .. Wenn wir die 
Christus-Religion eine Sonnen-Religion nennen .. dann können wir die Jahve-Religion, die 
vorübergehende Widerspiegelung der Christus-Religion, eine Mond-Religion nennen.“ (…) 
Eine „Art von Mond-Religion“ ragt wieder herein in die spätere Zeit; die „Religion des 
Halbmondes. .. Es ist wie ein Zusammenschluß, wenn man wissenschaftlich sprechen 
wollte, wie eine Synthese alles dessen, was die ägyptisch-chaldäischen Priesterweisen 

hinwegträgt über diese Erden-Verwandtschaft. Daher mußte auf der einen Seite das Wesen, 
das durch das Mysterium von Golgatha ging, Menschenwesenheit annehmen, aber auf der 
anderen Seite in sich Himmelswesenheit tragen. 175, 80ff (>Ich und Erde)

  „Der Christus ist keine Angelegenheit eines oder des anderen Volkes; der Christus ist eine 
Angelegenheit der ganzen Menschheit.“ 186, 313  (>Menschheit) 

  Christus, Gedankenweg: Wir „müssen uns aufraffen zu der inneren Ehrlichkeit,
uns zu sagen: Wir werden .. alle mit gewissen Vorurteilen geboren.“ Wir müssen uns die 
„Gedankenvorurteilslosigkeit im Leben erst erwerben. .. dadurch, dass ich nicht nur 
Interesse entwickele für dasjenige, was ich selber denke, was ich selber für richtig halte, 
sondern dass ich selbstloses Interesse entwickele für alles, was Menschen meinen .., und 
wenn ich es noch so sehr für Irrtum halte. Der Christus spricht „heute zu denjenigen, die ihn
hören wollen: .. Was ihr findet als Meinung, als Lebensanschauung in einem der geringsten 
eurer Brüder, darin suchet ihr mich selber. … Christus ist der Gott für alle Menschen. Wir 
finden ihn aber nicht, wenn wir egoistisch in uns bleiben mit unseren Gedanken … Wenn 
ich mich nicht, als den Quell alles dessen, was ich denke, nur selbst betrachte, sondern 
wenn ich mich als ein Glied der Menschheit bis in das Innerste meiner Seele hinein 
betrachte, dann ist ein Weg zu dem Christus gefunden. … dass wir dasjenige korrigieren, 
was wir als unsere eigene Richtung von selbst in uns tragen, an Unterhaltungen mit den 
anderen, es muss das eine ernste Lebensaufgabe werden.“   193, 60f  (>Geistesleben, 
Gedankenweg ..)

  Christus, gegenwärtiger: „Weil das Weltlich-Sinnliche eine so gewaltige Kraft und 
Autorität gewonnen hat, dass der Mensch das Höchste durch die Wissenschaft und ihre 
Weisheit erringen will, deshalb haben sich die Wissenschafter .. abgewendet von dem 
Christus Jesus. So haben wir die Abspaltung der Wissenschaft. Jesus hat aber ein Wort 
gesprochen, ein Wort, das wir nicht tief genug erfassen können, und das ist das: «Ich bin bei
euch alle Tage bis ans Ende der Welt.» Wir brauchen seine Weisheit nicht bloß aus den 
Überlieferungen und Büchern zu entlehnen, sondern, wenn wir uns erheben in die höheren 
Welten, werden wir in uns selbst wieder das große Erlebnis haben, das nur in den höheren 
Welten jenseits der Pforte des Todes erfahren werden kann. Dann spricht er wieder zu uns, 
dann beweist er uns, dass er heute da ist, dass wir ihn hören können unmittelbar in der 
Gegenwart. .. Wenigstens ein Abglanz des großen, bedeutsamen Erlebnisses der 
Mysterientempel soll allmählich denjenigen, die sich der Anthroposophie zuwenden, 
überliefert werden, ein Betreten der geistigen, der andern Seite des Lebens schon hier 
während dieses Lebens ..“  54, 273 

  Christus, Jehova, Buddha: Jahve oder Jehova unterscheidet sich eigentlich wesenhaft gar
nicht von dem Christus selber. „Würden wir uns, um einen Vergleich zu haben, den Christus
symbolisieren durch das direkte Sonnenlicht, so müssten wir dann Jahve oder Jehova als 
Sonnenlicht symbolisieren, das vom Monde zurückgeworfen wird, und wir würden damit 
genau den Sinn, der gemeint ist in der Menschheitsentwickelung, treffen. .. Wenn wir die 
Christus-Religion eine Sonnen-Religion nennen .. dann können wir die Jahve-Religion, die 
vorübergehende Widerspiegelung der Christus-Religion, eine Mond-Religion nennen.“ (…) 
Eine „Art von Mond-Religion“ ragt wieder herein in die spätere Zeit; die „Religion des 
Halbmondes. .. Es ist wie ein Zusammenschluß, wenn man wissenschaftlich sprechen 
wollte, wie eine Synthese alles dessen, was die ägyptisch-chaldäischen Priesterweisen 



gelehrt haben, was in Chaldäa gelehrt worden ist, mit dem, was die althebräische Jahve-
Religion lehrte, was uns da im Arabertum entgegentritt. .. Hat das Christentum einen Impuls
gebracht, der im wesentlichen für die menschliche Seele da war, so war der grösste Impuls 
für den menschlichen Kopf, für den menschlichen Intellekt auf dem Umwege durch die 
Araber gekommen. .. Kepler und Kopernikus wären nicht möglich gewesen ohne die 
Impulse, welche durch das Arabertum nach Europa gebracht sind. .. Nur aus dem 
Zusammenfluss der Christus-Religion und der Mahomet-Religion konnte in der Zeit, in 
welcher wir einen wichtigen Einschnitt zu verzeichnen haben, das entstehen, was eigentlich 
unsere neuzeitliche Kultur ist.“
  „Die Christus-Srömung .. fliesst in gerade Linie fort.“ Dann „haben wir die Araber-
Strömung, die in die Hauptströmung hereinfließt und dann eine Ruhepause hat und eine 
Abklärung findet in der Renaissancekultur. Nun haben wir jetzt ein erneuertes 
Hereinfliessen der Buddha-Strömung.“ Schon in Schopenhauers Philosophie ist – ein 
„Merkur-Einfluss“ - morgenländische Weisheit eingedrungen, und es fliessen dann 
Elemente ein „aus der Buddha-Strömung .. wie zum Beispiel die Ideen von Reinkarnation 
und Karma.“ Es wird sich „ergeben, dass diejenige Geisteswissenschaft mit der Zentralidee 
des Christus, die durch das europäische Rosenkreuzertum begründet worden ist, sich 
durchsetzen wird gegen alle äusseren Widerstände und gegen alle Versuchungen von aussen
in die Gemüter der Menschen einziehen wird. (…) Ebenso wie das Arabertum nicht ein 
Judentum war, wie der Jehova-Mond nicht im Arabertum in alter Form und Gestalt wieder 
aufgetaucht ist, so wird auch der Buddhismus, insofern er in der abendländischen Kultur 
fruchtbar werden kann, nicht in der alten Gestalt auftauchen, sondern er wird auftauchen in 
veränderter Gestalt, weil das Spätere nicht bloß als Abklatsch des Früheren wieder auftritt.“ 
124, 168ff 

  Christus, Jehova, Luzifer: „In vorchristlicher Zeit waltete im Menschen das 
Jehovaprinzip, das ihm seine Form verlieh, und das Luziferprinzip, das ihn individualisierte.
Er war geteilt in den Gehorsam gegenüber dem Gesetz und der Auflehnung des 
Individuums. Doch das Christusprinzip kam, um zwischen den beiden das Gleichgewicht 
herzustellen, indem es lehrte, im Inneren des Individuums selbst das Gesetz zu finden, das 
zuerst von aussen gegeben war. Das erklärt Paulus, der von der Freiheit und von der Liebe 
das christliche Prinzip recht eigentlich ableitet: das Gesetz hat den alten Bund regiert wie 
die Liebe den neuen. - Wir finden also beim Menschen drei Prinzipien, die untrennbar und 
notwendig zu seiner Entwicklung sind: Jehova, Luzifer, Christus.“   94, 115  (>Freiheit und
Gesetz)

  Mit Jahve stand das ganze Volk in Beziehung. Mit Christus muss jeder Einzelne in 
Beziehung stehen.   186, 7.12.18  (>Volk)

   „Im Christus-Prinzip liegt die Überwindung des Gesetzes.“   103, 80

  Christus und Kosmos: Christus ist „der Repräsentant des ganzen Weltalls .. So zeigt sich,
wie eine Christus-Idee aus der neueren Geisteswissenschaft .. entspringt, welche dem 
Menschen seine Verwandtschaft mit dem ganzen Makrokosmos in einer erneuerten Weise 
zeigt. (…) Es wird künftig eine Christus-Idee leben in den Herzen der Menschen, an Grösse
mit nichts zu vergleichen, was bisher die Menschheit zu erkennen glaubte. .. Denn diese 
christliche Tradition des Abendlandes reicht durchaus nicht aus, um den Christus für eine 
nächste Zukunft zu begreifen.“  15, 84f 

gelehrt haben, was in Chaldäa gelehrt worden ist, mit dem, was die althebräische Jahve-
Religion lehrte, was uns da im Arabertum entgegentritt. .. Hat das Christentum einen Impuls
gebracht, der im wesentlichen für die menschliche Seele da war, so war der grösste Impuls 
für den menschlichen Kopf, für den menschlichen Intellekt auf dem Umwege durch die 
Araber gekommen. .. Kepler und Kopernikus wären nicht möglich gewesen ohne die 
Impulse, welche durch das Arabertum nach Europa gebracht sind. .. Nur aus dem 
Zusammenfluss der Christus-Religion und der Mahomet-Religion konnte in der Zeit, in 
welcher wir einen wichtigen Einschnitt zu verzeichnen haben, das entstehen, was eigentlich 
unsere neuzeitliche Kultur ist.“
  „Die Christus-Srömung .. fliesst in gerade Linie fort.“ Dann „haben wir die Araber-
Strömung, die in die Hauptströmung hereinfließt und dann eine Ruhepause hat und eine 
Abklärung findet in der Renaissancekultur. Nun haben wir jetzt ein erneuertes 
Hereinfliessen der Buddha-Strömung.“ Schon in Schopenhauers Philosophie ist – ein 
„Merkur-Einfluss“ - morgenländische Weisheit eingedrungen, und es fliessen dann 
Elemente ein „aus der Buddha-Strömung .. wie zum Beispiel die Ideen von Reinkarnation 
und Karma.“ Es wird sich „ergeben, dass diejenige Geisteswissenschaft mit der Zentralidee 
des Christus, die durch das europäische Rosenkreuzertum begründet worden ist, sich 
durchsetzen wird gegen alle äusseren Widerstände und gegen alle Versuchungen von aussen
in die Gemüter der Menschen einziehen wird. (…) Ebenso wie das Arabertum nicht ein 
Judentum war, wie der Jehova-Mond nicht im Arabertum in alter Form und Gestalt wieder 
aufgetaucht ist, so wird auch der Buddhismus, insofern er in der abendländischen Kultur 
fruchtbar werden kann, nicht in der alten Gestalt auftauchen, sondern er wird auftauchen in 
veränderter Gestalt, weil das Spätere nicht bloß als Abklatsch des Früheren wieder auftritt.“ 
124, 168ff 

  Christus, Jehova, Luzifer: „In vorchristlicher Zeit waltete im Menschen das 
Jehovaprinzip, das ihm seine Form verlieh, und das Luziferprinzip, das ihn individualisierte.
Er war geteilt in den Gehorsam gegenüber dem Gesetz und der Auflehnung des 
Individuums. Doch das Christusprinzip kam, um zwischen den beiden das Gleichgewicht 
herzustellen, indem es lehrte, im Inneren des Individuums selbst das Gesetz zu finden, das 
zuerst von aussen gegeben war. Das erklärt Paulus, der von der Freiheit und von der Liebe 
das christliche Prinzip recht eigentlich ableitet: das Gesetz hat den alten Bund regiert wie 
die Liebe den neuen. - Wir finden also beim Menschen drei Prinzipien, die untrennbar und 
notwendig zu seiner Entwicklung sind: Jehova, Luzifer, Christus.“   94, 115  (>Freiheit und
Gesetz)

  Mit Jahve stand das ganze Volk in Beziehung. Mit Christus muss jeder Einzelne in 
Beziehung stehen.   186, 7.12.18  (>Volk)

   „Im Christus-Prinzip liegt die Überwindung des Gesetzes.“   103, 80

  Christus und Kosmos: Christus ist „der Repräsentant des ganzen Weltalls .. So zeigt sich,
wie eine Christus-Idee aus der neueren Geisteswissenschaft .. entspringt, welche dem 
Menschen seine Verwandtschaft mit dem ganzen Makrokosmos in einer erneuerten Weise 
zeigt. (…) Es wird künftig eine Christus-Idee leben in den Herzen der Menschen, an Grösse
mit nichts zu vergleichen, was bisher die Menschheit zu erkennen glaubte. .. Denn diese 
christliche Tradition des Abendlandes reicht durchaus nicht aus, um den Christus für eine 
nächste Zukunft zu begreifen.“  15, 84f 



  Christus-Leben: „In Wahrheit liegt die Sache so, dass in dem Christus sich der ganze 
Kosmos ausspricht, dass man also das Christus-Leben ausdrücken kann, indem man für 
seine einzelnen Vorgänge die kosmischen Verhältnisse anführt, die fortwährend durch 
Christus in das Erdendasein hereinwirken. (…) Was bei einem andern Menschen mit der 
Geburt in das irdische Dasein einfließt, das floss in den Christus Jesus in jedem Augenblick 
ein. Und als das Mysterium von Golgatha sich vollzog, ging das, was aus dem Kosmos 
eingestrahlt war, in die geistige Substanz der Erde über und ist seit jener Zeit mit dem 
Geiste der Erde verbunden. Als Paulus vor Damaskus hellsichtig geworden war, konnte er 
erkennen, dass in den Geist der Erde übergegangen war, was früher im Kosmos war. Davon 
wird sich jeder überzeugen können, der seine Seele dazu bringen kann, das Ereignis von 
Damaskus nachzuleben. Im zwanzigsten Jahrhundert werden die ersten Menschen auftreten,
welche das Christus-Ereignis des Paulus in geistiger Weise erleben werden.“  15, 79 

  Christus und Materie: „Bis in die kleinsten Teile der Welt hinein“ ist „die Substanz von 
dem Geiste des Christus durchzogen .. Künftig werden Chemiker und Physiker kommen, 
welche Chemie und Physik nicht so lehren, wie man sie heute lehrt unter dem Einfluss der 
zurückgebliebenen ägyptisch-chaldäischen Geister, sondern welche lehren werden: Die 
Materie ist aufgebaut in dem Sinne, wie der Christus sie nach und nach angeordnet hat! - 
Man wird den Christus bis in die Gesetze der Chemie und Physik hinein finden. Eine 
spirituelle Chemie, eine spirituelle Physik ist das, was in der Zukunft kommen wird.“  15, 
66 

  Christus und Menschheit: „Der Christus ist keine Angelegenheit eines oder des anderen 
Volkes; der Christus ist eine Angelegenheit der ganzen Menschheit.“ 186, 313 

  „Das ist das Wesentliche, dass der Christus-Impuls nicht dem einzelnen Menschen gehört, 
sondern dem menschlichen Zusammenleben.“ Er hat gelebt, ist gestorben und auferstanden 
für die Menschheit, für menschliches Zusammenleben.   193, 48

  „Dass der Christus sichtbar in die Erscheinung, sichtbar in die Welt getreten ist als Mensch
unter Menschen, das ist es, was den Unterschied des Christus-Evangeliums ausmacht 
gegenüber der göttlichen Verkündigung von anderen Religionen.“   104, 30

  Christus; sozialer Impuls: Verständnis für die Meinungen anderer, auch wenn man sie für
Irrtümer hält. -Selbsterworbener Idealismus (Wille). 189, 46f  (>Geistesleben und 
Gedankenweg, >Wirtschaft und Willensweg)

  Christus durch Unglück suchen: Durch die Katastrophe „der letzten viereinhalb Jahre 
tönt es gleichsam herauf: Geistiges will sich offenbaren durch die Schleier der äusseren 
Erscheinungen; Menschen sollen lernen durch das Unglück, auf diese geistigen 
Offenbarungen hinzuschauen, und es wird zu ihrem Heile sein. Auch das ist eine Sprache, 
die paradox klingt für manche Menschen der Gegenwart; aber es ist die Sprache, die der 
Christus in unseren Zeiten uns anleitet zu sprechen. Denn im Fortschritt des Christentums 
muss es gelegen sein, die christlichen Wahrheiten in einer neuen Weise zu fassen. Das kann 
nur geschehen, wenn sie geistig gefasst werden. Das Mysterium von Golgatha ist ein 
geistiges Ereignis, das in die Erdenentwickelung eingegriffen hat. Vollständig verstanden 
werden kann es nur mit geistiger Erkenntnisweise. Und so werden wir, wie die Menschheit 

  Christus-Leben: „In Wahrheit liegt die Sache so, dass in dem Christus sich der ganze 
Kosmos ausspricht, dass man also das Christus-Leben ausdrücken kann, indem man für 
seine einzelnen Vorgänge die kosmischen Verhältnisse anführt, die fortwährend durch 
Christus in das Erdendasein hereinwirken. (…) Was bei einem andern Menschen mit der 
Geburt in das irdische Dasein einfließt, das floss in den Christus Jesus in jedem Augenblick 
ein. Und als das Mysterium von Golgatha sich vollzog, ging das, was aus dem Kosmos 
eingestrahlt war, in die geistige Substanz der Erde über und ist seit jener Zeit mit dem 
Geiste der Erde verbunden. Als Paulus vor Damaskus hellsichtig geworden war, konnte er 
erkennen, dass in den Geist der Erde übergegangen war, was früher im Kosmos war. Davon 
wird sich jeder überzeugen können, der seine Seele dazu bringen kann, das Ereignis von 
Damaskus nachzuleben. Im zwanzigsten Jahrhundert werden die ersten Menschen auftreten,
welche das Christus-Ereignis des Paulus in geistiger Weise erleben werden.“  15, 79 

  Christus und Materie: „Bis in die kleinsten Teile der Welt hinein“ ist „die Substanz von 
dem Geiste des Christus durchzogen .. Künftig werden Chemiker und Physiker kommen, 
welche Chemie und Physik nicht so lehren, wie man sie heute lehrt unter dem Einfluss der 
zurückgebliebenen ägyptisch-chaldäischen Geister, sondern welche lehren werden: Die 
Materie ist aufgebaut in dem Sinne, wie der Christus sie nach und nach angeordnet hat! - 
Man wird den Christus bis in die Gesetze der Chemie und Physik hinein finden. Eine 
spirituelle Chemie, eine spirituelle Physik ist das, was in der Zukunft kommen wird.“  15, 
66 

  Christus und Menschheit: „Der Christus ist keine Angelegenheit eines oder des anderen 
Volkes; der Christus ist eine Angelegenheit der ganzen Menschheit.“ 186, 313 

  „Das ist das Wesentliche, dass der Christus-Impuls nicht dem einzelnen Menschen gehört, 
sondern dem menschlichen Zusammenleben.“ Er hat gelebt, ist gestorben und auferstanden 
für die Menschheit, für menschliches Zusammenleben.   193, 48

  „Dass der Christus sichtbar in die Erscheinung, sichtbar in die Welt getreten ist als Mensch
unter Menschen, das ist es, was den Unterschied des Christus-Evangeliums ausmacht 
gegenüber der göttlichen Verkündigung von anderen Religionen.“   104, 30

  Christus; sozialer Impuls: Verständnis für die Meinungen anderer, auch wenn man sie für
Irrtümer hält. -Selbsterworbener Idealismus (Wille). 189, 46f  (>Geistesleben und 
Gedankenweg, >Wirtschaft und Willensweg)

  Christus durch Unglück suchen: Durch die Katastrophe „der letzten viereinhalb Jahre 
tönt es gleichsam herauf: Geistiges will sich offenbaren durch die Schleier der äusseren 
Erscheinungen; Menschen sollen lernen durch das Unglück, auf diese geistigen 
Offenbarungen hinzuschauen, und es wird zu ihrem Heile sein. Auch das ist eine Sprache, 
die paradox klingt für manche Menschen der Gegenwart; aber es ist die Sprache, die der 
Christus in unseren Zeiten uns anleitet zu sprechen. Denn im Fortschritt des Christentums 
muss es gelegen sein, die christlichen Wahrheiten in einer neuen Weise zu fassen. Das kann 
nur geschehen, wenn sie geistig gefasst werden. Das Mysterium von Golgatha ist ein 
geistiges Ereignis, das in die Erdenentwickelung eingegriffen hat. Vollständig verstanden 
werden kann es nur mit geistiger Erkenntnisweise. Und so werden wir, wie die Menschheit 



im Grunde durch Unglück den Christus gefunden hat, durch Unglück auch den Christus in 
der neuen Auffassungsweise und Gestalt zu suchen haben.“  186, 309f

  Christus, Willensweg: Die Jugend hat von Geburt einen natürlichen, elementaren 
„Blutidealismus“, der „mit dem Jahvegöttlichen identisch ist“. In der menschlichen 
Gemeinschaft muss dann etwas „unabhhängig von unserer leiblichen Entwicklung“ 
erworben werden: „Anerzogener, namentlich selbstanerzogener Idealismus, der auch dann 
nicht verlorengehen kann mit der Jugend, das ist etwas, was den Weg zu dem Christus 
eröffnet, weil es wieder etwas ist, was im Leben zwischen Geburt und Tod eben erworben 
wird“, ein „Idealismus der Wiedergeburt“.  193, 62f 

  Darwinismus bei der Arbeit: Taylor wendet Darwins Theorie an und wählt die 
Passendsten aus, „aber die Unpassenden mögen verhungern!“ Das Maschinenmässige wird 
so ins soziale Leben übertragen. Der Darwinismus „in Bezug auf das unmittelbare 
Experimentieren mit Menschen“, besonders wenn in Zukunft dazu okkulte Wahrheiten 
kommen, „um die Passenden immer passender und passender zu machen – dadurch würde 
man zu einer ungeheuren Machtausnützung kommen ..“  178, 212f

  Darwinismus und Religion: „Im Westen verträgt man Darwinismus und Religion 
zusammen serviert ganz gut in der Weltentwickelung.“ Man will keine Wissenschaft auf die
Religion anwenden. Das geht für die Mitteleuropäer nicht. Haeckel muss die 
Wahrhaftigkeit, die er in der Wissenschaft geltend macht, auch in die Religion hineintragen.
Für Goethe ist die Natur innerlich beseelt.  196, 144f

  Daseinskampf umwandeln: „Für denjenigen, der materialistisch denkt, gibt es fast kein 
Entrinnen aus diesem Daseinskampf. Wir sollen zwar an dem Platze unsere Pflicht tun, an 
den uns das Karma hingestellt hat. Wir tun aber das Richtige, wenn wir uns klar sind, dass 
wir viel mehr leisten würden, wenn wir darauf verzichteten, in der unmittelbaren Gegenwart
die Erfolge zu sehen, die wir erreichen wollen. Bringen Sie es übers Herz, wenn Sie 
vielleicht mit blutender Seele im Daseinskampfe stehen, demjenigen, dem Sie wehe getan 
haben im Daseinskampfe, in liebevoller Gesinnung von Seele zu Seele Ihre Gedanken 
zuströmen zu lassen, dann werden Sie als Materialist vielleicht denken, Sie haben nichts 
getan. Nach diesen Auseinandersetzungen aber werden Sie einsehen, dass dies später seine 
Wirkung haben muss, denn nichts, das wissen wir, ist verloren, was im Geistigen vorgeht.
So können wir manchmal mit zagender Seele, mit Wehmut im Herzen den Daseinskampf 
aufnehmen und durch unsere Mitarbeit denselben umwandeln. So in diesem Daseinskampfe
arbeiten, heißt in praktischer Beziehung den Daseinskampf ändern. Nicht von heute auf 
morgen ist das möglich, aber dass wir es können, ist außer allem Zweifel. .. Sowenig ein 
Auge noch ein Auge ist, wenn es aus dem Kopfe gerissen wird, sowenig ist eine 
menschliche Seele noch eine Menschenseele, wenn sie sich von der menschlichen 
Gemeinschaft trennt.“  54, 197f 

im Grunde durch Unglück den Christus gefunden hat, durch Unglück auch den Christus in 
der neuen Auffassungsweise und Gestalt zu suchen haben.“  186, 309f

  Christus, Willensweg: Die Jugend hat von Geburt einen natürlichen, elementaren 
„Blutidealismus“, der „mit dem Jahvegöttlichen identisch ist“. In der menschlichen 
Gemeinschaft muss dann etwas „unabhhängig von unserer leiblichen Entwicklung“ 
erworben werden: „Anerzogener, namentlich selbstanerzogener Idealismus, der auch dann 
nicht verlorengehen kann mit der Jugend, das ist etwas, was den Weg zu dem Christus 
eröffnet, weil es wieder etwas ist, was im Leben zwischen Geburt und Tod eben erworben 
wird“, ein „Idealismus der Wiedergeburt“.  193, 62f 

  Darwinismus bei der Arbeit: Taylor wendet Darwins Theorie an und wählt die 
Passendsten aus, „aber die Unpassenden mögen verhungern!“ Das Maschinenmässige wird 
so ins soziale Leben übertragen. Der Darwinismus „in Bezug auf das unmittelbare 
Experimentieren mit Menschen“, besonders wenn in Zukunft dazu okkulte Wahrheiten 
kommen, „um die Passenden immer passender und passender zu machen – dadurch würde 
man zu einer ungeheuren Machtausnützung kommen ..“  178, 212f

  Darwinismus und Religion: „Im Westen verträgt man Darwinismus und Religion 
zusammen serviert ganz gut in der Weltentwickelung.“ Man will keine Wissenschaft auf die
Religion anwenden. Das geht für die Mitteleuropäer nicht. Haeckel muss die 
Wahrhaftigkeit, die er in der Wissenschaft geltend macht, auch in die Religion hineintragen.
Für Goethe ist die Natur innerlich beseelt.  196, 144f

  Daseinskampf umwandeln: „Für denjenigen, der materialistisch denkt, gibt es fast kein 
Entrinnen aus diesem Daseinskampf. Wir sollen zwar an dem Platze unsere Pflicht tun, an 
den uns das Karma hingestellt hat. Wir tun aber das Richtige, wenn wir uns klar sind, dass 
wir viel mehr leisten würden, wenn wir darauf verzichteten, in der unmittelbaren Gegenwart
die Erfolge zu sehen, die wir erreichen wollen. Bringen Sie es übers Herz, wenn Sie 
vielleicht mit blutender Seele im Daseinskampfe stehen, demjenigen, dem Sie wehe getan 
haben im Daseinskampfe, in liebevoller Gesinnung von Seele zu Seele Ihre Gedanken 
zuströmen zu lassen, dann werden Sie als Materialist vielleicht denken, Sie haben nichts 
getan. Nach diesen Auseinandersetzungen aber werden Sie einsehen, dass dies später seine 
Wirkung haben muss, denn nichts, das wissen wir, ist verloren, was im Geistigen vorgeht.
So können wir manchmal mit zagender Seele, mit Wehmut im Herzen den Daseinskampf 
aufnehmen und durch unsere Mitarbeit denselben umwandeln. So in diesem Daseinskampfe
arbeiten, heißt in praktischer Beziehung den Daseinskampf ändern. Nicht von heute auf 
morgen ist das möglich, aber dass wir es können, ist außer allem Zweifel. .. Sowenig ein 
Auge noch ein Auge ist, wenn es aus dem Kopfe gerissen wird, sowenig ist eine 
menschliche Seele noch eine Menschenseele, wenn sie sich von der menschlichen 
Gemeinschaft trennt.“  54, 197f 



  Dauer: „Wo ist denn etwas Dauerndes? Wo ist denn das, welches als das Unvergängliche 
hinüberleben wird über dieses äußerlich Daseiende und dem Tode Geweihte? Wo ist denn 
das, was wirklich erhalten wird, während die Atome und die Kräfte, von denen 
physikalischer Aberglaube meint, dass sie erhalten würden, nicht erhalten werden, sondern 
zugrunde gehen? Das ist nur im Menschen selbst. Von allen Wesen, von den Tieren 
Pflanzen, Mineralien, von Luft, Wasser und allem, was zugrunde geht, gibt es nur eines, das
sich .. erhält: nur das, was im Menschen selbst lebt. Nur der Mensch trägt auf der Erde 
etwas in sich, was dauernd ist. .. Wenn wir fragen: Wo ist der Keim für etwas, .. was aus der
gegenwärtigen Kultur in die Kultur der Zukunft hinüberwächst? — so müssen wir sagen: In 
nichts außerhalb der Erde, nur in dem, was im Menschen ist. In dem Teil seines Wesens, der
allein der übersinnlichen Erkenntnis zugänglich ist .. Und nur der redet recht von der 
Zukunft, der allein den Willen hat, das Übersinnliche zu erfassen, sonst redet ein jeder, der 
von der Zukunft redet, irre.“  181, 415  (>Zeit, >Kraft und Stoff, >Wesen)

  Demokratie: „Die Menschen kommen durch ihre Gefühle, die sie gegenseitig füreinander
entwickeln, in solche Beziehungen, dass sie diese Beziehungen in Rechten festlegen, 
festsetzen. .. Dadurch aber kommt die Rechtsbetrachtung für den modernen Menschen 
gerade in unmittelbare Nähe dessen, was sich heraufentwickelt hat in der Geschichte der 
neueren Menschheit als die demokratische Forderung. - Man kommt dem Wesen solcher 
Forderungen, wie es die demokratische Forderung ist, nicht nahe, wenn man nicht die 
menschliche Entwickelung selber wie eine Art Organismus ansieht. … Wie ist es in der 
menschlichen Natur selbst begründet, dass zum Beispiel um das siebente Jahr herum aus 
dieser menschlichen Natur heraus die Kräfte kommen, die den Zahnwechsel bewirken? .. 
Wie entwickelt sich aus dem menschlichen Organismus heraus dasjenige, was zum Beispiel 
die Geschlechtsreife darstellt? - und so weiter.“ Die Menschheit entwickelt „aus ihrem 
Wesen heraus in den verschiedenen Zeitaltern gewisse Kräfte und Fähigkeiten, gewisse 
Eigentümlichkeiten … Und da findet man, dass aus den Tiefen der Menschennatur 
hervorgehend seit der Mitte des 15. Jahrhunderts eben gerade diese Forderung nach 
Demokratie sich entwickelt hat und in den verschiedenen Gegenden der Erde mehr oder 
weniger befriedigt worden ist, diese Forderung: dass der Mensch in seinem Verhalten zu 
anderen Menschen nur dasjenige gelten lassen kann, was er selbst als das Richtige, als das 
ihm Angemessene empfindet. Das demokratische Prinzip ist aus den Tiefen der 
Menschennatur heraus die Signatur des menschlichen Strebens in sozialer Beziehung in der 
neueren Zeit geworden. Es ist eine elementare Forderung der neueren Menschheit, dieses 
demokratische Prinzip. … Das demokratische Prinzip .. besteht darinnen, dass die in einem 
geschlossenen sozialen Organismus zusammenlebenden Menschen Beschlüsse fassen 
sollen, welche aus jedem einzelnen hervorgehen. Dann können sie natürlich nur für die 
Gesellschaft bindende Beschlüsse dadurch werden, dass sich Majoritäten ergeben. 
Demokratisch wird, was in solche Majoritätsbeschlüsse einläuft, nur dann sein, wenn jeder 
einzelne Mensch als einzelner Mensch dem anderen einzelnen Menschen als ein gleicher 
gegenübersteht. Dann aber können auch nur über diejenigen Dinge Beschlüsse gefasst 
werden, in denen der einzelne Mensch als gleicher jedem anderen Menschen in Wirklichkeit
gleich ist. Das heisst: Es können nur Beschlüsse gefasst werden auf demokratischem Boden,
über die jeder mündig gewordene Mensch dadurch, dass er  mündig geworden ist, 
urteilsfähig ist. Damit aber haben sie - ich meine so klar als nur möglich - der Demokratie 
ihre Grenzen gezogen. Es kann ja nur dasjenige auf dem Boden der Demokratie beschlossen
werden, was man einfach dadurch beurteilen kann, dass man ein mündig gewordener 
Mensch ist.“  332a, 83f  (>Demokratie, Grenzen)

  Dauer: „Wo ist denn etwas Dauerndes? Wo ist denn das, welches als das Unvergängliche 
hinüberleben wird über dieses äußerlich Daseiende und dem Tode Geweihte? Wo ist denn 
das, was wirklich erhalten wird, während die Atome und die Kräfte, von denen 
physikalischer Aberglaube meint, dass sie erhalten würden, nicht erhalten werden, sondern 
zugrunde gehen? Das ist nur im Menschen selbst. Von allen Wesen, von den Tieren 
Pflanzen, Mineralien, von Luft, Wasser und allem, was zugrunde geht, gibt es nur eines, das
sich .. erhält: nur das, was im Menschen selbst lebt. Nur der Mensch trägt auf der Erde 
etwas in sich, was dauernd ist. .. Wenn wir fragen: Wo ist der Keim für etwas, .. was aus der
gegenwärtigen Kultur in die Kultur der Zukunft hinüberwächst? — so müssen wir sagen: In 
nichts außerhalb der Erde, nur in dem, was im Menschen ist. In dem Teil seines Wesens, der
allein der übersinnlichen Erkenntnis zugänglich ist .. Und nur der redet recht von der 
Zukunft, der allein den Willen hat, das Übersinnliche zu erfassen, sonst redet ein jeder, der 
von der Zukunft redet, irre.“  181, 415  (>Zeit, >Kraft und Stoff, >Wesen)

  Demokratie: „Die Menschen kommen durch ihre Gefühle, die sie gegenseitig füreinander
entwickeln, in solche Beziehungen, dass sie diese Beziehungen in Rechten festlegen, 
festsetzen. .. Dadurch aber kommt die Rechtsbetrachtung für den modernen Menschen 
gerade in unmittelbare Nähe dessen, was sich heraufentwickelt hat in der Geschichte der 
neueren Menschheit als die demokratische Forderung. - Man kommt dem Wesen solcher 
Forderungen, wie es die demokratische Forderung ist, nicht nahe, wenn man nicht die 
menschliche Entwickelung selber wie eine Art Organismus ansieht. … Wie ist es in der 
menschlichen Natur selbst begründet, dass zum Beispiel um das siebente Jahr herum aus 
dieser menschlichen Natur heraus die Kräfte kommen, die den Zahnwechsel bewirken? .. 
Wie entwickelt sich aus dem menschlichen Organismus heraus dasjenige, was zum Beispiel 
die Geschlechtsreife darstellt? - und so weiter.“ Die Menschheit entwickelt „aus ihrem 
Wesen heraus in den verschiedenen Zeitaltern gewisse Kräfte und Fähigkeiten, gewisse 
Eigentümlichkeiten … Und da findet man, dass aus den Tiefen der Menschennatur 
hervorgehend seit der Mitte des 15. Jahrhunderts eben gerade diese Forderung nach 
Demokratie sich entwickelt hat und in den verschiedenen Gegenden der Erde mehr oder 
weniger befriedigt worden ist, diese Forderung: dass der Mensch in seinem Verhalten zu 
anderen Menschen nur dasjenige gelten lassen kann, was er selbst als das Richtige, als das 
ihm Angemessene empfindet. Das demokratische Prinzip ist aus den Tiefen der 
Menschennatur heraus die Signatur des menschlichen Strebens in sozialer Beziehung in der 
neueren Zeit geworden. Es ist eine elementare Forderung der neueren Menschheit, dieses 
demokratische Prinzip. … Das demokratische Prinzip .. besteht darinnen, dass die in einem 
geschlossenen sozialen Organismus zusammenlebenden Menschen Beschlüsse fassen 
sollen, welche aus jedem einzelnen hervorgehen. Dann können sie natürlich nur für die 
Gesellschaft bindende Beschlüsse dadurch werden, dass sich Majoritäten ergeben. 
Demokratisch wird, was in solche Majoritätsbeschlüsse einläuft, nur dann sein, wenn jeder 
einzelne Mensch als einzelner Mensch dem anderen einzelnen Menschen als ein gleicher 
gegenübersteht. Dann aber können auch nur über diejenigen Dinge Beschlüsse gefasst 
werden, in denen der einzelne Mensch als gleicher jedem anderen Menschen in Wirklichkeit
gleich ist. Das heisst: Es können nur Beschlüsse gefasst werden auf demokratischem Boden,
über die jeder mündig gewordene Mensch dadurch, dass er  mündig geworden ist, 
urteilsfähig ist. Damit aber haben sie - ich meine so klar als nur möglich - der Demokratie 
ihre Grenzen gezogen. Es kann ja nur dasjenige auf dem Boden der Demokratie beschlossen
werden, was man einfach dadurch beurteilen kann, dass man ein mündig gewordener 
Mensch ist.“  332a, 83f  (>Demokratie, Grenzen)



  „Heute kennt man den eigentlichen Unterschied zwischen herrschen und regieren nicht 
(…) wenn eine Regierung lernt zu regieren und nicht mehr glaubt, sie sei nur eine 
Regierung, wenn sie herrschen kann, dann wird selbst das möglich sein, was die breitesten 
Massen sich unter Sozialisierung vorstellen können. Denn herrschen muss in der Zukunft 
nicht eine Regierung, sondern die ganze breite Masse des Volkes. Die Regierung muss 
regieren und lernen, wie man regiert, wenn tatsächlich die ganze breite Masse des Volkes 
herrscht.“  331, 36f

  Demokratie und Arbeitsteilung: Durch das Stehen an der Maschine wird der Mensch auf
sich zurückgewiesen. „Seine Menschlichkeit empfindet er. Der Mensch tritt als ein ganz 
neues Wesen in die Entwickelung ein. Er löst sich los von seiner äußeren Betätigung. Das 
ist es, was im Westen als das demokratische Element in den letzten Jahrhunderten 
heraufkommt, aber erst als eine Forderung, als ein Postulat, nicht wie irgend etwas 
Realisiertes. Denn die Verhältnisse überwältigen den Menschen. Die Menschen können nur 
theokratisch oder juristisch denken. Aber das Leben wird industriell-wirtschaftlich mit 
überwältigenden Forderungen.“  305, 199f  (>Arbeitsteilung und Demokratie, >Staatlich-
juristisch-moralisches Denken, >Ich und Arbeit, >Wirtschaft nicht demokratisch)  

  Der Antrieb zur Arbeit, wie er da war durch die Freude an der unmittelbaren 
Hervorbringung eines Objektes, ist nicht mehr da und muss ersetzt werden dadurch, dass 
der soziale Horizont des Menschen vergrössert wird. Er will sich als würdiges Glied 
innerhalb des Kreises seiner Mitmenschen fühlen. Daraus kam die moderne Forderung nach
Demokratie.   332a, 92f  (>Arbeit im Rechtsleben, >Geld, abstrakt, >Arbeit; Antriebe, 
>Meinung, öffentliche)

  Demokratie und Diskussion: Wenn man zur Wechselrede gezwungen ist, tritt ein 
gewisses Rechtsverhältnis auf zwischen Mensch und Mensch „Aber in der Diskussion, an 
der man gerade das Rechtsverhältnis am schönsten lernen könnte, macht sich heute fast gar 
nicht dieses Hineinprojizieren der allgemeinen Rechtsbegriffe in das Verhältnis, das 
zwischen Mensch und Mensch in der Diskussion .. besteht, geltend. Da handelt es sich 
wirklich darum, dass man dann bei der Diskussion nicht verliebt ist in seine eigene Art, zu 
denken, in seine Art, zu empfinden, sondern dass man in der Diskussion eigentlich 
antipathisch empfindet, was man selber zu etwas sagen möchte“ Wenn man seine eigene 
Meinung, auch seinen eigenen Ärger oder die eigene Aufgeregtheit zurückzudämmen 
versteht, kann man „hinüberkriechen .. in den anderen.“  339, 79

  Demokratie und Fasching: Im alten Rom war erst der in einem höheren Stand Geborene 
ein richtiger Mensch. Aber ein paar Tage im Jahr hindurch sollten die Menschen gleich sein,
sollte Demokratie herrschen.  Das ging nicht ohne Masken. Das ganze Rom war in dieser 
Zeit ein paar Tage verrückt, von der Stelle gerückt; und die Menschen konnten sich auch 
ihren Vorgesetzten gegenüber anders benehmen, brauchten ihnen gegenüber nicht höflich zu
sein. Für ein paar Tage sind die Menschen gleich und frei geworden und das hat ihnen gut 
gefallen. Das Kirchentum hat dann gefunden, dass es notwendig ist, dass man just danach 
auch den Aschermittwoch folgen lässt, dass man sich als schuldiger Mensch fühlt, nicht 
alles darf, was man will und so weiter, und so wurde die Fastenzeit eingerichtet.   353, 2. 
Vortrag (Arbeitervorträge)

  „Heute kennt man den eigentlichen Unterschied zwischen herrschen und regieren nicht 
(…) wenn eine Regierung lernt zu regieren und nicht mehr glaubt, sie sei nur eine 
Regierung, wenn sie herrschen kann, dann wird selbst das möglich sein, was die breitesten 
Massen sich unter Sozialisierung vorstellen können. Denn herrschen muss in der Zukunft 
nicht eine Regierung, sondern die ganze breite Masse des Volkes. Die Regierung muss 
regieren und lernen, wie man regiert, wenn tatsächlich die ganze breite Masse des Volkes 
herrscht.“  331, 36f

  Demokratie und Arbeitsteilung: Durch das Stehen an der Maschine wird der Mensch auf
sich zurückgewiesen. „Seine Menschlichkeit empfindet er. Der Mensch tritt als ein ganz 
neues Wesen in die Entwickelung ein. Er löst sich los von seiner äußeren Betätigung. Das 
ist es, was im Westen als das demokratische Element in den letzten Jahrhunderten 
heraufkommt, aber erst als eine Forderung, als ein Postulat, nicht wie irgend etwas 
Realisiertes. Denn die Verhältnisse überwältigen den Menschen. Die Menschen können nur 
theokratisch oder juristisch denken. Aber das Leben wird industriell-wirtschaftlich mit 
überwältigenden Forderungen.“  305, 199f  (>Arbeitsteilung und Demokratie, >Staatlich-
juristisch-moralisches Denken, >Ich und Arbeit, >Wirtschaft nicht demokratisch)  

  Der Antrieb zur Arbeit, wie er da war durch die Freude an der unmittelbaren 
Hervorbringung eines Objektes, ist nicht mehr da und muss ersetzt werden dadurch, dass 
der soziale Horizont des Menschen vergrössert wird. Er will sich als würdiges Glied 
innerhalb des Kreises seiner Mitmenschen fühlen. Daraus kam die moderne Forderung nach
Demokratie.   332a, 92f  (>Arbeit im Rechtsleben, >Geld, abstrakt, >Arbeit; Antriebe, 
>Meinung, öffentliche)

  Demokratie und Diskussion: Wenn man zur Wechselrede gezwungen ist, tritt ein 
gewisses Rechtsverhältnis auf zwischen Mensch und Mensch „Aber in der Diskussion, an 
der man gerade das Rechtsverhältnis am schönsten lernen könnte, macht sich heute fast gar 
nicht dieses Hineinprojizieren der allgemeinen Rechtsbegriffe in das Verhältnis, das 
zwischen Mensch und Mensch in der Diskussion .. besteht, geltend. Da handelt es sich 
wirklich darum, dass man dann bei der Diskussion nicht verliebt ist in seine eigene Art, zu 
denken, in seine Art, zu empfinden, sondern dass man in der Diskussion eigentlich 
antipathisch empfindet, was man selber zu etwas sagen möchte“ Wenn man seine eigene 
Meinung, auch seinen eigenen Ärger oder die eigene Aufgeregtheit zurückzudämmen 
versteht, kann man „hinüberkriechen .. in den anderen.“  339, 79

  Demokratie und Fasching: Im alten Rom war erst der in einem höheren Stand Geborene 
ein richtiger Mensch. Aber ein paar Tage im Jahr hindurch sollten die Menschen gleich sein,
sollte Demokratie herrschen.  Das ging nicht ohne Masken. Das ganze Rom war in dieser 
Zeit ein paar Tage verrückt, von der Stelle gerückt; und die Menschen konnten sich auch 
ihren Vorgesetzten gegenüber anders benehmen, brauchten ihnen gegenüber nicht höflich zu
sein. Für ein paar Tage sind die Menschen gleich und frei geworden und das hat ihnen gut 
gefallen. Das Kirchentum hat dann gefunden, dass es notwendig ist, dass man just danach 
auch den Aschermittwoch folgen lässt, dass man sich als schuldiger Mensch fühlt, nicht 
alles darf, was man will und so weiter, und so wurde die Fastenzeit eingerichtet.   353, 2. 
Vortrag (Arbeitervorträge)



  Demokratie, Grenzen: „Will jemand ernstlich Demokratie, dann kann er nicht im Staate 
Sozialismus und Geistesleben wollen, sondern er muss sich sagen: Wenn die Demokratie 
durchgeführt werden soll, ist das einzig Gesunde, das Geistesleben auf der einen Seite und 
den Wirtschaftskreislauf auf der anderen Seite auf freien Boden zu stellen. Dass man dies 
nicht durchschaut – in Russland hat man es nicht durchschaut! - das hat zur Wirkung, dass 
angestrebt wird heute aus dem Wirtschaftsleben heraus etwas höchst Undemokratisches, ja 
Antidemokratisches: die sogenannte Diktatur des Proletariats.“  330, 328

  „Man meint es eigentlich doch nicht ernsthaft mit dem demokratischen Gedanken, wenn 
man dem Staate alles aufhalsen will. Man meint es mit dem demokratischen Gedanken nur 
dann ernsthaft, wenn man dasjenige demokratisch behandelt sehen will, was gleich 
behandelt werden kann unter allen mündigen Menschen.“  334, 189  (>Staat; Einheitsstaat,
>Sozialdemokratie, >Rechtsstaat, >Humboldt)

  „Es kann ja nur dasjenige auf dem Boden der Demokratie beschlossen werden, was man 
einfach dadurch beurteilen kann, dass man ein mündig gewordener Mensch ist. Dadurch 
schliesst sich aus von demokratischen Maßregeln alles, was sich auf die Entwickelung der 
menschlichen Fähigkeiten im öffentlichen Leben bezieht. Alles, was Erziehung und 
Unterrichtswesen, was geistiges Leben überhaupt ist, erfordert die Einsetzung des 
individuellen Menschen, .. erfordert vor allen Dingen wirkliche individuelle 
Menschenkenntnis, erfordert in dem Unterrichtenden, in dem Erziehenden besondere 
individuelle Fähigkeiten, die durchaus nicht dem Menschen dadurch eignen können, dass er 
einfach ein mündig gewordener Mensch ist. Entweder nimmt man es mit der Demokratie 
nicht ernst: dann lässt man sie beschliessen auch über alles, was an individuellen 
Fähigkeiten hängt; oder man nimmt es mit der Demokratie ernst: dann muss man 
ausschliessen von der Demokratie die Verwaltung des Geisteslebens auf der einen Seite. 
Man muss aber auch ausschliessen von dieser Demokratie, was Wirtschaftsleben ist.“ Da 
beruht alles „auf Sachkenntnis und Fachtüchtigkeit, die sich der einzelne erwirbt in dem 
Lebenskreis wirtschaftlicher Art, in dem er drinnensteht. Niemals kann einfach die 
Mündigkeit, die Urteilsfähigkeit jedes mündig gewordenen Menschen darüber entscheiden, 
ob man ein guter Landwirt, ob man ein guter Industrieller und dergleichen ist. Daher 
können auch nicht Majoritätsbeschlüsse gefasst werden von jedem mündig gewordenen 
Menschen über dasjenige, was auf dem Gebiete des Wirtschaftslebens zu geschehen hat.
Das heißt, das Demokratische muss ausgesondert werden von dem Boden des 
Geisteslebens, von dem Boden des Wirtschaftslebens. Dann ergibt sich zwischen beiden das
eigentliche demokratische Staatsleben, in dem ein jeder Mensch dem anderen als 
urteilsfähiger, mündiger, gleicher Mensch gegenübersteht, in dem aber auch nur 
Majoritätsbeschlüsse gefasst werden können über das, was abhängt von der gleichen 
Urteilsfähigkeit aller mündig gewordenen Menschen.“ Die Menschen täuschen sich über 
diese Dinge, „weil sie eigentlich unbequem vorzustellen sind, weil man nicht den Mut 
entwickeln möchte, in die letzten Konsequenzen dieses menschlichen Vorstellens 
einzudringen.“  332a, 85f

  „Aber man kann doch nicht darüber abstimmen, ob, wenn man Holz in den Ofen 
hineingelegt hat, man nur mit einem Zündhölzchen oder aber mit einem Stückchen Eis das 
Holz anzündet.“  338, 203

  „.. ein Parlament kann es nur im Staate geben, nicht im freien Geistesleben. Da kann es nur

  Demokratie, Grenzen: „Will jemand ernstlich Demokratie, dann kann er nicht im Staate 
Sozialismus und Geistesleben wollen, sondern er muss sich sagen: Wenn die Demokratie 
durchgeführt werden soll, ist das einzig Gesunde, das Geistesleben auf der einen Seite und 
den Wirtschaftskreislauf auf der anderen Seite auf freien Boden zu stellen. Dass man dies 
nicht durchschaut – in Russland hat man es nicht durchschaut! - das hat zur Wirkung, dass 
angestrebt wird heute aus dem Wirtschaftsleben heraus etwas höchst Undemokratisches, ja 
Antidemokratisches: die sogenannte Diktatur des Proletariats.“  330, 328

  „Man meint es eigentlich doch nicht ernsthaft mit dem demokratischen Gedanken, wenn 
man dem Staate alles aufhalsen will. Man meint es mit dem demokratischen Gedanken nur 
dann ernsthaft, wenn man dasjenige demokratisch behandelt sehen will, was gleich 
behandelt werden kann unter allen mündigen Menschen.“  334, 189  (>Staat; Einheitsstaat,
>Sozialdemokratie, >Rechtsstaat, >Humboldt)

  „Es kann ja nur dasjenige auf dem Boden der Demokratie beschlossen werden, was man 
einfach dadurch beurteilen kann, dass man ein mündig gewordener Mensch ist. Dadurch 
schliesst sich aus von demokratischen Maßregeln alles, was sich auf die Entwickelung der 
menschlichen Fähigkeiten im öffentlichen Leben bezieht. Alles, was Erziehung und 
Unterrichtswesen, was geistiges Leben überhaupt ist, erfordert die Einsetzung des 
individuellen Menschen, .. erfordert vor allen Dingen wirkliche individuelle 
Menschenkenntnis, erfordert in dem Unterrichtenden, in dem Erziehenden besondere 
individuelle Fähigkeiten, die durchaus nicht dem Menschen dadurch eignen können, dass er 
einfach ein mündig gewordener Mensch ist. Entweder nimmt man es mit der Demokratie 
nicht ernst: dann lässt man sie beschliessen auch über alles, was an individuellen 
Fähigkeiten hängt; oder man nimmt es mit der Demokratie ernst: dann muss man 
ausschliessen von der Demokratie die Verwaltung des Geisteslebens auf der einen Seite. 
Man muss aber auch ausschliessen von dieser Demokratie, was Wirtschaftsleben ist.“ Da 
beruht alles „auf Sachkenntnis und Fachtüchtigkeit, die sich der einzelne erwirbt in dem 
Lebenskreis wirtschaftlicher Art, in dem er drinnensteht. Niemals kann einfach die 
Mündigkeit, die Urteilsfähigkeit jedes mündig gewordenen Menschen darüber entscheiden, 
ob man ein guter Landwirt, ob man ein guter Industrieller und dergleichen ist. Daher 
können auch nicht Majoritätsbeschlüsse gefasst werden von jedem mündig gewordenen 
Menschen über dasjenige, was auf dem Gebiete des Wirtschaftslebens zu geschehen hat.
Das heißt, das Demokratische muss ausgesondert werden von dem Boden des 
Geisteslebens, von dem Boden des Wirtschaftslebens. Dann ergibt sich zwischen beiden das
eigentliche demokratische Staatsleben, in dem ein jeder Mensch dem anderen als 
urteilsfähiger, mündiger, gleicher Mensch gegenübersteht, in dem aber auch nur 
Majoritätsbeschlüsse gefasst werden können über das, was abhängt von der gleichen 
Urteilsfähigkeit aller mündig gewordenen Menschen.“ Die Menschen täuschen sich über 
diese Dinge, „weil sie eigentlich unbequem vorzustellen sind, weil man nicht den Mut 
entwickeln möchte, in die letzten Konsequenzen dieses menschlichen Vorstellens 
einzudringen.“  332a, 85f

  „Aber man kann doch nicht darüber abstimmen, ob, wenn man Holz in den Ofen 
hineingelegt hat, man nur mit einem Zündhölzchen oder aber mit einem Stückchen Eis das 
Holz anzündet.“  338, 203

  „.. ein Parlament kann es nur im Staate geben, nicht im freien Geistesleben. Da kann es nur



die einzelne Individualität geben. (..) Auf wirtschaftlichem Gebiet kann es nur 
Assoziationen geben.“  NÖS, 87f  (>Individualität)

  Demokratie, heutige: Es ist Mode geworden, den Menschen für ein soziales Wesen zu 
halten, und man sieht auf diesem Hintergrund das Ideal der Demokratie. Aber so wie sich 
neben den sozialen Trieben die antisozialen Triebe regen, „führt die Demokratie ebenso 
zum Gegenteil der Demokratie, wie das Pendel nach der entgegengesetzten Seite 
ausschlägt.“ Die Demokratie stirbt an ihrer Rechthaberei.    186, 100f

  Wir stehen „unter dem Impuls, der sich dann hineinergossen hat in den Glauben an die 
Allmacht des Staatslebens, dass die zivilisierte Menschheit aus den Untergründen ihres 
Wesens heraus immer demokratischer und demokratischer geworden ist. Das heißt, dass 
Aspirationen in den breiten Massen der Menschheit vorhanden sind: jeder Mensch müsse 
mitreden, wenn es sich darum handelt, menschliche Einrichtungen zu treffen. 83, 287  
(>Staatsdenken)

  Aus Majoritätsbeschlüssen wird nichts Wirkliches, sondern Phrase. Die sich darunter 
abspielende Wirklichkeit ist etwa die Kolonisation.  196, 15.2.20   (>Politik)

  „Darauf beruht im Grunde genommen unsere ganze demokratische Weltanschauung; die 
immer dazu neigen wird, sich selbst ihr Grab zu schaufeln: dass der Mensch, nachdem er 
ein gewisses Alter erreicht hat, im Verein mit seinen Mitmenschen über Gott und die Welt 
und über noch drei Dörfer, über alles Mögliche Entscheidungen treffen kann.“   190, 135

  Alles Nachmachen des englischen Parlamentarismus ist „nichts anderes als ein Mittel, sich
selbst Sand in die Augen zu streuen.“ In England werden „ein paar Leute immer Mittel und 
Wege finden, ihre Wirklichkeitspolitik durch ihr Parlament ausführen zu lassen..“  24, 350   
(>Links und rechts, >Parlamentarismus, >Westen; England)  

  Von gewissen Leuten wird in die Welt posaunt „Demokratisierung der Menschheit ist 
dasjenige, was das Heil bringt; dafür muss man nun alles kurz und klein schlagen, damit die
Demokratie sich ausbreitet auf der Welt.“ Man schläfert die Menschen ein durch Begriffe, 
und sie merken nicht, „dass immer ein paar Menschen an den Drähten ziehen ..“  177, 247

  Demokratie im Kapitalismus: „Interessant ist es, wie 1910 einer (Francis Delaisi) den 
schönen Satz geschrieben hat: dass es dem Grosskapitalismus gelungen ist, aus der 
Demokratie das wunderbarste, wirksamste, biegsamste Werkzeug zur Ausbeutung der 
Gesamtheit zu machen. Man bildet sich gewöhnlich ein, die Finanzleute seien Gegner der 
Demokratie,.. ein Grundirrtum. Vielmehr sind sie deren Leiter und deren bewusste Förderer.
Denn diese – die Demokratie nämlich – bildet die spanische Wand, hinter welcher sie ihre 
Ausbeutungsmethode verbergen, und in ihr finden sie das beste Verteidigungsmittel gegen 
die etwaige Empörung des Volkes.“ 177, 247f (>Presse, >Wirtschaft nicht demokratisch 
>Geldwirtschaft)

  „Man nennt die Sache ja heute schon vielfach „Demokratisierung der Betriebe. ... Wenn es
auch nicht offen ausgesprochen wird, so ist es doch so, dass hinter all dem der alte 
Kapitalismus auch weiterhin lauert.“   331, 54f   (>Mitteleuropa und „Demokratie“)

die einzelne Individualität geben. (..) Auf wirtschaftlichem Gebiet kann es nur 
Assoziationen geben.“  NÖS, 87f  (>Individualität)

  Demokratie, heutige: Es ist Mode geworden, den Menschen für ein soziales Wesen zu 
halten, und man sieht auf diesem Hintergrund das Ideal der Demokratie. Aber so wie sich 
neben den sozialen Trieben die antisozialen Triebe regen, „führt die Demokratie ebenso 
zum Gegenteil der Demokratie, wie das Pendel nach der entgegengesetzten Seite 
ausschlägt.“ Die Demokratie stirbt an ihrer Rechthaberei.    186, 100f

  Wir stehen „unter dem Impuls, der sich dann hineinergossen hat in den Glauben an die 
Allmacht des Staatslebens, dass die zivilisierte Menschheit aus den Untergründen ihres 
Wesens heraus immer demokratischer und demokratischer geworden ist. Das heißt, dass 
Aspirationen in den breiten Massen der Menschheit vorhanden sind: jeder Mensch müsse 
mitreden, wenn es sich darum handelt, menschliche Einrichtungen zu treffen. 83, 287  
(>Staatsdenken)

  Aus Majoritätsbeschlüssen wird nichts Wirkliches, sondern Phrase. Die sich darunter 
abspielende Wirklichkeit ist etwa die Kolonisation.  196, 15.2.20   (>Politik)

  „Darauf beruht im Grunde genommen unsere ganze demokratische Weltanschauung; die 
immer dazu neigen wird, sich selbst ihr Grab zu schaufeln: dass der Mensch, nachdem er 
ein gewisses Alter erreicht hat, im Verein mit seinen Mitmenschen über Gott und die Welt 
und über noch drei Dörfer, über alles Mögliche Entscheidungen treffen kann.“   190, 135

  Alles Nachmachen des englischen Parlamentarismus ist „nichts anderes als ein Mittel, sich
selbst Sand in die Augen zu streuen.“ In England werden „ein paar Leute immer Mittel und 
Wege finden, ihre Wirklichkeitspolitik durch ihr Parlament ausführen zu lassen..“  24, 350   
(>Links und rechts, >Parlamentarismus, >Westen; England)  

  Von gewissen Leuten wird in die Welt posaunt „Demokratisierung der Menschheit ist 
dasjenige, was das Heil bringt; dafür muss man nun alles kurz und klein schlagen, damit die
Demokratie sich ausbreitet auf der Welt.“ Man schläfert die Menschen ein durch Begriffe, 
und sie merken nicht, „dass immer ein paar Menschen an den Drähten ziehen ..“  177, 247

  Demokratie im Kapitalismus: „Interessant ist es, wie 1910 einer (Francis Delaisi) den 
schönen Satz geschrieben hat: dass es dem Grosskapitalismus gelungen ist, aus der 
Demokratie das wunderbarste, wirksamste, biegsamste Werkzeug zur Ausbeutung der 
Gesamtheit zu machen. Man bildet sich gewöhnlich ein, die Finanzleute seien Gegner der 
Demokratie,.. ein Grundirrtum. Vielmehr sind sie deren Leiter und deren bewusste Förderer.
Denn diese – die Demokratie nämlich – bildet die spanische Wand, hinter welcher sie ihre 
Ausbeutungsmethode verbergen, und in ihr finden sie das beste Verteidigungsmittel gegen 
die etwaige Empörung des Volkes.“ 177, 247f (>Presse, >Wirtschaft nicht demokratisch 
>Geldwirtschaft)

  „Man nennt die Sache ja heute schon vielfach „Demokratisierung der Betriebe. ... Wenn es
auch nicht offen ausgesprochen wird, so ist es doch so, dass hinter all dem der alte 
Kapitalismus auch weiterhin lauert.“   331, 54f   (>Mitteleuropa und „Demokratie“)



  Demokratie nicht ernst genommen; Österreichs Auseinanderfallen: Wenn man es mit 
der Demokratie nicht ernst meint, „dann lässt man sie beschliessen auch über alles, was an 
individuellen Fähigkeiten hängt“ und über alles, was „auf Sachkenntnis und 
Fachtüchtigkeit“ beruht. „Die Auflösung dieses österreichischen Staates ist erfolgt .. als 
etwas, was sich aus seinen inneren Zuständen heraus ergeben hat.“ Nicht nur durch den 
Krieg. „Diese Volksvertretung wurde so gestaltet, dass die Volksvertreter sich rekrutierten 
im österreichischen Reichsrat aus vier Kurien, vier Kurien rein wirtschaftlicher Art … Die 
Beschlüsse, die sie fassten, kamen, durch Majorität selbstverständlich, aus einzelnen 
Menschen heraus zustande, aber die einzelnen Menschen vertraten solche Interessen, wie 
sie sich ihnen ergaben aus ihrer wirtschaftlichen Zugehörigkeit zu den Grund- und 
Bodenbesitzern, zu den Städten, Märkten und Industrialorten, zu den Handelskammer oder 
zu den Landgemeinden. .. Es kamen dadurch öffentliche Rechte zum Vorschein, die nur 
umgewandelte Wirtschaftsinteressen waren. Denn selbstverständlich, wenn zum Beispiel 
die Handelskammern mit den Großgrundbesitzern einig waren über irgend etwas, was ihnen
wirtschaftliche Vorteile brachte, so konnte ein Majoritätsbeschluss gefasst werden gegen die
Interessen der Minderheit, die vielleicht gerade die Sache anging. Man kann immer, wenn 
Interessenvertretungen wirtschaftlicher Art in den Parlamenten sitzen, Majoritäten 
zusammenbringen, die aus den wirtschaftlichen Interessen heraus Beschlüsse fassen, 
dadurch Rechte schaffen, die aber gar nichts zu tun haben mit dem, was aus dem Gefühl 
heraus von Mensch zu Mensch als Rechtsbewusstsein waltet. - Oder nehmen Sie die 
Tatsache, daß zum Beispiel in dem alten deutschen Reichstag eine grosse Partei sass, die 
sich Zentrum nannte, und die rein geistige Interessen, nämlich katholisch-geistige Interessen
vertrat. Diese Partei konnte sich zusammenschliessen mit jeder anderen, um eine Majorität 
zu ergeben, und so wurden rein geistige Bedürfnisse in irgendwelche öffentlichen Rechte 
umgewandelt. Unzählige Male ist dies geschehen.“  332a, 86ff  (>Recht und Wirtschaft 
trennen)

  Demokratie in der Schweiz: In den schweizerischen Verhältnissen „haben wir es überall 
zu tun mit einer in ihren eigentlichen Ausgestaltungen unmöglichen scheinbaren 
Demokratisierung des geistigen Lebens und mit einer Demokratisierung des 
Wirtschaftslebens, und damit, dass die Leute glauben, dieses scheinbar demokratisierte 
Gemisch von Geistesleben und Wirtschaftsleben , das wäre eine Demokratie.“ Es ist eine 
Scheinvorstellung von Demokratie. „Eigentlich verstehen gerade von wirklicher 
Demokratie die Schweizer am allerallerwenigsten.“   339, 64

  Demokratie, wahre: „Die geistigen Angelegenheiten müssen aus dem Verständnis heraus 
für die Sache geregelt werden, .. ; sie können also überhaupt nicht in einem demokratischen 
Parlament verwaltet werden .. . Ebenso ist es im Wirtschaftsleben; da muss aus der 
wirtschaftlichen Erfahrung und dem Drinnenleben im Wirtschaftsleben die Sache verwaltet 
werden. Daher muss ausgeschieden werden aus dem demokratischen Parlament das 
Wirtschaftsleben auf der einen Seite und das Geistesleben auf der anderen Seite. Daraus 
entsteht der dreigegliederte soziale Organismus.“  337a, 131 (>Recht und Demokratie, 
>Rechtsstaat, >Rechtsbewusstsein, >Volk und Recht, >Inspiration)

  Arbeit nach Zeit und Art ist eine Angelegenheit ist des politisch-rechtlichen Staatslebens. 
Kp, 20  (>Arbeit im Rechtsleben)

  „Die Verteilung des Grundes und Bodens muss in der Demokratie erfolgen ...“  330, 289  

  Demokratie nicht ernst genommen; Österreichs Auseinanderfallen: Wenn man es mit 
der Demokratie nicht ernst meint, „dann lässt man sie beschliessen auch über alles, was an 
individuellen Fähigkeiten hängt“ und über alles, was „auf Sachkenntnis und 
Fachtüchtigkeit“ beruht. „Die Auflösung dieses österreichischen Staates ist erfolgt .. als 
etwas, was sich aus seinen inneren Zuständen heraus ergeben hat.“ Nicht nur durch den 
Krieg. „Diese Volksvertretung wurde so gestaltet, dass die Volksvertreter sich rekrutierten 
im österreichischen Reichsrat aus vier Kurien, vier Kurien rein wirtschaftlicher Art … Die 
Beschlüsse, die sie fassten, kamen, durch Majorität selbstverständlich, aus einzelnen 
Menschen heraus zustande, aber die einzelnen Menschen vertraten solche Interessen, wie 
sie sich ihnen ergaben aus ihrer wirtschaftlichen Zugehörigkeit zu den Grund- und 
Bodenbesitzern, zu den Städten, Märkten und Industrialorten, zu den Handelskammer oder 
zu den Landgemeinden. .. Es kamen dadurch öffentliche Rechte zum Vorschein, die nur 
umgewandelte Wirtschaftsinteressen waren. Denn selbstverständlich, wenn zum Beispiel 
die Handelskammern mit den Großgrundbesitzern einig waren über irgend etwas, was ihnen
wirtschaftliche Vorteile brachte, so konnte ein Majoritätsbeschluss gefasst werden gegen die
Interessen der Minderheit, die vielleicht gerade die Sache anging. Man kann immer, wenn 
Interessenvertretungen wirtschaftlicher Art in den Parlamenten sitzen, Majoritäten 
zusammenbringen, die aus den wirtschaftlichen Interessen heraus Beschlüsse fassen, 
dadurch Rechte schaffen, die aber gar nichts zu tun haben mit dem, was aus dem Gefühl 
heraus von Mensch zu Mensch als Rechtsbewusstsein waltet. - Oder nehmen Sie die 
Tatsache, daß zum Beispiel in dem alten deutschen Reichstag eine grosse Partei sass, die 
sich Zentrum nannte, und die rein geistige Interessen, nämlich katholisch-geistige Interessen
vertrat. Diese Partei konnte sich zusammenschliessen mit jeder anderen, um eine Majorität 
zu ergeben, und so wurden rein geistige Bedürfnisse in irgendwelche öffentlichen Rechte 
umgewandelt. Unzählige Male ist dies geschehen.“  332a, 86ff  (>Recht und Wirtschaft 
trennen)

  Demokratie in der Schweiz: In den schweizerischen Verhältnissen „haben wir es überall 
zu tun mit einer in ihren eigentlichen Ausgestaltungen unmöglichen scheinbaren 
Demokratisierung des geistigen Lebens und mit einer Demokratisierung des 
Wirtschaftslebens, und damit, dass die Leute glauben, dieses scheinbar demokratisierte 
Gemisch von Geistesleben und Wirtschaftsleben , das wäre eine Demokratie.“ Es ist eine 
Scheinvorstellung von Demokratie. „Eigentlich verstehen gerade von wirklicher 
Demokratie die Schweizer am allerallerwenigsten.“   339, 64

  Demokratie, wahre: „Die geistigen Angelegenheiten müssen aus dem Verständnis heraus 
für die Sache geregelt werden, .. ; sie können also überhaupt nicht in einem demokratischen 
Parlament verwaltet werden .. . Ebenso ist es im Wirtschaftsleben; da muss aus der 
wirtschaftlichen Erfahrung und dem Drinnenleben im Wirtschaftsleben die Sache verwaltet 
werden. Daher muss ausgeschieden werden aus dem demokratischen Parlament das 
Wirtschaftsleben auf der einen Seite und das Geistesleben auf der anderen Seite. Daraus 
entsteht der dreigegliederte soziale Organismus.“  337a, 131 (>Recht und Demokratie, 
>Rechtsstaat, >Rechtsbewusstsein, >Volk und Recht, >Inspiration)

  Arbeit nach Zeit und Art ist eine Angelegenheit ist des politisch-rechtlichen Staatslebens. 
Kp, 20  (>Arbeit im Rechtsleben)

  „Die Verteilung des Grundes und Bodens muss in der Demokratie erfolgen ...“  330, 289  



(>Boden und Recht, >Eigentum und Recht)

  „Der Sicherheitsdienst im weitesten Umfange gedacht (..) ist das Einzige, was im Sinne 
zum Beispiel eines demokratischen Parlaments behandelt werden kann.“ 185a, 217

  Denken: „Das ist die eigentümliche Natur des Denkens, dass der Denkende das Denken 
vergisst, während er es ausübt. Nicht das Denken beschäftigt ihn, sondern der Gegenstand 
des Denkens, den er beobachtet. ... Der Grund, warum wir das Denken im alltäglichen 
Geistesleben nicht beobachten, ist kein anderer als der, dass es auf unserer eigenen Tätigkeit
beruht.“  4, 42  (>Intuition, >Ich und Welt)

   „Meine Beobachtung ergibt, dass mir für meine Gedankenverbindungen nichts vorliegt, 
nach dem ich mich richte, als der Inhalt meiner Gedanken; nicht nach den materiellen 
Vorgängen in meinem Gehirn richte ich mich.“ 4, 45  (>Tod und Denken)

  „Solange die Philosophie alle möglichen Prinzipien annehmen wird (als erste Elemente), 
wie Atom, Bewegung, Materie, Wille, Unbewusstes, wird sie in der Luft schweben. Erst 
wenn der Philosoph das absolut Letzte als sein Erstes ansehen wird, kann er zum Ziele 
kommen. Dieses absolut Letzte, zu dem es die Weltentwicklung gebracht hat, ist aber das 
Denken.“   4, 53

  „Das Denken ist jenseits von Subjekt und Objekt. Es bildet diese Begriffe ebenso wie alle 
anderen. … Ich darf niemals sagen, dass mein individuelles Subjekt denkt; dieses lebt 
vielmehr selbst von des Denkens Gnaden. Das Denken ist somit ein Element, das mich über
mein Selbst hinausführt und mit den Objekten verbindet. Aber es trennt mich zugleich von 
ihnen, indem es mich ihnen als Subjekt gegenüberstellt.“   4, 60

  „Das gemeinsame Urwesen, das alle Menschen durchdringt, ergreift somit der Mensch in 
seinem Denken. Das mit dem Gedankeninhalt erfüllte Leben in der Wirklichkeit ist zugleich
das Leben in Gott.“  4, 249f  (>Wahrnehmung und Denken, >Ich, reales, >Geist, >Urteil, 
>Vorstellung, >Elektrizität) 

  „Der Mensch könnte natürlich das Gedankenerlebnis nicht haben, wenn nicht die Welt von
Gedanken durchsetzt wäre. Denn wie sollte der Mensch, indem er die Welt sinnlich 
wahrnimmt, aus seinem sinnlichen Wahrnehmen heraus den Gedanken gewinnen, wenn der 
Gedanke nicht in der Welt als solcher vorhanden wäre.“  202, 72  (>Urgedanken)

  Der „Stoff“ des Geisterlandes besteht aus Gedanken. Aber „Wie der Schatten eines 
Gegenstandes an der Wand sich zum wirklichen Gegenstand verhält, der diesen Schatten 
wirft, so verhält sich der Gedanke, der durch den menschlichen Kopf erscheint, zu der 
Wesenheit im „Geisterland“, die diesem Gedanken entspricht.“   9, 120  

  „In dem Augenblicke, wo der Gedanke uns fasst, sind wir nicht mehr frei. Nur wenn wir 
aus unserer Kraft, aus unserem Wesen heraus den Gedanken fassen können, sind wir frei. 
Dann kann aber der Gedanke nichts anderes sein als ein Bild. .. Alles, was eine Realität ist, 
spinnt uns in den Strom des Realen ein.“ 196, 110f  (>Real .., >Freiheit, >Erkennen)

  Denken, abstraktes: Die Wirklichkeit besteht aus Widersprüchen. Abstraktes Denken; 

(>Boden und Recht, >Eigentum und Recht)

  „Der Sicherheitsdienst im weitesten Umfange gedacht (..) ist das Einzige, was im Sinne 
zum Beispiel eines demokratischen Parlaments behandelt werden kann.“ 185a, 217

  Denken: „Das ist die eigentümliche Natur des Denkens, dass der Denkende das Denken 
vergisst, während er es ausübt. Nicht das Denken beschäftigt ihn, sondern der Gegenstand 
des Denkens, den er beobachtet. ... Der Grund, warum wir das Denken im alltäglichen 
Geistesleben nicht beobachten, ist kein anderer als der, dass es auf unserer eigenen Tätigkeit
beruht.“  4, 42  (>Intuition, >Ich und Welt)

   „Meine Beobachtung ergibt, dass mir für meine Gedankenverbindungen nichts vorliegt, 
nach dem ich mich richte, als der Inhalt meiner Gedanken; nicht nach den materiellen 
Vorgängen in meinem Gehirn richte ich mich.“ 4, 45  (>Tod und Denken)

  „Solange die Philosophie alle möglichen Prinzipien annehmen wird (als erste Elemente), 
wie Atom, Bewegung, Materie, Wille, Unbewusstes, wird sie in der Luft schweben. Erst 
wenn der Philosoph das absolut Letzte als sein Erstes ansehen wird, kann er zum Ziele 
kommen. Dieses absolut Letzte, zu dem es die Weltentwicklung gebracht hat, ist aber das 
Denken.“   4, 53

  „Das Denken ist jenseits von Subjekt und Objekt. Es bildet diese Begriffe ebenso wie alle 
anderen. … Ich darf niemals sagen, dass mein individuelles Subjekt denkt; dieses lebt 
vielmehr selbst von des Denkens Gnaden. Das Denken ist somit ein Element, das mich über
mein Selbst hinausführt und mit den Objekten verbindet. Aber es trennt mich zugleich von 
ihnen, indem es mich ihnen als Subjekt gegenüberstellt.“   4, 60

  „Das gemeinsame Urwesen, das alle Menschen durchdringt, ergreift somit der Mensch in 
seinem Denken. Das mit dem Gedankeninhalt erfüllte Leben in der Wirklichkeit ist zugleich
das Leben in Gott.“  4, 249f  (>Wahrnehmung und Denken, >Ich, reales, >Geist, >Urteil, 
>Vorstellung, >Elektrizität) 

  „Der Mensch könnte natürlich das Gedankenerlebnis nicht haben, wenn nicht die Welt von
Gedanken durchsetzt wäre. Denn wie sollte der Mensch, indem er die Welt sinnlich 
wahrnimmt, aus seinem sinnlichen Wahrnehmen heraus den Gedanken gewinnen, wenn der 
Gedanke nicht in der Welt als solcher vorhanden wäre.“  202, 72  (>Urgedanken)

  Der „Stoff“ des Geisterlandes besteht aus Gedanken. Aber „Wie der Schatten eines 
Gegenstandes an der Wand sich zum wirklichen Gegenstand verhält, der diesen Schatten 
wirft, so verhält sich der Gedanke, der durch den menschlichen Kopf erscheint, zu der 
Wesenheit im „Geisterland“, die diesem Gedanken entspricht.“   9, 120  

  „In dem Augenblicke, wo der Gedanke uns fasst, sind wir nicht mehr frei. Nur wenn wir 
aus unserer Kraft, aus unserem Wesen heraus den Gedanken fassen können, sind wir frei. 
Dann kann aber der Gedanke nichts anderes sein als ein Bild. .. Alles, was eine Realität ist, 
spinnt uns in den Strom des Realen ein.“ 196, 110f  (>Real .., >Freiheit, >Erkennen)

  Denken, abstraktes: Die Wirklichkeit besteht aus Widersprüchen. Abstraktes Denken; 



eine Denkschablone, wird von der Natur jeweils korrigiert, kann aber die soziale Struktur 
gestalten. Die lebt sich dann als Folge davon in Widersprüchen, in Kriegen aus. 177, 130

 Mit blossen abstrakten Begriffen von „Ursache und Wirkung, Kraft und Stoff und Materie 
und so weiter“ lässt sich im sozialen Leben nichts anfangen.“  296, 56f  

  Wenn das abstrakte Denken anhält, würden die Geister mechanisiert, die Seelen schläfrig; 
vegetarisiert, die Leiber animalisiert.   296, 9.8.1919

  „Und diese konkrete Tragweite der Sache ist diese, dass die intellektuellen, schattenhaften 
Gedanken, die von den Menschen heute innerlich gesponnen werden, dass die einstmals als 
ein Spinnengewebe die Erde überziehen werden, und dass die Menschen verstrickt werden 
in dieses Spinnengewebe, wenn sie sich nicht erheben wollen von diesen schattenhaften 
Gedanken.“  204, 247
  „Doch dieses abstrakte Denken ist nur eine Durchgangsstufe der denkerischen Fähigkeit. 
Wer es in seiner völligen Reinheit erlebt hat, wer seine Kälte und Kraftlosigkeit, aber auch 
seine Durchsichtigkeit mit vollem menschlichen Anteil in sich aufgenommen hat, der kann 
bei ihm nicht stehen bleiben. Es ist ein totes Denken; aber es kann zum Leben erweckt 
werden. Es hat die Bildhaftigkeit verloren, die es als Traumerlebnis gehabt hat; aber es kann
diese wieder erringen im Lichte eines intensiveren Bewusstseins.“   TB 635 (36), 91  
(>Abstraktion - Imagination)

  „Solch ein abstraktes Denken (wie bei Fichte, Schelling, Hegel ..) ist deshalb aufgetreten, 
weil die Menschen sich einmal anstrengen mussten.“ Diese Stosskraft, weiterentwickelt, ist 
der gesunde Weg der neueren Mystik. „Es gibt keinen gesunden Weg der neueren Mystik 
als durch das energische Denken durch.“   189, 102f

  Denken als Bild und Freiheit: „Im Denken sehen wir unsere menschliche Würde“ aber 
mit dem Denken gehen wir „mit etwas durch die Welt .., dessen Realität wir vorläufig nicht 
zugeben können, das wir als Bilddasein durch die Welt tragen. Wir fühlen uns 
gewissermassen in einer Nichtrealität, indem wir auf unser Edelstes in der Menschennatur 
hinweisen. (…) Wenn das Denken in uns nur Bild ist, wenn es nicht eine Realität ist, dann 
hat es nicht wie eine Naturkraft eine zwingende Wirkungsweise. ..  Bilder können mich nicht
zwingen.“ Ich kann deshalb moralische Impulse in mir ausgestalten. Ich habe „in diesen im 
reinen Denken erfassten moralischen Impulsen keine zwingenden Kräfte, sondern Kräfte 
und Bilder, nach denen ich mich nur selbst bestimmen kann. Das heisst, wenn 
Naturwissenschaft .. mit einem gewissen Rechte, aus ihren Untergründen heraus die Freiheit
leugnen muss, so erzieht sie, indem sie zu dem Bilddenken erzieht, den Menschen unserer 
Kulturwelt zur Freiheit.“  83, 20ff    

  Denken erkraften: Die materialistische, besser gesagt mechanistische Weltanschauung 
„hat uns aufmerksam gemacht, dass das gewöhnliche Denken auf dem Untergrunde 
leiblicher Vorgänge steht. Dadurch kann gerade die Anregung kommen, ein Denken zu 
suchen, das nicht mehr auf leiblichen Vorgängen ruht. Das kann aber nur gefunden werden, 
indem das gewöhnliche Denken erkraftet wird in der geschilderten Weise. Dadurch 
gelangen wir zu einem leibfreien Denken, zu einem Denken,das in bloß seelischen 
Vorgängen besteht. Ja, wir lernen auf diese Weise das, was in uns Bildnatur war, zwar 
zunächst nur als Bilder kennen, aber als Bilder, die selbständiges, von unserer Leiblichkeit 

eine Denkschablone, wird von der Natur jeweils korrigiert, kann aber die soziale Struktur 
gestalten. Die lebt sich dann als Folge davon in Widersprüchen, in Kriegen aus. 177, 130

 Mit blossen abstrakten Begriffen von „Ursache und Wirkung, Kraft und Stoff und Materie 
und so weiter“ lässt sich im sozialen Leben nichts anfangen.“  296, 56f  

  Wenn das abstrakte Denken anhält, würden die Geister mechanisiert, die Seelen schläfrig; 
vegetarisiert, die Leiber animalisiert.   296, 9.8.1919

  „Und diese konkrete Tragweite der Sache ist diese, dass die intellektuellen, schattenhaften 
Gedanken, die von den Menschen heute innerlich gesponnen werden, dass die einstmals als 
ein Spinnengewebe die Erde überziehen werden, und dass die Menschen verstrickt werden 
in dieses Spinnengewebe, wenn sie sich nicht erheben wollen von diesen schattenhaften 
Gedanken.“  204, 247
  „Doch dieses abstrakte Denken ist nur eine Durchgangsstufe der denkerischen Fähigkeit. 
Wer es in seiner völligen Reinheit erlebt hat, wer seine Kälte und Kraftlosigkeit, aber auch 
seine Durchsichtigkeit mit vollem menschlichen Anteil in sich aufgenommen hat, der kann 
bei ihm nicht stehen bleiben. Es ist ein totes Denken; aber es kann zum Leben erweckt 
werden. Es hat die Bildhaftigkeit verloren, die es als Traumerlebnis gehabt hat; aber es kann
diese wieder erringen im Lichte eines intensiveren Bewusstseins.“   TB 635 (36), 91  
(>Abstraktion - Imagination)

  „Solch ein abstraktes Denken (wie bei Fichte, Schelling, Hegel ..) ist deshalb aufgetreten, 
weil die Menschen sich einmal anstrengen mussten.“ Diese Stosskraft, weiterentwickelt, ist 
der gesunde Weg der neueren Mystik. „Es gibt keinen gesunden Weg der neueren Mystik 
als durch das energische Denken durch.“   189, 102f

  Denken als Bild und Freiheit: „Im Denken sehen wir unsere menschliche Würde“ aber 
mit dem Denken gehen wir „mit etwas durch die Welt .., dessen Realität wir vorläufig nicht 
zugeben können, das wir als Bilddasein durch die Welt tragen. Wir fühlen uns 
gewissermassen in einer Nichtrealität, indem wir auf unser Edelstes in der Menschennatur 
hinweisen. (…) Wenn das Denken in uns nur Bild ist, wenn es nicht eine Realität ist, dann 
hat es nicht wie eine Naturkraft eine zwingende Wirkungsweise. ..  Bilder können mich nicht
zwingen.“ Ich kann deshalb moralische Impulse in mir ausgestalten. Ich habe „in diesen im 
reinen Denken erfassten moralischen Impulsen keine zwingenden Kräfte, sondern Kräfte 
und Bilder, nach denen ich mich nur selbst bestimmen kann. Das heisst, wenn 
Naturwissenschaft .. mit einem gewissen Rechte, aus ihren Untergründen heraus die Freiheit
leugnen muss, so erzieht sie, indem sie zu dem Bilddenken erzieht, den Menschen unserer 
Kulturwelt zur Freiheit.“  83, 20ff    

  Denken erkraften: Die materialistische, besser gesagt mechanistische Weltanschauung 
„hat uns aufmerksam gemacht, dass das gewöhnliche Denken auf dem Untergrunde 
leiblicher Vorgänge steht. Dadurch kann gerade die Anregung kommen, ein Denken zu 
suchen, das nicht mehr auf leiblichen Vorgängen ruht. Das kann aber nur gefunden werden, 
indem das gewöhnliche Denken erkraftet wird in der geschilderten Weise. Dadurch 
gelangen wir zu einem leibfreien Denken, zu einem Denken,das in bloß seelischen 
Vorgängen besteht. Ja, wir lernen auf diese Weise das, was in uns Bildnatur war, zwar 
zunächst nur als Bilder kennen, aber als Bilder, die selbständiges, von unserer Leiblichkeit 



unabhängiges Leben uns zeigen.“  83, 37  (>Wirklichkeit, >Mathematik)

  Denken, falsches: „Dass die Menschen heute in einer grösseren Notlage sind, als sie 
vorher waren, das ist nicht durch physische Ursachen bewirkt, sondern das ist bewirkt 
gerade durch den Geist der Menschen. Wenn die Menschen heute in Not sind, so hat die 
falsche Geistigkeit, das falsche Denken, diese Not hervorgebracht.“   338, 21

  „Man sollte versuchen, sich immer mehr und mehr zu hüten, gangbare Redensarten und 
Worte zu gebrauchen.“ Aus der Sprachgewohnheit heraus wird man gedankenlos.  
254, 175f  (>Sprache, >Denken und Soziales)

  Denken und Freiheitsgefühl, Wille und Realitätsempfinden: „Betrachten wir einmal 
unser eigentliches Denkleben, das Vorstellungsleben. Sie werden sich ohne weiteres sagen 
müssen: Dieses Vorstellungsleben wird eigentlich nicht bei einem unbefangenen Erleben als
Realität empfunden. Die Vorstellungen treten in unserem Seelenleben auf, und es ist ja 
zweifellos, dass für den äußeren Verlauf einer Tatsache der innere Vorstellungsverlauf des 
Menschen etwas Hinzugekommenes ist. Der äußere Verlauf der Tatsache verlangt nicht un-
mittelbar, dass er begleitet werde von dem inneren Erlebnis des Vorstellens. … Die 
Vorstellungen leben in uns, wie Bilder von Gegenständen im Spiegel vorhanden sind. Und 
so wenig wir mit Bezug auf das, was wir gewöhnlich die reale Welt nennen, die Bilder im 
Spiegel als etwas auch Reales empfinden, ebenso wenig können wir bei gesunder Vernunft 
die Vorstellungen als solche als etwas Reales empfinden. Es hindert uns aber noch etwas, 
die Vorstellungen als etwas Reales aufzufassen. Das ist unser Freiheitsgefühl. Denken sie 
sich einmal: Indem wir vorstellen, lebten wir in unseren Vorstellungen so, dass diese 
Vorstellungen in uns wie Naturwirkungen abliefen. Das Vorstellungsleben wäre so etwas 
wie ein äußeres Geschehen der Natur, das sich als Notwendiges abspielt. Wir würden da 
eingesponnen sein in eine Kette von Notwendigkeiten. Wir würden nur dasjenige denken 
können, was in der Kette der äußeren Naturnotwendigkeiten drinnensteht. Wir würden 
niemals das Gefühl der Freiheit, das aber als solches eine Tatsache ist, haben können. .. Nur 
weil wir in unseren Vorstellungen in Bildern leben, die nicht in die Reihe der notwendigen 
Naturerscheinungen eingegliedert sind, können wir aus diesen Vorstellungen heraus die 
freien Willensimpulse erleben. 
Wenn wir also das Vorstellungsleben in dieser Art betrachten, empfinden wir es überall als 
etwas Irreales. Dagegen ist eben das Willensleben dasjenige, was uns unsere Realität 
versichert. Dasjenige, was als Willenshandlung zutage tritt, bringt Veränderungen in der 
äußeren Welt hervor, die wir als Realitäten ansehen müssen. Wir greifen durch unseren 
Willen real in die äußere Welt ein. Deshalb können wir auch nur die Empfindung haben, 
dass, indem wir Willenswesen sind, wir real in der Außenwelt drinnenstehen.“  209, 119f  
(>Imagination)

  Denken und Fühlen: „In dem Denken haben wir das Element gegeben, das unsere 
besondere Individualität mit dem Kosmos zu einem Ganzen zusammenschliesst. Indem wir 
empfinden und fühlen (auch wahrnehmen), sind wir einzelne, indem wir denken, sind wir 
das all-eine Wesen, das alles durchdringt.“  4, 90f 

  „Ein völlig gedankenleeres Gefühlsleben müsste allmählich allen Zusammenhang mit der 
Welt verlieren. Die Erkenntnis der Dinge wird bei dem auf Totalität angelegten Menschen 
Hand in Hand gehen mit der Ausbildung und Entwickelung des Gefühlslebens. Das Gefühl 

unabhängiges Leben uns zeigen.“  83, 37  (>Wirklichkeit, >Mathematik)

  Denken, falsches: „Dass die Menschen heute in einer grösseren Notlage sind, als sie 
vorher waren, das ist nicht durch physische Ursachen bewirkt, sondern das ist bewirkt 
gerade durch den Geist der Menschen. Wenn die Menschen heute in Not sind, so hat die 
falsche Geistigkeit, das falsche Denken, diese Not hervorgebracht.“   338, 21

  „Man sollte versuchen, sich immer mehr und mehr zu hüten, gangbare Redensarten und 
Worte zu gebrauchen.“ Aus der Sprachgewohnheit heraus wird man gedankenlos.  
254, 175f  (>Sprache, >Denken und Soziales)

  Denken und Freiheitsgefühl, Wille und Realitätsempfinden: „Betrachten wir einmal 
unser eigentliches Denkleben, das Vorstellungsleben. Sie werden sich ohne weiteres sagen 
müssen: Dieses Vorstellungsleben wird eigentlich nicht bei einem unbefangenen Erleben als
Realität empfunden. Die Vorstellungen treten in unserem Seelenleben auf, und es ist ja 
zweifellos, dass für den äußeren Verlauf einer Tatsache der innere Vorstellungsverlauf des 
Menschen etwas Hinzugekommenes ist. Der äußere Verlauf der Tatsache verlangt nicht un-
mittelbar, dass er begleitet werde von dem inneren Erlebnis des Vorstellens. … Die 
Vorstellungen leben in uns, wie Bilder von Gegenständen im Spiegel vorhanden sind. Und 
so wenig wir mit Bezug auf das, was wir gewöhnlich die reale Welt nennen, die Bilder im 
Spiegel als etwas auch Reales empfinden, ebenso wenig können wir bei gesunder Vernunft 
die Vorstellungen als solche als etwas Reales empfinden. Es hindert uns aber noch etwas, 
die Vorstellungen als etwas Reales aufzufassen. Das ist unser Freiheitsgefühl. Denken sie 
sich einmal: Indem wir vorstellen, lebten wir in unseren Vorstellungen so, dass diese 
Vorstellungen in uns wie Naturwirkungen abliefen. Das Vorstellungsleben wäre so etwas 
wie ein äußeres Geschehen der Natur, das sich als Notwendiges abspielt. Wir würden da 
eingesponnen sein in eine Kette von Notwendigkeiten. Wir würden nur dasjenige denken 
können, was in der Kette der äußeren Naturnotwendigkeiten drinnensteht. Wir würden 
niemals das Gefühl der Freiheit, das aber als solches eine Tatsache ist, haben können. .. Nur 
weil wir in unseren Vorstellungen in Bildern leben, die nicht in die Reihe der notwendigen 
Naturerscheinungen eingegliedert sind, können wir aus diesen Vorstellungen heraus die 
freien Willensimpulse erleben. 
Wenn wir also das Vorstellungsleben in dieser Art betrachten, empfinden wir es überall als 
etwas Irreales. Dagegen ist eben das Willensleben dasjenige, was uns unsere Realität 
versichert. Dasjenige, was als Willenshandlung zutage tritt, bringt Veränderungen in der 
äußeren Welt hervor, die wir als Realitäten ansehen müssen. Wir greifen durch unseren 
Willen real in die äußere Welt ein. Deshalb können wir auch nur die Empfindung haben, 
dass, indem wir Willenswesen sind, wir real in der Außenwelt drinnenstehen.“  209, 119f  
(>Imagination)

  Denken und Fühlen: „In dem Denken haben wir das Element gegeben, das unsere 
besondere Individualität mit dem Kosmos zu einem Ganzen zusammenschliesst. Indem wir 
empfinden und fühlen (auch wahrnehmen), sind wir einzelne, indem wir denken, sind wir 
das all-eine Wesen, das alles durchdringt.“  4, 90f 

  „Ein völlig gedankenleeres Gefühlsleben müsste allmählich allen Zusammenhang mit der 
Welt verlieren. Die Erkenntnis der Dinge wird bei dem auf Totalität angelegten Menschen 
Hand in Hand gehen mit der Ausbildung und Entwickelung des Gefühlslebens. Das Gefühl 



ist das Mittel, wodurch die Begriffe zunächst konkretes Leben gewinnen.“ 
4, 110f (>Denken - Leben, >Wirklichkeitsgemässe Denkart, >Urteil, Kategorien)

  „Der Irrtum einer bloss auf das Gefühl gebauten mystischen Anschauung besteht darinnen,
dass sie erleben will, was sie wissen soll, dass sie ein Individuelles, das Gefühl, zu einem 
Universellen erziehen will.“ 4, 139f   (>Fühlen und Wissen)

  Denken, Fühlen, Wollen: „Das Ich lebt durch sein Denken das allgemeine Weltleben mit; 
es bezieht durch dasselbe rein ideell (begrifflich) die Wahrnehmungen auf sich, sich auf die 
Wahrnehmungen. Im Gefühl erlebt es einen Bezug der Objekte auf sein Subjekt; im Willen 
ist das Umgekehrte der Fall. Im Wollen haben wir ebenfalls eine Wahrnehmung vor uns, 
nämlich die des individuellen Bezugs unseres Selbstes auf das Objektive.“  4, 140

  „Das Denken stellt zunächst nur Bilder, nicht ein Wirkliches in die Welt. Das Fühlen webt 
in diesem Bildhaften; es spricht für ein Wirkliches im Menschen, kann es aber nicht 
ausleben. Das Wollen entfaltet eine Wirklichkeit, die den Leib voraussetzt, aber an seiner 
Gestaltung nicht bewusst mitwirkt.“   26, 129f  (>Vorstellung, >Fühlen, >Wille, >Leib und 
Geist, >Bewusstsein; Wachen .., >Seele)  

  „Keine andere menschliche Seelenbetätigung wird so leicht zu verkennen sein wie das 
Denken. Das Wollen, das Fühlen, sie erwärmen die Menschenseele auch noch im 
Nacherleben ihres Ursprungszustandes. Das Denken lässt nur allzuleicht in diesem 
Nacherleben kalt; es scheint das Seelenleben auszutrocknen. Doch dies ist eben nur der 
stark sich geltend machende Schatten seiner lichtdurchwobenen, warm in die 
Welterscheinungen untertauchenden Wirklichkeit. Dieses Untertauchen geschieht mit einer 
in der Denkbetätigung selbst dahinfliessenden Kraft, welche Kraft der Liebe in geistiger Art
ist. (..) Wer nämlich zum wesenhaften Denken sich hinwendet, der findet in demselben 
sowohl Gefühl wie Willen, die letzteren auch in den Tiefen ihrer Wirklichkeit; wer von dem
Denken sich ab- und nur dem „blossen“ Fühlen und Wollen zuwendet, der verliert aus 
diesen die wahre Wirklichkeit.“  4, 143  (>Philosophie der Freiheit als Begriffskunst)

  Gefühl und Wille sind „den persönlichen Eigenschaften des Menschen unterworfene 
Fähigkeiten“. Sie können noch nicht zur Erkenntnis verwendet werden und würden „die 
Menschen nur zu einer absoluten Uneinigkeit in ihrer Erkenntnis führen .. Der eine will das,
der andere das, je nach den subjektiven Bedürfnissen des Gefühls und Willens.“ Beim 
„gegenwärtigen Durchschnittsmenschen ist .. das Vermögen des Denkens eben am weitesten
vorgeschritten .., und am ehesten geneigt .., das Persönliche auszuschließen und zur 
Objektivität zu kommen.“  57, 59f  (>Intellekt) 

  „Wenn wir wieder geboren werden, gibt uns der Himmel unseren Verstand, die Erde 
unseren Willen. Zwischen beiden liegt dann das Fühlen, das uns weder die Erde gibt, noch 
der Himmel, das auf einer Art von fortwährendem Ausschlagen zwischen Erde und Himmel
beruht, und das im wesentlichen sein äußeres Organ in dem rhythmischen System des 
Menschen hat ..“ 202, 141

  „Das älteste unseres Geistes ist das Denken. Das Fühlen ist das mittlere, und das Wollen 
unterscheidet sich vom Denken dadurch, dass es erst im Kindesalter befindlicher Geist ist.“ 
Der Mensch bringt sich geistig genommen das Greisenhafte mit, er entwickelt dann das 

ist das Mittel, wodurch die Begriffe zunächst konkretes Leben gewinnen.“ 
4, 110f (>Denken - Leben, >Wirklichkeitsgemässe Denkart, >Urteil, Kategorien)

  „Der Irrtum einer bloss auf das Gefühl gebauten mystischen Anschauung besteht darinnen,
dass sie erleben will, was sie wissen soll, dass sie ein Individuelles, das Gefühl, zu einem 
Universellen erziehen will.“ 4, 139f   (>Fühlen und Wissen)

  Denken, Fühlen, Wollen: „Das Ich lebt durch sein Denken das allgemeine Weltleben mit; 
es bezieht durch dasselbe rein ideell (begrifflich) die Wahrnehmungen auf sich, sich auf die 
Wahrnehmungen. Im Gefühl erlebt es einen Bezug der Objekte auf sein Subjekt; im Willen 
ist das Umgekehrte der Fall. Im Wollen haben wir ebenfalls eine Wahrnehmung vor uns, 
nämlich die des individuellen Bezugs unseres Selbstes auf das Objektive.“  4, 140

  „Das Denken stellt zunächst nur Bilder, nicht ein Wirkliches in die Welt. Das Fühlen webt 
in diesem Bildhaften; es spricht für ein Wirkliches im Menschen, kann es aber nicht 
ausleben. Das Wollen entfaltet eine Wirklichkeit, die den Leib voraussetzt, aber an seiner 
Gestaltung nicht bewusst mitwirkt.“   26, 129f  (>Vorstellung, >Fühlen, >Wille, >Leib und 
Geist, >Bewusstsein; Wachen .., >Seele)  

  „Keine andere menschliche Seelenbetätigung wird so leicht zu verkennen sein wie das 
Denken. Das Wollen, das Fühlen, sie erwärmen die Menschenseele auch noch im 
Nacherleben ihres Ursprungszustandes. Das Denken lässt nur allzuleicht in diesem 
Nacherleben kalt; es scheint das Seelenleben auszutrocknen. Doch dies ist eben nur der 
stark sich geltend machende Schatten seiner lichtdurchwobenen, warm in die 
Welterscheinungen untertauchenden Wirklichkeit. Dieses Untertauchen geschieht mit einer 
in der Denkbetätigung selbst dahinfliessenden Kraft, welche Kraft der Liebe in geistiger Art
ist. (..) Wer nämlich zum wesenhaften Denken sich hinwendet, der findet in demselben 
sowohl Gefühl wie Willen, die letzteren auch in den Tiefen ihrer Wirklichkeit; wer von dem
Denken sich ab- und nur dem „blossen“ Fühlen und Wollen zuwendet, der verliert aus 
diesen die wahre Wirklichkeit.“  4, 143  (>Philosophie der Freiheit als Begriffskunst)

  Gefühl und Wille sind „den persönlichen Eigenschaften des Menschen unterworfene 
Fähigkeiten“. Sie können noch nicht zur Erkenntnis verwendet werden und würden „die 
Menschen nur zu einer absoluten Uneinigkeit in ihrer Erkenntnis führen .. Der eine will das,
der andere das, je nach den subjektiven Bedürfnissen des Gefühls und Willens.“ Beim 
„gegenwärtigen Durchschnittsmenschen ist .. das Vermögen des Denkens eben am weitesten
vorgeschritten .., und am ehesten geneigt .., das Persönliche auszuschließen und zur 
Objektivität zu kommen.“  57, 59f  (>Intellekt) 

  „Wenn wir wieder geboren werden, gibt uns der Himmel unseren Verstand, die Erde 
unseren Willen. Zwischen beiden liegt dann das Fühlen, das uns weder die Erde gibt, noch 
der Himmel, das auf einer Art von fortwährendem Ausschlagen zwischen Erde und Himmel
beruht, und das im wesentlichen sein äußeres Organ in dem rhythmischen System des 
Menschen hat ..“ 202, 141

  „Das älteste unseres Geistes ist das Denken. Das Fühlen ist das mittlere, und das Wollen 
unterscheidet sich vom Denken dadurch, dass es erst im Kindesalter befindlicher Geist ist.“ 
Der Mensch bringt sich geistig genommen das Greisenhafte mit, er entwickelt dann das 



Fühlen, und der Wille führt zuletzt die Auflösung des Leibes herbei. Der Wille ist eine 
Jugendform des Denkens.  342, 190  (>Soziales Denken, Fühlen, Wollen)

  „Der Mensch ist zunächst berufen, in seinem Inneren das Gleichgewicht zwischen Denken,
Fühlen und Wollen herzustellen, wodurch er von sich ausstrahlen und übertragen kann auf 
die Erde das, was dieses Gleichgewicht von Denken, Fühlen und Wollen bedeutet. … Der 
Mittelpunkt von dem gleichseitigen Dreieck ist ein absolutes Symbolum für das 
Gleichgewichtswirken … Die Taten des Ich in dem Menschen bedeuten nichts anderes als 
das Schaffen eines tätigen, eines aktiven Mittelpunktes in der Menschennatur ..“   121, 95  
(>Gleichgewicht, >Ich)

  „Wir können uns ganz gut vorstellen, dass diese drei stufenweise übereinander stehenden 
Seelentätigkeiten, die rein intellektuelle des Denkens, Vorstellens, Betrachtens, die 
ästhetische des Gefallens und Missfallens, und die moralische in den Impulsen gegenüber 
dem Bösen und Guten …  mikrokosmische Bilder sind dessen, was in der grossen Welt 
draussen im Makrokosmos sich übereinander lagert in den drei Welten: der astralischen 
Welt, die sich spiegelt als die Gedankenwelt, die intellektuelle Welt; der devachanischen 
Welt, die sich abschattet als ästhetische Welt des Gefallens und Missfallens; der höheren 
Devachanwelt, die sich abschattet als Moralität.“  130, 86f
Zu Denken, Fühlen, Wollen: Leitsätze 59, 60, 61 in GA 26.

  Denken, Fühlen, Wollen können objektiv werden: „Ebenso aber, wie das Denken 
gereinigt und dadurch objektiv werden kann, so dass es zum Ausdrucksmittel der Tatsachen 
sowohl in der sinnlichen als auch in den höhern Welten wird, so kann auch das Fühlen und 
das Wollen objektiv werden.“ Das zunächst persönliche Gefühl kann durch Üben kultiviert 
und verwandelt werden, ebenso der Wille. „Ebenso wie man das Denken ausbildet und 
dadurch zum objektiven Denken gelangt, was die erste Stufe ist, so bildet man das Fühlen 
aus, und es wird auf der Stufe der Imagination eine neue Welt aufgehen. Und ebenso bildet 
man den Willen aus, und es ergibt sich in der Inspiration die Erkenntnis der niederen 
devachanischen Welt, und endlich tut sich in der Intuition die höhere devachanische Welt 
vor dem Menschen auf.“ (…) „.. die okkulte Schulung besteht in nichts anderem, als dass 
die Regeln und Methoden, .. die durch jahrtausendealte Erfahrung erprobt sind, dass durch 
diese Regeln und Methoden Gefühl und Wille des Menschen gewandelt wird und dass ihn 
dies hinaufführt zu höheren Erkenntnissen und Erlebnissen.“ 107, 57ff  

  Denken, Fühlen, Wollen; Wachen, Träumen, Schlafen: „Wenn wir des Morgens 
aufwachen und die äusseren Farben, die Töne an uns herantreten, wenn wir bewusst in die 
Wärmeverhältnisse versetzt werden, so tritt unser voller, wacher Zustand auf und wir 
verarbeiten dann dasjenige, was uns unsere Sinne liefern, durch unser Denken. Wenn aber 
die Gefühle aus der Seele heraustauchen, so können wir nicht sagen, dass wir in demselben 
Grade in den Gefühlen besonnen, bewusst sind. Die Gefühle schliessen sich an die 
Sinneswahrnehmungen an. Die eine Sinneswahrnehmung gefällt uns, die andere missfällt 
uns. Die Gefühle schließen sich auch an unser Denken an. Aber wer das, was wir im Traum 
erleben an Bildern, vergleicht mit dem, was wir in den Gefühlen erleben, der wird die 
Verwandtschaft des Träumens mit dem Fühlen sehr wohl merken. Träume müssen erst vom 
wachen Gedankenleben erfasst werden, damit wir sie in der richtigen Weise bewerten und 
in der richtigen Weise verstehen können. Aber Gefühle müssen auch erst von unserem 
Denkleben beobachtet werden gewissermaßen, wenn wir sie in der richtigen Weise mit uns 

Fühlen, und der Wille führt zuletzt die Auflösung des Leibes herbei. Der Wille ist eine 
Jugendform des Denkens.  342, 190  (>Soziales Denken, Fühlen, Wollen)

  „Der Mensch ist zunächst berufen, in seinem Inneren das Gleichgewicht zwischen Denken,
Fühlen und Wollen herzustellen, wodurch er von sich ausstrahlen und übertragen kann auf 
die Erde das, was dieses Gleichgewicht von Denken, Fühlen und Wollen bedeutet. … Der 
Mittelpunkt von dem gleichseitigen Dreieck ist ein absolutes Symbolum für das 
Gleichgewichtswirken … Die Taten des Ich in dem Menschen bedeuten nichts anderes als 
das Schaffen eines tätigen, eines aktiven Mittelpunktes in der Menschennatur ..“   121, 95  
(>Gleichgewicht, >Ich)

  „Wir können uns ganz gut vorstellen, dass diese drei stufenweise übereinander stehenden 
Seelentätigkeiten, die rein intellektuelle des Denkens, Vorstellens, Betrachtens, die 
ästhetische des Gefallens und Missfallens, und die moralische in den Impulsen gegenüber 
dem Bösen und Guten …  mikrokosmische Bilder sind dessen, was in der grossen Welt 
draussen im Makrokosmos sich übereinander lagert in den drei Welten: der astralischen 
Welt, die sich spiegelt als die Gedankenwelt, die intellektuelle Welt; der devachanischen 
Welt, die sich abschattet als ästhetische Welt des Gefallens und Missfallens; der höheren 
Devachanwelt, die sich abschattet als Moralität.“  130, 86f
Zu Denken, Fühlen, Wollen: Leitsätze 59, 60, 61 in GA 26.

  Denken, Fühlen, Wollen können objektiv werden: „Ebenso aber, wie das Denken 
gereinigt und dadurch objektiv werden kann, so dass es zum Ausdrucksmittel der Tatsachen 
sowohl in der sinnlichen als auch in den höhern Welten wird, so kann auch das Fühlen und 
das Wollen objektiv werden.“ Das zunächst persönliche Gefühl kann durch Üben kultiviert 
und verwandelt werden, ebenso der Wille. „Ebenso wie man das Denken ausbildet und 
dadurch zum objektiven Denken gelangt, was die erste Stufe ist, so bildet man das Fühlen 
aus, und es wird auf der Stufe der Imagination eine neue Welt aufgehen. Und ebenso bildet 
man den Willen aus, und es ergibt sich in der Inspiration die Erkenntnis der niederen 
devachanischen Welt, und endlich tut sich in der Intuition die höhere devachanische Welt 
vor dem Menschen auf.“ (…) „.. die okkulte Schulung besteht in nichts anderem, als dass 
die Regeln und Methoden, .. die durch jahrtausendealte Erfahrung erprobt sind, dass durch 
diese Regeln und Methoden Gefühl und Wille des Menschen gewandelt wird und dass ihn 
dies hinaufführt zu höheren Erkenntnissen und Erlebnissen.“ 107, 57ff  

  Denken, Fühlen, Wollen; Wachen, Träumen, Schlafen: „Wenn wir des Morgens 
aufwachen und die äusseren Farben, die Töne an uns herantreten, wenn wir bewusst in die 
Wärmeverhältnisse versetzt werden, so tritt unser voller, wacher Zustand auf und wir 
verarbeiten dann dasjenige, was uns unsere Sinne liefern, durch unser Denken. Wenn aber 
die Gefühle aus der Seele heraustauchen, so können wir nicht sagen, dass wir in demselben 
Grade in den Gefühlen besonnen, bewusst sind. Die Gefühle schliessen sich an die 
Sinneswahrnehmungen an. Die eine Sinneswahrnehmung gefällt uns, die andere missfällt 
uns. Die Gefühle schließen sich auch an unser Denken an. Aber wer das, was wir im Traum 
erleben an Bildern, vergleicht mit dem, was wir in den Gefühlen erleben, der wird die 
Verwandtschaft des Träumens mit dem Fühlen sehr wohl merken. Träume müssen erst vom 
wachen Gedankenleben erfasst werden, damit wir sie in der richtigen Weise bewerten und 
in der richtigen Weise verstehen können. Aber Gefühle müssen auch erst von unserem 
Denkleben beobachtet werden gewissermaßen, wenn wir sie in der richtigen Weise mit uns 



verbinden wollen. In unserem Fühlen träumen wir eigentlich. Wenn wir träumen, träumen 
wir in Bildern. Wenn wir wach sind, träumen wir in unseren Gefühlen. Und im Wollen 
schlafen wir auch beim Wachsein vollständig. Sie brauchen sich nur zu überlegen: Wenn Sie
einen Arm heben, wenn Sie dies oder jenes tun, so wissen Sie aus der Anschauung, welche 
Bewegung Ihr Arm, welche Bewegung die Hand ausführt; aber Sie wissen nicht, wie die 
Kraft des Willens da eigentlich in Ihrem Organismus waltet. Das ist Ihnen so unbekannt, 
wie die Zustände vom Einschlafen bis zum Aufwachen. Indem wir wollen, indem wir 
handeln, schlafen wir, während wir sonst mit Bezug auf unser Sinneswahrnehmen und mit 
Bezug auf unsere Gedanken wachen. Wir schlafen also nicht nur vom Einschlafen bis zum 
Aufwachen, wir schlafen mit einem Teil unseres Wesens auch während wir wachen. Wir 
schlafen mit unserem Wollen und träumen mit unserem Fühlen.“  209, 28f  (>Sinneswelt 
und geistige Welt) 

  Denken und Gehirn: Das Gehirn unmittelbar nach der Geburt ist so geworden gemäss 
den von Eltern und Vorfahren vererbten Kräften. Es ist „deshalb noch plastisch, weil der 
Mensch es selbst erst so formen soll“, dass er „in seinem Denken zum Ausdruck bringen“ 
kann, „was er als Eigenwesen ist, gemäß seinen früheren Erdenleben.“ Er muss „die 
Eigentümlichkeiten seines Gehirns, die er ererbt hat, .. umformen“. Das könnte er, „wenn es
auf seine Klugheit ankäme, .. nicht vollbringen“ und es geschieht, „weil der Mensch in den 
ersten Jahren seines Lebens mit seiner Seele, mit seiner ganzen Wesenheit viel mehr 
angeschlossen ist an die geistigen Welten der höheren Hierarchien.“  15, 14  

  Denken gesundend: „Das logische und reine Denken wirkt auch auf den physischen 
Körper kräftigend und gesundend; macht ihn weniger empfänglich für Krankheit; daran 
Gewöhnte, zum Beispiel Mathematiker, haben viel weniger zu fürchten, wenn sie Cholera-
Spitäler etc. besuchen. Dadurch wird auch Sicherheit gewonnen in allen Fragen des äußeren
und inneren Lebens. Starke Menschen werden nur auf ihre innere Stimme hören, schwache 
Menschen dagegen immer nach dem Rat und den Vorschlägen anderer lauschen.“  266a, 
266

  Denken und Hellsehen: „Gewiss, es kann nicht jeder heute schon zur Imagination, zur 
Inspiration, zur Intuition aufrücken. Dasjenige aber, was wir in alle diese Erkenntnisstufen 
hinein auch als Geistesforscher mitnehmen, das ist das Denken, das einen Gedanken aus 
dem andern mit innerer Notwendigkeit entwickelt. Dieses Denken kann nun jeder Mensch, 
der sich ihm unbefangen hingeben will, erleben. Und daher kommt es, dass alle geistes-
wissenschaftlichen Resultate stets, wenn sie gefunden sind, auch durch das reine Denken 
nachgeprüft werden können, weil der Geistesforscher dieses reine Denken in alle seine 
Vorstellungselemente mit hineinnimmt.“  78, 148

  Denken mit Herz: Der Mensch ist ein Gedankenwesen und vermag die Welt aus seinen 
Gedanken heraus zu gestalten. „Die Gedanken sollten nur nicht so schwach sein, dass sie im
Kopfe oben sitzen bleiben. Sie sollten so stark sein, dass sie durch das Herz und durch den 
ganzen Menschen bis in die Füße hinunter strömen; denn es ist wahrhaft besser, wenn statt 
bloßer roter und weißer Blutkügelchen auch Gedanken unser Blut durchpulsen. Es ist 
gewiss wertvoll, wenn der Mensch auch ein Herz hat und nicht bloß Gedanken. Aber das 
Wertvollste ist, wenn die Gedanken ein Herz haben. Das haben wir jedoch ganz verloren.“  
Man strebt sogar bewusst herzlose Gedanken an. Der Wissenschaftler will logisch die 
Beobachtung und das Experiment interpretieren und von Gedanke zu Gedanke fortschreiten.

verbinden wollen. In unserem Fühlen träumen wir eigentlich. Wenn wir träumen, träumen 
wir in Bildern. Wenn wir wach sind, träumen wir in unseren Gefühlen. Und im Wollen 
schlafen wir auch beim Wachsein vollständig. Sie brauchen sich nur zu überlegen: Wenn Sie
einen Arm heben, wenn Sie dies oder jenes tun, so wissen Sie aus der Anschauung, welche 
Bewegung Ihr Arm, welche Bewegung die Hand ausführt; aber Sie wissen nicht, wie die 
Kraft des Willens da eigentlich in Ihrem Organismus waltet. Das ist Ihnen so unbekannt, 
wie die Zustände vom Einschlafen bis zum Aufwachen. Indem wir wollen, indem wir 
handeln, schlafen wir, während wir sonst mit Bezug auf unser Sinneswahrnehmen und mit 
Bezug auf unsere Gedanken wachen. Wir schlafen also nicht nur vom Einschlafen bis zum 
Aufwachen, wir schlafen mit einem Teil unseres Wesens auch während wir wachen. Wir 
schlafen mit unserem Wollen und träumen mit unserem Fühlen.“  209, 28f  (>Sinneswelt 
und geistige Welt) 

  Denken und Gehirn: Das Gehirn unmittelbar nach der Geburt ist so geworden gemäss 
den von Eltern und Vorfahren vererbten Kräften. Es ist „deshalb noch plastisch, weil der 
Mensch es selbst erst so formen soll“, dass er „in seinem Denken zum Ausdruck bringen“ 
kann, „was er als Eigenwesen ist, gemäß seinen früheren Erdenleben.“ Er muss „die 
Eigentümlichkeiten seines Gehirns, die er ererbt hat, .. umformen“. Das könnte er, „wenn es
auf seine Klugheit ankäme, .. nicht vollbringen“ und es geschieht, „weil der Mensch in den 
ersten Jahren seines Lebens mit seiner Seele, mit seiner ganzen Wesenheit viel mehr 
angeschlossen ist an die geistigen Welten der höheren Hierarchien.“  15, 14  

  Denken gesundend: „Das logische und reine Denken wirkt auch auf den physischen 
Körper kräftigend und gesundend; macht ihn weniger empfänglich für Krankheit; daran 
Gewöhnte, zum Beispiel Mathematiker, haben viel weniger zu fürchten, wenn sie Cholera-
Spitäler etc. besuchen. Dadurch wird auch Sicherheit gewonnen in allen Fragen des äußeren
und inneren Lebens. Starke Menschen werden nur auf ihre innere Stimme hören, schwache 
Menschen dagegen immer nach dem Rat und den Vorschlägen anderer lauschen.“  266a, 
266

  Denken und Hellsehen: „Gewiss, es kann nicht jeder heute schon zur Imagination, zur 
Inspiration, zur Intuition aufrücken. Dasjenige aber, was wir in alle diese Erkenntnisstufen 
hinein auch als Geistesforscher mitnehmen, das ist das Denken, das einen Gedanken aus 
dem andern mit innerer Notwendigkeit entwickelt. Dieses Denken kann nun jeder Mensch, 
der sich ihm unbefangen hingeben will, erleben. Und daher kommt es, dass alle geistes-
wissenschaftlichen Resultate stets, wenn sie gefunden sind, auch durch das reine Denken 
nachgeprüft werden können, weil der Geistesforscher dieses reine Denken in alle seine 
Vorstellungselemente mit hineinnimmt.“  78, 148

  Denken mit Herz: Der Mensch ist ein Gedankenwesen und vermag die Welt aus seinen 
Gedanken heraus zu gestalten. „Die Gedanken sollten nur nicht so schwach sein, dass sie im
Kopfe oben sitzen bleiben. Sie sollten so stark sein, dass sie durch das Herz und durch den 
ganzen Menschen bis in die Füße hinunter strömen; denn es ist wahrhaft besser, wenn statt 
bloßer roter und weißer Blutkügelchen auch Gedanken unser Blut durchpulsen. Es ist 
gewiss wertvoll, wenn der Mensch auch ein Herz hat und nicht bloß Gedanken. Aber das 
Wertvollste ist, wenn die Gedanken ein Herz haben. Das haben wir jedoch ganz verloren.“  
Man strebt sogar bewusst herzlose Gedanken an. Der Wissenschaftler will logisch die 
Beobachtung und das Experiment interpretieren und von Gedanke zu Gedanke fortschreiten.



Und wenn die Natur eine Künstlerin wäre? Das ist ihm gleichgültig, er befiehlt, wie 
Wissenschaft zu treiben ist.  217, 16 f

  Denken aus dem Ich: „Das ganz nur aus dem Impulse des Ich heraus schöpfende Denken 
ist nicht in der Lage, die soziale Struktur zu finden, so wie der einzelne Mensch nicht die 
Sprache erfinden kann; sondern es kann die soziale Struktur nur gefunden werden, wenn 
man erst Menschen in ein solches Verhältnis bringt, dass sie im gegenseitigen Verkehr und 
in ihrem Zusammenhange diese soziale Struktur finden. Man muss gewissermassen Halt 
machen vor gewissen Dingen, die sich auf die soziale Struktur beziehen, und muss den Weg
nur soweit verfolgen, dass man zeigt: Seht ihr, so müssen die Menschen zueinanderstehen, 
wenn in ihrem Zusammenwirken der soziale Organismus sich verwirklichen soll. Das ist 
wirklichkeitsgemässes Denken, das ist erfahrungsgemässes Denken. Fichtes Denken ist aus 
dem reinen Ich herausgeborenes Denken. Und aus dem reinen Ich herausgeborenes Denken,
wenn auch in etwas anderer Form, ist schliesslich auch das bolschewistische Denken. Es ist 
im Grunde genommen gerade deshalb antisozial, weil es nur aus den Offenbarungen des Ich
heraus geboren ist.“  189, 100f  

  „Wollen Sie mit diesen Denkprozessen eine soziale Ordnung bilden, dann ist das ein 
Zerstörerisches, geradeso wie Denkprozesse in ihrem Kopf eine Zerstörung bewirken..“ 
„Und eine Sozialwissenschaft der Gegenwart kann nur entspringen aus der 
Initiationswissenschaft.“    199, 249

  Denken und Ich: Man berücksichtige, „dass es das Ich selbst ist, das im Denken drinnen 
stehend seine Tätigkeit beobachtet.“ 4, 56 (>Wahrnehmung und Denken, >Ich in der 
Gesetzmässigkeit der Dinge)

  Denken und Imagination: Der Mensch kann nur in innerer Aktivität leben. .. Alle 
Geisteswissenschaft muss zu einer solchen inneren Aktivität einladen, das heißt, sie muss 
alle Betrachtungen bis zu dem Punkte hinführen, wo man keine Anhaltspunkte mehr hat an 
dem äußerlich-sinnlichen Anschauen und sich das innere Kräftespiel frei bewegen muss. 
Erst wenn das Denken sich frei im inneren Kräftespiel bewegen kann, kann man zur 
Imagination kommen, nicht vorher. .. Sind Sie im Seelischen so weit gekommen, dass Sie 
das Denken befreit haben von der äusseren Anschauung, dann ist es damit zugleich reiner 
Wille geworden. Sie schweben, wenn ich so sagen darf, mit Ihrem Seelischen im reinen 
Gedankenverlauf. Dieser reine Gedankenverlauf ist ein Willensverlauf. .. Aber jetzt spüren 
Sie innerlich, dass Sie nicht mehr so hoch oben denken, sondern dass Sie beginnen, mit der 
Brust zu denken. Sie verweben tatsächlich Ihr Denken mit dem Atmungsprozesse. Sie regen
damit an, was die Jogaübungen künstlich angestrebt haben. .. In dem Augenblick, wo das 
reine Denken als Wille erlebt wird, ist der Mensch in künstlerischer Verfassung. Und diese 
künstlerische Verfassung ist es auch, die der heutige Pädagoge braucht, um die Jugend zu 
leiten vom Zahnwechsel bis zur Geschlechtsreife, oder sogar darüber hinaus.“  217, 142f

  Denken; Keimgedanken: „Man muss sich immer wieder fragen: Ist irgend etwas noch 
kapitalistisch gedacht, oder ist es ein wirklichkeitsgemässer Keimgedanke für die 
Zukunft? .. Man muss heute einen Gedanken schon zweimal umdrehen, um sicher zu gehen,
dass es ein Gedanke für den Neuaufbau ist und nicht ein Gedanke, der gelernt ist aus dem 
heraus, was für den Abbau reif ist.“   331, 87  (>Bild und Keim, >Urgedanken)

Und wenn die Natur eine Künstlerin wäre? Das ist ihm gleichgültig, er befiehlt, wie 
Wissenschaft zu treiben ist.  217, 16 f

  Denken aus dem Ich: „Das ganz nur aus dem Impulse des Ich heraus schöpfende Denken 
ist nicht in der Lage, die soziale Struktur zu finden, so wie der einzelne Mensch nicht die 
Sprache erfinden kann; sondern es kann die soziale Struktur nur gefunden werden, wenn 
man erst Menschen in ein solches Verhältnis bringt, dass sie im gegenseitigen Verkehr und 
in ihrem Zusammenhange diese soziale Struktur finden. Man muss gewissermassen Halt 
machen vor gewissen Dingen, die sich auf die soziale Struktur beziehen, und muss den Weg
nur soweit verfolgen, dass man zeigt: Seht ihr, so müssen die Menschen zueinanderstehen, 
wenn in ihrem Zusammenwirken der soziale Organismus sich verwirklichen soll. Das ist 
wirklichkeitsgemässes Denken, das ist erfahrungsgemässes Denken. Fichtes Denken ist aus 
dem reinen Ich herausgeborenes Denken. Und aus dem reinen Ich herausgeborenes Denken,
wenn auch in etwas anderer Form, ist schliesslich auch das bolschewistische Denken. Es ist 
im Grunde genommen gerade deshalb antisozial, weil es nur aus den Offenbarungen des Ich
heraus geboren ist.“  189, 100f  

  „Wollen Sie mit diesen Denkprozessen eine soziale Ordnung bilden, dann ist das ein 
Zerstörerisches, geradeso wie Denkprozesse in ihrem Kopf eine Zerstörung bewirken..“ 
„Und eine Sozialwissenschaft der Gegenwart kann nur entspringen aus der 
Initiationswissenschaft.“    199, 249

  Denken und Ich: Man berücksichtige, „dass es das Ich selbst ist, das im Denken drinnen 
stehend seine Tätigkeit beobachtet.“ 4, 56 (>Wahrnehmung und Denken, >Ich in der 
Gesetzmässigkeit der Dinge)

  Denken und Imagination: Der Mensch kann nur in innerer Aktivität leben. .. Alle 
Geisteswissenschaft muss zu einer solchen inneren Aktivität einladen, das heißt, sie muss 
alle Betrachtungen bis zu dem Punkte hinführen, wo man keine Anhaltspunkte mehr hat an 
dem äußerlich-sinnlichen Anschauen und sich das innere Kräftespiel frei bewegen muss. 
Erst wenn das Denken sich frei im inneren Kräftespiel bewegen kann, kann man zur 
Imagination kommen, nicht vorher. .. Sind Sie im Seelischen so weit gekommen, dass Sie 
das Denken befreit haben von der äusseren Anschauung, dann ist es damit zugleich reiner 
Wille geworden. Sie schweben, wenn ich so sagen darf, mit Ihrem Seelischen im reinen 
Gedankenverlauf. Dieser reine Gedankenverlauf ist ein Willensverlauf. .. Aber jetzt spüren 
Sie innerlich, dass Sie nicht mehr so hoch oben denken, sondern dass Sie beginnen, mit der 
Brust zu denken. Sie verweben tatsächlich Ihr Denken mit dem Atmungsprozesse. Sie regen
damit an, was die Jogaübungen künstlich angestrebt haben. .. In dem Augenblick, wo das 
reine Denken als Wille erlebt wird, ist der Mensch in künstlerischer Verfassung. Und diese 
künstlerische Verfassung ist es auch, die der heutige Pädagoge braucht, um die Jugend zu 
leiten vom Zahnwechsel bis zur Geschlechtsreife, oder sogar darüber hinaus.“  217, 142f

  Denken; Keimgedanken: „Man muss sich immer wieder fragen: Ist irgend etwas noch 
kapitalistisch gedacht, oder ist es ein wirklichkeitsgemässer Keimgedanke für die 
Zukunft? .. Man muss heute einen Gedanken schon zweimal umdrehen, um sicher zu gehen,
dass es ein Gedanke für den Neuaufbau ist und nicht ein Gedanke, der gelernt ist aus dem 
heraus, was für den Abbau reif ist.“   331, 87  (>Bild und Keim, >Urgedanken)



  „Wie in den Waren .. hineingeheimnist ist dasjenige, was Ihnen der Mensch mitgibt durch 
seine Arbeit, .. und was in der Arbeit des einen Menschen für den anderen Menschen im 
sozialen Leben liegt, das begreift man nicht, wenn man sein Denken nicht schulen kann 
durch Gedanken, die in die geistige Welt hineinreichen. Und dasjenige, was Kapital ist, man
wird es nicht im richtigen Sinne überblicken, wenn man seine Wirkungsweise in seiner rein 
materiellen Eigenart nicht abmessen kann an dem, was der Mensch als geistiges Wesen ist. -
Kurz, man bekommt keine Sozialerkenntnis, ohne vorher Geisteswissenschaft zu haben.“   
330, 352f

  Denken - Leben:  „Der Mensch denkt in denselben Kräften, durch die er wächst und lebt.
Nur müssen diese Kräfte, damit der Mensch zum Denker wird, ersterben. ...  Er hat in 
seinen Gedanken das tote Bild dessen, was ihn aus der lebensvollen Wirklichkeit heraus 
selber bildet. … dieses tote Bild ist aber das Ergebnis der Tätigkeit des grössten Malers, des
Kosmos selbst. Aus dem Bilde bleibt zwar das Leben weg. Bliebe es nicht weg, so könnte 
das Ich sich nicht entfalten. Aber es ist in ihm aller Inhalt des Weltenalls in seiner 
Herrlichkeit.“  26, 270  (>Tod und Denken, >Tod, Leben und Erkenntnis)

  „Die Kraft dieser lebendigen vorirdischen Gedanken ist es, die uns wachsen macht, die 
unsere Organe formt.“  220, 155

  Denken, lebendiges:  „Solange man nicht auf dem Erkenntnisweg zu einem anderen 
Element übergeht mit diesem lebendigen Denken, als dieses selbst ist, so lange kommt man 
auch nicht durch das lebendige Denken zu einem Verbürgen der Wirklichkeit. Erst dann, 
wenn man zu den Gedankenübungen Willens-Übungen hinzu macht, kommt man dazu, in 
den lebendigen Gedanken ein Verbürgtsein geistiger Wirklichkeit zu haben.“  83, 41

  Man muss die Gesamtheit des sozialen Organismus ins Auge fassen lernen. Das Denken 
verliert dann die scharfen Konturen und kann das Fluktuierende fassen.   NÖK, 52f

  Die mechanische Weltanschauung hat uns aufmerksam gemacht, dass das gewöhnliche 
Denken auf dem Untergrund leiblicher Vorgänge ruht. „Indem wir das logische Denken 
losreißen von dem Organismus, an den es eigentlich gebunden ist als logisches Denken, 
dringen wir mit diesem Denken in den äußeren Rhythmus der Welt ein … Wie sich der Jogi 
den inneren Rhythmus seines Leibes zum Bewußtsein brachte, so kommt uns auf geistige 
Art ein äußerer Weltrhythmus zum Bewusstsein. … Jetzt lassen wir das Denken einlaufen in
eine Art musikalischen Elementes, das aber durchaus ein Erkenntniselement ist, wir 
gewahren einen Rhythmus, der auf dem Grund aller Dinge als ein geistiger Rhythmus 
vorhanden ist … Das ist der bedeutsame Übergang, der durchgemacht werden kann von 
dem abstrakten, bloß logischen Denken zu einem lebendigen Denken … Mit diesem 
lebendigen Denken aber kann man nun tiefer in die Natur hinein dringen, als man es durch 
das gewöhnliche Denken kann.“  83, 37f  

  „Dasjenige, was in dem gewöhnlichen Sinne des physischen Planes als wahr gilt, das kann 
sich im Grunde genommen, wenn wir unter Wahrheit verstehen die Übereinstimmung mit 
dem, was schon ist, nur auf das Vergangene, das heißt, auf das Notwendige beziehen. Wahr 
muss sein, was vergangen, notwendig ist; was im lebendigen Entstehen ist, das müssen wir 
immer produzieren. Darinnen müssen wir leben. Darinnen müssen wir uns gerade aus dem 
Notwendigen herausfließende, lebendige Begriffe aneignen gegenüber dem Lebendigen. Da

  „Wie in den Waren .. hineingeheimnist ist dasjenige, was Ihnen der Mensch mitgibt durch 
seine Arbeit, .. und was in der Arbeit des einen Menschen für den anderen Menschen im 
sozialen Leben liegt, das begreift man nicht, wenn man sein Denken nicht schulen kann 
durch Gedanken, die in die geistige Welt hineinreichen. Und dasjenige, was Kapital ist, man
wird es nicht im richtigen Sinne überblicken, wenn man seine Wirkungsweise in seiner rein 
materiellen Eigenart nicht abmessen kann an dem, was der Mensch als geistiges Wesen ist. -
Kurz, man bekommt keine Sozialerkenntnis, ohne vorher Geisteswissenschaft zu haben.“   
330, 352f

  Denken - Leben:  „Der Mensch denkt in denselben Kräften, durch die er wächst und lebt.
Nur müssen diese Kräfte, damit der Mensch zum Denker wird, ersterben. ...  Er hat in 
seinen Gedanken das tote Bild dessen, was ihn aus der lebensvollen Wirklichkeit heraus 
selber bildet. … dieses tote Bild ist aber das Ergebnis der Tätigkeit des grössten Malers, des
Kosmos selbst. Aus dem Bilde bleibt zwar das Leben weg. Bliebe es nicht weg, so könnte 
das Ich sich nicht entfalten. Aber es ist in ihm aller Inhalt des Weltenalls in seiner 
Herrlichkeit.“  26, 270  (>Tod und Denken, >Tod, Leben und Erkenntnis)

  „Die Kraft dieser lebendigen vorirdischen Gedanken ist es, die uns wachsen macht, die 
unsere Organe formt.“  220, 155

  Denken, lebendiges:  „Solange man nicht auf dem Erkenntnisweg zu einem anderen 
Element übergeht mit diesem lebendigen Denken, als dieses selbst ist, so lange kommt man 
auch nicht durch das lebendige Denken zu einem Verbürgen der Wirklichkeit. Erst dann, 
wenn man zu den Gedankenübungen Willens-Übungen hinzu macht, kommt man dazu, in 
den lebendigen Gedanken ein Verbürgtsein geistiger Wirklichkeit zu haben.“  83, 41

  Man muss die Gesamtheit des sozialen Organismus ins Auge fassen lernen. Das Denken 
verliert dann die scharfen Konturen und kann das Fluktuierende fassen.   NÖK, 52f

  Die mechanische Weltanschauung hat uns aufmerksam gemacht, dass das gewöhnliche 
Denken auf dem Untergrund leiblicher Vorgänge ruht. „Indem wir das logische Denken 
losreißen von dem Organismus, an den es eigentlich gebunden ist als logisches Denken, 
dringen wir mit diesem Denken in den äußeren Rhythmus der Welt ein … Wie sich der Jogi 
den inneren Rhythmus seines Leibes zum Bewußtsein brachte, so kommt uns auf geistige 
Art ein äußerer Weltrhythmus zum Bewusstsein. … Jetzt lassen wir das Denken einlaufen in
eine Art musikalischen Elementes, das aber durchaus ein Erkenntniselement ist, wir 
gewahren einen Rhythmus, der auf dem Grund aller Dinge als ein geistiger Rhythmus 
vorhanden ist … Das ist der bedeutsame Übergang, der durchgemacht werden kann von 
dem abstrakten, bloß logischen Denken zu einem lebendigen Denken … Mit diesem 
lebendigen Denken aber kann man nun tiefer in die Natur hinein dringen, als man es durch 
das gewöhnliche Denken kann.“  83, 37f  

  „Dasjenige, was in dem gewöhnlichen Sinne des physischen Planes als wahr gilt, das kann 
sich im Grunde genommen, wenn wir unter Wahrheit verstehen die Übereinstimmung mit 
dem, was schon ist, nur auf das Vergangene, das heißt, auf das Notwendige beziehen. Wahr 
muss sein, was vergangen, notwendig ist; was im lebendigen Entstehen ist, das müssen wir 
immer produzieren. Darinnen müssen wir leben. Darinnen müssen wir uns gerade aus dem 
Notwendigen herausfließende, lebendige Begriffe aneignen gegenüber dem Lebendigen. Da



können wir nicht auf etwas, womit der Begriff übereinstimmt, hinschauen, sondern nur in 
dem Begriff selber leben.“  163, 55 

  Durch den lebendigen Gedanken kann man nicht nur in die unorganische, leblose Natur 
eindringen, „sondern in die Gestaltungen der lebendigen Natur, in das Innerliche auch der 
seelischen Welten.“ Damit wird „jenes Erleben in der Naivität, das zunächst (früher) den 
Menschen instinktiv eignete, wiederum hergestellt .. trotz der Bewusstheit des lebendigen 
Denkens. Aber dieses lebendige Denken führt uns dann auch hinein in die fluktuierenden 
Begriffe, die sich im sozialen Leben abspielen. … Man muss sich nur klar sein darüber, dass
auch das, was so in der sozialen Struktur der Menschheit lebt wie zum Beispiel der 
Kapitalismus, in seiner Funktion eben nicht mit scharf konturierten Begriffen erfasst werden
kann … sondern dass man etwas haben muss, was die unmittelbare Wirklichkeit angreift an 
einer Stelle, welche in der Idee selber innerlich elastisch ist, so dass es sich fortbewegen 
kann zu anderen Gestaltungen derselben sozialen Struktur.“  83, 174  (>Bilder, lebendige)

  „Man sieht erst, wenn man das lebendige Denken entwickelt hat, das wiederum gewissen 
instinktiven Erfassungen des Weltendaseins ähnlich wird, dass man durch dieses lebendige 
Denken wiederum so fest seinen Standpunkt in der sozialen Ordnung finden kann, wie ihn 
einstmals der instinktive Mensch gefunden hat, so dass die sozialen Organismen möglich 
waren. Man findet auch, dass man erst durch das, was man erringt, indem das Bewusstsein 
leer wird, indem man also hereininspiriert erhält aus der geistigen Welt, was geistige
Wesenheiten offenbaren, in die Lage kommt, den anderen Menschen wirklich zu verstehen, 
hinüberzusehen über die Klüfte der Klasse, über die Klüfte der Geschlechter.
  Das ist die zweite Stufe des sozialen Zusammenlebens. Die erste Stufe ist, dass durch das 
Imaginative - wie es früher das instinktive Sich-Hineinstellen in die Umwelt war - der 
eigene Standpunkt gefunden wird. Die zweite Stufe ist, dass man die Brücke hinüber findet
zum anderen Menschen, zu dem Menschen, der in einem anderen sozialen Zusammenhang 
drinnen lebt.“  83, 181f  (>Soziales Zusammenleben)

  „Geradesowenig, wie Sie einen lebendigen Menschen anfangen lassen zu leben in seinem 
fünfundzwanzigsten Lebensjahre, ebensowenig sollte man Begriffe, die ins Leben 
hineinspielen, beliebig wo anfangen lassen. Man sollte nicht volkswirtschaftliche Begriffe 
bloss, sagen wir, bei der Konkurrenz der Käufer oder Verkäufer anfangen lassen; denn es 
handelt sich darum, ob unter gewissen Voraussetzungen nicht gerade das der prinzipielle 
wirtschaftliche Fehler ist, dass eine übertriebene Konkurrenz .. da ist.“ Es „ist angestrebt 
durch die ganze Folge der Betrachtungen hindurch, dass die Begriffe lebendige sind. Die 
zeigen dann schon selbst im gegebenen Falle, wo man sie modifizieren muss.“   NÖK, 201f  

  Denken und Licht: Unser Denken ist eine Einheit mit dem in der Welt webenden Licht. 
Wenn wir diesen Leib verlassen, verwebt sich das, was Denken ist, „mit dem Lichte, lebt im
Lichte und ist eins mit dem Lichte. (…) Sobald man den Leib verlässt, muss man sagen: 
Man lebt mit der Schwerkraft oder mit ihren Variationen, Elektrizität, Magnetismus der 
Erde, und beschäftigt sich leuchtend, indem man im Lichte lebt, mit den Dingen der Welt.“  
196, 94ff

  Denken; Logik: Man denkt heute die Wirklichkeit von einem blossen logischen Gestrüpp 
durchsetzt. In den Schlussfolgerungen leben aber Illusionen, und die werden dann äussere 
Wirklichkeit. 186, 224ff   (>Denken, abstraktes, >Wirklichkeitslogik)  

können wir nicht auf etwas, womit der Begriff übereinstimmt, hinschauen, sondern nur in 
dem Begriff selber leben.“  163, 55 

  Durch den lebendigen Gedanken kann man nicht nur in die unorganische, leblose Natur 
eindringen, „sondern in die Gestaltungen der lebendigen Natur, in das Innerliche auch der 
seelischen Welten.“ Damit wird „jenes Erleben in der Naivität, das zunächst (früher) den 
Menschen instinktiv eignete, wiederum hergestellt .. trotz der Bewusstheit des lebendigen 
Denkens. Aber dieses lebendige Denken führt uns dann auch hinein in die fluktuierenden 
Begriffe, die sich im sozialen Leben abspielen. … Man muss sich nur klar sein darüber, dass
auch das, was so in der sozialen Struktur der Menschheit lebt wie zum Beispiel der 
Kapitalismus, in seiner Funktion eben nicht mit scharf konturierten Begriffen erfasst werden
kann … sondern dass man etwas haben muss, was die unmittelbare Wirklichkeit angreift an 
einer Stelle, welche in der Idee selber innerlich elastisch ist, so dass es sich fortbewegen 
kann zu anderen Gestaltungen derselben sozialen Struktur.“  83, 174  (>Bilder, lebendige)

  „Man sieht erst, wenn man das lebendige Denken entwickelt hat, das wiederum gewissen 
instinktiven Erfassungen des Weltendaseins ähnlich wird, dass man durch dieses lebendige 
Denken wiederum so fest seinen Standpunkt in der sozialen Ordnung finden kann, wie ihn 
einstmals der instinktive Mensch gefunden hat, so dass die sozialen Organismen möglich 
waren. Man findet auch, dass man erst durch das, was man erringt, indem das Bewusstsein 
leer wird, indem man also hereininspiriert erhält aus der geistigen Welt, was geistige
Wesenheiten offenbaren, in die Lage kommt, den anderen Menschen wirklich zu verstehen, 
hinüberzusehen über die Klüfte der Klasse, über die Klüfte der Geschlechter.
  Das ist die zweite Stufe des sozialen Zusammenlebens. Die erste Stufe ist, dass durch das 
Imaginative - wie es früher das instinktive Sich-Hineinstellen in die Umwelt war - der 
eigene Standpunkt gefunden wird. Die zweite Stufe ist, dass man die Brücke hinüber findet
zum anderen Menschen, zu dem Menschen, der in einem anderen sozialen Zusammenhang 
drinnen lebt.“  83, 181f  (>Soziales Zusammenleben)

  „Geradesowenig, wie Sie einen lebendigen Menschen anfangen lassen zu leben in seinem 
fünfundzwanzigsten Lebensjahre, ebensowenig sollte man Begriffe, die ins Leben 
hineinspielen, beliebig wo anfangen lassen. Man sollte nicht volkswirtschaftliche Begriffe 
bloss, sagen wir, bei der Konkurrenz der Käufer oder Verkäufer anfangen lassen; denn es 
handelt sich darum, ob unter gewissen Voraussetzungen nicht gerade das der prinzipielle 
wirtschaftliche Fehler ist, dass eine übertriebene Konkurrenz .. da ist.“ Es „ist angestrebt 
durch die ganze Folge der Betrachtungen hindurch, dass die Begriffe lebendige sind. Die 
zeigen dann schon selbst im gegebenen Falle, wo man sie modifizieren muss.“   NÖK, 201f  

  Denken und Licht: Unser Denken ist eine Einheit mit dem in der Welt webenden Licht. 
Wenn wir diesen Leib verlassen, verwebt sich das, was Denken ist, „mit dem Lichte, lebt im
Lichte und ist eins mit dem Lichte. (…) Sobald man den Leib verlässt, muss man sagen: 
Man lebt mit der Schwerkraft oder mit ihren Variationen, Elektrizität, Magnetismus der 
Erde, und beschäftigt sich leuchtend, indem man im Lichte lebt, mit den Dingen der Welt.“  
196, 94ff

  Denken; Logik: Man denkt heute die Wirklichkeit von einem blossen logischen Gestrüpp 
durchsetzt. In den Schlussfolgerungen leben aber Illusionen, und die werden dann äussere 
Wirklichkeit. 186, 224ff   (>Denken, abstraktes, >Wirklichkeitslogik)  



  Denken losreissen – Anthroposophie verstehen wollen: Die materialistischen 
Wissenschaftler „denken bloss mit dem Gehirn. Da gilt es nicht zu widerlegen, sondern 
anzuerkennen, dass tatsächlich der Weg zur Materialität nicht bloss eine falsche 
Weltanschauung ist, sondern etwas, was real wirkt. Deshalb aber sagen diese Menschen 
auch, wenn so etwas auftritt wie anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft: Diese 
Gedanken kann man nicht fassen, die kann man nicht begreifen. - Ja, die wollen mit dem 
Gehirn denken; aber diese Gedanken der Geisteswissenschaft sind mit dem Geistig-
Seelischen gedacht, das sich erst losgerissen hat vom Gehirn. Daher müssen die 
Menschen ..  durch die Gedanken, die so entstanden sind, .. die heute noch bestehende 
Möglichkeit .. benützen, das Geistig-Seelische loszureissen von dem Materiellen des 
Gehirns. Denn es ist auf dem Wege, sich an das Materielle des Gehirns zu ketten. .. Also wir
haben es nicht mit einer falschen und richtigen Anschauung zu tun, sondern mit einem 
Vorgang. Indem die Gedanken der anthroposophisch orientierten Geisteswissenschaft der 
Welt übergeben werden, rechnet man darauf, dass die Menschen, die noch fähig sind, die 
alten Möglichkeiten des Losreissens in sich zu handhaben, sie wirklich handhaben und die 
leibfreien Gedanken zu verstehen suchen, damit ihre Seelen leibfrei werden. Also es ist eine
Willenssache, Anthroposophie zu verstehen; es ist etwas, was losreissen soll das Geistig-
Seelische von dem Physisch-Leiblichen.“  197, 126   (>Denken, lebendiges)

  Denken, naturwissenschaftliches: „Die Menschen sind gewohnt noch an das theologisch 
juristische Denken, und das tragen sie nun noch extra in die Naturwissenschaft hinein. In 
der Naturwissenschaft bemerkt man es nicht mehr. Man glaubt nicht, wenn man das Auge 
über das Mikroskop hält, oder wenn man durch das Teleskop in den Sternenhimmel hinein-
schaut, oder wenn man gar ein niederes Tier zergliedert, um daran den Organismus zu 
studieren, man glaubt es nicht, dass man eine historische Phase des menschheitlichen 
Denkens da hineingetragen hat, und nicht etwas Absolutes. Und so nimmt in der neueren 
Zeit dieses naturwissenschaftliche Denken durchaus die Menschheit, die Zivilisation in 
Anspruch: es soll über alles so gedacht werden, wie naturwissenschaftlich gedacht wird. 
Das ist heute nicht etwa bloß in den Gebildeten sitzend, das sitzt in der ganzen Menschheit, 
bis in den primitivsten Menschen hinein.“   305, 192  (>Staatlich-juristisch-moralisches 
Leben, >Marx, >Denken, wirtschaftliches)

  In älteren Epochen hat das Denken wie selbstverständlich etwas aus dem eigentlichen  
Menschlichen hinzugetan zur Naturbeobachtung. Heute ist es ein Ideal 
naturwissenschaftlicher Gesinnung, dass wir uns des Denkens nur als eines Mittels 
bedienen, die Erscheinungen zusammenzustellen. Der Gedanke „ist innerhalb der 
Naturwissenschaft nicht mehr ein Selbstoffenbarendes. (…) Das Denken ist gewissermaßen,
wie es methodisch ausgeschaltet ist, so auch in der Realität aus den Naturprozessen 
ausgeschaltet, ist verurteilt, blosses Bild und keine Realität zu sein.“  83, 19f  
(>Menschenwürde, >Bild und Freiheit, >Inspirationskraft)

  Naturwissenschaftliches Denken gehört zur Bewusstseinsseele. „Wir ertöten die Natur, um
sie erkennen zu lernen im Experiment“   185, 65f   (>Intellekt, Materialismus, Tod, >Kultus
und Maschine, >Tod und Denken)

  Das Denken der Naturwissenschaft „mit ihrer morallosen Notwendigkeit“ ist korrumpiert. 
Das Denken unterliegt der Erbsünde, der Impuls zu seiner Erhebung liegt in dem Mysterium

  Denken losreissen – Anthroposophie verstehen wollen: Die materialistischen 
Wissenschaftler „denken bloss mit dem Gehirn. Da gilt es nicht zu widerlegen, sondern 
anzuerkennen, dass tatsächlich der Weg zur Materialität nicht bloss eine falsche 
Weltanschauung ist, sondern etwas, was real wirkt. Deshalb aber sagen diese Menschen 
auch, wenn so etwas auftritt wie anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft: Diese 
Gedanken kann man nicht fassen, die kann man nicht begreifen. - Ja, die wollen mit dem 
Gehirn denken; aber diese Gedanken der Geisteswissenschaft sind mit dem Geistig-
Seelischen gedacht, das sich erst losgerissen hat vom Gehirn. Daher müssen die 
Menschen ..  durch die Gedanken, die so entstanden sind, .. die heute noch bestehende 
Möglichkeit .. benützen, das Geistig-Seelische loszureissen von dem Materiellen des 
Gehirns. Denn es ist auf dem Wege, sich an das Materielle des Gehirns zu ketten. .. Also wir
haben es nicht mit einer falschen und richtigen Anschauung zu tun, sondern mit einem 
Vorgang. Indem die Gedanken der anthroposophisch orientierten Geisteswissenschaft der 
Welt übergeben werden, rechnet man darauf, dass die Menschen, die noch fähig sind, die 
alten Möglichkeiten des Losreissens in sich zu handhaben, sie wirklich handhaben und die 
leibfreien Gedanken zu verstehen suchen, damit ihre Seelen leibfrei werden. Also es ist eine
Willenssache, Anthroposophie zu verstehen; es ist etwas, was losreissen soll das Geistig-
Seelische von dem Physisch-Leiblichen.“  197, 126   (>Denken, lebendiges)

  Denken, naturwissenschaftliches: „Die Menschen sind gewohnt noch an das theologisch 
juristische Denken, und das tragen sie nun noch extra in die Naturwissenschaft hinein. In 
der Naturwissenschaft bemerkt man es nicht mehr. Man glaubt nicht, wenn man das Auge 
über das Mikroskop hält, oder wenn man durch das Teleskop in den Sternenhimmel hinein-
schaut, oder wenn man gar ein niederes Tier zergliedert, um daran den Organismus zu 
studieren, man glaubt es nicht, dass man eine historische Phase des menschheitlichen 
Denkens da hineingetragen hat, und nicht etwas Absolutes. Und so nimmt in der neueren 
Zeit dieses naturwissenschaftliche Denken durchaus die Menschheit, die Zivilisation in 
Anspruch: es soll über alles so gedacht werden, wie naturwissenschaftlich gedacht wird. 
Das ist heute nicht etwa bloß in den Gebildeten sitzend, das sitzt in der ganzen Menschheit, 
bis in den primitivsten Menschen hinein.“   305, 192  (>Staatlich-juristisch-moralisches 
Leben, >Marx, >Denken, wirtschaftliches)

  In älteren Epochen hat das Denken wie selbstverständlich etwas aus dem eigentlichen  
Menschlichen hinzugetan zur Naturbeobachtung. Heute ist es ein Ideal 
naturwissenschaftlicher Gesinnung, dass wir uns des Denkens nur als eines Mittels 
bedienen, die Erscheinungen zusammenzustellen. Der Gedanke „ist innerhalb der 
Naturwissenschaft nicht mehr ein Selbstoffenbarendes. (…) Das Denken ist gewissermaßen,
wie es methodisch ausgeschaltet ist, so auch in der Realität aus den Naturprozessen 
ausgeschaltet, ist verurteilt, blosses Bild und keine Realität zu sein.“  83, 19f  
(>Menschenwürde, >Bild und Freiheit, >Inspirationskraft)

  Naturwissenschaftliches Denken gehört zur Bewusstseinsseele. „Wir ertöten die Natur, um
sie erkennen zu lernen im Experiment“   185, 65f   (>Intellekt, Materialismus, Tod, >Kultus
und Maschine, >Tod und Denken)

  Das Denken der Naturwissenschaft „mit ihrer morallosen Notwendigkeit“ ist korrumpiert. 
Das Denken unterliegt der Erbsünde, der Impuls zu seiner Erhebung liegt in dem Mysterium



von Golgatha.   175, 239  (>Sünde)

  „Totes schaffen wir überall hinein in das menschliche Zusammenleben, wenn wir 
Naturwissenschaft hineinschaffen in dieses menschliche Zusammenleben.“ Beispiele: 
Kolonisierung, Maschinen, Finanzwirtschaft.   185, 67

  Naturwissenschaftliche Vorstellungen wie die Kant-Laplacesche Theorie führen zu 
Professoren-Aussagen wie „In der Zukunft muss .. ein viel näheres Band geknüpft werden 
zwischen den militärischen Stellen und zwischen demjenigen, was an den Universitäten 
vorgeht ..“   320, 178   (>Volkswirtschaftswissenschaft und Naturwissenschaft) 

  Der freie Wille wird dadurch auf die richtige Bahn gelenkt, „dass der Mensch sich auf die 
naturwissenschaftliche Methode einlässt, .. mit ihrer Strenge und Genauigkeit; sie ist .. eine 
wunderbare pädagogische Massnahme für die Entwicklung des freien Willens.“ Wir müssen
sie aber rein halten „von allen möglichen nicht naturwissenschaftlichen Begriffen, zum 
Beispiel vom Atom und von der Atombewegung .. Das sind Phantasien ..  Da muss man den
Unterschied merken. (…) Niemals war die blinde Anerkennung der Autorität grösser als 
gegenwärtig auf wissenschaftlichem Gebiete..“  254, 228f   (>Geisteswissenschaft-
Naturwissenschaft, >Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

  Denken und Offenbarung: „Die Abweisung alles Denkens und das Pochen auf die 
Erfahrung ist nämlich, tiefer erfasst, ganz dasselbe wie der blinde Offenbarungsglaube der 
Religionen. Denn worauf beruht der letztere? Doch nur darauf, dass uns Wahrheiten fertig 
überliefert werden, die wir hinnehmen müssen, ohne dass wir die Gründe in unserem 
eigenen Denken abwägen sollen.“   30, 254f  (>Religion)

  Denken, organisch: Organisch Denken heisst: „Das eine ist richtig für Stuttgart, das 
andere für New York .. das eine ist richtig für 1919, das andere für 2530.“ Nur das 
mechanische Denken meint, „es gibt nun etwas ein für allemal absolut Richtiges.“  192, 389

  Denken, platonisches: „Alles, was Plato als Ideenwelt jenseits der Dinge vorhanden 
glaubt, ist menschliche Innenwelt. Der Inhalt des menschlichen Geistes aus dem Menschen 
herausgerissen und als eine Welt für sich vorgestellt, als höhere, wahre, jenseitige Welt: das 
ist platonische Philosophie. … Wie Plato über das Verhältnis des menschlichen Geistes zur 
Welt empfunden hat, so empfindet auch heute die überwiegende Mehrheit der Menschen.“  
Und wenn der Mensch den Glauben an Gott abstreift, „dann setzt er an seine Stelle .. die 
ewigen (Natur-) Gesetze.“   30, 108ff  (>Europa - Asien)

  „Was nützt es, dass der Naturforscher .. seinen Schülern die Augen über die Gesetze der 
Natur öffnet, wenn sein Kollege, der Philosoph, doch sagt: alles, was ihr da von dem 
Naturforscher hört, ist nur Aussenwerk, ist Erscheinung, bis über eine gewisse Grenze kann 
unser Wissen nicht dringen. … Je feiger die Philosophie ist, desto kühner ist die Theologie.“
30, 421  (>Logik, aristotelische, >Goethe, >Mathematik .., Kain und Abel )

  Dreigliederung ist das Gegenteil des platonischen Staates. Es sollen „nicht etwa Menschen
gegliedert werden in Stände“, sondern „was vom Menschen abgesondert ist, die 
Einrichtungen“ in drei Glieder zerfallen, „die ja zusammenzuwirken haben gerade durch 
den lebendigen Menschen“, der in allen drei Gebieten drinsteht.   332a, 98

von Golgatha.   175, 239  (>Sünde)

  „Totes schaffen wir überall hinein in das menschliche Zusammenleben, wenn wir 
Naturwissenschaft hineinschaffen in dieses menschliche Zusammenleben.“ Beispiele: 
Kolonisierung, Maschinen, Finanzwirtschaft.   185, 67

  Naturwissenschaftliche Vorstellungen wie die Kant-Laplacesche Theorie führen zu 
Professoren-Aussagen wie „In der Zukunft muss .. ein viel näheres Band geknüpft werden 
zwischen den militärischen Stellen und zwischen demjenigen, was an den Universitäten 
vorgeht ..“   320, 178   (>Volkswirtschaftswissenschaft und Naturwissenschaft) 

  Der freie Wille wird dadurch auf die richtige Bahn gelenkt, „dass der Mensch sich auf die 
naturwissenschaftliche Methode einlässt, .. mit ihrer Strenge und Genauigkeit; sie ist .. eine 
wunderbare pädagogische Massnahme für die Entwicklung des freien Willens.“ Wir müssen
sie aber rein halten „von allen möglichen nicht naturwissenschaftlichen Begriffen, zum 
Beispiel vom Atom und von der Atombewegung .. Das sind Phantasien ..  Da muss man den
Unterschied merken. (…) Niemals war die blinde Anerkennung der Autorität grösser als 
gegenwärtig auf wissenschaftlichem Gebiete..“  254, 228f   (>Geisteswissenschaft-
Naturwissenschaft, >Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

  Denken und Offenbarung: „Die Abweisung alles Denkens und das Pochen auf die 
Erfahrung ist nämlich, tiefer erfasst, ganz dasselbe wie der blinde Offenbarungsglaube der 
Religionen. Denn worauf beruht der letztere? Doch nur darauf, dass uns Wahrheiten fertig 
überliefert werden, die wir hinnehmen müssen, ohne dass wir die Gründe in unserem 
eigenen Denken abwägen sollen.“   30, 254f  (>Religion)

  Denken, organisch: Organisch Denken heisst: „Das eine ist richtig für Stuttgart, das 
andere für New York .. das eine ist richtig für 1919, das andere für 2530.“ Nur das 
mechanische Denken meint, „es gibt nun etwas ein für allemal absolut Richtiges.“  192, 389

  Denken, platonisches: „Alles, was Plato als Ideenwelt jenseits der Dinge vorhanden 
glaubt, ist menschliche Innenwelt. Der Inhalt des menschlichen Geistes aus dem Menschen 
herausgerissen und als eine Welt für sich vorgestellt, als höhere, wahre, jenseitige Welt: das 
ist platonische Philosophie. … Wie Plato über das Verhältnis des menschlichen Geistes zur 
Welt empfunden hat, so empfindet auch heute die überwiegende Mehrheit der Menschen.“  
Und wenn der Mensch den Glauben an Gott abstreift, „dann setzt er an seine Stelle .. die 
ewigen (Natur-) Gesetze.“   30, 108ff  (>Europa - Asien)

  „Was nützt es, dass der Naturforscher .. seinen Schülern die Augen über die Gesetze der 
Natur öffnet, wenn sein Kollege, der Philosoph, doch sagt: alles, was ihr da von dem 
Naturforscher hört, ist nur Aussenwerk, ist Erscheinung, bis über eine gewisse Grenze kann 
unser Wissen nicht dringen. … Je feiger die Philosophie ist, desto kühner ist die Theologie.“
30, 421  (>Logik, aristotelische, >Goethe, >Mathematik .., Kain und Abel )

  Dreigliederung ist das Gegenteil des platonischen Staates. Es sollen „nicht etwa Menschen
gegliedert werden in Stände“, sondern „was vom Menschen abgesondert ist, die 
Einrichtungen“ in drei Glieder zerfallen, „die ja zusammenzuwirken haben gerade durch 
den lebendigen Menschen“, der in allen drei Gebieten drinsteht.   332a, 98



  Platonismus – Goetheanismus: Was Platonismus im Griechentum ist, ist Goetheanismus 
für unseren Zeitraum.  188, 118  

  Denken; praktische Ausbildung: „Interesse an der Umwelt, das ist das Zauberwort für 
die Gedankenerziehung. Lust und Liebe an dem, was wir tun, ist das zweite. Und 
Befriedigung im Nachsinnen, das ist das dritte. Wer das versteht .., der wird bald einsehen, 
was für Forderungen an eine praktische Ausbildung des Denkens zu stellen sind. Der größte
Feind des Denkens ist im Grunde genommen oft das Denken selber. Wenn man nämlich 
glaubt, nur man selber könne denken und die Dinge hätten nicht Gedanken in sich, so steht 
man eigentlich der Denkpraxis feindlich gegenüber. .. Gehen wir an alles heran mit dem 
Gedanken, dass es uns etwas Besonderes sagen kann, dass wir nicht berechtigt sind, irgend 
etwas anderes über die Dinge urteilen zu lassen als die Dinge selber, so werden wir bald die 
Frucht dieses Verhaltens sehen. (…) Verbietet man sich nun noch, abgezogene, abstrakte 
Gedanken zu bilden, so wird man allmählich fühlen, wie man mit den Dingen 
zusammenwächst.“  57, 250f (>Goethe)   

  Denken reines: „Über diesen zwei Elementen – der Erfassung des Toten durch den 
Verstand und der Erfassung des Lebendigen, des Werdenden durch den Willen – steht im 
Menschen etwas, was nur er, kein anderes irdisches Wesen, von der Geburt bis zum Tode in 
sich trägt: das ist das reine Denken, dasjenige Denken, das sich nicht auf die äussere Natur 
bezieht, sondern das sich nur auf dasjenige Übersinnliche bezieht, was im Menschen selber 
ist, was den Menschen zum autonomen Wesen macht, zu etwas, was noch über demjenigen 
ist, was im Untertoten und im Überlebendigen ist. Will man daher von der menschlichen 
Freiheit reden, so muss man auf dieses Autonome im Menschen sehen, auf das reine 
sinnlichkeitsfreie Denken, in dem immer auch der Wille lebt.“  293, 48f   

  „Es gibt Methoden, das Denken so weit zu läutern, dass wir nicht mehr persönlich denken, 
sondern die Gedanken in uns denken lassen, so wie wir die mathematischen Gedanken in 
uns denken lassen. Wenn wir also die Gedanken gereinigt haben von den Einflüssen der 
Persönlichkeit, dann sprechen wir von der Läuterung oder Katharsis, wie dies in den alten 
Eleusinischen Mysterien genannt wurde.“  57, 61  (>Denken und Hellsehen)

  Der Mensch könnte natürlich das Gedankenerlebnis nicht haben, wenn nicht die Welt von 
Gedanken durchsetzt wäre. Denn wie sollte der Mensch, indem er die Welt sinnlich 
wahrnimmt, aus seinem sinnlichen Wahrnehmen heraus den Gedanken gewinnen, wenn der 
Gedanke nicht in der Welt als solcher vorhanden wäre.  202, 72 (>Initiation)

  Wir wachsen durch das Vertrauen in den Weltenaufbau hinein in die denkerische Praxis, 
„aber auch, indem wir an das Denken selber glauben. (…) Man muss sich sagen: Die 
Gedanken sind Mächte, die in meiner Seele wirken, auch wenn ich nicht dabei bin. Ich 
warte bis morgen oder übermorgen. Ich mache es dann vielleicht noch ein zweites oder 
drittes Mal, und jedesmal wird sich die Frage besser lösen lassen. Ich handle dann aus dem 
Gedanken heraus, dass die Gedanken eine Wirklichkeit sind, die auch fortwirkt, ohne dass 
ich sozusagen dabei bin.“  57, 254   (>Freiheit, >Intuition, >Geist)

  Im reinen Denken „haben wir die wahre geistige Kommunion des Menschen, die 
Vereinigung mit der wahren Wirklichkeit. Wir fühlen gewissermassen an einem Zipfel des 

  Platonismus – Goetheanismus: Was Platonismus im Griechentum ist, ist Goetheanismus 
für unseren Zeitraum.  188, 118  

  Denken; praktische Ausbildung: „Interesse an der Umwelt, das ist das Zauberwort für 
die Gedankenerziehung. Lust und Liebe an dem, was wir tun, ist das zweite. Und 
Befriedigung im Nachsinnen, das ist das dritte. Wer das versteht .., der wird bald einsehen, 
was für Forderungen an eine praktische Ausbildung des Denkens zu stellen sind. Der größte
Feind des Denkens ist im Grunde genommen oft das Denken selber. Wenn man nämlich 
glaubt, nur man selber könne denken und die Dinge hätten nicht Gedanken in sich, so steht 
man eigentlich der Denkpraxis feindlich gegenüber. .. Gehen wir an alles heran mit dem 
Gedanken, dass es uns etwas Besonderes sagen kann, dass wir nicht berechtigt sind, irgend 
etwas anderes über die Dinge urteilen zu lassen als die Dinge selber, so werden wir bald die 
Frucht dieses Verhaltens sehen. (…) Verbietet man sich nun noch, abgezogene, abstrakte 
Gedanken zu bilden, so wird man allmählich fühlen, wie man mit den Dingen 
zusammenwächst.“  57, 250f (>Goethe)   

  Denken reines: „Über diesen zwei Elementen – der Erfassung des Toten durch den 
Verstand und der Erfassung des Lebendigen, des Werdenden durch den Willen – steht im 
Menschen etwas, was nur er, kein anderes irdisches Wesen, von der Geburt bis zum Tode in 
sich trägt: das ist das reine Denken, dasjenige Denken, das sich nicht auf die äussere Natur 
bezieht, sondern das sich nur auf dasjenige Übersinnliche bezieht, was im Menschen selber 
ist, was den Menschen zum autonomen Wesen macht, zu etwas, was noch über demjenigen 
ist, was im Untertoten und im Überlebendigen ist. Will man daher von der menschlichen 
Freiheit reden, so muss man auf dieses Autonome im Menschen sehen, auf das reine 
sinnlichkeitsfreie Denken, in dem immer auch der Wille lebt.“  293, 48f   

  „Es gibt Methoden, das Denken so weit zu läutern, dass wir nicht mehr persönlich denken, 
sondern die Gedanken in uns denken lassen, so wie wir die mathematischen Gedanken in 
uns denken lassen. Wenn wir also die Gedanken gereinigt haben von den Einflüssen der 
Persönlichkeit, dann sprechen wir von der Läuterung oder Katharsis, wie dies in den alten 
Eleusinischen Mysterien genannt wurde.“  57, 61  (>Denken und Hellsehen)

  Der Mensch könnte natürlich das Gedankenerlebnis nicht haben, wenn nicht die Welt von 
Gedanken durchsetzt wäre. Denn wie sollte der Mensch, indem er die Welt sinnlich 
wahrnimmt, aus seinem sinnlichen Wahrnehmen heraus den Gedanken gewinnen, wenn der 
Gedanke nicht in der Welt als solcher vorhanden wäre.  202, 72 (>Initiation)

  Wir wachsen durch das Vertrauen in den Weltenaufbau hinein in die denkerische Praxis, 
„aber auch, indem wir an das Denken selber glauben. (…) Man muss sich sagen: Die 
Gedanken sind Mächte, die in meiner Seele wirken, auch wenn ich nicht dabei bin. Ich 
warte bis morgen oder übermorgen. Ich mache es dann vielleicht noch ein zweites oder 
drittes Mal, und jedesmal wird sich die Frage besser lösen lassen. Ich handle dann aus dem 
Gedanken heraus, dass die Gedanken eine Wirklichkeit sind, die auch fortwirkt, ohne dass 
ich sozusagen dabei bin.“  57, 254   (>Freiheit, >Intuition, >Geist)

  Im reinen Denken „haben wir die wahre geistige Kommunion des Menschen, die 
Vereinigung mit der wahren Wirklichkeit. Wir fühlen gewissermassen an einem Zipfel des 



Weltendaseins, wie wir als Seele mit diesem Weltendasein zusammenhängen.“  322, 52

  Denken, reines und Moral: „In einem Punkt nur ergreifen wir dasjenige, was das Wesen 
des Weltendaseins eigentlich ist, und wir ergreifen es als eine Realität, nicht als ein 
abstraktes Denken, indem herein impulsieren in die Gewebe des sinnlichkeitsfreien 
Denkens die moralischen Antriebe, die dadurch als freie erscheinen, dass sie jetzt leben 
nicht mehr als Instinkte, sondern in dem Gewande des sinnlichkeitsfreien Denkens. Wir 
erleben die Freiheit, allerdings eine Freiheit, von der wir dann zugleich wissen, dass der 
Mensch sich ihr nur nähern kann so, wie sich die Hyperbel ihrer Asymptote nähert, aber wir
wissen, dass diese Freiheit lebt im Menschen, insofern das Geistige lebt. Wir ergreifen 
zuerst aus dem Elemente der Freiheit heraus das Geistige.“  322, 54 (>Moralische Intuition)

  „Wir erleben, indem wir die Freiheit im sinnlichkeitsfreien Denken erfassen … ein 
Erkennen, das sich zu gleicher Zeit als ein inneres Tun erweist, das als ein Inneres 
Außenwelttun werden kann, das also unbedingt überströmen kann in das soziale Leben.“  
322, 54 

  Denken und Sein: Die Erkenntnis ist nicht Bild der Welt, wie es die transzendente 
Weltsicht behauptet, die den Weltgrund in einem dem Bewusstsein Fremden, Jenseitigen 
sucht. Die immanente Philosophie sieht in der begrifflichen Erkenntnis „die höchste 
Erscheinungsform derselben. Jene kann daher nur eine formale Erkenntnistheorie liefern, 
die sich auf die Frage gründet: Welches ist das Verhältnis von Denken und Sein? Diese stellt
an die Spitze ihrer Erkenntnistheorie die Frage: Was ist Erkennen? Jene geht von dem 
Vorurteil einer essentiellen Differenz von Denken und Sein aus, diese geht vorurteilslos auf 
das allein Gewisse, das Denken, los und weiß, dass sie außer dem Denken kein Sein finden 
kann.“  1, 144

 
  Denk-Sicherheit (kompakt): Ohne die seelische Sicherheit durch das Denken kommt es zu
einem wesenloses Hin- und Herflackern in Bildern. Der Geistesforscher mutet uns deshalb 
zu, zu denken was er uns sagt. 9, 174ff - Noch sicherer als der Weg über die Mitteilungen 
der Geisteswissenschaft ist der in der „Erkenntnistheorie der Goetheschen 
Weltanschauung“ und „Philosophie der Freiheit“dargestellte. 13, 344 - Der Mensch muss 
sich zuerst den Impuls der Freiheit, also das intuitive Denken erobern. 335, 15.6.20 - Ohne 
eigene Einsicht gibt es keine Freiheit. 30, 254f - Liest man die „Philosophie der Freiheit im 
richtigen Sinne, dann redet man über das, was der Geistesforscher zu sagen hat, mit 
Sicherheit.  257, 58

  Denken im Sozialen: Wir werden in der Begegnung mit dem anderen im Denken 
eingeschläfert (nicht im Fühlen und Wollen). „Wir müssen unser Denken schützen gegen die
anderen. (..) Das bedingt, dass wir in Bezug (..) auf das Denken in hohem Grade antisoziale 
Wesen sind.“  Wir wollen aufwachen. 186, 92  (>Soziales Zusammenleben)

  „Das ist das Wesentliche beim denkenden Erkennen, dass Sie in dem ganzen Weben der 
Tätigkeit beim denkenden Erkennen mit Ihrem vollen Bewusstsein drinnenstecken.“  
293, 88  (>Schlafen sozial, Wachen antisozial, >Tod und Denken)

  Es gibt viele Menschen, die ihren Mitmenschen „das Allerallerbeste tun möchten,“ sie 
können sich aber kein soziales, in den praktischen Lebensgewohnheiten sich auswirkendes 

Weltendaseins, wie wir als Seele mit diesem Weltendasein zusammenhängen.“  322, 52

  Denken, reines und Moral: „In einem Punkt nur ergreifen wir dasjenige, was das Wesen 
des Weltendaseins eigentlich ist, und wir ergreifen es als eine Realität, nicht als ein 
abstraktes Denken, indem herein impulsieren in die Gewebe des sinnlichkeitsfreien 
Denkens die moralischen Antriebe, die dadurch als freie erscheinen, dass sie jetzt leben 
nicht mehr als Instinkte, sondern in dem Gewande des sinnlichkeitsfreien Denkens. Wir 
erleben die Freiheit, allerdings eine Freiheit, von der wir dann zugleich wissen, dass der 
Mensch sich ihr nur nähern kann so, wie sich die Hyperbel ihrer Asymptote nähert, aber wir
wissen, dass diese Freiheit lebt im Menschen, insofern das Geistige lebt. Wir ergreifen 
zuerst aus dem Elemente der Freiheit heraus das Geistige.“  322, 54 (>Moralische Intuition)

  „Wir erleben, indem wir die Freiheit im sinnlichkeitsfreien Denken erfassen … ein 
Erkennen, das sich zu gleicher Zeit als ein inneres Tun erweist, das als ein Inneres 
Außenwelttun werden kann, das also unbedingt überströmen kann in das soziale Leben.“  
322, 54 

  Denken und Sein: Die Erkenntnis ist nicht Bild der Welt, wie es die transzendente 
Weltsicht behauptet, die den Weltgrund in einem dem Bewusstsein Fremden, Jenseitigen 
sucht. Die immanente Philosophie sieht in der begrifflichen Erkenntnis „die höchste 
Erscheinungsform derselben. Jene kann daher nur eine formale Erkenntnistheorie liefern, 
die sich auf die Frage gründet: Welches ist das Verhältnis von Denken und Sein? Diese stellt
an die Spitze ihrer Erkenntnistheorie die Frage: Was ist Erkennen? Jene geht von dem 
Vorurteil einer essentiellen Differenz von Denken und Sein aus, diese geht vorurteilslos auf 
das allein Gewisse, das Denken, los und weiß, dass sie außer dem Denken kein Sein finden 
kann.“  1, 144

 
  Denk-Sicherheit (kompakt): Ohne die seelische Sicherheit durch das Denken kommt es zu
einem wesenloses Hin- und Herflackern in Bildern. Der Geistesforscher mutet uns deshalb 
zu, zu denken was er uns sagt. 9, 174ff - Noch sicherer als der Weg über die Mitteilungen 
der Geisteswissenschaft ist der in der „Erkenntnistheorie der Goetheschen 
Weltanschauung“ und „Philosophie der Freiheit“dargestellte. 13, 344 - Der Mensch muss 
sich zuerst den Impuls der Freiheit, also das intuitive Denken erobern. 335, 15.6.20 - Ohne 
eigene Einsicht gibt es keine Freiheit. 30, 254f - Liest man die „Philosophie der Freiheit im 
richtigen Sinne, dann redet man über das, was der Geistesforscher zu sagen hat, mit 
Sicherheit.  257, 58

  Denken im Sozialen: Wir werden in der Begegnung mit dem anderen im Denken 
eingeschläfert (nicht im Fühlen und Wollen). „Wir müssen unser Denken schützen gegen die
anderen. (..) Das bedingt, dass wir in Bezug (..) auf das Denken in hohem Grade antisoziale 
Wesen sind.“  Wir wollen aufwachen. 186, 92  (>Soziales Zusammenleben)

  „Das ist das Wesentliche beim denkenden Erkennen, dass Sie in dem ganzen Weben der 
Tätigkeit beim denkenden Erkennen mit Ihrem vollen Bewusstsein drinnenstecken.“  
293, 88  (>Schlafen sozial, Wachen antisozial, >Tod und Denken)

  Es gibt viele Menschen, die ihren Mitmenschen „das Allerallerbeste tun möchten,“ sie 
können sich aber kein soziales, in den praktischen Lebensgewohnheiten sich auswirkendes 



Vorstellen aneignen.  Kp, 104  (>Soziales Denken, >Denken, wirtschaftliches)                      

  Nicht das Beste denken, sondern das finden, auf Grund dessen die Menschheit das Beste 
tun wird. 189, 16.2.19   (>Soziales Urteil, >Assoziatives Urteil)

  Man kann nicht denkerisch eine Frage lösen, die durch das Leben gegeben ist. Die Frage 
wird sich durch die Praxis des Lebens lösen, wenn sie vom Standpunkt der Freiheit aus 
erfasst wird. Dadurch wird nichts Unsoziales zustande kommen.  217a, 46  

  „Die Menschen haben nämlich gerade, wenn es auf das äußere praktische Leben ankommt,
die Ansicht: Erst kommt dieses, dann kommt dieses. Damit kommt man in der Welt nicht 
vorwärts. Man kommt nur vorwärts, wenn man im Kreise denkt … man muss sich denken, 
wenn man die äußeren Verhältnisse anschaut, sie sind vom Menschen gemacht, aber sie 
machen auch die Menschen; oder wenn man die menschlichen Handlungen anschaut, sie 
machen die äußeren Verhältnisse, aber werden auch wiederum getragen von den äußeren 
Verhältnissen. Und so müssen wir fortwährend mit unseren Gedanken hin- und hertanzen, 
wenn wir die Wirklichkeit haben wollen. Und das wollen die Menschen nicht. Die 
Menschen möchten, wenn sie irgend etwas anordnen, vor allen Dingen ein Programm: 
Erstens, zweitens, drittens bis zwölftens meinetwegen, und zwölf ist das letzte und eins ist 
das erste. Aber das ist leblos. Denn jedes Programm muss so sein, dass man es auch 
umkehren kann, dass man auch bei zwölf anfangen kann bis eins zurück, geradeso wie der 
Magen den Organismus ernährt, und wenn die Nerven, die unter dem kleinen Gehirn liegen,
nicht ordentlich sind, kann nicht ordentlich geatmet werden. Geradeso wie das sich umkehrt
im Leben, so hat man auch im sozialen Leben hinzuschauen darauf, dass alles sich 
umkehrt.“  305, 229f  (>Reformer und Programme, >“Kernpunkte ..“, >Einrichtungen 
oder Menschen, >Denken, wirtschaftliches)

  Denken, totes und lebendiges: „Warum haben wir heute keine wirklichen Philosophien 
mehr? Weil das Denken, wie ich es charakterisiert habe, eigentlich gestorben ist. Daher sind
die Philosophien, wenn sie sich bloß auf das gestorbene Denken stützen, von vornherein tot.
Sie leben nicht. .. Was wir notwendig haben, um zu einem Lebendigen zu kommen, ist das, 
was wir nach unserem fünfzehnten Jahre hinzutragen können zu dem, was in uns gearbeitet 
hat vor dem fünfzehnten Jahre. Das wird nicht durch unseren Intellekt gestört. Wir müssen 
das, was da als selbsttätige, lebendige Weisheit in uns wirkt, hineintragen lernen in das 
abgestorbene Denken. Es muss mit Wachstumskräften und Realität durchdrungen werden. 
Deshalb möchte ich an dieses Bibelwort - und nicht aus Sentimentalität - anknüpfen: «So 
ihr nicht werdet wie die Kindlein, könnt ihr nicht in das Reich Gottes kommen.» .. Man 
muss Kindhaftigkeit, Jugendhaftigkeit hineinbringen in sein totes Denken. Dadurch wird es 
lebendig, dadurch kommt es auch wieder zu Intuitionen.“  217, 78f  (>Moralische Intuition)

  Denken und Tun:  „Für die Zukunft ist viel wichtiger das, was die Menschen denken, als 
das, was sie tun, denn Gedanken werden im Laufe der Zeiten Taten. Wir leben heute von 
den Gedanken vergangener Zeiten ..“ 173b, 125 (>Bild und Keim, >Erkennen u. Handeln)

  „Denn eingesehen werden muss, dass wir uns heute nur wirksam zu praktischen Zielen aus
der sozialen Not bewegen können, wenn wir zu Idealen kommen, die den Keim von Taten 
in sich haben. Keimhaltende Gedanken..“ sollen gesucht werden  330, 159

Vorstellen aneignen.  Kp, 104  (>Soziales Denken, >Denken, wirtschaftliches)                      

  Nicht das Beste denken, sondern das finden, auf Grund dessen die Menschheit das Beste 
tun wird. 189, 16.2.19   (>Soziales Urteil, >Assoziatives Urteil)

  Man kann nicht denkerisch eine Frage lösen, die durch das Leben gegeben ist. Die Frage 
wird sich durch die Praxis des Lebens lösen, wenn sie vom Standpunkt der Freiheit aus 
erfasst wird. Dadurch wird nichts Unsoziales zustande kommen.  217a, 46  

  „Die Menschen haben nämlich gerade, wenn es auf das äußere praktische Leben ankommt,
die Ansicht: Erst kommt dieses, dann kommt dieses. Damit kommt man in der Welt nicht 
vorwärts. Man kommt nur vorwärts, wenn man im Kreise denkt … man muss sich denken, 
wenn man die äußeren Verhältnisse anschaut, sie sind vom Menschen gemacht, aber sie 
machen auch die Menschen; oder wenn man die menschlichen Handlungen anschaut, sie 
machen die äußeren Verhältnisse, aber werden auch wiederum getragen von den äußeren 
Verhältnissen. Und so müssen wir fortwährend mit unseren Gedanken hin- und hertanzen, 
wenn wir die Wirklichkeit haben wollen. Und das wollen die Menschen nicht. Die 
Menschen möchten, wenn sie irgend etwas anordnen, vor allen Dingen ein Programm: 
Erstens, zweitens, drittens bis zwölftens meinetwegen, und zwölf ist das letzte und eins ist 
das erste. Aber das ist leblos. Denn jedes Programm muss so sein, dass man es auch 
umkehren kann, dass man auch bei zwölf anfangen kann bis eins zurück, geradeso wie der 
Magen den Organismus ernährt, und wenn die Nerven, die unter dem kleinen Gehirn liegen,
nicht ordentlich sind, kann nicht ordentlich geatmet werden. Geradeso wie das sich umkehrt
im Leben, so hat man auch im sozialen Leben hinzuschauen darauf, dass alles sich 
umkehrt.“  305, 229f  (>Reformer und Programme, >“Kernpunkte ..“, >Einrichtungen 
oder Menschen, >Denken, wirtschaftliches)

  Denken, totes und lebendiges: „Warum haben wir heute keine wirklichen Philosophien 
mehr? Weil das Denken, wie ich es charakterisiert habe, eigentlich gestorben ist. Daher sind
die Philosophien, wenn sie sich bloß auf das gestorbene Denken stützen, von vornherein tot.
Sie leben nicht. .. Was wir notwendig haben, um zu einem Lebendigen zu kommen, ist das, 
was wir nach unserem fünfzehnten Jahre hinzutragen können zu dem, was in uns gearbeitet 
hat vor dem fünfzehnten Jahre. Das wird nicht durch unseren Intellekt gestört. Wir müssen 
das, was da als selbsttätige, lebendige Weisheit in uns wirkt, hineintragen lernen in das 
abgestorbene Denken. Es muss mit Wachstumskräften und Realität durchdrungen werden. 
Deshalb möchte ich an dieses Bibelwort - und nicht aus Sentimentalität - anknüpfen: «So 
ihr nicht werdet wie die Kindlein, könnt ihr nicht in das Reich Gottes kommen.» .. Man 
muss Kindhaftigkeit, Jugendhaftigkeit hineinbringen in sein totes Denken. Dadurch wird es 
lebendig, dadurch kommt es auch wieder zu Intuitionen.“  217, 78f  (>Moralische Intuition)

  Denken und Tun:  „Für die Zukunft ist viel wichtiger das, was die Menschen denken, als 
das, was sie tun, denn Gedanken werden im Laufe der Zeiten Taten. Wir leben heute von 
den Gedanken vergangener Zeiten ..“ 173b, 125 (>Bild und Keim, >Erkennen u. Handeln)

  „Denn eingesehen werden muss, dass wir uns heute nur wirksam zu praktischen Zielen aus
der sozialen Not bewegen können, wenn wir zu Idealen kommen, die den Keim von Taten 
in sich haben. Keimhaltende Gedanken..“ sollen gesucht werden  330, 159



  Man kann nicht sagen: Es ist gleichgültig, ob man etwas Warenpreis oder Lohn nennt; 
denn in dem Augenblick, wo man vom Lohn spricht, glaubt man, dass man Arbeit in 
Wirklichkeit bezahlt. (..) Man kann nicht korrigieren, was man korrigieren soll, wenn man 
nicht die richtigen Begriffe hat.“  NÖK, 120  (>Lexikon der Dreigliederung)

  „Wer nach Gedanken über die leitenden Gesichtslinien des Wirtschaftslebens strebt, der 
wird gerade dann, wenn diese Gedanken praktisch sein sollen, nicht für alle Einzelheiten 
Angaben machen können. (..) Er wird aber die Gedanken so gestalten müssen, dass jeder, 
der sachgemäss diese Gedanken auf einen Einzelfall anwendet, damit praktisch 
zurechtkommt.“   24, 29

  Nicht absolute, sondern individuelle, relative Gedanken entsprechen der Wirklichkeit.   
186, 64

  Denken; Umdenken: „Das, was notwendig ist, das ist, dass man nicht nur die Gedanken 
anwenden soll auf irgendwelche Umwandlung von Einrichtungen, von sozialen Strukturen, 
sondern dass es sogar notwendig ist, die Gedanken selber umzuwandeln. Nur aus neuen, nur
aus umgewandelten Gedanken wird ein gesunder sozialer Organismus sich entwickeln 
können.“  328, 102  (>Christus, Gedankenweg, >Geistige Welt)

  Nicht äussere Institutionen ausdenken, die dann z.B. umverteilen sollen, sondern 
umdenken: Es müssen Assoziationen da sein, gestützt auf Menschen, die besonders mit dem
was sie produzieren innig verbunden sind.  337a, 215  (>Reformer)

  Denken und Wahrnehmung >Wahrnehmung und Denken

  Denken = Welt; Fühlen = Selbst: „In dem Denken haben wir das Element gegeben, das 
unsere besondere Individualität mit dem Kosmos zu einem Ganzen zusammenschliesst. 
Indem wir empfinden und fühlen (auch wahrnehmen), sind wir einzelne, indem wir denken, 
sind wir das all-eine Wesen, das alles durchdringt.“  4, 90f    (>Fühlen)   

  Das Denken schafft Bewusstsein von den Objekten, die als gegeben erscheinen, und 
andererseits Selbstbewusstsein, das sich als tätig erlebt. 4, 59f   (>Geist, >Seele)  

  Von der fertigen Welt entwerfe der Mensch ein Bild. „Die so denken, muss man nur 
fragen: mit welchem Rechte erklärt ihr die Welt für fertig, ohne das Denken? Bringt nicht 
mit der gleichen Notwendigkeit die Welt das Denken im Kopfe des Menschen hervor, wie 
die Blüte an der Pflanze?“ - Ebenso gehört der Begriff der Pflanze zur ganzen Pflanze wie 
Blatt und Blüte.  4, 86

  Denken, wirklichkeitsgemässes; Realien: Der Begriff in der Seele ist Repräsentation 
dessen, was als reale Formen (Entelechien) universalen Bestand hat.  35, 91  (>Real .., 
>Wirklichkeit)

  „Dass wir wirklich Zeit finden, die Dinge so zu betrachten, als ob wir in den Dingen drin 
wären mit unserem Denken, dass wir uns hineinversenken in die Dinge, in die innere 
Gedankentätigkeit der Dinge. - Wenn wir das tun, dann merken wir nach und nach, wie wir 
förmlich zusammenwachsen mit den Dingen, wie wir gar nicht mehr das Gefühl haben, dass

  Man kann nicht sagen: Es ist gleichgültig, ob man etwas Warenpreis oder Lohn nennt; 
denn in dem Augenblick, wo man vom Lohn spricht, glaubt man, dass man Arbeit in 
Wirklichkeit bezahlt. (..) Man kann nicht korrigieren, was man korrigieren soll, wenn man 
nicht die richtigen Begriffe hat.“  NÖK, 120  (>Lexikon der Dreigliederung)

  „Wer nach Gedanken über die leitenden Gesichtslinien des Wirtschaftslebens strebt, der 
wird gerade dann, wenn diese Gedanken praktisch sein sollen, nicht für alle Einzelheiten 
Angaben machen können. (..) Er wird aber die Gedanken so gestalten müssen, dass jeder, 
der sachgemäss diese Gedanken auf einen Einzelfall anwendet, damit praktisch 
zurechtkommt.“   24, 29

  Nicht absolute, sondern individuelle, relative Gedanken entsprechen der Wirklichkeit.   
186, 64

  Denken; Umdenken: „Das, was notwendig ist, das ist, dass man nicht nur die Gedanken 
anwenden soll auf irgendwelche Umwandlung von Einrichtungen, von sozialen Strukturen, 
sondern dass es sogar notwendig ist, die Gedanken selber umzuwandeln. Nur aus neuen, nur
aus umgewandelten Gedanken wird ein gesunder sozialer Organismus sich entwickeln 
können.“  328, 102  (>Christus, Gedankenweg, >Geistige Welt)

  Nicht äussere Institutionen ausdenken, die dann z.B. umverteilen sollen, sondern 
umdenken: Es müssen Assoziationen da sein, gestützt auf Menschen, die besonders mit dem
was sie produzieren innig verbunden sind.  337a, 215  (>Reformer)

  Denken und Wahrnehmung >Wahrnehmung und Denken

  Denken = Welt; Fühlen = Selbst: „In dem Denken haben wir das Element gegeben, das 
unsere besondere Individualität mit dem Kosmos zu einem Ganzen zusammenschliesst. 
Indem wir empfinden und fühlen (auch wahrnehmen), sind wir einzelne, indem wir denken, 
sind wir das all-eine Wesen, das alles durchdringt.“  4, 90f    (>Fühlen)   

  Das Denken schafft Bewusstsein von den Objekten, die als gegeben erscheinen, und 
andererseits Selbstbewusstsein, das sich als tätig erlebt. 4, 59f   (>Geist, >Seele)  

  Von der fertigen Welt entwerfe der Mensch ein Bild. „Die so denken, muss man nur 
fragen: mit welchem Rechte erklärt ihr die Welt für fertig, ohne das Denken? Bringt nicht 
mit der gleichen Notwendigkeit die Welt das Denken im Kopfe des Menschen hervor, wie 
die Blüte an der Pflanze?“ - Ebenso gehört der Begriff der Pflanze zur ganzen Pflanze wie 
Blatt und Blüte.  4, 86

  Denken, wirklichkeitsgemässes; Realien: Der Begriff in der Seele ist Repräsentation 
dessen, was als reale Formen (Entelechien) universalen Bestand hat.  35, 91  (>Real .., 
>Wirklichkeit)

  „Dass wir wirklich Zeit finden, die Dinge so zu betrachten, als ob wir in den Dingen drin 
wären mit unserem Denken, dass wir uns hineinversenken in die Dinge, in die innere 
Gedankentätigkeit der Dinge. - Wenn wir das tun, dann merken wir nach und nach, wie wir 
förmlich zusammenwachsen mit den Dingen, wie wir gar nicht mehr das Gefühl haben, dass



die Dinge draussen sind und wir drinnen und über sie nachdenken, sondern ein Gefühl 
bekommen, wie wenn unser Denken sich in den Dingen drinnen bewegte.“  108, 265

  „Das ist die Eigentümlichkeit beim wirklichkeitsgemässen Denken, dass man mehr denkt, 
als man in Definitionen darin hat. (..) „Masse“ kann ich auch nicht anfassen in der Physik, 
sondern nur ihre Funktion.“ Ebenso wenig Natur, Arbeit, Kapital sondern die Realien: 
bearbeitete Natur, organisierte Arbeit, in Bewegung gebrachtes Kapital. NÖS, 34

  Denken, wirtschaftliches: „Aber wir denken heute noch ganz in den alten Kategorien. 
Wir bilden juristisches Denken, aber wir bilden noch nicht ökonomisches Denken, weil - so 
paradox es klingt - ökonomisches Denken bedeutet: in Freiheit denken. Man braucht gerade 
in der Zeit, in der eine zweite Natur in den Produktionsmitteln aufgetaucht ist, in dieser 
Zeit, wo der Geist aus den Arbeitsmitteln, aus den Produktionsmitteln ganz gewichen ist, 
braucht man gerade eine Geistigkeit, die nun nicht geschöpft ist mehr aus der Natur, die 
nicht geschöpft ist in der Weise, wie sie in der Theokratie geschöpft wurde aus demjenigen, 
was noch mehr physisch im Menschen lebte, sondern die frei errungen ist, und die aber 
einen Inhalt hat.“  305, 218   (>Staatlich-juristisch-moralisches Leben, >Wirtschaft als 
neue Natur) 

  Es ist nicht leicht, „über die Dreigliederung zu reden, weil eben so viel von Anschauung 
darin liegt.“ Man kann es nicht beweisen. Aber „kein Mensch kann mir auch theoretisch 
beweisen, dass er morgen hungrig sein wird.“ Das weiss man aus den Erfahrungen. „Und so
stellt sich eben mit einem richtigen wirtschaftlichen Denken auch ein richtiges 
wirtschaftliches Vorwissen ein.“ Eine betrachtende Volkswirtschaftslehre ist im 
Wesentlichen Konsument, eine real gedachte ist im Wesentlichen Produzent.  NÖS, 47f

  Denken und Wollen: „Gleichsam wie der Magnet Nordpol und Südpol hat, .. so hat die 
Seele auch zwei, man möchte sagen, Seelenpole ihres Daseins. (…) Das Impulsive des 
Willens ist der eine Pol, das willenlose Hingegebensein an die Betrachtung, die Vorstellung,
das Denken, während der Wille schweigt, das ist der andere Pol. (…)“ Wir müssen „eben 
das Intellektuelle als einen Pol empfinden, als jenen Pol, der vorzugsweise das wachende 
Tagesleben beherrscht … Der Mensch wacht während des Tages in Bezug auf seinen 
Intellekt, während des Schlafes wacht er in Bezug auf seinen Willen. Weil er aber dann 
schläft in Bezug auf seinen Intellekt, wird er sich dessen nicht bewusst, was er mit dem 
Willen unternimmt. Aber indirekt wirkt in den Willen hinein das, was wir moralische 
Grundsätze und Impulse nennen. .. Deshalb versinken wir in Schlaf, damit wir untertauchen
können in den göttlichen Willen.“   130, 80ff  (>Erkennen und Handeln, >Schlafen .. 
Wachen, >Geistesleben und Gedankenweg, >Wirtschaft und Willensweg)

  „Wir sind mutlos auf allen Gebieten geworden, besonders aber auf jenem des Denkens und
des Wollens. Was das Denken betrifft: Man beobachtet endlos, speichert die Beobachtungen
auf und hat nicht den Mut, sie zu einer wissenschaftlichen Gesamtauffassung der 
Wirklichkeit zu gestalten. Die deutsche idealistische Philosophie aber zeiht man der 
Unwissenschaftlichkeit, weil sie diesen Mut hatte.“  1, 110  

  „Diese charakteristische Erscheinung der neueren Zeit ist ja das Nichtvorhandensein des 
Willens im Element des Denkens. Die Menschen lassen ihre Gedanken über sich 
kommen, .. sie haben die Gedanken am liebsten als Instinkt.“ Als Beispiel: der „juristische 

die Dinge draussen sind und wir drinnen und über sie nachdenken, sondern ein Gefühl 
bekommen, wie wenn unser Denken sich in den Dingen drinnen bewegte.“  108, 265

  „Das ist die Eigentümlichkeit beim wirklichkeitsgemässen Denken, dass man mehr denkt, 
als man in Definitionen darin hat. (..) „Masse“ kann ich auch nicht anfassen in der Physik, 
sondern nur ihre Funktion.“ Ebenso wenig Natur, Arbeit, Kapital sondern die Realien: 
bearbeitete Natur, organisierte Arbeit, in Bewegung gebrachtes Kapital. NÖS, 34

  Denken, wirtschaftliches: „Aber wir denken heute noch ganz in den alten Kategorien. 
Wir bilden juristisches Denken, aber wir bilden noch nicht ökonomisches Denken, weil - so 
paradox es klingt - ökonomisches Denken bedeutet: in Freiheit denken. Man braucht gerade 
in der Zeit, in der eine zweite Natur in den Produktionsmitteln aufgetaucht ist, in dieser 
Zeit, wo der Geist aus den Arbeitsmitteln, aus den Produktionsmitteln ganz gewichen ist, 
braucht man gerade eine Geistigkeit, die nun nicht geschöpft ist mehr aus der Natur, die 
nicht geschöpft ist in der Weise, wie sie in der Theokratie geschöpft wurde aus demjenigen, 
was noch mehr physisch im Menschen lebte, sondern die frei errungen ist, und die aber 
einen Inhalt hat.“  305, 218   (>Staatlich-juristisch-moralisches Leben, >Wirtschaft als 
neue Natur) 

  Es ist nicht leicht, „über die Dreigliederung zu reden, weil eben so viel von Anschauung 
darin liegt.“ Man kann es nicht beweisen. Aber „kein Mensch kann mir auch theoretisch 
beweisen, dass er morgen hungrig sein wird.“ Das weiss man aus den Erfahrungen. „Und so
stellt sich eben mit einem richtigen wirtschaftlichen Denken auch ein richtiges 
wirtschaftliches Vorwissen ein.“ Eine betrachtende Volkswirtschaftslehre ist im 
Wesentlichen Konsument, eine real gedachte ist im Wesentlichen Produzent.  NÖS, 47f

  Denken und Wollen: „Gleichsam wie der Magnet Nordpol und Südpol hat, .. so hat die 
Seele auch zwei, man möchte sagen, Seelenpole ihres Daseins. (…) Das Impulsive des 
Willens ist der eine Pol, das willenlose Hingegebensein an die Betrachtung, die Vorstellung,
das Denken, während der Wille schweigt, das ist der andere Pol. (…)“ Wir müssen „eben 
das Intellektuelle als einen Pol empfinden, als jenen Pol, der vorzugsweise das wachende 
Tagesleben beherrscht … Der Mensch wacht während des Tages in Bezug auf seinen 
Intellekt, während des Schlafes wacht er in Bezug auf seinen Willen. Weil er aber dann 
schläft in Bezug auf seinen Intellekt, wird er sich dessen nicht bewusst, was er mit dem 
Willen unternimmt. Aber indirekt wirkt in den Willen hinein das, was wir moralische 
Grundsätze und Impulse nennen. .. Deshalb versinken wir in Schlaf, damit wir untertauchen
können in den göttlichen Willen.“   130, 80ff  (>Erkennen und Handeln, >Schlafen .. 
Wachen, >Geistesleben und Gedankenweg, >Wirtschaft und Willensweg)

  „Wir sind mutlos auf allen Gebieten geworden, besonders aber auf jenem des Denkens und
des Wollens. Was das Denken betrifft: Man beobachtet endlos, speichert die Beobachtungen
auf und hat nicht den Mut, sie zu einer wissenschaftlichen Gesamtauffassung der 
Wirklichkeit zu gestalten. Die deutsche idealistische Philosophie aber zeiht man der 
Unwissenschaftlichkeit, weil sie diesen Mut hatte.“  1, 110  

  „Diese charakteristische Erscheinung der neueren Zeit ist ja das Nichtvorhandensein des 
Willens im Element des Denkens. Die Menschen lassen ihre Gedanken über sich 
kommen, .. sie haben die Gedanken am liebsten als Instinkt.“ Als Beispiel: der „juristische 



Romanismus“; die „Jammerbegriffe von Jurisprudenz der neueren Zeit“.  190, 190f   
(>Revolution, >Michael)

  Es geht um den Denkwillen, „die Empfindung des Wollens, indem wir denken – die 
Empfindung, dass wir dabei sind, indem wir denken -, dass wir wirklich mit dem einen 
Gedanken zu dem anderen überleiten, dass wir immer ein anschauliches Bild unterliegend 
haben, indem wir denken. … Die Menschen überlassen sich diesen sogenannten 
Gedanken .. Und die Folge davon ist, dass der Gedankenwille, das Willkürliche, das aktiv 
Arbeitende im Gedanken, das das heute in den Menschenseelen zu dem Allerseltensten 
gehört.“  190, 158  (>Ich und Wille)

  „Wir entwickeln immer, wenn wir irgend etwas wollen, Sympathie mit dem Gewollten. 
Aber es würde immer ein ganz instinktives Wollen bleiben, wenn wir uns nicht auch durch 
eine in die Sympathie des Wollens hineingeschickte Antipathie absondern könnten als 
Persönlichkeit von der Tat, von dem Gewollten. (..) Wir müssen gerade das Wollen denkend
durchdringen, damit dieses Wollen uns eingliedert in die Gesamtmenschheit und in den 
Weltenprozess als solchen.“  293, 78  (>Bild und Keim)

  „Allerdings, zwei Forderungen über die Wege der Seele waren dazumal in dieser 
„Philosophie der Freiheit“ gegeben: das eine war diese, dass man sich nicht befriedigen 
dürfe mit dem Denken, das heute populär ist. … Die Durchgeistigung des Leibes mit dem 
Willen, das Hineinführen des Willens in alles Sinnliche, in alles Leibliche und in alles 
Soziale, das ist dasjenige, was als zweites diese Geisteswissenschaft vermittelt.“   
335, 15.6.20 

  „Man muss erst einen Gedanken, eine Vorstellung haben, dann erst dringt der Wille aus der
Tiefe der Seele herauf. Der Gedanke ruft Willensimpulse auf. Wenn der Mensch wacht, so 
wacht er nicht im Willen, er wacht im Gedanken. .. Wenn wir schlafen, ist alles umgekehrt. 
Da wacht der Wille und ist sehr tätig, und der Gedanke ist untätig.“ 130, 128f

  Das eigentliche Unsterbliche des Menschen verbirgt sich, weil sich im gedanklichen 
Prozess zunächst das Gedankliche verbirgt. Jeder kleinste Willensprozess ist andererseits 
abhängig von dem, was sich im Gedanken spiegelt. Man lebt eigentlich in einem Gedanken-
Willensprozess, und dieser geht über den Tod hinaus.  64, 268f

  „Und das ist das Bedeutsame in den heraufkommenden Kräften der neueren Zeit, dass die 
Menschheit nicht mehr stehenbleiben kann bei einem bloss instinktiven Wollen ...Will man 
sich aber mit einem bewussten Wollen ausrüsten, so braucht man diesem Wollen zugrunde 
liegende, wirklichkeitstragende Gedanken, … Gedanken, die das eigene Wollen verwandt 
machen mit den Kräften, die im Naturgeschehen, die im Weltenwalten selber drinnen sind. 
Man muss gewissermassen mit seinem eigenen Wollen verwandt werden mit den 
Schöpferkräften des natürlichen Daseins.“  328, 105  (>Ich, reales)

  Denken in Worten: „Was im weitesten Umkreise unseres Lebens die Menschen 
verhindert, Gedanken zu haben, das ist, dass die Menschen für den ge wöhnlichen 
Gebrauch des Lebens gar nicht immer das Bedürfnis haben, wirklich bis zum Gedanken 
vorzudringen, sondern dass sie statt des Gedankens sich mit dem Worte begnügen. Das 
meiste von dem, was man im gewöhnlichen Leben Denken nennt, verläuft

Romanismus“; die „Jammerbegriffe von Jurisprudenz der neueren Zeit“.  190, 190f   
(>Revolution, >Michael)

  Es geht um den Denkwillen, „die Empfindung des Wollens, indem wir denken – die 
Empfindung, dass wir dabei sind, indem wir denken -, dass wir wirklich mit dem einen 
Gedanken zu dem anderen überleiten, dass wir immer ein anschauliches Bild unterliegend 
haben, indem wir denken. … Die Menschen überlassen sich diesen sogenannten 
Gedanken .. Und die Folge davon ist, dass der Gedankenwille, das Willkürliche, das aktiv 
Arbeitende im Gedanken, das das heute in den Menschenseelen zu dem Allerseltensten 
gehört.“  190, 158  (>Ich und Wille)

  „Wir entwickeln immer, wenn wir irgend etwas wollen, Sympathie mit dem Gewollten. 
Aber es würde immer ein ganz instinktives Wollen bleiben, wenn wir uns nicht auch durch 
eine in die Sympathie des Wollens hineingeschickte Antipathie absondern könnten als 
Persönlichkeit von der Tat, von dem Gewollten. (..) Wir müssen gerade das Wollen denkend
durchdringen, damit dieses Wollen uns eingliedert in die Gesamtmenschheit und in den 
Weltenprozess als solchen.“  293, 78  (>Bild und Keim)

  „Allerdings, zwei Forderungen über die Wege der Seele waren dazumal in dieser 
„Philosophie der Freiheit“ gegeben: das eine war diese, dass man sich nicht befriedigen 
dürfe mit dem Denken, das heute populär ist. … Die Durchgeistigung des Leibes mit dem 
Willen, das Hineinführen des Willens in alles Sinnliche, in alles Leibliche und in alles 
Soziale, das ist dasjenige, was als zweites diese Geisteswissenschaft vermittelt.“   
335, 15.6.20 

  „Man muss erst einen Gedanken, eine Vorstellung haben, dann erst dringt der Wille aus der
Tiefe der Seele herauf. Der Gedanke ruft Willensimpulse auf. Wenn der Mensch wacht, so 
wacht er nicht im Willen, er wacht im Gedanken. .. Wenn wir schlafen, ist alles umgekehrt. 
Da wacht der Wille und ist sehr tätig, und der Gedanke ist untätig.“ 130, 128f

  Das eigentliche Unsterbliche des Menschen verbirgt sich, weil sich im gedanklichen 
Prozess zunächst das Gedankliche verbirgt. Jeder kleinste Willensprozess ist andererseits 
abhängig von dem, was sich im Gedanken spiegelt. Man lebt eigentlich in einem Gedanken-
Willensprozess, und dieser geht über den Tod hinaus.  64, 268f

  „Und das ist das Bedeutsame in den heraufkommenden Kräften der neueren Zeit, dass die 
Menschheit nicht mehr stehenbleiben kann bei einem bloss instinktiven Wollen ...Will man 
sich aber mit einem bewussten Wollen ausrüsten, so braucht man diesem Wollen zugrunde 
liegende, wirklichkeitstragende Gedanken, … Gedanken, die das eigene Wollen verwandt 
machen mit den Kräften, die im Naturgeschehen, die im Weltenwalten selber drinnen sind. 
Man muss gewissermassen mit seinem eigenen Wollen verwandt werden mit den 
Schöpferkräften des natürlichen Daseins.“  328, 105  (>Ich, reales)

  Denken in Worten: „Was im weitesten Umkreise unseres Lebens die Menschen 
verhindert, Gedanken zu haben, das ist, dass die Menschen für den ge wöhnlichen 
Gebrauch des Lebens gar nicht immer das Bedürfnis haben, wirklich bis zum Gedanken 
vorzudringen, sondern dass sie statt des Gedankens sich mit dem Worte begnügen. Das 
meiste von dem, was man im gewöhnlichen Leben Denken nennt, verläuft



nämlich in Worten. Man denkt in Worten.“  151, 19  (>Sprache)

  „Wenn man vieles von dem heutigen Leben studiert, so findet man, wie die Menschen 
heute, trotzdem sie so viel nach Freiheit rufen, eigentlich innerlich unfrei sind; wie in den 
Bestrebungen, die heute solche Niedergangskräfte zeitigen, nicht ein freies Leben pulsiert, 
sondern die Instinkte und Triebe pulsieren und das soziale Leben unglücklich machen.“ 
„Der Mensch wird veräusserlicht, wird unfrei gemacht dadurch, dass sein ganzes Denken in 
Worten aufgeht. Das ist aber sogar ein Grunderlebnis der Menschen der heutigen Zeit, dass 
ihr Denken eben in Worten aufgeht.“ 209, 38f  (>Phrase)

  Denkverbote:  Die Gedankenknechtschaft wird durch Gesellschaften der englisch 
sprechenden Bevölkerung oder durch den römischen Katholizismus kultiviert, die innerlich 
verwandt sind.   186, 104  (>Römisches Denken, >Westen - Osten)

  Denkverbote, Denkmaschinen und materialistische Medizin: „Die Gegenwart hat es 
noch recht gut gegenüber dem,was da kommen wird, wenn die westliche Entwicklung 
immer mehr und mehr ihre Blüten treibt. Es wird gar nicht lange dauern, wenn man das Jahr
2000 geschrieben haben wird, da wird nicht ein direktes, aber eine Art von Verbot für alles 
Denken von Amerika ausgehen, ein Gesetz, welches den Zweck haben wird, alles 
individuelle Denken zu unterdrücken. Auf der einen Seite ist ein Anfang dazu gegeben in 
dem, was heute die rein materialistische Medizin macht, wo ja auch nicht mehr die Seele 
wirken darf, wo nur auf Grundlage des äusseren Experiments der Mensch wie eine 
Maschine behandelt wird.“ (…) Auf der anderen Seite: „Sehr gut denken kann man heute 
nicht. Man sagt immer nur .. entweder – oder, aber darum handelt es sich nicht, sondern 
darum, dass man die Dinge wirklich einsieht.“ Das Geistige soll ausgeschaltet werden. „Wir
haben ja heute schon Maschinen zum Addieren, Subtrahieren: nicht wahr, das ist sehr 
bequem, da braucht man nicht mehr zu rechnen. Und so wird man es auch machen mit 
allem. Das wird nicht lange dauern, ein paar Jahrhunderte - dann ist alles fertig; dann 
braucht man nicht mehr zu denken. (..) Und damit nicht gestört wird das feste Gefüge des 
sozialen Zusammenhangs der Zukunft, werden Gesetze erlassen werden, .. die die Wirkung 
haben werden, dass alles individuelle Denken ausgeschaltet wird. .. Und in diese 
Perspektive hinein muss gearbeitet werden durch Geisteswissenschaft.“ Im Osten wird sich 
dagegen eine Hochachtung vor der Genialität und ein Suchen nach der Genialität des 
Kindes entwickeln.  167, 98ff  (>Meinung, >Presse)

  Deutsch: „Die Deutschen haben überhaupt jene Eigentümlichkeit, die einmal Hermann 
Grimm ausgezeichnet charakterisiert hat, indem er sagte: Die Deutschen weichen in der 
Regel dann zurück, wenn es ihnen heilsam wäre, kühn vorzuschreiten, und sie stürmen 
furchtbar stark vor, wenn es ihnen heilsam wäre, sich zurückzuhalten. - Es ist das ein sehr 
gutes Wort für eine innere Charaktereigenschaft gerade des deutschen Volkes.“  194, 232f

  „Die Lage, in der der erkennende Mensch ist in dem Augenblicke, wo er sich sagen muss: 
Das eine ist richtig, das andere ist richtig - diese Lage in ihrer ganzen Fruchtbarkeit zu 
erkennen, das wurde eigentlich durch das Volkstum nur dem deutschen Volksstamm 
gegeben. .. Darauf hin ist die ganze Welt dressiert, einseitige Wahrheiten festhalten zu 
können. Die Deutschen sind dazu, ich möchte sagen, tragisch verurteilt, sich gegen ihre 
eigenen Anlagen abzustumpfen, wenn sie bei einer einseitigen Wahrheit verweilen wollen. 
Entwickeln sie ihre eigenen Anlagen, so wird ihnen sofort überall auftauchen, wenn sie sich

nämlich in Worten. Man denkt in Worten.“  151, 19  (>Sprache)

  „Wenn man vieles von dem heutigen Leben studiert, so findet man, wie die Menschen 
heute, trotzdem sie so viel nach Freiheit rufen, eigentlich innerlich unfrei sind; wie in den 
Bestrebungen, die heute solche Niedergangskräfte zeitigen, nicht ein freies Leben pulsiert, 
sondern die Instinkte und Triebe pulsieren und das soziale Leben unglücklich machen.“ 
„Der Mensch wird veräusserlicht, wird unfrei gemacht dadurch, dass sein ganzes Denken in 
Worten aufgeht. Das ist aber sogar ein Grunderlebnis der Menschen der heutigen Zeit, dass 
ihr Denken eben in Worten aufgeht.“ 209, 38f  (>Phrase)

  Denkverbote:  Die Gedankenknechtschaft wird durch Gesellschaften der englisch 
sprechenden Bevölkerung oder durch den römischen Katholizismus kultiviert, die innerlich 
verwandt sind.   186, 104  (>Römisches Denken, >Westen - Osten)

  Denkverbote, Denkmaschinen und materialistische Medizin: „Die Gegenwart hat es 
noch recht gut gegenüber dem,was da kommen wird, wenn die westliche Entwicklung 
immer mehr und mehr ihre Blüten treibt. Es wird gar nicht lange dauern, wenn man das Jahr
2000 geschrieben haben wird, da wird nicht ein direktes, aber eine Art von Verbot für alles 
Denken von Amerika ausgehen, ein Gesetz, welches den Zweck haben wird, alles 
individuelle Denken zu unterdrücken. Auf der einen Seite ist ein Anfang dazu gegeben in 
dem, was heute die rein materialistische Medizin macht, wo ja auch nicht mehr die Seele 
wirken darf, wo nur auf Grundlage des äusseren Experiments der Mensch wie eine 
Maschine behandelt wird.“ (…) Auf der anderen Seite: „Sehr gut denken kann man heute 
nicht. Man sagt immer nur .. entweder – oder, aber darum handelt es sich nicht, sondern 
darum, dass man die Dinge wirklich einsieht.“ Das Geistige soll ausgeschaltet werden. „Wir
haben ja heute schon Maschinen zum Addieren, Subtrahieren: nicht wahr, das ist sehr 
bequem, da braucht man nicht mehr zu rechnen. Und so wird man es auch machen mit 
allem. Das wird nicht lange dauern, ein paar Jahrhunderte - dann ist alles fertig; dann 
braucht man nicht mehr zu denken. (..) Und damit nicht gestört wird das feste Gefüge des 
sozialen Zusammenhangs der Zukunft, werden Gesetze erlassen werden, .. die die Wirkung 
haben werden, dass alles individuelle Denken ausgeschaltet wird. .. Und in diese 
Perspektive hinein muss gearbeitet werden durch Geisteswissenschaft.“ Im Osten wird sich 
dagegen eine Hochachtung vor der Genialität und ein Suchen nach der Genialität des 
Kindes entwickeln.  167, 98ff  (>Meinung, >Presse)

  Deutsch: „Die Deutschen haben überhaupt jene Eigentümlichkeit, die einmal Hermann 
Grimm ausgezeichnet charakterisiert hat, indem er sagte: Die Deutschen weichen in der 
Regel dann zurück, wenn es ihnen heilsam wäre, kühn vorzuschreiten, und sie stürmen 
furchtbar stark vor, wenn es ihnen heilsam wäre, sich zurückzuhalten. - Es ist das ein sehr 
gutes Wort für eine innere Charaktereigenschaft gerade des deutschen Volkes.“  194, 232f

  „Die Lage, in der der erkennende Mensch ist in dem Augenblicke, wo er sich sagen muss: 
Das eine ist richtig, das andere ist richtig - diese Lage in ihrer ganzen Fruchtbarkeit zu 
erkennen, das wurde eigentlich durch das Volkstum nur dem deutschen Volksstamm 
gegeben. .. Darauf hin ist die ganze Welt dressiert, einseitige Wahrheiten festhalten zu 
können. Die Deutschen sind dazu, ich möchte sagen, tragisch verurteilt, sich gegen ihre 
eigenen Anlagen abzustumpfen, wenn sie bei einer einseitigen Wahrheit verweilen wollen. 
Entwickeln sie ihre eigenen Anlagen, so wird ihnen sofort überall auftauchen, wenn sie sich



nur ein wenig vertiefen: Wenn man irgendeine Behauptung macht über 
Weltenzusammenhänge, so ist das Gegenteil davon auch richtig.“  186, 150f

  Deutsche Aufgabe: „Und sollte nicht, da wir hineingekeilt sind zwischen dem Osten und 
dem Westen als die Mitglieder des .. in große Not hineingehenden deutschen Volkes, sollten
wir nicht imstande sein, aus demjenigen, was als Anlauf zur Spiritualität bei unseren großen
geistigen Vorfahren vorhanden war, zu finden den Weg zu neuem Geistessuchen? Mag dann
im äußerlich Politischen kommen, was da will: wenn wir die Kraft haben, uns hinzuwenden 
zu diesem Geistesweg, um dem Orientalen in der Zukunft etwas zu sagen von einem 
Geistesleben, das er in anderer Gestalt einstmals gehabt, aber verloren hat, um es dann von 
uns zu empfangen, wenn es uns möglich ist, dem Westen etwas zu sagen von einem 
Geistesleben, das einstmals sich hineinstellen können wird in all diejenigen Forderungen, 
die so hinunterziehend sind aus der bloß mechanistischen Kultur, dann werden wir in 
Europas Mitte, wenn wir einen solchen Weg suchen, eine Aufgabe erfüllen.“  333, 141 

  Deutsch, englisch, französisch: „Alles dasjenige, was zum Verständnis des 
Wirtschaftslebens gehört, hat daher seinen besten Gedanken gefunden innerhalb Englands 
und Amerikas. Vom Wirtschaften verstehen die Franzosen nichts, sie sind besser Bankiers. 
Vom Wirtschaften haben die Deutschen von jeher nichts verstanden, sie haben auch kein 
Talent dazu. Und wenn sie versucht haben, in den letzten Jahrzehnten zu wirtschaften in der 
Art, dass sie immer von Aufschwung sprachen und vom Platz an der Sonne oder einer 
ähnlichen Phrase, dann bedeutete das, dass sie etwas sprachen, was gänzlich außerhalb ihrer
Talente lag und wodurch sie gerade das deutsche Wesen in Grund und Boden schlugen (…) 
So stehen diese drei Gebiete, von denen ich öfters schon gesagt habe, sie müssen sich 
miteinander vertragen, in dem Verhältnis einer Dreigliederung - deutsch: geistig; 
französisch: staatlich-juristisch; englisch: wirtschaftlich. Wie wird man eine Möglichkeit 
des internationalen Zusammenwirkens finden können? Dadurch, dass man die 
Dreigliederung über alle diese Gebiete ausgießt. Denn dann wird das, wozu der eine 
talentiert ist, auf den andern übergehen können, sonst auf keinem Wege. Das ist der 
geschichtliche Antrieb. So müsste eigentlich Geschichte vor allem des 19. Jahrhunderts 
studiert werden.“ 196, 237f

  Deutscher Geist: „Aber nicht nur diejenigen in Deutschland, die noch denken können, 
sondern auch jene in der Welt, also ausserhalb Deutschlands, die glauben nicht an das, was 
an Positivem von Deutschland kommt, solange die Fortsetzer des alten Wesens obenauf 
sind.“    331, 162  (>Goethe, >Schiller-Kant, >Hegel, >Marxismus)

  „Versteht sich der Mensch in Deutschland zu durchgeistigen, dann ist er der Segen der 
Welt; versteht er es nicht, dann ist er der Fluch der Welt. Heute stehen die Dinge so, dass 
zwischen rechts und links, wie auf der scharfen Schneide eines Rasiermessers, der Weg 
geht, der zum Heile der Menschen in die Zukunft führen wird, und dass der Mensch, der die
Dinge in ihrer Wirklichkeit erkennen will, nicht die Bequemlichkeit lieben, nicht bequeme 
Wege wählen darf.“ 192, 217 

  „Der Engländer ist etwas; der Deutsche kann nur etwas werden. Daher ist es so schwierig 
mit der deutschen Kultur, daher ragen in der deutschen und in der österreichisch-deutschen 

nur ein wenig vertiefen: Wenn man irgendeine Behauptung macht über 
Weltenzusammenhänge, so ist das Gegenteil davon auch richtig.“  186, 150f

  Deutsche Aufgabe: „Und sollte nicht, da wir hineingekeilt sind zwischen dem Osten und 
dem Westen als die Mitglieder des .. in große Not hineingehenden deutschen Volkes, sollten
wir nicht imstande sein, aus demjenigen, was als Anlauf zur Spiritualität bei unseren großen
geistigen Vorfahren vorhanden war, zu finden den Weg zu neuem Geistessuchen? Mag dann
im äußerlich Politischen kommen, was da will: wenn wir die Kraft haben, uns hinzuwenden 
zu diesem Geistesweg, um dem Orientalen in der Zukunft etwas zu sagen von einem 
Geistesleben, das er in anderer Gestalt einstmals gehabt, aber verloren hat, um es dann von 
uns zu empfangen, wenn es uns möglich ist, dem Westen etwas zu sagen von einem 
Geistesleben, das einstmals sich hineinstellen können wird in all diejenigen Forderungen, 
die so hinunterziehend sind aus der bloß mechanistischen Kultur, dann werden wir in 
Europas Mitte, wenn wir einen solchen Weg suchen, eine Aufgabe erfüllen.“  333, 141 

  Deutsch, englisch, französisch: „Alles dasjenige, was zum Verständnis des 
Wirtschaftslebens gehört, hat daher seinen besten Gedanken gefunden innerhalb Englands 
und Amerikas. Vom Wirtschaften verstehen die Franzosen nichts, sie sind besser Bankiers. 
Vom Wirtschaften haben die Deutschen von jeher nichts verstanden, sie haben auch kein 
Talent dazu. Und wenn sie versucht haben, in den letzten Jahrzehnten zu wirtschaften in der 
Art, dass sie immer von Aufschwung sprachen und vom Platz an der Sonne oder einer 
ähnlichen Phrase, dann bedeutete das, dass sie etwas sprachen, was gänzlich außerhalb ihrer
Talente lag und wodurch sie gerade das deutsche Wesen in Grund und Boden schlugen (…) 
So stehen diese drei Gebiete, von denen ich öfters schon gesagt habe, sie müssen sich 
miteinander vertragen, in dem Verhältnis einer Dreigliederung - deutsch: geistig; 
französisch: staatlich-juristisch; englisch: wirtschaftlich. Wie wird man eine Möglichkeit 
des internationalen Zusammenwirkens finden können? Dadurch, dass man die 
Dreigliederung über alle diese Gebiete ausgießt. Denn dann wird das, wozu der eine 
talentiert ist, auf den andern übergehen können, sonst auf keinem Wege. Das ist der 
geschichtliche Antrieb. So müsste eigentlich Geschichte vor allem des 19. Jahrhunderts 
studiert werden.“ 196, 237f

  Deutscher Geist: „Aber nicht nur diejenigen in Deutschland, die noch denken können, 
sondern auch jene in der Welt, also ausserhalb Deutschlands, die glauben nicht an das, was 
an Positivem von Deutschland kommt, solange die Fortsetzer des alten Wesens obenauf 
sind.“    331, 162  (>Goethe, >Schiller-Kant, >Hegel, >Marxismus)

  „Versteht sich der Mensch in Deutschland zu durchgeistigen, dann ist er der Segen der 
Welt; versteht er es nicht, dann ist er der Fluch der Welt. Heute stehen die Dinge so, dass 
zwischen rechts und links, wie auf der scharfen Schneide eines Rasiermessers, der Weg 
geht, der zum Heile der Menschen in die Zukunft führen wird, und dass der Mensch, der die
Dinge in ihrer Wirklichkeit erkennen will, nicht die Bequemlichkeit lieben, nicht bequeme 
Wege wählen darf.“ 192, 217 

  „Der Engländer ist etwas; der Deutsche kann nur etwas werden. Daher ist es so schwierig 
mit der deutschen Kultur, daher ragen in der deutschen und in der österreichisch-deutschen 



Kultur immer nur einzelne Individualitäten heraus, die sich in die Hand genommen haben, 
während die breite Masse beherrscht sein will, sich gar nicht mit den Gedanken befassen 
will, die bei der britisch sprechenden Bevölkerung in die Instinkte gelegt sind. Daher verfiel
auch die mitteleuropäische Bevölkerung solchen Herrschaftsgelüsten, wie die der 
Habsburger und Hohenzollern es waren, eben wegen der apolitischen Natur, weil ganz 
andere Notwendigkeiten vorliegen, wenn der Deutsche zu seiner Aufgabe kommen will. Er 
muss zu dieser Aufgabe erzogen werden. Er muss gewissermaßen berührt werden von dem, 
was Goethe im «Faust» zur Gestaltung gebracht hat, vom Werden des Menschen zwischen 
Geburt und Tod.“  186, 149 

  Deutschland wird seinen Beruf erfüllen, „wenn sich Menschen finden werden, die Kraft 
genug haben, den deutschen Geist in sich zu beleben, unchauvinistisch, unnational, als ein 
Stück des Weltengeistes, in dessen Sinn wir zu wirken haben zwischen dem Osten und dem 
Westen.“   192, 227

  Im Wahrnehmen des Kampfes zwischen physischer und geistiger Welt ist eine Grundlage 
des Zweifels gegeben, der einen aber auch erzieht, die Welt von verschiedenen Seiten aus 
anzuschauen. Das ist fruchtbar und wird anderswo nicht verstanden.   186, 150   (>Leben 
und Widerspruch)

  „Und wir haben als Deutsche, eingeklemmt zwischen dem Orient und dem Okzident, diese
grosse Aufgabe (...) zu erwecken gegenüber dem einschlafenden Geistesleben des Ostens, 
gegenüber dem einschläfernden materiellen Leben des Westens ein Geistesleben, das fähig 
ist, die materielle Welt vernünftig, menschenwürdig zu gestalten und ein Wirtschaftsleben, 
ein materielles Leben, das fähig ist, dem Menschen die Freiheit zu geben zu einem freien 
Geistesleben.“   330, 271

  „Wir sollten uns sagen, hassen uns die anderen, und konkurrieren die anderen mit uns und 
wollen uns durch etwas vernichten, so ist es das, was wir ausgebildet haben in den letzten 
Jahrzehnten nicht als unser ureigenes Wesen, sondern als das, was zu stark den andern 
gleich ist, was wir ihnen nachgemacht haben als undeutschen Industrialismus. Erkennen wir
dann, wo die wahren Wurzeln unserer Kraft sind, dann ist noch Hoffnung für uns! Wir 
Deutsche dürfen uns nicht auf den Boden stellen, auf den uns das bloss äussere 
kapitalistische Leben der letzten Jahrzehnte in den Konkurrenzkampf mit den andern 
gestellt hat. Wir müssen uns auf einen geistigen Boden stellen.“   330, 292

  „..in allem, was durch Deutsche geschieht, muss dieser Ideenglaube die treibende Kraft 
sein. (..) untätig warten, indem man ihn beiseiteschiebt, in scheinbar praktischem 
Geschäftigsein das Verhängnis seinen Lauf nehmen lassen, das alles ist bei Deutschen 
Sünde wider das eigene Wesen..“  24, 116

  „Wenn wir aus unserer Not heraus erkennen, dass die Deutschen kein Talent zum 
Materialismus haben, dann wird uns vielleicht von dieser Erkenntnis aus der Trieb kommen,
in die Spiritualität hineinzugehen .. aus jener reinsten, filtriertesten Gestalt des 
Gedankenstrebens, das wir bei den Deutschen um die Wende des 18. und 19. Jahrhunderts 
gefunden haben, .. dann dürfen wir sagen: .. Der deutsche Geist hat nicht vollendet, er will 
hineinleben in Zukunftstaten, in Zukunftssorgen, und er hat hoffentlich von diesem 
spirituellen Gesichtspunkte aus neben manchem anderen der Zukunft der Menschheit noch 

Kultur immer nur einzelne Individualitäten heraus, die sich in die Hand genommen haben, 
während die breite Masse beherrscht sein will, sich gar nicht mit den Gedanken befassen 
will, die bei der britisch sprechenden Bevölkerung in die Instinkte gelegt sind. Daher verfiel
auch die mitteleuropäische Bevölkerung solchen Herrschaftsgelüsten, wie die der 
Habsburger und Hohenzollern es waren, eben wegen der apolitischen Natur, weil ganz 
andere Notwendigkeiten vorliegen, wenn der Deutsche zu seiner Aufgabe kommen will. Er 
muss zu dieser Aufgabe erzogen werden. Er muss gewissermaßen berührt werden von dem, 
was Goethe im «Faust» zur Gestaltung gebracht hat, vom Werden des Menschen zwischen 
Geburt und Tod.“  186, 149 

  Deutschland wird seinen Beruf erfüllen, „wenn sich Menschen finden werden, die Kraft 
genug haben, den deutschen Geist in sich zu beleben, unchauvinistisch, unnational, als ein 
Stück des Weltengeistes, in dessen Sinn wir zu wirken haben zwischen dem Osten und dem 
Westen.“   192, 227

  Im Wahrnehmen des Kampfes zwischen physischer und geistiger Welt ist eine Grundlage 
des Zweifels gegeben, der einen aber auch erzieht, die Welt von verschiedenen Seiten aus 
anzuschauen. Das ist fruchtbar und wird anderswo nicht verstanden.   186, 150   (>Leben 
und Widerspruch)

  „Und wir haben als Deutsche, eingeklemmt zwischen dem Orient und dem Okzident, diese
grosse Aufgabe (...) zu erwecken gegenüber dem einschlafenden Geistesleben des Ostens, 
gegenüber dem einschläfernden materiellen Leben des Westens ein Geistesleben, das fähig 
ist, die materielle Welt vernünftig, menschenwürdig zu gestalten und ein Wirtschaftsleben, 
ein materielles Leben, das fähig ist, dem Menschen die Freiheit zu geben zu einem freien 
Geistesleben.“   330, 271

  „Wir sollten uns sagen, hassen uns die anderen, und konkurrieren die anderen mit uns und 
wollen uns durch etwas vernichten, so ist es das, was wir ausgebildet haben in den letzten 
Jahrzehnten nicht als unser ureigenes Wesen, sondern als das, was zu stark den andern 
gleich ist, was wir ihnen nachgemacht haben als undeutschen Industrialismus. Erkennen wir
dann, wo die wahren Wurzeln unserer Kraft sind, dann ist noch Hoffnung für uns! Wir 
Deutsche dürfen uns nicht auf den Boden stellen, auf den uns das bloss äussere 
kapitalistische Leben der letzten Jahrzehnte in den Konkurrenzkampf mit den andern 
gestellt hat. Wir müssen uns auf einen geistigen Boden stellen.“   330, 292

  „..in allem, was durch Deutsche geschieht, muss dieser Ideenglaube die treibende Kraft 
sein. (..) untätig warten, indem man ihn beiseiteschiebt, in scheinbar praktischem 
Geschäftigsein das Verhängnis seinen Lauf nehmen lassen, das alles ist bei Deutschen 
Sünde wider das eigene Wesen..“  24, 116

  „Wenn wir aus unserer Not heraus erkennen, dass die Deutschen kein Talent zum 
Materialismus haben, dann wird uns vielleicht von dieser Erkenntnis aus der Trieb kommen,
in die Spiritualität hineinzugehen .. aus jener reinsten, filtriertesten Gestalt des 
Gedankenstrebens, das wir bei den Deutschen um die Wende des 18. und 19. Jahrhunderts 
gefunden haben, .. dann dürfen wir sagen: .. Der deutsche Geist hat nicht vollendet, er will 
hineinleben in Zukunftstaten, in Zukunftssorgen, und er hat hoffentlich von diesem 
spirituellen Gesichtspunkte aus neben manchem anderen der Zukunft der Menschheit noch 



viel, sehr viel zu sagen.“  333, 141f

  Deutsches Volk: „Was hat das deutsche Volk zu sagen über seine Mission, indem es sich 
als aus den Nachkommen Fichtes, Schillers und der anderen Grossen bestehend fühlt? (…) 
Das positive Eintreten für das, was das Wesen eines Volkes ist, bedeutet im Grunde 
genommen nichts anderes als das, was sich vergleichen lässt in dem individuellen 
Bewusstsein mit der Tatsache, dass man ja nur für seinen eigenen Körper sorgen kann, dass 
er möglichst in Ordnung ist, und nicht in derselben Weise für einen anderen Körper.“ 
174a, 50

  „Mit dem, was eine materialistische Ansicht beim Volkswesen als „Blut“, als „Rasse“ 
bezeichnet, ist der nicht zufrieden, der das Wesen der Deutschheit an seiner Wurzel anfassen
will. .. Lagarde: „Das Deutschtum liegt nicht im Geblüte, sondern im Gemüte. Von unseren 
grossen Männern sind Leibniz und Lessing sicher Slawen, .. Kants Vater war ein Schotte: 
und doch, wer wird diese undeutsch schelten?““   64, 225

  „Das, was deutsches Volk ist, war nie eigentlich dazu veranlagt, irgendeine Einheit zu 
bilden. Es würden die allerbesten Eigenschaften verlorengehen, wenn die Deutschen so 
leben wollten, dass sie eine abstrakte Einheit, eine Volkseinheit bilden würden.“ Natürlich 
gab es gewisse Einheitsbestrebungen. „Aber das ging ja immer parallel vor allen Dingen mit
einer Sehnsucht des deutschen Wesens, sich in die Welt hineinzuversenken.“ 185a, 101

  Das Einheitsstreben seit 1848 ging aus den schönsten Qualitäten des deutschen Volkes 
hervor und wird von keinem Volk der Erde verachtet. Aber was sich in den Jahrzehnten 
danach entwickelt hat, wird überall gehasst, weil Mitteleuropa sich nicht auf 
Machtverhältnisse stützen kann, sondern allein auf geistige.338, 227 (>Mitteleuropa)

  Deutsch: Träumerischer Idealismus; schwärmen für Einheitsreiche und nachher 
Gewaltreiche begründen. Vom einen ins andere verfallen.   186, 180 

  Deutsches Volk ausgeschaltet: Das Deutschtum wird „durch Brutalisation wenigstens als 
deutsches Wesen ausgelöscht werden,“ ähnlich wie das Griechen- und Judentum.  185a, 142
(>Volk)

  Das „anglo-amerikanische Wesen ist .. zur künftigen Weltherrschaft bestimmt. .. Da das 
deutsche Volk ausgeschaltet sein wird von dem Miterleben der Dinge, durch welche die 
äußere Welt in der Zukunft beherrscht sein wird, .. fällt die Verantwortlichkeit - nicht die 
des Individuums natürlich - aber die Volksverantwortlichkeit fällt ja weg, die Verantwortung
für die Menschheitsereignisse. .. Um so grösser wird die Verantwortung auf der anderen 
Seite. .. Die äussere Herrschaft wird leicht zu erringen sein. … Fühlen sollte man gerade die
ganze Schwere der Verantwortlichkeit, wenn man gewissermaßen vom äusseren 
Naturschicksal dazu ausersehen ist, die Herrschaft des Materialismus – denn die Herrschaft 
des Materialismus wird es sein – in der äusseren Erdenwelt anzutreten. .. Und die äussere 
Herrschaft heute antreten bedeutet: die Kräfte der Zerstörung, die Kräfte der Menschen-
Krankheit zu übernehmen, in ihnen zu leben. Denn dasjenige, was die Menschheit in die 
Zukunft hineintragen wird, das wird aus dem neuen Keim des Geistes hervorgehen. Der 
wird gepflegt werden müssen. Und dafür gibt es die Verantwortlichkeit gerade auf jener 
Seite, der die Weltherrschaft zufällt.“  194, 213f  (>Weltherrschaft)

viel, sehr viel zu sagen.“  333, 141f

  Deutsches Volk: „Was hat das deutsche Volk zu sagen über seine Mission, indem es sich 
als aus den Nachkommen Fichtes, Schillers und der anderen Grossen bestehend fühlt? (…) 
Das positive Eintreten für das, was das Wesen eines Volkes ist, bedeutet im Grunde 
genommen nichts anderes als das, was sich vergleichen lässt in dem individuellen 
Bewusstsein mit der Tatsache, dass man ja nur für seinen eigenen Körper sorgen kann, dass 
er möglichst in Ordnung ist, und nicht in derselben Weise für einen anderen Körper.“ 
174a, 50

  „Mit dem, was eine materialistische Ansicht beim Volkswesen als „Blut“, als „Rasse“ 
bezeichnet, ist der nicht zufrieden, der das Wesen der Deutschheit an seiner Wurzel anfassen
will. .. Lagarde: „Das Deutschtum liegt nicht im Geblüte, sondern im Gemüte. Von unseren 
grossen Männern sind Leibniz und Lessing sicher Slawen, .. Kants Vater war ein Schotte: 
und doch, wer wird diese undeutsch schelten?““   64, 225

  „Das, was deutsches Volk ist, war nie eigentlich dazu veranlagt, irgendeine Einheit zu 
bilden. Es würden die allerbesten Eigenschaften verlorengehen, wenn die Deutschen so 
leben wollten, dass sie eine abstrakte Einheit, eine Volkseinheit bilden würden.“ Natürlich 
gab es gewisse Einheitsbestrebungen. „Aber das ging ja immer parallel vor allen Dingen mit
einer Sehnsucht des deutschen Wesens, sich in die Welt hineinzuversenken.“ 185a, 101

  Das Einheitsstreben seit 1848 ging aus den schönsten Qualitäten des deutschen Volkes 
hervor und wird von keinem Volk der Erde verachtet. Aber was sich in den Jahrzehnten 
danach entwickelt hat, wird überall gehasst, weil Mitteleuropa sich nicht auf 
Machtverhältnisse stützen kann, sondern allein auf geistige.338, 227 (>Mitteleuropa)

  Deutsch: Träumerischer Idealismus; schwärmen für Einheitsreiche und nachher 
Gewaltreiche begründen. Vom einen ins andere verfallen.   186, 180 

  Deutsches Volk ausgeschaltet: Das Deutschtum wird „durch Brutalisation wenigstens als 
deutsches Wesen ausgelöscht werden,“ ähnlich wie das Griechen- und Judentum.  185a, 142
(>Volk)

  Das „anglo-amerikanische Wesen ist .. zur künftigen Weltherrschaft bestimmt. .. Da das 
deutsche Volk ausgeschaltet sein wird von dem Miterleben der Dinge, durch welche die 
äußere Welt in der Zukunft beherrscht sein wird, .. fällt die Verantwortlichkeit - nicht die 
des Individuums natürlich - aber die Volksverantwortlichkeit fällt ja weg, die Verantwortung
für die Menschheitsereignisse. .. Um so grösser wird die Verantwortung auf der anderen 
Seite. .. Die äussere Herrschaft wird leicht zu erringen sein. … Fühlen sollte man gerade die
ganze Schwere der Verantwortlichkeit, wenn man gewissermaßen vom äusseren 
Naturschicksal dazu ausersehen ist, die Herrschaft des Materialismus – denn die Herrschaft 
des Materialismus wird es sein – in der äusseren Erdenwelt anzutreten. .. Und die äussere 
Herrschaft heute antreten bedeutet: die Kräfte der Zerstörung, die Kräfte der Menschen-
Krankheit zu übernehmen, in ihnen zu leben. Denn dasjenige, was die Menschheit in die 
Zukunft hineintragen wird, das wird aus dem neuen Keim des Geistes hervorgehen. Der 
wird gepflegt werden müssen. Und dafür gibt es die Verantwortlichkeit gerade auf jener 
Seite, der die Weltherrschaft zufällt.“  194, 213f  (>Weltherrschaft)



  Deutschland: Das Deutsche Reich wollte sich im Sinne des alten Römertums die 
Wirtschaft einverleiben ohne wirtschaftliches Denken.   200, 62  (>Einheitsstaat)

  Deutschland hätte in Versailles verhandeln sollen durch Vertreter des geistigen, politischen
und wirtschaftlichen Systems.  189, 15.2.19  (>Dreigliederung)

  „In Berlin macht man amerikanische Politik. Das taugt für Amerika sehr gut, just für 
Berlin taugt es nicht. Daher kam diese Berliner Politik in die Nullität.“   199, 123

  Wenn in Amerika Bestrebungen, wie sie der „Verein für ethische Kultur“ hat, längst an der
Tagesordnung sind, so haben wir Deutschen keinen Grund, solches nachzumachen. Unter 
den Völkern mit vorwiegend praktischen, materiellen Tendenzen ist eine gewisse 
Schlaffheit in Bezug auf Erkenntnisfragen eingerissen. … Es ist ihnen daher bequem, auf 
dem Ruhebett einer allgemein-menschlichen Sittenlehre es sich bequem machen zu können.
… Wer aber, wie der Deutsche, ideelles Leben in sich hat, wer im Geistigen vorwärts will, 
für den muss die Bahn frei und offen liegen, nicht verlegt sein durch sittliche Vorschriften 
und volkserzieherische Massnahmen.“ 31, 167f  (>Westen, >Ethik)

  Deutschtum als Verbrechertum hinstellen: „Innerhalb dessen, was in Mitteleuropa 
vielfach vergessen ist, was aber doch deutsches Wesen ist, liegt eine Beziehung des 
Menschengeistes zur übersinnlichen Welt veranlagt, die ausgebildet werden muss, die das 
volle Gegenteil ist von allem übrigen, was sich auf der Erde heute zeigt. .. Aber der 
Goetheanismus blieb auch eine jenseitige Strömung. Ist er eigentlich erfasst worden? Bis 
jetzt nicht. Aber er ist das richtige deutsche Wesen in allem, was ihm zugrunde liegt. Dieses 
Wesen ist, wie Sie aus der heutigen Charakteristik sehen können, fremd den andern. Die 
andern sind sehr, sehr verquickt mit den Erbstücken und mit dem Neuen. Nur in diesem 
Mitteleuropa hat sich etwas entwickelt, was mehr oder weniger sich herausgeschält hat aus 
den Erbstücken und aus dem Neuen. .. Man wird gerade das, was in diesem eigentlichen 
inneren Element des Deutschtums vorhanden ist, auf den andern Gebieten wie einen 
fortwährenden Vorwurf empfinden müssen; denn man rettet sich am besten gegen dasjenige,
was man durch seine Natur nicht anerkennen kann, indem man es verlästert. Dem muss man
rückhaltlos ins Auge schauen. Was als ein lebendiger Vorwurf da ist, demgegenüber ist es 
am besten, man stellt es als Verbrechertum hin. Dadurch rettet man sich subjektiv vor der 
Tatsache, dass es wie ein Vorwurf da ist. .. Die Verlästerung wird immer weiter und weiter 
gehen, aber sie wird ihre Gründe darin haben, dass es unbehaglich ist, dass diese sonderbare
Stellung dieses Ich zum Geistigen vorhanden ist. .. Würden wir nicht selbst so viel 
Philistertum, so viel Amerikanismus in uns haben, so würden wir es einsehen, dass dies 
zwei Gegenpole sind: deutscher Goetheanismus und Amerikanismus ..“  181, 403
 
  Dialektik: Die Kunst, in Begriffen als Realitäten zu arbeiten, was unserer offiziellen 
Wissenschaft fehlt. 185a, 16.11.18   (>Real ..)

  „Aus dem Römertum heraus, auch schon aus späterem Griechentum heraus hat sich dann 
(..) dasjenige entwickelt, was die Menschen der Mitte am allermeisten ergriffen hat, das 
dialektische Element, das Element des juristischen, des politischen, des militärischen 
Denkens.“   200, 49  (>Mitte, >Zweiheit, >Widerspruch, >Theologie uns Staat)

  

  Deutschland: Das Deutsche Reich wollte sich im Sinne des alten Römertums die 
Wirtschaft einverleiben ohne wirtschaftliches Denken.   200, 62  (>Einheitsstaat)

  Deutschland hätte in Versailles verhandeln sollen durch Vertreter des geistigen, politischen
und wirtschaftlichen Systems.  189, 15.2.19  (>Dreigliederung)

  „In Berlin macht man amerikanische Politik. Das taugt für Amerika sehr gut, just für 
Berlin taugt es nicht. Daher kam diese Berliner Politik in die Nullität.“   199, 123

  Wenn in Amerika Bestrebungen, wie sie der „Verein für ethische Kultur“ hat, längst an der
Tagesordnung sind, so haben wir Deutschen keinen Grund, solches nachzumachen. Unter 
den Völkern mit vorwiegend praktischen, materiellen Tendenzen ist eine gewisse 
Schlaffheit in Bezug auf Erkenntnisfragen eingerissen. … Es ist ihnen daher bequem, auf 
dem Ruhebett einer allgemein-menschlichen Sittenlehre es sich bequem machen zu können.
… Wer aber, wie der Deutsche, ideelles Leben in sich hat, wer im Geistigen vorwärts will, 
für den muss die Bahn frei und offen liegen, nicht verlegt sein durch sittliche Vorschriften 
und volkserzieherische Massnahmen.“ 31, 167f  (>Westen, >Ethik)

  Deutschtum als Verbrechertum hinstellen: „Innerhalb dessen, was in Mitteleuropa 
vielfach vergessen ist, was aber doch deutsches Wesen ist, liegt eine Beziehung des 
Menschengeistes zur übersinnlichen Welt veranlagt, die ausgebildet werden muss, die das 
volle Gegenteil ist von allem übrigen, was sich auf der Erde heute zeigt. .. Aber der 
Goetheanismus blieb auch eine jenseitige Strömung. Ist er eigentlich erfasst worden? Bis 
jetzt nicht. Aber er ist das richtige deutsche Wesen in allem, was ihm zugrunde liegt. Dieses 
Wesen ist, wie Sie aus der heutigen Charakteristik sehen können, fremd den andern. Die 
andern sind sehr, sehr verquickt mit den Erbstücken und mit dem Neuen. Nur in diesem 
Mitteleuropa hat sich etwas entwickelt, was mehr oder weniger sich herausgeschält hat aus 
den Erbstücken und aus dem Neuen. .. Man wird gerade das, was in diesem eigentlichen 
inneren Element des Deutschtums vorhanden ist, auf den andern Gebieten wie einen 
fortwährenden Vorwurf empfinden müssen; denn man rettet sich am besten gegen dasjenige,
was man durch seine Natur nicht anerkennen kann, indem man es verlästert. Dem muss man
rückhaltlos ins Auge schauen. Was als ein lebendiger Vorwurf da ist, demgegenüber ist es 
am besten, man stellt es als Verbrechertum hin. Dadurch rettet man sich subjektiv vor der 
Tatsache, dass es wie ein Vorwurf da ist. .. Die Verlästerung wird immer weiter und weiter 
gehen, aber sie wird ihre Gründe darin haben, dass es unbehaglich ist, dass diese sonderbare
Stellung dieses Ich zum Geistigen vorhanden ist. .. Würden wir nicht selbst so viel 
Philistertum, so viel Amerikanismus in uns haben, so würden wir es einsehen, dass dies 
zwei Gegenpole sind: deutscher Goetheanismus und Amerikanismus ..“  181, 403
 
  Dialektik: Die Kunst, in Begriffen als Realitäten zu arbeiten, was unserer offiziellen 
Wissenschaft fehlt. 185a, 16.11.18   (>Real ..)

  „Aus dem Römertum heraus, auch schon aus späterem Griechentum heraus hat sich dann 
(..) dasjenige entwickelt, was die Menschen der Mitte am allermeisten ergriffen hat, das 
dialektische Element, das Element des juristischen, des politischen, des militärischen 
Denkens.“   200, 49  (>Mitte, >Zweiheit, >Widerspruch, >Theologie uns Staat)

  



  „Es ist doch ausserordentlich interessant, dass, wenn man zu den Geheimgesellschaften 
des Westens kommt, dann in einer gewissen Beziehung es als eine Lehre der tiefsten 
Esoterik angesehen wird, dass die Welt eigentlich aus Gedanken gebildet wird. … Hegels 
Philosophie ist in einer gewissen Weise der Grundnerv der Geheimlehre des Westens. … 
Das ist geradezu ein Weltgesetz, dass dasjenige, was popularisiert einfach Erkenntnis gibt, 
Macht gibt, wenn es sekretiert wird.“  202, 59f  (>Westen, >Hegel)

  Dialektik, Logik .. Geisteswissenschaft: „Auf einem reichen, .. seelisch-geistig konkret 
gestalteten Leben hat sich im Orient einmal eine Erkenntnis aufgebaut, die sich dann 
hinüber nach Griechenland verbreitet hat, die in Griechenland filtriert worden ist zur 
Dialektik, zur Logik, zur bloßen Intelligenz, und die dann immer weiter und weiter filtriert 
wurde, bis sie zu jenem bloßen Intellektualismus geworden ist, in dem wir innerhalb der 
modernen Zivilisation seit der Mitte des 15. Jahrhunderts darinnen stecken. .. Dieses 
Geistesleben hat sich nicht anders entwickeln können als dadurch, dass es in einer gewissen 
Weise gebunden war an etwas Naturhaftes in der menschlichen Wesenheit. .. Darinnen 
spielt die Tatsache der Vererbung, die Tatsache der Blutsvererbung in der Menschheit eine 
große Rolle.“ Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts „lebt in dem, was im äußeren normalen 
Leben an Geistigkeit hervorgebracht wird, das intellektuelle Element, das 
Vorstellungselement, so dass alles, was da in der Seele aufgeht, was seelischer Art ist, nichts
mehr zu tun hat mit dem, was im Blute wallt, was das Blut hervorbringt. .. in jener Geist-
Erkenntnis, die noch auf das Blut gebaut war, hatte man mitbekommen mit den innerlichen 
Erkenntnissen eine Erkenntnis der menschlichen Natur und Wesenheit selbst; jetzt hatte 
man sich erhoben zu einer abstrakten Geistigkeit, die in der Naturwissenschaft große 
Triumphe erfahren kann, die aber unmöglich auf das Wesen des Menschen selber eingehen 
kann, die dem Wesen des Menschen fernbleibt.“ Die Ideen wurden so, „dass sie zu abstrakt, 
zu lebensfremd sind, um als Impulse in das Tatenleben überzugehen. .. Wenn wir also unser 
intellektualistisches Leben imprägnieren mit den Erfahrungen des Geistes, dann stehen wir 
in der modernen Zivilisation wiederum so darin, dass jetzt nicht ein Bluthaftes, sondern ein 
im freien Geistigen Geschautes in uns lebt, das wiederum begeisternd und erkraftend auf 
unser Tatenleben wirken kann.“  333, 148ff  (>Goetheanismus)

  Dorf und Wirtschaft: „Und auf der anderen Seite haben wir ungefähr bis zu demselben 
Zeitalter [bis zum 16. Jahrhundert] das freie wirtschaftliche Walten, das seinen eigentlichen
mitteleuropäischen Ausdruck gefunden hat in den freien wirtschaftlichen 
Dorfgemeinschaften. Und wie das freie Geistesleben hineingeschlüpft ist in die 
Universitäten, die zuerst lokalisiert sind und die dann unterschlüpfen unter den Staat, so 
bekommt dasjenige, was wirtschaftliche Organisation ist, zuerst eine gewisse Verwaltung 
im rechtlichen Sinn, indem die Städte immer mehr und mehr auftauchen und die Städte nun 
dieses wirtschaftliche Leben zunächst organisieren, während es früher gewachsen ist, als die
Dorfgemeinden tonangebend waren. Und dann sehen wir, wie nun auch immer wieder mehr
und mehr dasjenige, was in den Städten zentralisiert war, unterkriecht in die größeren 
Territorien der Staaten.“  339, 29  (>Stadt-Land-Verhältnis)

  Dorfgemeinde, Meinungsgewebe, Individualität: „Die Dorfgemeinde ist das einzig 
Reale im Osten. Alles übrige ist Institution, die zugrunde geht. Im Westen wird man zu 
verstehen haben, wodurch dieses Aggregat der Dorfgemeinde organisiert werden kann. Und
wodurch das in einzelne Menschenindividualitäten verfallende Meinungsgewebe des 

  „Es ist doch ausserordentlich interessant, dass, wenn man zu den Geheimgesellschaften 
des Westens kommt, dann in einer gewissen Beziehung es als eine Lehre der tiefsten 
Esoterik angesehen wird, dass die Welt eigentlich aus Gedanken gebildet wird. … Hegels 
Philosophie ist in einer gewissen Weise der Grundnerv der Geheimlehre des Westens. … 
Das ist geradezu ein Weltgesetz, dass dasjenige, was popularisiert einfach Erkenntnis gibt, 
Macht gibt, wenn es sekretiert wird.“  202, 59f  (>Westen, >Hegel)

  Dialektik, Logik .. Geisteswissenschaft: „Auf einem reichen, .. seelisch-geistig konkret 
gestalteten Leben hat sich im Orient einmal eine Erkenntnis aufgebaut, die sich dann 
hinüber nach Griechenland verbreitet hat, die in Griechenland filtriert worden ist zur 
Dialektik, zur Logik, zur bloßen Intelligenz, und die dann immer weiter und weiter filtriert 
wurde, bis sie zu jenem bloßen Intellektualismus geworden ist, in dem wir innerhalb der 
modernen Zivilisation seit der Mitte des 15. Jahrhunderts darinnen stecken. .. Dieses 
Geistesleben hat sich nicht anders entwickeln können als dadurch, dass es in einer gewissen 
Weise gebunden war an etwas Naturhaftes in der menschlichen Wesenheit. .. Darinnen 
spielt die Tatsache der Vererbung, die Tatsache der Blutsvererbung in der Menschheit eine 
große Rolle.“ Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts „lebt in dem, was im äußeren normalen 
Leben an Geistigkeit hervorgebracht wird, das intellektuelle Element, das 
Vorstellungselement, so dass alles, was da in der Seele aufgeht, was seelischer Art ist, nichts
mehr zu tun hat mit dem, was im Blute wallt, was das Blut hervorbringt. .. in jener Geist-
Erkenntnis, die noch auf das Blut gebaut war, hatte man mitbekommen mit den innerlichen 
Erkenntnissen eine Erkenntnis der menschlichen Natur und Wesenheit selbst; jetzt hatte 
man sich erhoben zu einer abstrakten Geistigkeit, die in der Naturwissenschaft große 
Triumphe erfahren kann, die aber unmöglich auf das Wesen des Menschen selber eingehen 
kann, die dem Wesen des Menschen fernbleibt.“ Die Ideen wurden so, „dass sie zu abstrakt, 
zu lebensfremd sind, um als Impulse in das Tatenleben überzugehen. .. Wenn wir also unser 
intellektualistisches Leben imprägnieren mit den Erfahrungen des Geistes, dann stehen wir 
in der modernen Zivilisation wiederum so darin, dass jetzt nicht ein Bluthaftes, sondern ein 
im freien Geistigen Geschautes in uns lebt, das wiederum begeisternd und erkraftend auf 
unser Tatenleben wirken kann.“  333, 148ff  (>Goetheanismus)

  Dorf und Wirtschaft: „Und auf der anderen Seite haben wir ungefähr bis zu demselben 
Zeitalter [bis zum 16. Jahrhundert] das freie wirtschaftliche Walten, das seinen eigentlichen
mitteleuropäischen Ausdruck gefunden hat in den freien wirtschaftlichen 
Dorfgemeinschaften. Und wie das freie Geistesleben hineingeschlüpft ist in die 
Universitäten, die zuerst lokalisiert sind und die dann unterschlüpfen unter den Staat, so 
bekommt dasjenige, was wirtschaftliche Organisation ist, zuerst eine gewisse Verwaltung 
im rechtlichen Sinn, indem die Städte immer mehr und mehr auftauchen und die Städte nun 
dieses wirtschaftliche Leben zunächst organisieren, während es früher gewachsen ist, als die
Dorfgemeinden tonangebend waren. Und dann sehen wir, wie nun auch immer wieder mehr
und mehr dasjenige, was in den Städten zentralisiert war, unterkriecht in die größeren 
Territorien der Staaten.“  339, 29  (>Stadt-Land-Verhältnis)

  Dorfgemeinde, Meinungsgewebe, Individualität: „Die Dorfgemeinde ist das einzig 
Reale im Osten. Alles übrige ist Institution, die zugrunde geht. Im Westen wird man zu 
verstehen haben, wodurch dieses Aggregat der Dorfgemeinde organisiert werden kann. Und
wodurch das in einzelne Menschenindividualitäten verfallende Meinungsgewebe des 



Westens auch organisiert werden kann, das ist lediglich die Dreigliederung des sozialen 
Organismus. Die Dreigliederung des sozialen Organismus muss aufnehmen die einzelnen 
Glieder der östlichen Dorfgemeinden und muss die zerfallenden alten Organismen des 
Westens, die sich individualisieren, die als Aggregate in ihre Einzelheiten zerfallen, vor dem
Untergang bewahren.“  199, 41

  Drei Dinge sind voneinander untrennbar: Sozialismus, Gedankenfreiheit, 
Geisteswissenschaft. 186, 106

  Drei Dinge muss der moderne Mensch wenigstens in die intellektuelle Vorstellung bringen
zu einem Verständnis der wirtschaftlichen Struktur: 1. Die Abbau- und Todesprozesse, 2. 
Unter sich die Leere fühlen, weil man in sich den Mittelpunkt seines Wesens finden muss. 
3. In voller Gewalt den Impuls des Egoismus kennenlernen.   186, 208f  (>Dreizahl)

  Drei Evolutionen kreuzen sich in jedem Menschen: - Die ganze Menschheit entwickelt 
die Empfindungsseele. - Der Einzelne entwickelt die Bewusstseinsseele. Dazu die 
Entwicklung der Völker.   185, 182

  Drei Glieder, Zusammenschluss >Zentralverwaltungen und Gesamtkörperschaft

  Drei Ideale: „Da hat sich am Ende des 18. Jahrhunderts im europäischen Westen der Ruf 
nach Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit geltend gemacht. Wer würde sich nicht sagen,wenn
er es mit der Entwickelung der neueren Zeit hält, dass in diese drei Devisen drei 
bedeutungsvolle menschliche Ideale gelegt sind? Aber auf der anderen Seite wiederum 
muss man sagen, dass es viele Menschen im 19. Jahrhundert gegeben hat, die sehr geistvoll 
widerlegt haben, dass irgendein einheitlicher sozialer Organismus, irgendein Staat möglich 
ist, wenn er diese drei Ideale miteinander verwirklichen soll.“  83, 308  (>Einheitsstaat)

  Drei Ströme: „Denn .. dasjenige, was einstmals vor langen Zeiten war, das ist ja noch 
immer unter uns als Tradition, als Rest, und wir können das, was unter uns dasteht, nur 
verstehen, wenn wir dasjenige verstehen, was einmal vor langen Zeiten da war. Und 
dasjenige, was Gegenwart ist, vermischt sich immer schon mit etwas, was hintendiert nach 
der Zukunft, und wir müssen verstehen, was da schon Zukünftiges, Keimhaftes in unserer 
Gegenwart herinnensteckt. Wir dürfen die Vergangenheit nicht bloß als etwas betrachten, 
was vor Jahrhunderten war, sondern was vielfach noch unter uns lebt, und was auch wirkt, 
und was wir nur verstehen als ein gegenwärtig Vergangenes oder vergangenes 
Gegenwartiges, wenn wir es richtig zu taxieren verstehen. (…) Eine einheitliche Struktur, 
wo die Glieder deshalb, weil ein Impuls in ihnen steckte, zusammenwirkten, war die 
Theokratie. Die drei Glieder: Geistesleben, Rechts-, dasjenige was wir heute auch 
Staatsleben nennen, dasjenige was wir Wirtschaftsleben nennen, war in einem einheitlichen 
Organismus, der durchpulst wurde von dem, was nicht auf der Erde zu finden war an 
Impulsen, zusammengefasst. In der weiteren Entwickelung der Menschheit ist das das 
Eigentümliche, dass diese drei Impulse, Geistesleben, staatlich-juristisch-moralisches 
Leben, und wirtschaftliches Leben, auseinanderdrängten, sich differenzierten. Aus dem 
einen Strom, der in den Theokratien als einheitliches Menschenleben dahinfloß, wurden 
allmählich zwei .. und nachher drei; und diesen drei Strömen stehen wir heute gegenüber.“   
305, 185ff  (>Theokratie, >Staatlich-juristisch-moralisches Leben, >Industrielle 
Weltordnung, >Boden, Gegenseitigkeit, Menschlichkeit, >Dialektik, Logik)

Westens auch organisiert werden kann, das ist lediglich die Dreigliederung des sozialen 
Organismus. Die Dreigliederung des sozialen Organismus muss aufnehmen die einzelnen 
Glieder der östlichen Dorfgemeinden und muss die zerfallenden alten Organismen des 
Westens, die sich individualisieren, die als Aggregate in ihre Einzelheiten zerfallen, vor dem
Untergang bewahren.“  199, 41

  Drei Dinge sind voneinander untrennbar: Sozialismus, Gedankenfreiheit, 
Geisteswissenschaft. 186, 106

  Drei Dinge muss der moderne Mensch wenigstens in die intellektuelle Vorstellung bringen
zu einem Verständnis der wirtschaftlichen Struktur: 1. Die Abbau- und Todesprozesse, 2. 
Unter sich die Leere fühlen, weil man in sich den Mittelpunkt seines Wesens finden muss. 
3. In voller Gewalt den Impuls des Egoismus kennenlernen.   186, 208f  (>Dreizahl)

  Drei Evolutionen kreuzen sich in jedem Menschen: - Die ganze Menschheit entwickelt 
die Empfindungsseele. - Der Einzelne entwickelt die Bewusstseinsseele. Dazu die 
Entwicklung der Völker.   185, 182

  Drei Glieder, Zusammenschluss >Zentralverwaltungen und Gesamtkörperschaft

  Drei Ideale: „Da hat sich am Ende des 18. Jahrhunderts im europäischen Westen der Ruf 
nach Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit geltend gemacht. Wer würde sich nicht sagen,wenn
er es mit der Entwickelung der neueren Zeit hält, dass in diese drei Devisen drei 
bedeutungsvolle menschliche Ideale gelegt sind? Aber auf der anderen Seite wiederum 
muss man sagen, dass es viele Menschen im 19. Jahrhundert gegeben hat, die sehr geistvoll 
widerlegt haben, dass irgendein einheitlicher sozialer Organismus, irgendein Staat möglich 
ist, wenn er diese drei Ideale miteinander verwirklichen soll.“  83, 308  (>Einheitsstaat)

  Drei Ströme: „Denn .. dasjenige, was einstmals vor langen Zeiten war, das ist ja noch 
immer unter uns als Tradition, als Rest, und wir können das, was unter uns dasteht, nur 
verstehen, wenn wir dasjenige verstehen, was einmal vor langen Zeiten da war. Und 
dasjenige, was Gegenwart ist, vermischt sich immer schon mit etwas, was hintendiert nach 
der Zukunft, und wir müssen verstehen, was da schon Zukünftiges, Keimhaftes in unserer 
Gegenwart herinnensteckt. Wir dürfen die Vergangenheit nicht bloß als etwas betrachten, 
was vor Jahrhunderten war, sondern was vielfach noch unter uns lebt, und was auch wirkt, 
und was wir nur verstehen als ein gegenwärtig Vergangenes oder vergangenes 
Gegenwartiges, wenn wir es richtig zu taxieren verstehen. (…) Eine einheitliche Struktur, 
wo die Glieder deshalb, weil ein Impuls in ihnen steckte, zusammenwirkten, war die 
Theokratie. Die drei Glieder: Geistesleben, Rechts-, dasjenige was wir heute auch 
Staatsleben nennen, dasjenige was wir Wirtschaftsleben nennen, war in einem einheitlichen 
Organismus, der durchpulst wurde von dem, was nicht auf der Erde zu finden war an 
Impulsen, zusammengefasst. In der weiteren Entwickelung der Menschheit ist das das 
Eigentümliche, dass diese drei Impulse, Geistesleben, staatlich-juristisch-moralisches 
Leben, und wirtschaftliches Leben, auseinanderdrängten, sich differenzierten. Aus dem 
einen Strom, der in den Theokratien als einheitliches Menschenleben dahinfloß, wurden 
allmählich zwei .. und nachher drei; und diesen drei Strömen stehen wir heute gegenüber.“   
305, 185ff  (>Theokratie, >Staatlich-juristisch-moralisches Leben, >Industrielle 
Weltordnung, >Boden, Gegenseitigkeit, Menschlichkeit, >Dialektik, Logik)



  „Zu jenen zwei Strömungen, die ich charakterisiert habe, kommt immer mehr und mehr 
von dem Beginn des 15. bis 16. Jahrhunderts an, am deutlichsten aber im 19. Jahrhundert, 
ein dritter Strom. Er kommt um so deutlicher hinzu, je mehr sich die Kultur nach dem 
Westen bewegt. Es kommt zu demjenigen, was ursprünglich theokratisch angepasst war 
dem Grund und Boden, der Landwirtschaft, zu dem kommt hinzu in den mittleren 
Gegenden das Juristische, das angepasst ist Handel, Gewerbe, Arbeit. Und im Westen 
kommt nun hinzu immer mehr und mehr das, was man später begreift unter dem Namen des
Industriellen, des eigentlich Industriellen mit all dem, was technisch sich diesem 
Industriellen einfügt.“  305, 198f  

  Der Ursprung des Geisteslebens sind die Mysterien des Orients, des Lichtes. Es war eine 
Weisheit von oben mit Lebensstosskraft bis zur Wirtschaft hinunter. Ihre verdünnten 
Nachwirkungen in der griechischen Kultur waren Logik und Dialektik und für uns blieb 
davon unser neuzeitliches abstraktes gymnasiales Bildungsleben und das populäre 
Geistesleben. Mit dieser alten Weisheit wurde noch das Mysterium von Golgatha zu 
begreifen versucht. Und die heutige geistig unfruchtbare westliche Kultur hat nach einer 
geistigen Auffrischung dadurch gesucht, dass man aus dem besiegten und geknechteten 
Indervolk die Weisheit entnahm. Der Ursprung des Politisch-Rechtlichen kam aus den 
ägyptischen Mysterien und ging über Rom und die römisch-katholischen Sünde- und 
Schuldbegriffe bis zur späteren Bourgeoisie. Das Dritte, der Ursprung des 
Wirtschaftslebens, sind die Mysterien des Nordens oder der Erde, die sich bis heute in der 
anglo-amerikanischen Sozial-Organisation erhalten haben. Da ging alles von der Ökonomie 
aus, von unten nach oben, durch das Rechtsleben in die Mysterien des Geistes hinein. Aber 
das ist erst am Anfang und gleichzeitig noch verjuristet von Rom her und orientalisch 
orientiert wie die indische Theosophie. Die Gegenwartskultur besteht aus einem Knäuel 
dieser drei Fäden. „Das ist unsere wesentliche Aufgabe, dass wir diesen Knäuel entwirren.“ 
195, 13ff

  Drei, Zwei, Eins: Was in sich dreigliedrig ist, „von dem können Sie sagen: Im Westen ist 
die Eins vorherrschend, in den Mittelländern ist die Zwei vorherrschend und im Osten ist 
die Drei vorherrschend..“ Eine abstrakte Anschauung ist eine Summe von Begriffen. Eine 
Wirklichkeitsanschauung ist „in sich selber lebendig, wächst sich nach der einen oder der 
anderen Seite hin aus.“   186, 247f    (>Zwei, >Einheitsstaat, >Westen ..)

  Dreieck: Dreieck als Symbol für das Gleichgewicht zwischen Denken, Fühlen und 
Wollen, das in sich herzustellen der Mensch berufen ist, um es dann von sich auszustrahlen 
und auf die Erde zu übertragen.     121, 95  (>Gleichgewicht)

  Dreigliederung:   „Dreigliederung ist so gemeint, dass sie da ist, wie im Menschen die 
drei Glieder sind: Kopf-Nervensystem, das rhythmische System und das 
Stoffwechselsystem. Nur müssen die ordentlich zusammenwirken, und es muss jedem das 
Seine zugeteilt werden. Wenn der Verdauungsorganismus wenig arbeitet und zuviel von 
seiner Arbeit an den Kopf abgibt, dann entstehen allerlei migräneartige Krankheiten. Wenn 
das geistige Glied des sozialen Organismus nicht ordentlich arbeitet, zuviel, sagen wir, an 
das Wirtschaftliche abgibt, denn das ist der Kopf heute des sozialen Organismus, dann 
entstehen allerlei soziale Krankheiten.“  305, 197f  (>Gesundheit-Krankheit)

  „Zu jenen zwei Strömungen, die ich charakterisiert habe, kommt immer mehr und mehr 
von dem Beginn des 15. bis 16. Jahrhunderts an, am deutlichsten aber im 19. Jahrhundert, 
ein dritter Strom. Er kommt um so deutlicher hinzu, je mehr sich die Kultur nach dem 
Westen bewegt. Es kommt zu demjenigen, was ursprünglich theokratisch angepasst war 
dem Grund und Boden, der Landwirtschaft, zu dem kommt hinzu in den mittleren 
Gegenden das Juristische, das angepasst ist Handel, Gewerbe, Arbeit. Und im Westen 
kommt nun hinzu immer mehr und mehr das, was man später begreift unter dem Namen des
Industriellen, des eigentlich Industriellen mit all dem, was technisch sich diesem 
Industriellen einfügt.“  305, 198f  

  Der Ursprung des Geisteslebens sind die Mysterien des Orients, des Lichtes. Es war eine 
Weisheit von oben mit Lebensstosskraft bis zur Wirtschaft hinunter. Ihre verdünnten 
Nachwirkungen in der griechischen Kultur waren Logik und Dialektik und für uns blieb 
davon unser neuzeitliches abstraktes gymnasiales Bildungsleben und das populäre 
Geistesleben. Mit dieser alten Weisheit wurde noch das Mysterium von Golgatha zu 
begreifen versucht. Und die heutige geistig unfruchtbare westliche Kultur hat nach einer 
geistigen Auffrischung dadurch gesucht, dass man aus dem besiegten und geknechteten 
Indervolk die Weisheit entnahm. Der Ursprung des Politisch-Rechtlichen kam aus den 
ägyptischen Mysterien und ging über Rom und die römisch-katholischen Sünde- und 
Schuldbegriffe bis zur späteren Bourgeoisie. Das Dritte, der Ursprung des 
Wirtschaftslebens, sind die Mysterien des Nordens oder der Erde, die sich bis heute in der 
anglo-amerikanischen Sozial-Organisation erhalten haben. Da ging alles von der Ökonomie 
aus, von unten nach oben, durch das Rechtsleben in die Mysterien des Geistes hinein. Aber 
das ist erst am Anfang und gleichzeitig noch verjuristet von Rom her und orientalisch 
orientiert wie die indische Theosophie. Die Gegenwartskultur besteht aus einem Knäuel 
dieser drei Fäden. „Das ist unsere wesentliche Aufgabe, dass wir diesen Knäuel entwirren.“ 
195, 13ff

  Drei, Zwei, Eins: Was in sich dreigliedrig ist, „von dem können Sie sagen: Im Westen ist 
die Eins vorherrschend, in den Mittelländern ist die Zwei vorherrschend und im Osten ist 
die Drei vorherrschend..“ Eine abstrakte Anschauung ist eine Summe von Begriffen. Eine 
Wirklichkeitsanschauung ist „in sich selber lebendig, wächst sich nach der einen oder der 
anderen Seite hin aus.“   186, 247f    (>Zwei, >Einheitsstaat, >Westen ..)

  Dreieck: Dreieck als Symbol für das Gleichgewicht zwischen Denken, Fühlen und 
Wollen, das in sich herzustellen der Mensch berufen ist, um es dann von sich auszustrahlen 
und auf die Erde zu übertragen.     121, 95  (>Gleichgewicht)

  Dreigliederung:   „Dreigliederung ist so gemeint, dass sie da ist, wie im Menschen die 
drei Glieder sind: Kopf-Nervensystem, das rhythmische System und das 
Stoffwechselsystem. Nur müssen die ordentlich zusammenwirken, und es muss jedem das 
Seine zugeteilt werden. Wenn der Verdauungsorganismus wenig arbeitet und zuviel von 
seiner Arbeit an den Kopf abgibt, dann entstehen allerlei migräneartige Krankheiten. Wenn 
das geistige Glied des sozialen Organismus nicht ordentlich arbeitet, zuviel, sagen wir, an 
das Wirtschaftliche abgibt, denn das ist der Kopf heute des sozialen Organismus, dann 
entstehen allerlei soziale Krankheiten.“  305, 197f  (>Gesundheit-Krankheit)



  „Die Teilung im sozialen Organismus ist eine geschichtlich gewordene und ist einfach 
heute da, und es handelt sich heute nicht darum, nachzudenken darüber, wie man den 
sozialen Organismus in drei Glieder trennen soll, sondern wie man die Verbindungsglieder 
finden soll zwischen den drei Gliedern, die da sind.“  305, 202   (>Drei Ströme)

  „Dreigeteilt wird der vom Menschen abgesonderte, seinen Lebensboden bildende soziale 
Organismus sein; jeder Mensch als solcher wird ein Verbindendes der drei Glieder sein.“    
Kp, 140  (>Sozialer Organismus)

  „Es erscheint heute noch vielen als etwas Paradoxes, wenn ich nun zusammenfassend 
sage, jedes dieser Gebiete müsse eine gewisse Souveränität haben, sein eigenes 
Repräsentativsystem, seine eigene Gesetzgebung, die aus seinen Verhältnissen 
herausgewachsen ist, die aus den Assoziationsverhältnissen im wirtschaftlichen Gebiet 
herauswachsen, also seine Verwaltung, seine Gesetzgebung selbständig haben. In 
demokratischer Weise wird herauswachsen aus der Gesamtmenschheit eines bestimmten 
sozialen Gebietes für den eigentlichen politischen Staat, in dem geregelt wird das Verhältnis
des Menschen zum Menschen, das Verhältnis zur Wirtschaft, das Verhältnis zum geistigen 
Leben; ohne dass in die beiden aber eingegriffen wird aus den Gesetzen des Staates heraus, 
und aus den im geistigen Leben selbst tätigen Kräften wird sich die Gliederung ergeben 
auch der Verwaltung für das geistige Leben.“ 328, 93   (>Drei Ströme, >Organismus, 
Selbststeuerung, >Einheitsstaat)

  „Das erste System, das Wirtschaftssystem, hat es zu tun mit all dem, was da sein muss, 
damit der Mensch sein materielles Verhältnis zur Aussenwelt regeln kann. Das zweite 
System hat es zu tun mit dem, was da sein muss im sozialen Organismus wegen des 
Verhältnisses von Mensch zu Mensch. Das dritte System hat zu tun mit all dem, was 
hervorspriessen muss und eingegliedert werden muss in den sozialen Organismus aus der 
einzelnen menschlichen Individualität heraus.“   Kp, 63  (>Mensch dreigliedrig) 

  Im Wirtschaftsleben muss Brüderlichkeit aus den Assoziationen heraus entstehen. Im 
öffentlichen Recht hat man die Idee der Gleichheit zu erstreben. Im geistigen Gebiet hat 
man es mit dem Impuls der Freiheit zu tun.    Kp, 89

  Ware – Arbeit – Kapital sind Wirtschaft, Recht und Geistesleben zugeordnet. Wenn man 
diese Begriffe nicht untereinander, sondern in einem Dreieck schreibt, „dann können Sie 
von diesem Schema .. viel lernen. Denn es bestehen Beziehungen hin und her..“ 296, 61f 

  „Über dasjenige, was in den Forderungen der Gegenwart lebt, kann eigentlich gar nicht 
diskutiert werden. Das sind historische Forderungen. Eine historische Forderung ist der 
Sozialismus, er muss nur im richtigen Sinne verstanden werden. Eine historische Forderung 
ist die Demokratie, eine historische Forderung ist aber auch der Liberalismus, die Freiheit, 
der Individualismus, wenn auch diese letztere Forderung von der modernen Menschheit 
wenig bemerkt wird. Und die Menschheit wird nicht weiter mitreden können, ohne dass sie 
ihren sozialen Organismus im Sinne der Dreigliederung: Des Sozialismus für das 
Wirtschaftsleben, der Demokratie für das Rechts- oder Staatsleben, der Freiheit oder des 
Individualismus für das Geistesleben einrichtet.“   296, 16f   (>Geistesleben, >Rechtsleben,
>Wirtschaft)

  „Die Teilung im sozialen Organismus ist eine geschichtlich gewordene und ist einfach 
heute da, und es handelt sich heute nicht darum, nachzudenken darüber, wie man den 
sozialen Organismus in drei Glieder trennen soll, sondern wie man die Verbindungsglieder 
finden soll zwischen den drei Gliedern, die da sind.“  305, 202   (>Drei Ströme)

  „Dreigeteilt wird der vom Menschen abgesonderte, seinen Lebensboden bildende soziale 
Organismus sein; jeder Mensch als solcher wird ein Verbindendes der drei Glieder sein.“    
Kp, 140  (>Sozialer Organismus)

  „Es erscheint heute noch vielen als etwas Paradoxes, wenn ich nun zusammenfassend 
sage, jedes dieser Gebiete müsse eine gewisse Souveränität haben, sein eigenes 
Repräsentativsystem, seine eigene Gesetzgebung, die aus seinen Verhältnissen 
herausgewachsen ist, die aus den Assoziationsverhältnissen im wirtschaftlichen Gebiet 
herauswachsen, also seine Verwaltung, seine Gesetzgebung selbständig haben. In 
demokratischer Weise wird herauswachsen aus der Gesamtmenschheit eines bestimmten 
sozialen Gebietes für den eigentlichen politischen Staat, in dem geregelt wird das Verhältnis
des Menschen zum Menschen, das Verhältnis zur Wirtschaft, das Verhältnis zum geistigen 
Leben; ohne dass in die beiden aber eingegriffen wird aus den Gesetzen des Staates heraus, 
und aus den im geistigen Leben selbst tätigen Kräften wird sich die Gliederung ergeben 
auch der Verwaltung für das geistige Leben.“ 328, 93   (>Drei Ströme, >Organismus, 
Selbststeuerung, >Einheitsstaat)

  „Das erste System, das Wirtschaftssystem, hat es zu tun mit all dem, was da sein muss, 
damit der Mensch sein materielles Verhältnis zur Aussenwelt regeln kann. Das zweite 
System hat es zu tun mit dem, was da sein muss im sozialen Organismus wegen des 
Verhältnisses von Mensch zu Mensch. Das dritte System hat zu tun mit all dem, was 
hervorspriessen muss und eingegliedert werden muss in den sozialen Organismus aus der 
einzelnen menschlichen Individualität heraus.“   Kp, 63  (>Mensch dreigliedrig) 

  Im Wirtschaftsleben muss Brüderlichkeit aus den Assoziationen heraus entstehen. Im 
öffentlichen Recht hat man die Idee der Gleichheit zu erstreben. Im geistigen Gebiet hat 
man es mit dem Impuls der Freiheit zu tun.    Kp, 89

  Ware – Arbeit – Kapital sind Wirtschaft, Recht und Geistesleben zugeordnet. Wenn man 
diese Begriffe nicht untereinander, sondern in einem Dreieck schreibt, „dann können Sie 
von diesem Schema .. viel lernen. Denn es bestehen Beziehungen hin und her..“ 296, 61f 

  „Über dasjenige, was in den Forderungen der Gegenwart lebt, kann eigentlich gar nicht 
diskutiert werden. Das sind historische Forderungen. Eine historische Forderung ist der 
Sozialismus, er muss nur im richtigen Sinne verstanden werden. Eine historische Forderung 
ist die Demokratie, eine historische Forderung ist aber auch der Liberalismus, die Freiheit, 
der Individualismus, wenn auch diese letztere Forderung von der modernen Menschheit 
wenig bemerkt wird. Und die Menschheit wird nicht weiter mitreden können, ohne dass sie 
ihren sozialen Organismus im Sinne der Dreigliederung: Des Sozialismus für das 
Wirtschaftsleben, der Demokratie für das Rechts- oder Staatsleben, der Freiheit oder des 
Individualismus für das Geistesleben einrichtet.“   296, 16f   (>Geistesleben, >Rechtsleben,
>Wirtschaft)



  1. Demokratische Volksvertretung in politischen, militärischen und polizeilichen 
Angelegenheiten: konservativ.  2. Wirtschaft opportunistisch.  3. Juristische, pädagogische
und geistige Angelegenheiten: frei.  24, 351f

  Das Wichtigste in der Wirtschaft: Der Warenpreis; im Geistesleben: Tüchtigkeit und 
Vertrauen; im Rechtsleben: Rechte und Pflichten.  337b, 217

  „Auf ökonomischem Gebiete ist es das Eigentum, das nur in entsprechender Weise für die 
Zukunft ausgebildet werden muss; auf dem Gebiete des Sicherheitsdienstes und der 
Verwaltung das Recht, und auf dem Gebiete des geistigen und juristischen Lebens die 
Freiheit.“   186, 260

  Geistesleben: Freiheit, Intuition, Kapital;  Rechtsleben: Gleichheit, Inspiration, Arbeit; 
Wirtschaftsleben: Brüderlichkeit, Imagination, Ware.        296, 11.8.19

  Im Geistesleben geht es um Ratschläge, im Rechtsleben um Gesetze, im Wirtschaftsleben 
um Verträge.   331, 166f  

  Nehmen wir eine ländliche Familiengemeinschaft. „Die ganze Familie braucht Milch zum 
Leben, aber es ist doch nicht notwendig, dass die ganze Familie Milch produziere, wenn die
drei Kühe Milch produzieren, wird die ganze Familie Milch haben. - So wird dann in allen 
drei Gebieten des sozialen Organismus Gerechtigkeit walten, wenn .. auf dem Boden des 
emanzipierten Staates die Gerechtigkeit produziert wird. Es handelt sich darum, aus den 
gescheiten Gedanken und Ideen zu den einfachen Wirklichkeitsgedanken und 
Wirklichkeitsideen zurückzukehren. Ich bin der Überzeugung, dieser Aufruf wird aus dem 
Grunde nicht verstanden, weil ihn die Leute nicht einfach genug nehmen.“ 330, 42    

  Dreigliederung und Anthroposophie: „Ein solches Drinnen-Stehen in den 
Zeiterscheinungen, ein Erregen des wirklich tieferen Interesses für die Zeiterscheinungen 
kann heute doch nur hervorgerufen werden durch Anthroposophie. .. Gewiss, seit im Sinne 
der Dreigliederung gewirkt wird, ist ja die Sache so, dass auf der einen Seite diejenigen 
Menschen stehen, von denen man sagt, sie interessieren sich für Dreigliederung, wollen 
aber von Anthroposophie nichts wissen, und auf der anderen Seite diejenigen, die sich für 
Anthroposophie interessieren, und dann nichts von der Dreigliederung wissen wollen. .. 
Man sollte durchaus wissen .. dass ohne die Verbreitung wenigstens der elementarsten 
Dinge der Anthroposophie nichts dreigegliedert werden kann.“  339, 113f 
  
  „Wie viele Gegnerschaft hat zum Beispiel die Dreigliederungsbewegung der 
anthroposophischen Bewegung deshalb gebracht, weil die Dreigliederungsbewegung nicht 
verstanden hat, sich auf anthroposophischen Boden zu stellen, sondern sich auf den Boden 
aller möglichen Kompromisse gestellt hat, und man nach und nach in einzelnen Kreisen 
anfing, Anthroposophie zu verachten.“  257, 67  (>Geisteswissenschaft und Soziale Frage)

  Dreigliederung, Ausführung >Dreigliederung, Verständnis und Ausführung

  Dreigliederung und Ausland: „Die innere Gliederung des gesunden sozialen Organismus
macht auch die internationalen Beziehungen dreigliedrig. Jedes der drei Gebiete wird sein 

  1. Demokratische Volksvertretung in politischen, militärischen und polizeilichen 
Angelegenheiten: konservativ.  2. Wirtschaft opportunistisch.  3. Juristische, pädagogische
und geistige Angelegenheiten: frei.  24, 351f

  Das Wichtigste in der Wirtschaft: Der Warenpreis; im Geistesleben: Tüchtigkeit und 
Vertrauen; im Rechtsleben: Rechte und Pflichten.  337b, 217

  „Auf ökonomischem Gebiete ist es das Eigentum, das nur in entsprechender Weise für die 
Zukunft ausgebildet werden muss; auf dem Gebiete des Sicherheitsdienstes und der 
Verwaltung das Recht, und auf dem Gebiete des geistigen und juristischen Lebens die 
Freiheit.“   186, 260

  Geistesleben: Freiheit, Intuition, Kapital;  Rechtsleben: Gleichheit, Inspiration, Arbeit; 
Wirtschaftsleben: Brüderlichkeit, Imagination, Ware.        296, 11.8.19

  Im Geistesleben geht es um Ratschläge, im Rechtsleben um Gesetze, im Wirtschaftsleben 
um Verträge.   331, 166f  

  Nehmen wir eine ländliche Familiengemeinschaft. „Die ganze Familie braucht Milch zum 
Leben, aber es ist doch nicht notwendig, dass die ganze Familie Milch produziere, wenn die
drei Kühe Milch produzieren, wird die ganze Familie Milch haben. - So wird dann in allen 
drei Gebieten des sozialen Organismus Gerechtigkeit walten, wenn .. auf dem Boden des 
emanzipierten Staates die Gerechtigkeit produziert wird. Es handelt sich darum, aus den 
gescheiten Gedanken und Ideen zu den einfachen Wirklichkeitsgedanken und 
Wirklichkeitsideen zurückzukehren. Ich bin der Überzeugung, dieser Aufruf wird aus dem 
Grunde nicht verstanden, weil ihn die Leute nicht einfach genug nehmen.“ 330, 42    

  Dreigliederung und Anthroposophie: „Ein solches Drinnen-Stehen in den 
Zeiterscheinungen, ein Erregen des wirklich tieferen Interesses für die Zeiterscheinungen 
kann heute doch nur hervorgerufen werden durch Anthroposophie. .. Gewiss, seit im Sinne 
der Dreigliederung gewirkt wird, ist ja die Sache so, dass auf der einen Seite diejenigen 
Menschen stehen, von denen man sagt, sie interessieren sich für Dreigliederung, wollen 
aber von Anthroposophie nichts wissen, und auf der anderen Seite diejenigen, die sich für 
Anthroposophie interessieren, und dann nichts von der Dreigliederung wissen wollen. .. 
Man sollte durchaus wissen .. dass ohne die Verbreitung wenigstens der elementarsten 
Dinge der Anthroposophie nichts dreigegliedert werden kann.“  339, 113f 
  
  „Wie viele Gegnerschaft hat zum Beispiel die Dreigliederungsbewegung der 
anthroposophischen Bewegung deshalb gebracht, weil die Dreigliederungsbewegung nicht 
verstanden hat, sich auf anthroposophischen Boden zu stellen, sondern sich auf den Boden 
aller möglichen Kompromisse gestellt hat, und man nach und nach in einzelnen Kreisen 
anfing, Anthroposophie zu verachten.“  257, 67  (>Geisteswissenschaft und Soziale Frage)

  Dreigliederung, Ausführung >Dreigliederung, Verständnis und Ausführung

  Dreigliederung und Ausland: „Die innere Gliederung des gesunden sozialen Organismus
macht auch die internationalen Beziehungen dreigliedrig. Jedes der drei Gebiete wird sein 



selbständiges Verhältnis zu den entsprechenden Gebieten der andern sozialen Organismen 
haben.“  23, 141  (>Volkswirtschaft und Weltwirtschaft)

  Die Dreigliederung „.. ist die Grundlage für eine wirkliche Sozialisierung auch des 
internationalen Lebens. Aber sie hat noch eine besondere Eigenschaft. Es schadet nämlich 
gar nichts, wenn der eine soziale Organismus sich dreigliedert und die anderen noch nicht 
wollen. Denn, wenn die anderen noch nicht wollen, so können ja diejenigen die Segnungen 
des dreigeteilten Organismus geniessen, die ihn eingeführt haben. Nach aussen, wenn es sie 
hindern sollte, können sie ja als Einheit auftreten.“ Man kann in einem Gebiet anfangen, 
und das wird ansteckend wirken.   331, 73 

  Die Dreigliederung wird nicht Industrien ruinieren, die für den Export arbeiten, denn - 
richtig verstanden - konsumiert der Export; er steht eigentlich auf der Seite des Konsums. 
Die Arbeiter, die für den Export arbeiten, werden als Entgelt für ihre Produkte soviel von 
den Erzeugnissen der anderen Betriebe erhalten müssen, wie für ihren Lebensunterhalt 
notwendig ist. Und damit ist die dem Export entsprechende Produktion, die die 
Konsumbedürfnisse der in diesem Wirtschaftszweig tätigen Arbeiter befriedigt,
gerechtfertigt. 331a, 62

  „Eine Betriebsleitung, die für den Export arbeitet, wird in dem Verkehr mit dem Auslande 
aus völlig freier Initiative handeln können; und sie wird in der Lage sein, im Inlande solche 
Verbindungen mit anderen Assoziationen einzugehen, die ihr in der Belieferung von 
Rohstoffen und ähnlichem am förderlichsten sind. Ein gleiches wird von einem 
Importbetrieb gelten. (…) Massgebend wird bei dieser Gestaltung des Wirtschafts-
Kreislaufes nur sein,dass durch den Verkehr mit dem Auslande nicht Produkte hergestellt 
oder eingeführt werden, deren Herstellungskosten oder Kaufpreis die Lebenshaltung der 
arbeitenden Bevölkerung des Inlandes beeinträchtigen. (…) In dem dreigliedrigen sozialen 
Organismus wird das Erträgnis des Aussenhandels der Lebenshaltung der ganzen 
Bevölkerung zugute kommen können; in dem kapitalistischen Gemeinwesen wird es 
einigen Wenigen zukommen.“  24, 27ff  (>Zölle)

  Konflikte entstehen, wenn einerseits international von Staat zu Staat sich im 
Wirtschaftsleben durch das Wirtschaftsleben Verhältnisse sich ergeben und wirken, die aber 
innerhalb der einzelnen Staaten keinen Einfluss hatten auf die innerstaatlichen politischen 
Taxationen. In der Dreigliederung werden die Tatsachen des einen Gliedes die Tatsachen 
des anderen Gliedes korrigieren.   189, 132  (>Grenzen und Territorien)

  Die sich in den Volkstümern auslebenden geistigen Kulturinteressen müssen sich 
unabhängig von den Wirtschaftsverhältnissen verwalten und aus diesen Verwaltungen 
heraus internationale Beziehungen bilden. Die Grenzen gemeinsamen Geisteslebens werden
so relativ unabhängig sein von den Grenzen des Wirtschaftsgebietes. ..Wenn die 
Verwaltungsgrenzen der beiden Gebiete nicht zusammenfallen, wird das Geistesleben aus 
dem Wirtschaftsleben seinen Unterhalt beziehen dadurch, dass es diesem als eine 
Wirtschaftskorporation gegenübersteht, die dann mit den Wirtschaftsverwaltungen ihres 
Gebietes Beziehungen eingeht.  24, 24f  (>Volk, >Grenzen und Territorien) 

  „Wenn die Dreiteilung durchgeführt ist, kommen dadurch die anderen Staaten in ein 
solches Verhältnis, dass sie sich selbst schädigen, wenn sie einen solchen Staat angreifen.“  

selbständiges Verhältnis zu den entsprechenden Gebieten der andern sozialen Organismen 
haben.“  23, 141  (>Volkswirtschaft und Weltwirtschaft)

  Die Dreigliederung „.. ist die Grundlage für eine wirkliche Sozialisierung auch des 
internationalen Lebens. Aber sie hat noch eine besondere Eigenschaft. Es schadet nämlich 
gar nichts, wenn der eine soziale Organismus sich dreigliedert und die anderen noch nicht 
wollen. Denn, wenn die anderen noch nicht wollen, so können ja diejenigen die Segnungen 
des dreigeteilten Organismus geniessen, die ihn eingeführt haben. Nach aussen, wenn es sie 
hindern sollte, können sie ja als Einheit auftreten.“ Man kann in einem Gebiet anfangen, 
und das wird ansteckend wirken.   331, 73 

  Die Dreigliederung wird nicht Industrien ruinieren, die für den Export arbeiten, denn - 
richtig verstanden - konsumiert der Export; er steht eigentlich auf der Seite des Konsums. 
Die Arbeiter, die für den Export arbeiten, werden als Entgelt für ihre Produkte soviel von 
den Erzeugnissen der anderen Betriebe erhalten müssen, wie für ihren Lebensunterhalt 
notwendig ist. Und damit ist die dem Export entsprechende Produktion, die die 
Konsumbedürfnisse der in diesem Wirtschaftszweig tätigen Arbeiter befriedigt,
gerechtfertigt. 331a, 62

  „Eine Betriebsleitung, die für den Export arbeitet, wird in dem Verkehr mit dem Auslande 
aus völlig freier Initiative handeln können; und sie wird in der Lage sein, im Inlande solche 
Verbindungen mit anderen Assoziationen einzugehen, die ihr in der Belieferung von 
Rohstoffen und ähnlichem am förderlichsten sind. Ein gleiches wird von einem 
Importbetrieb gelten. (…) Massgebend wird bei dieser Gestaltung des Wirtschafts-
Kreislaufes nur sein,dass durch den Verkehr mit dem Auslande nicht Produkte hergestellt 
oder eingeführt werden, deren Herstellungskosten oder Kaufpreis die Lebenshaltung der 
arbeitenden Bevölkerung des Inlandes beeinträchtigen. (…) In dem dreigliedrigen sozialen 
Organismus wird das Erträgnis des Aussenhandels der Lebenshaltung der ganzen 
Bevölkerung zugute kommen können; in dem kapitalistischen Gemeinwesen wird es 
einigen Wenigen zukommen.“  24, 27ff  (>Zölle)

  Konflikte entstehen, wenn einerseits international von Staat zu Staat sich im 
Wirtschaftsleben durch das Wirtschaftsleben Verhältnisse sich ergeben und wirken, die aber 
innerhalb der einzelnen Staaten keinen Einfluss hatten auf die innerstaatlichen politischen 
Taxationen. In der Dreigliederung werden die Tatsachen des einen Gliedes die Tatsachen 
des anderen Gliedes korrigieren.   189, 132  (>Grenzen und Territorien)

  Die sich in den Volkstümern auslebenden geistigen Kulturinteressen müssen sich 
unabhängig von den Wirtschaftsverhältnissen verwalten und aus diesen Verwaltungen 
heraus internationale Beziehungen bilden. Die Grenzen gemeinsamen Geisteslebens werden
so relativ unabhängig sein von den Grenzen des Wirtschaftsgebietes. ..Wenn die 
Verwaltungsgrenzen der beiden Gebiete nicht zusammenfallen, wird das Geistesleben aus 
dem Wirtschaftsleben seinen Unterhalt beziehen dadurch, dass es diesem als eine 
Wirtschaftskorporation gegenübersteht, die dann mit den Wirtschaftsverwaltungen ihres 
Gebietes Beziehungen eingeht.  24, 24f  (>Volk, >Grenzen und Territorien) 

  „Wenn die Dreiteilung durchgeführt ist, kommen dadurch die anderen Staaten in ein 
solches Verhältnis, dass sie sich selbst schädigen, wenn sie einen solchen Staat angreifen.“  



Molt, 224

  Dreigliederung oder Bolschewismus: „Für die nächste Zeit blüht der sogenannten 
zivilisierten Welt nur eine Alternative: das ist auf der einen Seite Bolschewismus, auf der 
andern Dreigliederung. Und wer nicht einsieht, dass es nur diese zwei Dinge gibt für die 
nächste Zeit, der versteht heute von dem Gang der Ereignisse im Großen eben nichts.“  
199, 41  (>Geisteswissenschaft, Gegner)

  Dreigliederung und Christentum:  „Diese Dinge, die heute auch in einer anderen Form 
durch das Programm der „Dreigliederung des sozialen Organismus“ verkündet wurden, die 
sind heute das Christentum, die sind heute in äusserliche Formen gekleidete geistige 
Offenbarungen.“ 193, 100 und 175, 182  (>Christentum, >Christus, Willensweg, >Christus,
Gedankenweg)

  Der Hüter verlangt für den Einzelnen die Trennung in Vorstellen, Fühlen, Wollen - für die 
ganze Menschheit die Auseinandergliederung des Götzen Staat – nur so entsteht die 
Christus gemässe Gestalt.  202, 258   (>Mensch dreigliedrig)

  „Was als nächste Etappe nach der Überwindung der Sklaverei überwunden werden muss, 
das ist, dass eines Menschen Arbeit Ware sein kann! Das ist das wirkliche Punctum saliens 
der sozialen Frage, die das neue Christentum lösen wird.“   186, 312

  „Ebenso wahr, als es ist, dass der Mensch nicht nur ein irdisches, sondern ein überirdisches
Wesen zugleich ist, dass er in sich trägt die Ergebnisse desjenigen, was er vorgeburtlich 
„vor“-gelebt hat im Übersinnlichen, dass er in sich entwickelt die Keime zu dem, was er 
erleben soll im nachtodlichen Leben, wenn ich das Bild gebrauchen darf, ebenso wahr, wie 
in dieser Beziehung das Menschenleben dreifach ist und der Mensch neben diesen zwei 
Spiegelungen des überirdischen Lebens noch sein besonderes irdisches zwischen Geburt 
und Tod erlebt, so wahr dieses Leben des Menschen in sich dreifach gegliedert ist, so wahr 
muss der soziale Organismus, in dem der Mensch drinnensteht, dreifach gegliedert sein, 
wenn seine Gesamtmenschenseele in diesem sozialen Organismus ihre Grundlage, ihre 
Basis haben soll. So gibt es für den, der des Menschen Stellung im Weltenall 
geisteswissenschaftlich erkennt,eben noch viel tiefere Gründe, einzusehen, dass der soziale 
Organismus ein dreigegliederter sein muss ..(..) So das Menschenleben auffassen (..) ist 
dasjenige, was zugleich die richtige Christus-Erkenntnis für unsere Zeit und für die nächste 
Zukunft ist.“ .. „Wie finde ich den wahren Weg, der zu Christus führt ..?“ Zu dem Gott 
Jahve kann man kommen, wenn man einfach zwischen Geburt und Tod gesund lebt. Das ist 
das Göttliche im Allgemeinen. Aber wir können uns als eigentlichen Menschen nicht 
zwischen Geburt und Tod finden. Der Mensch hat in gewisser Weise einen „Defekt“.  Da 
müssen wir „die innere Ehrlichkeit suchen“. Wenn man sich von vornherein für 
vollkommen hält, „kann man überhaupt nicht den Christus finden.“  193, 54ff  (>Michael, 
>Dreiheit)

  „Redet man davon, wie man gliedern muss den sozialen Organismus, dann redet man von 
etwas Konkretem. Da steckt ja schon alles drinnen, auch was Nächstenliebe sein will! .. 
Und wenn es heißt: Jesus Christus soll der Führer sein -, selbstverständlich soll er der 
Führer sein. Aber es kommt nicht auf das Reden an, sondern auf dasjenige, was einer tut.“  
329,183f 

Molt, 224

  Dreigliederung oder Bolschewismus: „Für die nächste Zeit blüht der sogenannten 
zivilisierten Welt nur eine Alternative: das ist auf der einen Seite Bolschewismus, auf der 
andern Dreigliederung. Und wer nicht einsieht, dass es nur diese zwei Dinge gibt für die 
nächste Zeit, der versteht heute von dem Gang der Ereignisse im Großen eben nichts.“  
199, 41  (>Geisteswissenschaft, Gegner)

  Dreigliederung und Christentum:  „Diese Dinge, die heute auch in einer anderen Form 
durch das Programm der „Dreigliederung des sozialen Organismus“ verkündet wurden, die 
sind heute das Christentum, die sind heute in äusserliche Formen gekleidete geistige 
Offenbarungen.“ 193, 100 und 175, 182  (>Christentum, >Christus, Willensweg, >Christus,
Gedankenweg)

  Der Hüter verlangt für den Einzelnen die Trennung in Vorstellen, Fühlen, Wollen - für die 
ganze Menschheit die Auseinandergliederung des Götzen Staat – nur so entsteht die 
Christus gemässe Gestalt.  202, 258   (>Mensch dreigliedrig)

  „Was als nächste Etappe nach der Überwindung der Sklaverei überwunden werden muss, 
das ist, dass eines Menschen Arbeit Ware sein kann! Das ist das wirkliche Punctum saliens 
der sozialen Frage, die das neue Christentum lösen wird.“   186, 312

  „Ebenso wahr, als es ist, dass der Mensch nicht nur ein irdisches, sondern ein überirdisches
Wesen zugleich ist, dass er in sich trägt die Ergebnisse desjenigen, was er vorgeburtlich 
„vor“-gelebt hat im Übersinnlichen, dass er in sich entwickelt die Keime zu dem, was er 
erleben soll im nachtodlichen Leben, wenn ich das Bild gebrauchen darf, ebenso wahr, wie 
in dieser Beziehung das Menschenleben dreifach ist und der Mensch neben diesen zwei 
Spiegelungen des überirdischen Lebens noch sein besonderes irdisches zwischen Geburt 
und Tod erlebt, so wahr dieses Leben des Menschen in sich dreifach gegliedert ist, so wahr 
muss der soziale Organismus, in dem der Mensch drinnensteht, dreifach gegliedert sein, 
wenn seine Gesamtmenschenseele in diesem sozialen Organismus ihre Grundlage, ihre 
Basis haben soll. So gibt es für den, der des Menschen Stellung im Weltenall 
geisteswissenschaftlich erkennt,eben noch viel tiefere Gründe, einzusehen, dass der soziale 
Organismus ein dreigegliederter sein muss ..(..) So das Menschenleben auffassen (..) ist 
dasjenige, was zugleich die richtige Christus-Erkenntnis für unsere Zeit und für die nächste 
Zukunft ist.“ .. „Wie finde ich den wahren Weg, der zu Christus führt ..?“ Zu dem Gott 
Jahve kann man kommen, wenn man einfach zwischen Geburt und Tod gesund lebt. Das ist 
das Göttliche im Allgemeinen. Aber wir können uns als eigentlichen Menschen nicht 
zwischen Geburt und Tod finden. Der Mensch hat in gewisser Weise einen „Defekt“.  Da 
müssen wir „die innere Ehrlichkeit suchen“. Wenn man sich von vornherein für 
vollkommen hält, „kann man überhaupt nicht den Christus finden.“  193, 54ff  (>Michael, 
>Dreiheit)

  „Redet man davon, wie man gliedern muss den sozialen Organismus, dann redet man von 
etwas Konkretem. Da steckt ja schon alles drinnen, auch was Nächstenliebe sein will! .. 
Und wenn es heißt: Jesus Christus soll der Führer sein -, selbstverständlich soll er der 
Führer sein. Aber es kommt nicht auf das Reden an, sondern auf dasjenige, was einer tut.“  
329,183f 



  Dreigliederung; Einheit durch Widersprüche:  „.. diese Einheit ist in der Wirklichkeit 
dadurch begründet, dass jeder Mensch mit seinen Interessen allen drei Teilorganismen 
angehört , und dass die Zentralverwaltungen trotz ihrer Unabhängigkeit voneinander die 
Harmonisierung ihrer Massnahmen bewirken können.“ 24, 21 (>Widerspruch, >Goethe)

  Gerade die Suggestion des Einheitsstaates hat eine Trennung der Kräfte herbeigeführt. 
Gegen diese Trennung will der Impuls von der Dreigliederung  wirken. „Das Geistesleben, 
das seine eigene Verwaltung haben soll (...) jeder Mensch hat seine unmittelbaren geistigen 
Interessen bei diesem Geistesleben, er ist mit diesem Geistesleben verbunden. Und 
dieselben Menschen, .. die ihre Kraft aus diesem Geistesleben ziehen, stehen im Rechts- 
oder Staatsleben und .. bestimmen aus dem Geiste heraus, den sie aus diesem Geistesleben 
aufnehmen, diese Rechtsordnung. .. Und wiederum, was von Mensch zu Mensch 
demokratisch auf dem Boden der Rechtsordnung entwickelt wird, .. das trägt er .. hinein in 
das Wirtschaftsleben. .. die Art und Weise, wie er überhaupt wirtschaftet, das alles ist 
durchdrungen von dem, was er im Geistesleben ausbildet, was er als Rechtsordnung regelt 
im Wirtschaftsleben, denn dieselben Menschen sind es, .. und nicht durch irgendeine 
abstrakte Ordnung, sondern durch den lebendigen Menschen selber wird die Einheit 
bewirkt. Nur dass jedes der Glieder seine eigene Natur und Wesenheit durch seine 
Selbständigkeit sich ausbilden und so gerade in der kraftvollsten Weise zur Einheit wirken 
kann.“  332a, 157ff    (>Einheitsstaat trennt, >Geisteswissenschaft bewirkt Einheit) 

  „Auf dem Gebiete des rein äusserlichen Lebens sieht man leicht den Vorteil der 
Arbeitsteilung ein. Man glaubt nicht, dass der Schneider sich seine Kuh züchten solle, die 
ihn mit Milch versorgt. Für die umfassende Gliederung des Menschenlebens glaubt man, 
dass die Einheitsordnung das allein Erspriessliche sein müsse.“   Kp, 123

  Kräfte aus den drei Gliedern werden die Menschen wieder zusammenschliessen, die durch 
die Arbeitsteilung getrennt worden sind.   24, 263  (>Arbeitsteilung)

  „.. die Einheit, die lebendige Einheit im Menschen besteht auch aus einer Dreigliederung, 
und so muss es auch sein im sozialen Organismus. .. Es kommt die Einheit gerade dadurch 
zustande, dass jeder das Seinige tut.“  336, 449

  Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit widersprechen sich im einheitlichen sozialen 
Organismus. Gleichheit schränkt z.B. Freiheit ein. Deshalb soll es keine abstrakte Einheit 
geben sondern jedes der drei sozialen Glieder soll in sich zentralisiert sein. „Im wirklichen 
Leben wirkt eben das scheinbar Widerspruchsvolle zu einer Einheit zusammen.“  Kp, 88f 
(>Recht und Moral, >Geistesleben u. Wirtschaftsleben) 

  Dreigliederung, Eintreten dafür: „Wie kann jeder gewöhnliche Mensch, der ganz ohne 
Einfluss auf öffentliche Einrichtungen ist, arbeiten im Sinne der Dreigliederung? .. Wenn er 
nicht gerade im Gefängnis ist, oder auf eine andere Weise an einem Orte, an dem er sich 
kaum bewegen kann, so ist er eigentlich immer von einem gewissen Einfluss auf öffentliche
Einrichtungen. Es sorgt ja schon die äussere Welt dafür ..; man muss Steuern bezahlen und 
so weiter .. wenn man nicht die Gelegenheit hat, sagen wir, Parlamentarier zu
sein oder etwas Ähnliches, wie kann man im Sinne der Dreigliederung des sozialen
Organismus wirken? Dann muss man sagen: Nun, dieser Impuls zur Dreigliederung ist eben

  Dreigliederung; Einheit durch Widersprüche:  „.. diese Einheit ist in der Wirklichkeit 
dadurch begründet, dass jeder Mensch mit seinen Interessen allen drei Teilorganismen 
angehört , und dass die Zentralverwaltungen trotz ihrer Unabhängigkeit voneinander die 
Harmonisierung ihrer Massnahmen bewirken können.“ 24, 21 (>Widerspruch, >Goethe)

  Gerade die Suggestion des Einheitsstaates hat eine Trennung der Kräfte herbeigeführt. 
Gegen diese Trennung will der Impuls von der Dreigliederung  wirken. „Das Geistesleben, 
das seine eigene Verwaltung haben soll (...) jeder Mensch hat seine unmittelbaren geistigen 
Interessen bei diesem Geistesleben, er ist mit diesem Geistesleben verbunden. Und 
dieselben Menschen, .. die ihre Kraft aus diesem Geistesleben ziehen, stehen im Rechts- 
oder Staatsleben und .. bestimmen aus dem Geiste heraus, den sie aus diesem Geistesleben 
aufnehmen, diese Rechtsordnung. .. Und wiederum, was von Mensch zu Mensch 
demokratisch auf dem Boden der Rechtsordnung entwickelt wird, .. das trägt er .. hinein in 
das Wirtschaftsleben. .. die Art und Weise, wie er überhaupt wirtschaftet, das alles ist 
durchdrungen von dem, was er im Geistesleben ausbildet, was er als Rechtsordnung regelt 
im Wirtschaftsleben, denn dieselben Menschen sind es, .. und nicht durch irgendeine 
abstrakte Ordnung, sondern durch den lebendigen Menschen selber wird die Einheit 
bewirkt. Nur dass jedes der Glieder seine eigene Natur und Wesenheit durch seine 
Selbständigkeit sich ausbilden und so gerade in der kraftvollsten Weise zur Einheit wirken 
kann.“  332a, 157ff    (>Einheitsstaat trennt, >Geisteswissenschaft bewirkt Einheit) 

  „Auf dem Gebiete des rein äusserlichen Lebens sieht man leicht den Vorteil der 
Arbeitsteilung ein. Man glaubt nicht, dass der Schneider sich seine Kuh züchten solle, die 
ihn mit Milch versorgt. Für die umfassende Gliederung des Menschenlebens glaubt man, 
dass die Einheitsordnung das allein Erspriessliche sein müsse.“   Kp, 123

  Kräfte aus den drei Gliedern werden die Menschen wieder zusammenschliessen, die durch 
die Arbeitsteilung getrennt worden sind.   24, 263  (>Arbeitsteilung)

  „.. die Einheit, die lebendige Einheit im Menschen besteht auch aus einer Dreigliederung, 
und so muss es auch sein im sozialen Organismus. .. Es kommt die Einheit gerade dadurch 
zustande, dass jeder das Seinige tut.“  336, 449

  Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit widersprechen sich im einheitlichen sozialen 
Organismus. Gleichheit schränkt z.B. Freiheit ein. Deshalb soll es keine abstrakte Einheit 
geben sondern jedes der drei sozialen Glieder soll in sich zentralisiert sein. „Im wirklichen 
Leben wirkt eben das scheinbar Widerspruchsvolle zu einer Einheit zusammen.“  Kp, 88f 
(>Recht und Moral, >Geistesleben u. Wirtschaftsleben) 

  Dreigliederung, Eintreten dafür: „Wie kann jeder gewöhnliche Mensch, der ganz ohne 
Einfluss auf öffentliche Einrichtungen ist, arbeiten im Sinne der Dreigliederung? .. Wenn er 
nicht gerade im Gefängnis ist, oder auf eine andere Weise an einem Orte, an dem er sich 
kaum bewegen kann, so ist er eigentlich immer von einem gewissen Einfluss auf öffentliche
Einrichtungen. Es sorgt ja schon die äussere Welt dafür ..; man muss Steuern bezahlen und 
so weiter .. wenn man nicht die Gelegenheit hat, sagen wir, Parlamentarier zu
sein oder etwas Ähnliches, wie kann man im Sinne der Dreigliederung des sozialen
Organismus wirken? Dann muss man sagen: Nun, dieser Impuls zur Dreigliederung ist eben



etwas ganz Konkretes. Und deshalb kann man eigentlich auch nur in konkreten Beispielen 
über die Sache reden. Sehen Sie, ich will zum Beispiel Folgendes sagen. Es bestehen 
Einrichtungen überall im Sinne der Verstaatlichung, partieller oder mehr oder weniger 
weitgehender Verstaatlichung — sagen wir, der Medizinal-Angelegenheiten, des 
Kurierens. .. Ich habe sogar schon Minister kennengelernt, die im öffentlichen Parlament 
aufgetreten sind gegen die Kurpfuscherei und für den Schutz des Ärztestandes durch 
Gesetz, und hinterher haben sie sich selber in Fällen, wo sie krank geworden sind, oder 
irgendein anderer, an irgendjemanden, der nicht staatlich anerkannter Arzt ist, gewendet! 
Die Leute sind furchtbar schwer dafür zu gewinnen, wirklich sich anzuschliessen 
denjenigen Bewegungen, die entsprechen einfach der Herbeiführung solcher Einrichtungen, 
die notwendig sind, wenn man ein freies Geistesleben haben will, oder überhaupt, wenn 
man dasjenige haben will, zu dem man sich bekennt! Solche Beispiele liessen sich viele 
anfuhren, wo jeder an seinem Platze, indem er sich nicht scheut, überall da, wo es ihm 
möglich ist, einzutreten gegen dasjenige, was er als schlecht anerkennt. Erkennt man 
dasjenige, was staatlicher Schutz der Medizin ist, als eine Absurdität an, dann trete man 
auch dafür ein! .. Und statt zu fragen: Wie kann ein gewöhnlicher Mensch .. sich im Sinne 
der Dreigliederung betätigen, tue man dasjenige, was man bei jedem Schritt und Tritt des 
Lebens fortwährend findet, um es im Sinne der Dreigliederung auszuführen.“  336, 474f

Dreigliederung, falsche: Das alte Geistesleben ist das Kind „der blossen politisch-
staatlichen und der blossen Wirtschaftsordnung“, die Politiker sind herausgewachsen aus 
den alten Verhältnissen. „Wir haben eine Dreigliederung, aber es ist eine Dreigliederung des
Negativen, eine Dreigliederung der heutigen Vertreter des Geisteslebens, der heutigen 
Politiker .., der heutigen Wirtschaftsleute, welche gegen das Heil der Menschheit arbeiten.“ 
Sie machen sich Illusionen mit einem „Völkerbund“ usw. und arbeiten gegen eine 
assoziative Wirtschaft. Wer „die grosse Hydra, die Schlange, wahrnimmt, welche sich als 
die falsche Dreigliederung geltend macht .. könnte schon hingewiesen werden darauf, dass 
wir wiederum eine Heilung nötig haben .. . Wir brauchen heute nicht einen Firlefanz-
Radikalismus, aber wir brauchen den Radikalismus, der auch vorhanden war, als das 
Christentum in die Welt eingezogen ist.“  332b, 326ff

  Dreigliederung nur als Ganzes: „Wenn die Dreigliederung des sozialen Organismus 
dasjenige werden soll, als was sie unbedingt gedacht werden muss, dann wird sie als ein 
Ganzes wirken müssen. .. Man wird zum Beispiel nicht in irgendeiner Zeit verwirklichen 
können den wirtschaftlichen Teil dieses Impulses .. Es muss unbedingt gleichzeitig 
angestrebt werden ein Nebeneinander-Hergehen, ein Nebeneinander-sich-Entwickeln der 
drei Glieder des sozialen Organismus.“ Deshalb wurde schon während des Arbeitens für die
Betriebsräte auch an eine Art Kulturrat gedacht.  Beiträge 103, 10  

  „Wenn die Dreigliederung des sozialen Organismus dasjenige werden soll, als was sie 
unbedingt gedacht werden muss, dann wird sie als ein Ganzes wirken müssen. … Daher 
musste, gerade als aufging die Saat .. des wirtschaftlichen Programms durch den Gedanken 
der Betriebsräte, da musste sogleich daran gedacht werden, dass nicht einseitig bloss auf 
wirtschaftlichem Felde in unserem Sinne gearbeitet werde, sondern dass der Allseitigkeit 
Rechnung getragen werde. Deshalb entschloss sich die Leitung des Bundes für 
Dreigliederung .. den Anfang damit zu machen, dass eine Art Kulturrat – oder wie man das 
nennen will – entstehe. … jetzt sollte man namentlich erkennen in dieser ärmsten Zeit, dass 
vor allen Dingen eine Erneuerung, eine Neugestaltung des Geisteslebens .. notwendig ist.“  

etwas ganz Konkretes. Und deshalb kann man eigentlich auch nur in konkreten Beispielen 
über die Sache reden. Sehen Sie, ich will zum Beispiel Folgendes sagen. Es bestehen 
Einrichtungen überall im Sinne der Verstaatlichung, partieller oder mehr oder weniger 
weitgehender Verstaatlichung — sagen wir, der Medizinal-Angelegenheiten, des 
Kurierens. .. Ich habe sogar schon Minister kennengelernt, die im öffentlichen Parlament 
aufgetreten sind gegen die Kurpfuscherei und für den Schutz des Ärztestandes durch 
Gesetz, und hinterher haben sie sich selber in Fällen, wo sie krank geworden sind, oder 
irgendein anderer, an irgendjemanden, der nicht staatlich anerkannter Arzt ist, gewendet! 
Die Leute sind furchtbar schwer dafür zu gewinnen, wirklich sich anzuschliessen 
denjenigen Bewegungen, die entsprechen einfach der Herbeiführung solcher Einrichtungen, 
die notwendig sind, wenn man ein freies Geistesleben haben will, oder überhaupt, wenn 
man dasjenige haben will, zu dem man sich bekennt! Solche Beispiele liessen sich viele 
anfuhren, wo jeder an seinem Platze, indem er sich nicht scheut, überall da, wo es ihm 
möglich ist, einzutreten gegen dasjenige, was er als schlecht anerkennt. Erkennt man 
dasjenige, was staatlicher Schutz der Medizin ist, als eine Absurdität an, dann trete man 
auch dafür ein! .. Und statt zu fragen: Wie kann ein gewöhnlicher Mensch .. sich im Sinne 
der Dreigliederung betätigen, tue man dasjenige, was man bei jedem Schritt und Tritt des 
Lebens fortwährend findet, um es im Sinne der Dreigliederung auszuführen.“  336, 474f

Dreigliederung, falsche: Das alte Geistesleben ist das Kind „der blossen politisch-
staatlichen und der blossen Wirtschaftsordnung“, die Politiker sind herausgewachsen aus 
den alten Verhältnissen. „Wir haben eine Dreigliederung, aber es ist eine Dreigliederung des
Negativen, eine Dreigliederung der heutigen Vertreter des Geisteslebens, der heutigen 
Politiker .., der heutigen Wirtschaftsleute, welche gegen das Heil der Menschheit arbeiten.“ 
Sie machen sich Illusionen mit einem „Völkerbund“ usw. und arbeiten gegen eine 
assoziative Wirtschaft. Wer „die grosse Hydra, die Schlange, wahrnimmt, welche sich als 
die falsche Dreigliederung geltend macht .. könnte schon hingewiesen werden darauf, dass 
wir wiederum eine Heilung nötig haben .. . Wir brauchen heute nicht einen Firlefanz-
Radikalismus, aber wir brauchen den Radikalismus, der auch vorhanden war, als das 
Christentum in die Welt eingezogen ist.“  332b, 326ff

  Dreigliederung nur als Ganzes: „Wenn die Dreigliederung des sozialen Organismus 
dasjenige werden soll, als was sie unbedingt gedacht werden muss, dann wird sie als ein 
Ganzes wirken müssen. .. Man wird zum Beispiel nicht in irgendeiner Zeit verwirklichen 
können den wirtschaftlichen Teil dieses Impulses .. Es muss unbedingt gleichzeitig 
angestrebt werden ein Nebeneinander-Hergehen, ein Nebeneinander-sich-Entwickeln der 
drei Glieder des sozialen Organismus.“ Deshalb wurde schon während des Arbeitens für die
Betriebsräte auch an eine Art Kulturrat gedacht.  Beiträge 103, 10  

  „Wenn die Dreigliederung des sozialen Organismus dasjenige werden soll, als was sie 
unbedingt gedacht werden muss, dann wird sie als ein Ganzes wirken müssen. … Daher 
musste, gerade als aufging die Saat .. des wirtschaftlichen Programms durch den Gedanken 
der Betriebsräte, da musste sogleich daran gedacht werden, dass nicht einseitig bloss auf 
wirtschaftlichem Felde in unserem Sinne gearbeitet werde, sondern dass der Allseitigkeit 
Rechnung getragen werde. Deshalb entschloss sich die Leitung des Bundes für 
Dreigliederung .. den Anfang damit zu machen, dass eine Art Kulturrat – oder wie man das 
nennen will – entstehe. … jetzt sollte man namentlich erkennen in dieser ärmsten Zeit, dass 
vor allen Dingen eine Erneuerung, eine Neugestaltung des Geisteslebens .. notwendig ist.“  



332b, 158f

  „Die einzige Anregung, die ich gegeben habe, war die Verwandlung des alten 
Dreigliederungsbundes in den „Bund für freies Geistesleben“. Diese Anregung ging aus von
der Erkenntnis, dass man in der Zukunft für Europa und für die gegenwärtige westliche 
Zivilisation nur etwas tun kann durch die Förderung des Geisteslebens als solches. Von da 
aus muss alles Übrige ausgehen.“ Die Arbeiter „begreifen, dass das ganze politische Reden 
gegenstandslos geworden ist.“  332b, 213

  Dreigliederung, Gegner: „Es können uns Menschen in Menschenform entgegentreten, die
eigentlich nur dem äußeren Scheine nach solche Menschen sind, die immer 
wiederkommenden Erdenleben unterliegen; in Wahrheit sind das Menschenkörper mit 
physischem, ätherischem, astralischem Leib, aber in diesen verkörpern sich andere 
Wesenheiten, Wesenheiten, die sich dieser Menschen bedienen, um durch sie zu wirken.“ 
Diese Wesenheiten „stellen sich die Aufgabe, das ganze Leben als bloßes Wirtschaftsleben 
zu erhalten, auszurotten allmählich alles andere, was von geistigem Leben da ist .. Die erste 
Art von Wesen lässt nicht heraufkommen ein solches Wirtschaftsleben, das sich als ein 
selbständiges hinstellt neben das staatlich-rechtliche und neben das geistige Glied des 
sozialen Organismus. Die zweite Art von Wesen, die sich vorzugsweise die 
Oberflächlichkeit, das Phrasentum, die Lügenhaftigkeit zur Aufgabe macht, die will nicht 
aufkommen lassen neben dem Wirtschaftsleben ein selbständiges demokratisches 
Staatsleben. Und die dritte Art von Wesenheiten, welche die individuellen Fähigkeiten 
unterdrückt, welche nicht will, dass der Mensch etwas anderes ist als eine Art Schablone 
seiner Rasse, seiner Nationalität, die arbeitet entgegen der Emanzipation des Geisteslebens, 
der selbständigen Stellung des Geisteslebens.“  200, 38ff
  „Die Gegner reden ja zumeist an dem Inhalt dieser "Kernpunkte" .. vorbei. Es ist in der 
Regel in dem, was sie reden, kaum ein Bezug zu dem, was der Inhalt der "Kernpunkte" 
eigentlich ist (...) Sie spüren: wenn der Impuls für die Dreigliederung, wie er in den 
"Kernpunkten" dargelegt ist, in der Welt Wurzeln fassen würde, dann würde das eine 
Auslese der Tüchtigen bringen, und es würden herabgestoßen von ihrem Piedestal die 
Untüchtigen.“  338, 23

  Dreigliederung geografisch: „..da glauben die Menschen, dass man in Russland zum 
Beispiel nach denselben sozialen Grundsätzen eine soziale Struktur bewirken kann wie in 
England oder Schottland oder gar in Amerika. Das kann man nicht; denn die Welt ist 
gesetzmässig organisiert und nicht so, dass man willkürlich überall alles tun kann.“
186, 178  (>Westen, Mitte, Osten und Dreigliederung)

  „Und man kann auch .. sehen, wie seit mehr als einem Jahrhundert die Menschheit 
Europas dahin tendiert, eine solche Gliederung zu suchen. Sie wird kommen, auch wenn die
Menschen sie bewusst nicht wollen werden; denn unbewusst werden sie sich so im 
Wirtschaftlichen, Geistigen, Rechtlich-Staatlichen bewegen, dass diese Dreigliederung 
kommen wird.“  83, 307f 

  „Ja, man lernt heute die Geheimnisse unserer Zivilisation nicht kennen, .. wenn man nicht 
weiss, dass das Streben nach Kosmogonie in den Talenten der anglo-amerikanischen Welt 
liegt, das Streben nach Freiheit in der europäischen Welt liegt, das Streben nach 

332b, 158f

  „Die einzige Anregung, die ich gegeben habe, war die Verwandlung des alten 
Dreigliederungsbundes in den „Bund für freies Geistesleben“. Diese Anregung ging aus von
der Erkenntnis, dass man in der Zukunft für Europa und für die gegenwärtige westliche 
Zivilisation nur etwas tun kann durch die Förderung des Geisteslebens als solches. Von da 
aus muss alles Übrige ausgehen.“ Die Arbeiter „begreifen, dass das ganze politische Reden 
gegenstandslos geworden ist.“  332b, 213

  Dreigliederung, Gegner: „Es können uns Menschen in Menschenform entgegentreten, die
eigentlich nur dem äußeren Scheine nach solche Menschen sind, die immer 
wiederkommenden Erdenleben unterliegen; in Wahrheit sind das Menschenkörper mit 
physischem, ätherischem, astralischem Leib, aber in diesen verkörpern sich andere 
Wesenheiten, Wesenheiten, die sich dieser Menschen bedienen, um durch sie zu wirken.“ 
Diese Wesenheiten „stellen sich die Aufgabe, das ganze Leben als bloßes Wirtschaftsleben 
zu erhalten, auszurotten allmählich alles andere, was von geistigem Leben da ist .. Die erste 
Art von Wesen lässt nicht heraufkommen ein solches Wirtschaftsleben, das sich als ein 
selbständiges hinstellt neben das staatlich-rechtliche und neben das geistige Glied des 
sozialen Organismus. Die zweite Art von Wesen, die sich vorzugsweise die 
Oberflächlichkeit, das Phrasentum, die Lügenhaftigkeit zur Aufgabe macht, die will nicht 
aufkommen lassen neben dem Wirtschaftsleben ein selbständiges demokratisches 
Staatsleben. Und die dritte Art von Wesenheiten, welche die individuellen Fähigkeiten 
unterdrückt, welche nicht will, dass der Mensch etwas anderes ist als eine Art Schablone 
seiner Rasse, seiner Nationalität, die arbeitet entgegen der Emanzipation des Geisteslebens, 
der selbständigen Stellung des Geisteslebens.“  200, 38ff
  „Die Gegner reden ja zumeist an dem Inhalt dieser "Kernpunkte" .. vorbei. Es ist in der 
Regel in dem, was sie reden, kaum ein Bezug zu dem, was der Inhalt der "Kernpunkte" 
eigentlich ist (...) Sie spüren: wenn der Impuls für die Dreigliederung, wie er in den 
"Kernpunkten" dargelegt ist, in der Welt Wurzeln fassen würde, dann würde das eine 
Auslese der Tüchtigen bringen, und es würden herabgestoßen von ihrem Piedestal die 
Untüchtigen.“  338, 23

  Dreigliederung geografisch: „..da glauben die Menschen, dass man in Russland zum 
Beispiel nach denselben sozialen Grundsätzen eine soziale Struktur bewirken kann wie in 
England oder Schottland oder gar in Amerika. Das kann man nicht; denn die Welt ist 
gesetzmässig organisiert und nicht so, dass man willkürlich überall alles tun kann.“
186, 178  (>Westen, Mitte, Osten und Dreigliederung)

  „Und man kann auch .. sehen, wie seit mehr als einem Jahrhundert die Menschheit 
Europas dahin tendiert, eine solche Gliederung zu suchen. Sie wird kommen, auch wenn die
Menschen sie bewusst nicht wollen werden; denn unbewusst werden sie sich so im 
Wirtschaftlichen, Geistigen, Rechtlich-Staatlichen bewegen, dass diese Dreigliederung 
kommen wird.“  83, 307f 

  „Ja, man lernt heute die Geheimnisse unserer Zivilisation nicht kennen, .. wenn man nicht 
weiss, dass das Streben nach Kosmogonie in den Talenten der anglo-amerikanischen Welt 
liegt, das Streben nach Freiheit in der europäischen Welt liegt, das Streben nach 



Altruismus ..  eigentlich nur in der asiatischen Kultur. (…) Heute ist die Menschheit darauf 
angewiesen, zusammenzuarbeiten, weil (sie)  verschiedene Talente hat.“ 191, 77f  (>Drei 
Gebiete, >Menschheit)

  Dreigliederung, Grössenordnung: Man kann nicht durch Gründungen von kleinen 
sozialen Mustergesellschaften oder Musterstaaten herausbekommen, ob etwas sich auch im 
Grossen bewähren könne. „Denn Sie begründen dann innerhalb einer kranken 
gesellschaftlichen Ordnung irgend etwas, was vielleicht ganz musterhaft sein kann“, aber je 
musterhafter es ist, um so sicherer muss es misslingen. Man muss das Umfassende ergreifen
und ins Grosse denken. Es schadet nichts, wenn es misslingt, „denn es wird Anregung 
bleiben. .. Auf den Impuls kommt es an.“  185a, 150f

  „Wir müssen wenigstens den Versuch machen, durch Institutionen, die wirtschaftliche 
Institutionen sind, erste Musterinstitutionen zu schaffen, an denen man sehen wird, das in 
solchen wirtschaftlichen Institutionen unsere Ideen praktisch verwirklicht werden können.“ 
337a, 141f

  Dreigliederung grundlegend: Dreigliederung als etwas Fundamentales; darüber muss 
nachgeforscht werden … „das müssen die Gemüter beherrschen wie das Einmaleins.“   
189, 6.2.19  (>Kernpunkte der sozialen Frage)

  „Für mich steht diese Dreigliederung des sozialen Organismus so fest, dass ich dieses 
Feststehen vergleichen möchte ungefähr, also natürlich cum grano salis, mit dem Feststehen
des Pythagoräischen Lehrsatzes. .. Die Dreigliederung braucht durchaus nicht abstrahiert zu 
sein von allem einzelnen, aber sie ist in allen Einzelheiten anwendbar, … es wird eine 
Praxis erreicht werden.“  334, 170  (>Sozialer Organismus; Dreigliederung)

  „Ich meine, dass die Gedanken, die ich ausspreche, nicht die eines einzelnen Menschen 
sind, sondern dass sie das unbewusste Wollen der europäischen Menschheit ausdrücken.“  
24, 12   

  „.. es ist dasjenige, was sich verwirklichen will und sich auch verwirklichen wird, nur in 
Begriffe gefasst.“   187, 106  (>Urgedanken, >Michael)

  Dreigliederung ist die wichtigste öffentliche Aufgabe der gegenwärtigen und der nächst 
zukünftigen Menschheit.   191, 172  (>Weltwirtschaft und Dreigliederung)

  „Die gegenwärtige geschichtliche Menschheitskrisis fordert, dass gewisse Empfindungen 
entstehen in jedem einzelnen Menschen, dass die Anregung zu diesen Empfindungen von 
dem Erziehungs- und Schulsystem so gegeben werden, wie diejenige zur Erlernung der vier 
Rechnungsarten. … Dass man gesund empfinden lernen müsse, wie die Kräfte des sozialen 
Organismus wirken sollen, das wird, von der Gegenwart an, von den Menschen gefordert. 
Man wird sich ein Gefühl davon aneignen müssen, dass es ungesund, antisozial ist, nicht 
sich mit solchen Empfindungen in diesen Organismus hineinstellen zu wollen.“  Kp, 60f

  „Es muss die Möglichkeit herbeigeführt werden, dass ein jeder freiwillig tut, wozu er 
berufen ist nach dem Mass seiner Fähigkeiten und Kräfte.“  34, 216

Altruismus ..  eigentlich nur in der asiatischen Kultur. (…) Heute ist die Menschheit darauf 
angewiesen, zusammenzuarbeiten, weil (sie)  verschiedene Talente hat.“ 191, 77f  (>Drei 
Gebiete, >Menschheit)

  Dreigliederung, Grössenordnung: Man kann nicht durch Gründungen von kleinen 
sozialen Mustergesellschaften oder Musterstaaten herausbekommen, ob etwas sich auch im 
Grossen bewähren könne. „Denn Sie begründen dann innerhalb einer kranken 
gesellschaftlichen Ordnung irgend etwas, was vielleicht ganz musterhaft sein kann“, aber je 
musterhafter es ist, um so sicherer muss es misslingen. Man muss das Umfassende ergreifen
und ins Grosse denken. Es schadet nichts, wenn es misslingt, „denn es wird Anregung 
bleiben. .. Auf den Impuls kommt es an.“  185a, 150f

  „Wir müssen wenigstens den Versuch machen, durch Institutionen, die wirtschaftliche 
Institutionen sind, erste Musterinstitutionen zu schaffen, an denen man sehen wird, das in 
solchen wirtschaftlichen Institutionen unsere Ideen praktisch verwirklicht werden können.“ 
337a, 141f

  Dreigliederung grundlegend: Dreigliederung als etwas Fundamentales; darüber muss 
nachgeforscht werden … „das müssen die Gemüter beherrschen wie das Einmaleins.“   
189, 6.2.19  (>Kernpunkte der sozialen Frage)

  „Für mich steht diese Dreigliederung des sozialen Organismus so fest, dass ich dieses 
Feststehen vergleichen möchte ungefähr, also natürlich cum grano salis, mit dem Feststehen
des Pythagoräischen Lehrsatzes. .. Die Dreigliederung braucht durchaus nicht abstrahiert zu 
sein von allem einzelnen, aber sie ist in allen Einzelheiten anwendbar, … es wird eine 
Praxis erreicht werden.“  334, 170  (>Sozialer Organismus; Dreigliederung)

  „Ich meine, dass die Gedanken, die ich ausspreche, nicht die eines einzelnen Menschen 
sind, sondern dass sie das unbewusste Wollen der europäischen Menschheit ausdrücken.“  
24, 12   

  „.. es ist dasjenige, was sich verwirklichen will und sich auch verwirklichen wird, nur in 
Begriffe gefasst.“   187, 106  (>Urgedanken, >Michael)

  Dreigliederung ist die wichtigste öffentliche Aufgabe der gegenwärtigen und der nächst 
zukünftigen Menschheit.   191, 172  (>Weltwirtschaft und Dreigliederung)

  „Die gegenwärtige geschichtliche Menschheitskrisis fordert, dass gewisse Empfindungen 
entstehen in jedem einzelnen Menschen, dass die Anregung zu diesen Empfindungen von 
dem Erziehungs- und Schulsystem so gegeben werden, wie diejenige zur Erlernung der vier 
Rechnungsarten. … Dass man gesund empfinden lernen müsse, wie die Kräfte des sozialen 
Organismus wirken sollen, das wird, von der Gegenwart an, von den Menschen gefordert. 
Man wird sich ein Gefühl davon aneignen müssen, dass es ungesund, antisozial ist, nicht 
sich mit solchen Empfindungen in diesen Organismus hineinstellen zu wollen.“  Kp, 60f

  „Es muss die Möglichkeit herbeigeführt werden, dass ein jeder freiwillig tut, wozu er 
berufen ist nach dem Mass seiner Fähigkeiten und Kräfte.“  34, 216



  „Und derjenige, der heute diese Dreigliederung nicht will, der handelt der geschichtlichen 
Notwendigkeit der Menschheitsentwicklung entgegen.“  330, 403 

  Dreigliederung historisch; Zeitraum:  Mysterien des Lichtes, des Raumes, der Erde 
waren der Ursprung des Geistes- Rechts- und Wirtschaftslebens, die heute chaotisch 
ineinander wirken. - Orient, Katholizismus, Druiden. - Geistesleben wird Lüge, Rechtsleben
Selbstsucht, Wirtschaftsleben Kulturkrankheit und -tod.  194, 12. Vortrag.  
(>Dreigliederung, instinktive, >Drei Ströme)

  „Denn man kann wiederkäuen, was die Griechen erkannt haben, man kann auf sich wirken
lassen, was die Römer als Rechtsleben hatten, man kann aber nicht essen, was die Griechen 
und Römer gegessen haben.“ Die drei zusammengeballten Schichten müssen 
auseinandergebracht werden.   193, 139  (Westen, Mitte, Osten und Dreigliederung)

  Für die soziale Frage „ist es notwendig, ins Auge zu fassen den gegenwärtigen 
geschichtlichen Augenblick der Menschheit, und auf der anderen Seite ist es notwendig, die
unmittelbaren äußeren, irdisch-räumlichen Verhältnisse ins Auge zu fassen. … Gegenwart 
umfasst einen langen Zeitraum. Vorbereitet hat sich dieser Zeitraum seit dem 15. 
Jahrhundert, und das 19. Jahrhundert bedeutete seine Kulmination.“  305, 223f 
(>Drei Ströme, >Bewusstseinsseele, >Mensch, freier, >Westen, Mitte, Osten)

  „Es ist von mir nun der Versuch gemacht worden, in einem sehr wichtigen Momente, in 
dem Momente zwischen dem Kriegsabschlusse und dem Versailler Friedensversuch in 
einigen Linien darzustellen, wie man sich denken könnte die Gliederung als eine organische
im gegenwartigen sozialen Organismus nach den drei Teilen des sozialen Lebens ..“  
305, 202  (>„Kernpunkte ..“) 

  „Möge es doch wenigstens genügend Menschen geben in der Gegenwart, die ein wenig 
ergriffen werden von dem, was ja doch geschehen muss, weil es im Innern der 
Entwicklungskräfte der Menschheit liegt in den nächsten 20 bis 30 Jahren ..“  336, 76

  Dreigliederung als „grosses Weltprogramm“, das den Vierzehn Punkten Wilsons 
entgegengesetzt werden sollte.    337b, 35 

  „Ausserdem warten die Amerikaner und Engländer durchaus nicht auf unser langsames 
Vorgehen. Wenn wir nicht bis zu einem gewissen Zeitpunkt, der nicht mehr fern liegen 
kann, dazu kommen, .. aus den im Wirtschaftsleben Tätigen die Leitung der Betriebe“ zu 
schaffen, „dann werden die Anglo-Amerikaner Gelder in die Betriebe hineinstecken,  und 
sich mit den noch vorhandenen Kapitalisten vereinigen, und die wirtschaften dann nach 
dem Prinzip des anglo-amerikanischen Kapitalismus in den Betrieben Mitteleuropas. Dann 
haben Sie lange das Nachsehen. Dann können Sie schuften für einen neuen Kapitalismus, 
der viel schrecklicher sein wird, als der bisherige. Dann können Sie nichts mehr 
sozialisieren, dann müssen Sie warten, bis Sie so stark sind, dass Sie durch etwas ähnlich 
Blutiges, wie es die letzten fünf bis sechs Jahre waren, die Möglichkeit gewinnen, an solche
Dinge zu denken. Die Durchkapitalisierung vom Westen ist durchaus schon im Gange.“  
331, 286f 

  „Die Zeit ist eine Realität. .. Es gibt heute noch Leute, die mit denselben Sätzen die 

  „Und derjenige, der heute diese Dreigliederung nicht will, der handelt der geschichtlichen 
Notwendigkeit der Menschheitsentwicklung entgegen.“  330, 403 

  Dreigliederung historisch; Zeitraum:  Mysterien des Lichtes, des Raumes, der Erde 
waren der Ursprung des Geistes- Rechts- und Wirtschaftslebens, die heute chaotisch 
ineinander wirken. - Orient, Katholizismus, Druiden. - Geistesleben wird Lüge, Rechtsleben
Selbstsucht, Wirtschaftsleben Kulturkrankheit und -tod.  194, 12. Vortrag.  
(>Dreigliederung, instinktive, >Drei Ströme)

  „Denn man kann wiederkäuen, was die Griechen erkannt haben, man kann auf sich wirken
lassen, was die Römer als Rechtsleben hatten, man kann aber nicht essen, was die Griechen 
und Römer gegessen haben.“ Die drei zusammengeballten Schichten müssen 
auseinandergebracht werden.   193, 139  (Westen, Mitte, Osten und Dreigliederung)

  Für die soziale Frage „ist es notwendig, ins Auge zu fassen den gegenwärtigen 
geschichtlichen Augenblick der Menschheit, und auf der anderen Seite ist es notwendig, die
unmittelbaren äußeren, irdisch-räumlichen Verhältnisse ins Auge zu fassen. … Gegenwart 
umfasst einen langen Zeitraum. Vorbereitet hat sich dieser Zeitraum seit dem 15. 
Jahrhundert, und das 19. Jahrhundert bedeutete seine Kulmination.“  305, 223f 
(>Drei Ströme, >Bewusstseinsseele, >Mensch, freier, >Westen, Mitte, Osten)

  „Es ist von mir nun der Versuch gemacht worden, in einem sehr wichtigen Momente, in 
dem Momente zwischen dem Kriegsabschlusse und dem Versailler Friedensversuch in 
einigen Linien darzustellen, wie man sich denken könnte die Gliederung als eine organische
im gegenwartigen sozialen Organismus nach den drei Teilen des sozialen Lebens ..“  
305, 202  (>„Kernpunkte ..“) 

  „Möge es doch wenigstens genügend Menschen geben in der Gegenwart, die ein wenig 
ergriffen werden von dem, was ja doch geschehen muss, weil es im Innern der 
Entwicklungskräfte der Menschheit liegt in den nächsten 20 bis 30 Jahren ..“  336, 76

  Dreigliederung als „grosses Weltprogramm“, das den Vierzehn Punkten Wilsons 
entgegengesetzt werden sollte.    337b, 35 

  „Ausserdem warten die Amerikaner und Engländer durchaus nicht auf unser langsames 
Vorgehen. Wenn wir nicht bis zu einem gewissen Zeitpunkt, der nicht mehr fern liegen 
kann, dazu kommen, .. aus den im Wirtschaftsleben Tätigen die Leitung der Betriebe“ zu 
schaffen, „dann werden die Anglo-Amerikaner Gelder in die Betriebe hineinstecken,  und 
sich mit den noch vorhandenen Kapitalisten vereinigen, und die wirtschaften dann nach 
dem Prinzip des anglo-amerikanischen Kapitalismus in den Betrieben Mitteleuropas. Dann 
haben Sie lange das Nachsehen. Dann können Sie schuften für einen neuen Kapitalismus, 
der viel schrecklicher sein wird, als der bisherige. Dann können Sie nichts mehr 
sozialisieren, dann müssen Sie warten, bis Sie so stark sind, dass Sie durch etwas ähnlich 
Blutiges, wie es die letzten fünf bis sechs Jahre waren, die Möglichkeit gewinnen, an solche
Dinge zu denken. Die Durchkapitalisierung vom Westen ist durchaus schon im Gange.“  
331, 286f 

  „Die Zeit ist eine Realität. .. Es gibt heute noch Leute, die mit denselben Sätzen die 



Dreigliederung des sozialen Organismus vertreten, wie ich sie vertreten habe aus den 
Zeitverhältnissen heraus 1919. Ja, die Geschichte schreitet jetzt so schnell vor, dass es 
einem eigentlich vorkommt: Wenn heute einer die Dinge in derselben Weise vertritt, mit der
man sie 1919 vertreten hat, man da um Jahrhunderte zurückgeblieben ist.“  260, 219

  Dreigliederung „will sich im Laufe der nächsten 40 bis 50 Jahre verwirklichen.“ 186, 247 

  „Jetzt ist notwendig geworden durch die Zeitforderungen die Dreigliederung. Und es wird 
wiederum eine Zeit kommen, wo die Dreigliederung überwunden werden muss. Aber das ist
nicht die jetzige Zeit, das ist die Zeit in drei bis vier Jahrhunderten.“192, 388

   „Am schnellsten muss das selbständige Geistesleben vorwärtskommen., denn das muss, 
wenn die Menschheit nicht einem grossen Unheil entgegengehen soll, fertig, das heisst 
selbständig sein am Ende des fünften nachatlantischen Zeitraums. Am Ende des sechsten 
nachatlantischen Zeitraums muss fertig, selbständig sein eine neue spirituelle Theokratie, 
und am Ende des siebenten nachatlantischen Zeitraums muss vollständig ausgebildet sein 
ein wirkliches soziales Gemeinwesen, in dem der Einzelne sich unglücklich fühlen würde, 
wenn nicht alle ganz gleich glücklich wären wie er, wenn der Einzelne sein Glück erkaufen 
müsste mit den Entbehrungen von anderen.“ 190, 53ff  (>Engel, Erzengel..)

  Dreigliederung; Impuls bzw. Programm: „Ich musste selbstverständlich 
zusammenfassen, was sich mir aus der grossen Mannigfaltigkeit des Lebens ergeben hat .. 
in allgemeine Sätze, die dann ihrerseits wiederum zusammengestellt sind in den 
Schlagworten „Dreigliederung des sozialen Organismus“. .. Man musste sagen, wie man 
sich denkt, dass die Dinge in die Hand genommen werden sollen. Deshalb habe ich einige 
Beispiele gegeben ..“  79, 241   (>Soziale Impulse)

  Die „Kernpunkte der sozialen Frage“ sind „im Grunde missverstanden worden .. Meine 
Schrift war gewissermassen als ein Appell nicht an das Denken über allerlei Einrichtungen, 
sondern als ein Appell an die unmittelbare Menschennatur gemeint. .. Ich musste das eine 
oder das andere über Preisbildung, über den Wert der Arbeit und dergleichen sagen. Aber 
das alles nur eigentlich zur Illustration. … ich wollte eigentlich nicht sagen: Das oder jenes 
finde ich richtig; sondern ich wollte sagen: Das oder jenes wird aus dem verborgenen 
Unbewussten heraus gewollt, und es ist notwendig, dass man sich einfach bewusst werde 
desjenigen, wonach die Menschheit eigentlich drängt.“ Der Grund für unsere sozialen 
Missstände ist, „dass eigentlich unsere“ intellektualistisch ausgedachten „Einrichtungen 
dem widersprachen, was in den Tiefen der Menschennatur heute gewollt wird.“  83, 278f  
(>Kernpunkte der sozialen Frage)

  „Dieser Impuls .. will nicht abbauen, er will aufbauen.“ Bestimmte den Bedürfnissen 
dienende Betriebszweige sollen nicht „dadurch aus der Welt geschafft werden, dass in einer 
schablonenhaften Weise sozialisiert wird ..“   330, 194f

  „..viel von dem, was gerade durch die Impulse des dreigliedrigen sozialen Organismus 
gefordert wird, das ist in dem geheimen Verlangen vieler Menschen im Grunde genommen 
eigentlich schon da, schon da in der Weise, .. dass es sein Dasein erkämpfen will, und dass 
nur die Einrichtungen unserer bisherigen Geistes- Rechts- und Wirtschaftsordnung diese an 
die Oberfläche drängenden Mächte zurückhalten wollen.“ 330, 167f      (>Urgedanken, 

Dreigliederung des sozialen Organismus vertreten, wie ich sie vertreten habe aus den 
Zeitverhältnissen heraus 1919. Ja, die Geschichte schreitet jetzt so schnell vor, dass es 
einem eigentlich vorkommt: Wenn heute einer die Dinge in derselben Weise vertritt, mit der
man sie 1919 vertreten hat, man da um Jahrhunderte zurückgeblieben ist.“  260, 219

  Dreigliederung „will sich im Laufe der nächsten 40 bis 50 Jahre verwirklichen.“ 186, 247 

  „Jetzt ist notwendig geworden durch die Zeitforderungen die Dreigliederung. Und es wird 
wiederum eine Zeit kommen, wo die Dreigliederung überwunden werden muss. Aber das ist
nicht die jetzige Zeit, das ist die Zeit in drei bis vier Jahrhunderten.“192, 388

   „Am schnellsten muss das selbständige Geistesleben vorwärtskommen., denn das muss, 
wenn die Menschheit nicht einem grossen Unheil entgegengehen soll, fertig, das heisst 
selbständig sein am Ende des fünften nachatlantischen Zeitraums. Am Ende des sechsten 
nachatlantischen Zeitraums muss fertig, selbständig sein eine neue spirituelle Theokratie, 
und am Ende des siebenten nachatlantischen Zeitraums muss vollständig ausgebildet sein 
ein wirkliches soziales Gemeinwesen, in dem der Einzelne sich unglücklich fühlen würde, 
wenn nicht alle ganz gleich glücklich wären wie er, wenn der Einzelne sein Glück erkaufen 
müsste mit den Entbehrungen von anderen.“ 190, 53ff  (>Engel, Erzengel..)

  Dreigliederung; Impuls bzw. Programm: „Ich musste selbstverständlich 
zusammenfassen, was sich mir aus der grossen Mannigfaltigkeit des Lebens ergeben hat .. 
in allgemeine Sätze, die dann ihrerseits wiederum zusammengestellt sind in den 
Schlagworten „Dreigliederung des sozialen Organismus“. .. Man musste sagen, wie man 
sich denkt, dass die Dinge in die Hand genommen werden sollen. Deshalb habe ich einige 
Beispiele gegeben ..“  79, 241   (>Soziale Impulse)

  Die „Kernpunkte der sozialen Frage“ sind „im Grunde missverstanden worden .. Meine 
Schrift war gewissermassen als ein Appell nicht an das Denken über allerlei Einrichtungen, 
sondern als ein Appell an die unmittelbare Menschennatur gemeint. .. Ich musste das eine 
oder das andere über Preisbildung, über den Wert der Arbeit und dergleichen sagen. Aber 
das alles nur eigentlich zur Illustration. … ich wollte eigentlich nicht sagen: Das oder jenes 
finde ich richtig; sondern ich wollte sagen: Das oder jenes wird aus dem verborgenen 
Unbewussten heraus gewollt, und es ist notwendig, dass man sich einfach bewusst werde 
desjenigen, wonach die Menschheit eigentlich drängt.“ Der Grund für unsere sozialen 
Missstände ist, „dass eigentlich unsere“ intellektualistisch ausgedachten „Einrichtungen 
dem widersprachen, was in den Tiefen der Menschennatur heute gewollt wird.“  83, 278f  
(>Kernpunkte der sozialen Frage)

  „Dieser Impuls .. will nicht abbauen, er will aufbauen.“ Bestimmte den Bedürfnissen 
dienende Betriebszweige sollen nicht „dadurch aus der Welt geschafft werden, dass in einer 
schablonenhaften Weise sozialisiert wird ..“   330, 194f

  „..viel von dem, was gerade durch die Impulse des dreigliedrigen sozialen Organismus 
gefordert wird, das ist in dem geheimen Verlangen vieler Menschen im Grunde genommen 
eigentlich schon da, schon da in der Weise, .. dass es sein Dasein erkämpfen will, und dass 
nur die Einrichtungen unserer bisherigen Geistes- Rechts- und Wirtschaftsordnung diese an 
die Oberfläche drängenden Mächte zurückhalten wollen.“ 330, 167f      (>Urgedanken, 



>Dreigliederung grundlegend)

  „Denn heute handelt es sich durchaus nicht darum, dass man irgendwelche fertige 
geistvolle Ideen über soziale Institutionen ausspricht, sondern heute handelt es sich 
gegenüber der auf ihre Mündigkeit stolzen Menschheit darum, die Gelegenheiten zu 
bezeichnen, unter denen durch soziales Zusammenwirken der Menschen erst das 
Wünschenswerte entstehen könne. Also nicht, wie es in der Welt ausschauen soll, will der 
Impuls für Dreigliederung des sozialen Organismus charakterisieren, sondern wie dieser 
soziale Organismus selber die Menschen in gewisse gegenseitige Verhältnisse bringen soll, 
damit sich die Menschen nach ihren jeweiligen Fähigkeiten, nach ihren jeweiligen 
Bedürfnissen selber die Zustande schaffen, in denen sich in der Zukunft leben lässt.“  336, 
415

  Dreigliederung, instinktive: Die heutigen Naturvölker haben „in sich die früheren Zeiten 
bewahrt“; das, was in den Zeiten des atavistischen Hellsehens vorhanden war. Angehörige 
eines Stammes zerfielen in kleinere Gruppen, und jede „hatte einen bestimmten Namen, der 
entlehnt war einer Pflanze oder einem Tier. … Diese Gruppen hatten nicht nur die Aufgabe, 
die anderen zu versorgen, sondern zugleich war es den anderen verboten, die betreffende 
Pflanze oder das Tier zu kultivieren, was ein Recht des einen Totems, wie man sagte, war. 
Das ist der wirtschaftliche Sinn des Totems, der in dem Gebiete, wo dieses Totem herrschte,
Mysterienkultur zugleich war.“ Die Mysterien bereiteten „die Menschen hier auf der Erde 
durch die Ordnung des Wirtschaftslebens so vor, dass die Menschen dann durch den Tod 
wiederum in eine andere Welt eintreten konnten ..“ Diese „instinktive Dreigliederung des 
sozialen Organismus“ ragt noch „bis in die griechische Kultur, ja sogar bis in die Kultur des
Mittelalters hinein“ und lässt sich in Rudimenten „bis ins 18. Jahrhundert herein .. noch 
vorfinden. … Als die katholische Kirche auf ihrer Höhe war, bildete sie schon ein 
selbständiges Glied, und organisierte wiederum das andere irdische Geistesleben als ein 
selbständiges Glied, gründete Schulen, ordnete das Erziehungswesen, gründete auch die 
ersten Universitäten, machte das irdische Geistesleben selbständig, sorgte dafür, das das 
Staatsleben nun ja nicht durchsetzt werde von dem widerrechtlichen Fürsten dieser Welt.“ 
Dass die Brüderlichkeit im Wirtschaftsleben „belohnt wird nach dem Tode, ist zwar eine 
egoistische Umdeutung der höheren Vorstellungen, die im Totemismus gelebt haben“ und 
später „der Ablasshandel ist allerdings eine der wüstesten Ausschreitungen auf diesem 
Gebiete. Aber er entsprang doch .. aus dem Bewusstsein, dass dasjenige, was der Mensch 
hier im physischen Leben an wirtschaftlichen Opfern bringt, eine Bedeutung hat für sein 
nachtodliches Leben. … Nicht wahr, mit Bezug auf das, was wir nach dem Tode sind, sind 
wir hier als Menschen noch verwandt mit dem Niedrigeren, mit Tieren, Pflanzen und 
Mineralien; aber gerade mit diesem Erleben des Aussermenschlichen bereiten wir etwas 
vor, was erst nach dem Tode ins Menschliche heraufwachsen soll. “  193, 33ff  
(>Dreigliederung, historisch)

  Dreigliederung und menschliche Bewusstseinsentwicklung: „In einer gewissen 
Dumpfheit des sozialen Lebens wirkte zusammen, was im Grunde immer aus drei Quellen 
stammte. Die neuere Zeit fordert ein bewusstes Sichhineinstellen des Menschen in den 
Gesellschaftsorganismus.“  Kp, 87f  (>Drei Ströme, >Schwellenübertritt)

  Gegeben, vor einen Richter werde ein Verwandter gestellt. „Er hat seine besonderen 
Gefühle als naher oder entfernter Verwandter, aber wenn er zu richten hat, wird er nicht 

>Dreigliederung grundlegend)

  „Denn heute handelt es sich durchaus nicht darum, dass man irgendwelche fertige 
geistvolle Ideen über soziale Institutionen ausspricht, sondern heute handelt es sich 
gegenüber der auf ihre Mündigkeit stolzen Menschheit darum, die Gelegenheiten zu 
bezeichnen, unter denen durch soziales Zusammenwirken der Menschen erst das 
Wünschenswerte entstehen könne. Also nicht, wie es in der Welt ausschauen soll, will der 
Impuls für Dreigliederung des sozialen Organismus charakterisieren, sondern wie dieser 
soziale Organismus selber die Menschen in gewisse gegenseitige Verhältnisse bringen soll, 
damit sich die Menschen nach ihren jeweiligen Fähigkeiten, nach ihren jeweiligen 
Bedürfnissen selber die Zustande schaffen, in denen sich in der Zukunft leben lässt.“  336, 
415

  Dreigliederung, instinktive: Die heutigen Naturvölker haben „in sich die früheren Zeiten 
bewahrt“; das, was in den Zeiten des atavistischen Hellsehens vorhanden war. Angehörige 
eines Stammes zerfielen in kleinere Gruppen, und jede „hatte einen bestimmten Namen, der 
entlehnt war einer Pflanze oder einem Tier. … Diese Gruppen hatten nicht nur die Aufgabe, 
die anderen zu versorgen, sondern zugleich war es den anderen verboten, die betreffende 
Pflanze oder das Tier zu kultivieren, was ein Recht des einen Totems, wie man sagte, war. 
Das ist der wirtschaftliche Sinn des Totems, der in dem Gebiete, wo dieses Totem herrschte,
Mysterienkultur zugleich war.“ Die Mysterien bereiteten „die Menschen hier auf der Erde 
durch die Ordnung des Wirtschaftslebens so vor, dass die Menschen dann durch den Tod 
wiederum in eine andere Welt eintreten konnten ..“ Diese „instinktive Dreigliederung des 
sozialen Organismus“ ragt noch „bis in die griechische Kultur, ja sogar bis in die Kultur des
Mittelalters hinein“ und lässt sich in Rudimenten „bis ins 18. Jahrhundert herein .. noch 
vorfinden. … Als die katholische Kirche auf ihrer Höhe war, bildete sie schon ein 
selbständiges Glied, und organisierte wiederum das andere irdische Geistesleben als ein 
selbständiges Glied, gründete Schulen, ordnete das Erziehungswesen, gründete auch die 
ersten Universitäten, machte das irdische Geistesleben selbständig, sorgte dafür, das das 
Staatsleben nun ja nicht durchsetzt werde von dem widerrechtlichen Fürsten dieser Welt.“ 
Dass die Brüderlichkeit im Wirtschaftsleben „belohnt wird nach dem Tode, ist zwar eine 
egoistische Umdeutung der höheren Vorstellungen, die im Totemismus gelebt haben“ und 
später „der Ablasshandel ist allerdings eine der wüstesten Ausschreitungen auf diesem 
Gebiete. Aber er entsprang doch .. aus dem Bewusstsein, dass dasjenige, was der Mensch 
hier im physischen Leben an wirtschaftlichen Opfern bringt, eine Bedeutung hat für sein 
nachtodliches Leben. … Nicht wahr, mit Bezug auf das, was wir nach dem Tode sind, sind 
wir hier als Menschen noch verwandt mit dem Niedrigeren, mit Tieren, Pflanzen und 
Mineralien; aber gerade mit diesem Erleben des Aussermenschlichen bereiten wir etwas 
vor, was erst nach dem Tode ins Menschliche heraufwachsen soll. “  193, 33ff  
(>Dreigliederung, historisch)

  Dreigliederung und menschliche Bewusstseinsentwicklung: „In einer gewissen 
Dumpfheit des sozialen Lebens wirkte zusammen, was im Grunde immer aus drei Quellen 
stammte. Die neuere Zeit fordert ein bewusstes Sichhineinstellen des Menschen in den 
Gesellschaftsorganismus.“  Kp, 87f  (>Drei Ströme, >Schwellenübertritt)

  Gegeben, vor einen Richter werde ein Verwandter gestellt. „Er hat seine besonderen 
Gefühle als naher oder entfernter Verwandter, aber wenn er zu richten hat, wird er nicht 



nach diesem Gefühl richten, sondern nach dem Gesetze selbstverständlich. Er wird aus einer
anderen Quelle heraus urteilen. Das in umfassender Weise psychologisch durchdacht gibt 
Ihnen Ausblicke auf die Notwendigkeit, dass die Menschen das, was im sozialen 
Organismus zusammenfliesst, aus drei verschiedenen Richtungen her beurteilen ..“ Das 
fordert unsere Zeit.  189, 146   (>Bewusstseinsseele)

  „Es handelt sich beim dreigliedrigen sozialen Organismus nicht um die Aufrichtung 
irgendwelcher neuen Klassen oder sonstigen Menschengruppen und ihrer Unterschiede, 
sondern es handelt sich darum, dass bloss alles dasjenige dreigegliedert wird, was um den 
Menschen herum in der Welt vorgeht. Wir sollen in der Zukunft eine eigene 
Wirtschaftsverwaltung, eine eigene Rechtsverwaltung, eine eigene Geistesverwaltung 
haben. Aber es werden dieselben Menschen sein, die in dem wirtschaftlichen Organismus, 
die in dem geistigen, die in dem rechtlichen oder staatlichen Organismus drinnen tätig sind. 
Ein fortwährendes Hinüber- und Herüberwirken durch den Menschen wird gerade in diesem
dreigliedrigen Organismus die notwendige Einheit des menschlichen Gesellschaftslebens 
herstellen können. Wer so etwas, wie es heute wirklichkeitsgemäss ist, einsehen will, der 
muss vor allen Dingen wissen, dass es etwas bedeutet, wenn der Mensch von einer Sphäre 
des Lebens in die andere Sphäre gebracht wird. Dieselben Menschen  werden tätig sein im 
wirtschaftlichen Organismus, der für sich seine eigene Verwaltung, seine eigene 
Organisation haben wird. Dieselben Menschen, selbstverständlich nicht zu gleicher Zeit, 
werden tätig sein im Rechts- und auch im geistigen Organismus, wenigstens durch ihre 
Beziehungen zum geistigen Organismus. .. Der Mensch verhält sich einmal so, wie er sich 
aus einem gewissen Arbeitskreis heraus verhalten muss. Schafft man das gesamte 
menschliche Gesellschaftsleben so um, dass die drei wesentlichsten Lebenszweige ihre 
eigene Verwaltung, sagen wir ihre eigene Vertretung, ihre eigene Organisation haben, so 
wird der Mensch, der sich in eine solche Sphäre eines der Glieder des sozialen Organismus 
hineinzuleben hat, aus dem Geiste diese Sphäre heraus wirken. Er wird imstande sein, das 
zum gesamten menschlichen Leben beizutragen, was er nimmermehr beitragen kann, wenn 
alles im gesellschaftlichen Leben durcheinander wirkt und durcheinandergemischt ist.“  
330, 195f, 16.5.1919

  Dreigliederung; menschliche Dreigliederung und soziale Dreigliederung auf dem 
Kopf >Sozialer Organismus und menschlicher Organismus

  Dreigliederung und moderner Mensch: „Aber die Menschen sind gerade heute 
insbesondere gedanken- und seelenmüde. .. Sie möchten immer nur fort-pflegen, was eben 
altbewährt ist. Sie möchten irgendwo unterkriechen. Sie wenden sich nicht zur 
Anthroposophie, weil es da nötig ist, dass man die Seele in Regsamkeit bringt..“ 
Intellektuelle wenden sich zur Kirche, „weil da keine Anstrengung nötig ist. .. Und auch die
ringende Seele haben die Leute nicht besonders gern. Die Seele soll von der Kirche so 
versorgt werden bis zum Tode hin, wie die Arbeit durch den Staat. Und wie der Staat den 
äußeren physischen Menschen pensioniert durch seine Macht, so soll die Kirche auch die 
Seele pensionieren, wenn der Mensch stirbt; sie soll für die Seele sorgen, soll ihr 
Pensionsgeld geben nach dem Tode. … Also, dahinein sind schon die Menschen versessen: 
Nicht auf sich selbst bauen, sondern irgendwo eine mystische Macht haben, auf die gebaut 
werden kann. Der Staat ist ja auch, wie er heute besteht, eine mystische Macht. Oder ist 
nicht vieles dunkel in dem Staate? Ich denke, viel mehr ist da dunkel als selbst bei dem 
schlechtesten Mystiker.“ Ich kann nur sagen „in demselben Masse, in dem diese 

nach diesem Gefühl richten, sondern nach dem Gesetze selbstverständlich. Er wird aus einer
anderen Quelle heraus urteilen. Das in umfassender Weise psychologisch durchdacht gibt 
Ihnen Ausblicke auf die Notwendigkeit, dass die Menschen das, was im sozialen 
Organismus zusammenfliesst, aus drei verschiedenen Richtungen her beurteilen ..“ Das 
fordert unsere Zeit.  189, 146   (>Bewusstseinsseele)

  „Es handelt sich beim dreigliedrigen sozialen Organismus nicht um die Aufrichtung 
irgendwelcher neuen Klassen oder sonstigen Menschengruppen und ihrer Unterschiede, 
sondern es handelt sich darum, dass bloss alles dasjenige dreigegliedert wird, was um den 
Menschen herum in der Welt vorgeht. Wir sollen in der Zukunft eine eigene 
Wirtschaftsverwaltung, eine eigene Rechtsverwaltung, eine eigene Geistesverwaltung 
haben. Aber es werden dieselben Menschen sein, die in dem wirtschaftlichen Organismus, 
die in dem geistigen, die in dem rechtlichen oder staatlichen Organismus drinnen tätig sind. 
Ein fortwährendes Hinüber- und Herüberwirken durch den Menschen wird gerade in diesem
dreigliedrigen Organismus die notwendige Einheit des menschlichen Gesellschaftslebens 
herstellen können. Wer so etwas, wie es heute wirklichkeitsgemäss ist, einsehen will, der 
muss vor allen Dingen wissen, dass es etwas bedeutet, wenn der Mensch von einer Sphäre 
des Lebens in die andere Sphäre gebracht wird. Dieselben Menschen  werden tätig sein im 
wirtschaftlichen Organismus, der für sich seine eigene Verwaltung, seine eigene 
Organisation haben wird. Dieselben Menschen, selbstverständlich nicht zu gleicher Zeit, 
werden tätig sein im Rechts- und auch im geistigen Organismus, wenigstens durch ihre 
Beziehungen zum geistigen Organismus. .. Der Mensch verhält sich einmal so, wie er sich 
aus einem gewissen Arbeitskreis heraus verhalten muss. Schafft man das gesamte 
menschliche Gesellschaftsleben so um, dass die drei wesentlichsten Lebenszweige ihre 
eigene Verwaltung, sagen wir ihre eigene Vertretung, ihre eigene Organisation haben, so 
wird der Mensch, der sich in eine solche Sphäre eines der Glieder des sozialen Organismus 
hineinzuleben hat, aus dem Geiste diese Sphäre heraus wirken. Er wird imstande sein, das 
zum gesamten menschlichen Leben beizutragen, was er nimmermehr beitragen kann, wenn 
alles im gesellschaftlichen Leben durcheinander wirkt und durcheinandergemischt ist.“  
330, 195f, 16.5.1919

  Dreigliederung; menschliche Dreigliederung und soziale Dreigliederung auf dem 
Kopf >Sozialer Organismus und menschlicher Organismus

  Dreigliederung und moderner Mensch: „Aber die Menschen sind gerade heute 
insbesondere gedanken- und seelenmüde. .. Sie möchten immer nur fort-pflegen, was eben 
altbewährt ist. Sie möchten irgendwo unterkriechen. Sie wenden sich nicht zur 
Anthroposophie, weil es da nötig ist, dass man die Seele in Regsamkeit bringt..“ 
Intellektuelle wenden sich zur Kirche, „weil da keine Anstrengung nötig ist. .. Und auch die
ringende Seele haben die Leute nicht besonders gern. Die Seele soll von der Kirche so 
versorgt werden bis zum Tode hin, wie die Arbeit durch den Staat. Und wie der Staat den 
äußeren physischen Menschen pensioniert durch seine Macht, so soll die Kirche auch die 
Seele pensionieren, wenn der Mensch stirbt; sie soll für die Seele sorgen, soll ihr 
Pensionsgeld geben nach dem Tode. … Also, dahinein sind schon die Menschen versessen: 
Nicht auf sich selbst bauen, sondern irgendwo eine mystische Macht haben, auf die gebaut 
werden kann. Der Staat ist ja auch, wie er heute besteht, eine mystische Macht. Oder ist 
nicht vieles dunkel in dem Staate? Ich denke, viel mehr ist da dunkel als selbst bei dem 
schlechtesten Mystiker.“ Ich kann nur sagen „in demselben Masse, in dem diese 



Überzeugungskraft in wirklicher Wahrheit innerlich in Ihnen wächst, in demselben Masse 
wird sie auch nicht bloß in Ihnen überzeugende Kraft, sondern sie wird auch überzeugende 
Kraft für andere werden können. … In eine möglichst große Anzahl von Köpfen muss das 
hinein, was mit der Dreigliederung des sozialen Organismus zusammenhängt, denn dadurch
nur lässt sich doch etwas erzielen, dass der eigentliche Nerv dieser 
Dreigliederungsbewegung in möglichst vielen Köpfen sitzt.“  339, 117f 

  Dreigliederung, Mut dazu: „Wir waren nicht imstande, mit dem alten Geistesleben zu 
sozialisieren, wir brauchen ein neues Geistesleben. Das kann aber nur das vom Rechtsstaat 
losgelöste Geistesleben sein. Wir brauchen einen Boden, auf dem die Arbeitskraft den 
Kämpfen entzogen wird. Das kann nur der selbständige Rechtsstaat sein. Und wir brauchen 
einen Ausgleich des Warenwertes, das kann nur auf dem Boden des selbständigen 
Wirtschaftslebens geschehen. Das sind Dinge, die man wirklich wollen kann. Das sind 
Dinge, die nicht bloß revolutionäre Phrasen sind. Das sind Dinge, die doch, wenn man den 
Mut hat sie herbeizuführen, wahrhaftig einen ganz anderen Zustand der Welt herbeibringen 
wollen, als er jetzt ist. .. Und die Einführung ist in verhältnismäßig kurzer Zeit möglich. .. 
dann brauchen wir nicht zu «donnern» von Weltrevolution, denn sie vollzieht sich dann in 
sachlicher Weise. .. Wenn die Menschheit nicht diesen inneren Mut hat, so könnte es sehr 
leicht bald zu spät sein.“  333, 37f

  Dreigliederung und Schwelle: „Denken, Fühlen und Wollen bleiben für die gesamte 
Menschheit nicht so chaotisch verschmolzen, wie sie es jetzt sind. Es gliedert sich das 
seelische Leben dieser ganzen Menschheit so, dass sie eben mehr als bisher selbständig 
empfindet ihr Denken, ihr Fühlen, ihr Wollen. Und deshalb braucht diese Menschheit die 
Gliederung in die drei Gebiete des sozialen Organismus in der Zukunft, die sie bisher nicht 
in dieser Weise brauchte. Wenn man als von dieser Dreigliederung des sozialen Organismus
heute redet, redet man aus dem Bewusstsein heraus von etwas, was nach geistigen Gesetzen
des Universums mit der ganzen Menschheit sich notwendig vollzieht.“  190, 162 

  Dreigliederung und Ständeordnung >Platonischer Staat

  Dreigliederung; Trennen und Verbinden: „In Mitteleuropa entstand eine kompakte 
Masse aus Geistesleben, juristischem Staats- und Verfassungsleben und Wirtschaftsleben. In
Deutschland musste man daher daran denken, wie man die drei Glieder auseinanderbringt, 
um sie dann organisch zum Zusammenwirken zu bringen, wie sie sich nebeneinander zu 
stellen haben, um sie nebeneinander zur Wirksamkeit zu bringen, um die Bänder zwischen 
ihnen zusammenzubringen. Hier im Westen handelt es sich darum, dass die drei Glieder 
nebeneinander daliegen, dass sie deutlich voneinander gesondert sind ..“  305, 204  
(>Dreigliederung; Einheit durch Widersprüche, >Ahriman und Luzifer; differenzieren und 
vereinheitlichen)

  Dreigliederung ermöglicht das Verbinden durch die Menschen: „In Wahrheit kann 
niemand wirklich im Geistesleben drinnenstehen, der nicht auch im praktischen Leben 
seinen Mann stellen kann. Nur dann, wenn man den Geist überall hineintragen kann ins 
praktische Leben, dann kann man auch im Geistesleben seinen Mann stellen.
So wird gerade dadurch, dass dasjenige, was vom Menschen getrennt ist, dreigliederig wird,
das Getrennte durch den Menschen zusammengeführt. Wenn also im demokratischen 
Staatswesen das Recht entsteht, so werden die Menschen, die dann im Wirtschaftsleben 

Überzeugungskraft in wirklicher Wahrheit innerlich in Ihnen wächst, in demselben Masse 
wird sie auch nicht bloß in Ihnen überzeugende Kraft, sondern sie wird auch überzeugende 
Kraft für andere werden können. … In eine möglichst große Anzahl von Köpfen muss das 
hinein, was mit der Dreigliederung des sozialen Organismus zusammenhängt, denn dadurch
nur lässt sich doch etwas erzielen, dass der eigentliche Nerv dieser 
Dreigliederungsbewegung in möglichst vielen Köpfen sitzt.“  339, 117f 

  Dreigliederung, Mut dazu: „Wir waren nicht imstande, mit dem alten Geistesleben zu 
sozialisieren, wir brauchen ein neues Geistesleben. Das kann aber nur das vom Rechtsstaat 
losgelöste Geistesleben sein. Wir brauchen einen Boden, auf dem die Arbeitskraft den 
Kämpfen entzogen wird. Das kann nur der selbständige Rechtsstaat sein. Und wir brauchen 
einen Ausgleich des Warenwertes, das kann nur auf dem Boden des selbständigen 
Wirtschaftslebens geschehen. Das sind Dinge, die man wirklich wollen kann. Das sind 
Dinge, die nicht bloß revolutionäre Phrasen sind. Das sind Dinge, die doch, wenn man den 
Mut hat sie herbeizuführen, wahrhaftig einen ganz anderen Zustand der Welt herbeibringen 
wollen, als er jetzt ist. .. Und die Einführung ist in verhältnismäßig kurzer Zeit möglich. .. 
dann brauchen wir nicht zu «donnern» von Weltrevolution, denn sie vollzieht sich dann in 
sachlicher Weise. .. Wenn die Menschheit nicht diesen inneren Mut hat, so könnte es sehr 
leicht bald zu spät sein.“  333, 37f

  Dreigliederung und Schwelle: „Denken, Fühlen und Wollen bleiben für die gesamte 
Menschheit nicht so chaotisch verschmolzen, wie sie es jetzt sind. Es gliedert sich das 
seelische Leben dieser ganzen Menschheit so, dass sie eben mehr als bisher selbständig 
empfindet ihr Denken, ihr Fühlen, ihr Wollen. Und deshalb braucht diese Menschheit die 
Gliederung in die drei Gebiete des sozialen Organismus in der Zukunft, die sie bisher nicht 
in dieser Weise brauchte. Wenn man als von dieser Dreigliederung des sozialen Organismus
heute redet, redet man aus dem Bewusstsein heraus von etwas, was nach geistigen Gesetzen
des Universums mit der ganzen Menschheit sich notwendig vollzieht.“  190, 162 

  Dreigliederung und Ständeordnung >Platonischer Staat

  Dreigliederung; Trennen und Verbinden: „In Mitteleuropa entstand eine kompakte 
Masse aus Geistesleben, juristischem Staats- und Verfassungsleben und Wirtschaftsleben. In
Deutschland musste man daher daran denken, wie man die drei Glieder auseinanderbringt, 
um sie dann organisch zum Zusammenwirken zu bringen, wie sie sich nebeneinander zu 
stellen haben, um sie nebeneinander zur Wirksamkeit zu bringen, um die Bänder zwischen 
ihnen zusammenzubringen. Hier im Westen handelt es sich darum, dass die drei Glieder 
nebeneinander daliegen, dass sie deutlich voneinander gesondert sind ..“  305, 204  
(>Dreigliederung; Einheit durch Widersprüche, >Ahriman und Luzifer; differenzieren und 
vereinheitlichen)

  Dreigliederung ermöglicht das Verbinden durch die Menschen: „In Wahrheit kann 
niemand wirklich im Geistesleben drinnenstehen, der nicht auch im praktischen Leben 
seinen Mann stellen kann. Nur dann, wenn man den Geist überall hineintragen kann ins 
praktische Leben, dann kann man auch im Geistesleben seinen Mann stellen.
So wird gerade dadurch, dass dasjenige, was vom Menschen getrennt ist, dreigliederig wird,
das Getrennte durch den Menschen zusammengeführt. Wenn also im demokratischen 
Staatswesen das Recht entsteht, so werden die Menschen, die dann im Wirtschaftsleben 



tätig sind, .. solche Einrichtungen machen, die dem Rechte entsprechen. Durch die 
lebendigen Menschen wird es hineingetragen, nicht durch die abstrakten Massnahmen und 
dergleichen. Das ist es, um was es sich handelt: Wiederum die sozialen Einrichtungen auf 
die Grundlage des lebendigen Menschen zu stellen.“ Es „wird sich ergeben, dass das Wissen
wirklich dem Leben fruchtbar gemacht werden kann. Sehen Sie sich heute eine grosse 
Anzahl von Universitäten an. Da wird auch Pädagogik gelehrt. Nun ja, so im Nebenfach 
lehren die Philosophen Pädagogik, wovon sie in der Regel wenig verstehen. In einem 
gesunden sozialen Organismus wird irgendein geeigneter Schullehrer, der praktisch den 
Unterricht zu handhaben versteht, zwei oder drei Jahre Pädagogik zu lehren haben; dann 
wird er wiederum zurückkehren zu seinem praktischen Fach. So wird es im ganzen Leben 
sein. Dadurch, dass dasjenige, was vom Menschen getrennt ist, dreifach gegliedert ist, 
dadurch wird man gerade in der Lage sein, dass der Mensch in jedes dieser Gebiete 
dasjenige hineinträgt, was sich in seiner Selbständigkeit im anderen Gebiete auslebt.“  332a,
101f  (>Einheit durch den Menschen)

  Dreigliederung; Verständnis und Ausführung:  „.. es gibt weite Gegenden, wo selbst 
ein grosser Teil der Spiesser an die Notwendigkeit der Revolution glaubt.“ Aber so etwas 
wie „Die Kernpunkte der sozialen Frage“ finden sie zu kompliziert. 296, 52 (>Praxis)

  „Das eben ist der Irrtum unserer Zeit in dieser Beziehung, dass sich ein jeder für befähigt 
hält, das Leben zu verstehen, auch wenn er sich nichts mit den Grundgesetzen des Lebens 
zu schaffen gemacht hat.“  34, 198  (>Gesetze des Lebens)

  „Die Gründe, warum man so wenig klar sieht, liegen eben darin, dass man meint, man 
müsse sich nur auf wirtschaftlichem Gebiete zurechtfinden, dann würden alle übrigen 
[Gebiete] von selber folgen.“  333, 8 

  Dreigliederung ist schon da; als Forderung! Es ist, „.. wie wenn der Kopf des Menschen in 
seinem Bauche wäre und die Verdauungsorgane im Herzen (..) Also dem, was eigentlich da 
ist, (..) soll eben die richtige Gestaltung gegeben werden.“ 338, 75  

  „Was hier vertreten wird, das ist entnommen aus den Anschauungen der 
Entwicklungskräfte der Menschheit, namentlich der europäischen Menschheit .. Man kann 
nur zu dem Menschen sagen, der irgendwie eingreifen will in das soziale Leben: Du hast die
Wahl, entweder im Sinne dieser Kräfte einzugreifen oder dich dagegen zu stemmen. In dem 
ersteren Fall ist es möglich, dass man der Zeitentwicklung dient durch Vernunft; in dem 
anderen hat man einfach tatenlos abzuwarten Revolutionen und Kataklysmen.“ 336, 163  
(>Wirklichkeit)

   Im Sinne der Dreigliederung geht es um „eine Weiterentwicklung, bei welcher der Wert 
der bisher von den Menschen erarbeiteten Güter und der erworbenen Fähigkeiten nicht in 
den Wind geschlagen, sondern gewahrt wird.“  Kp, 120f   (>Assoziationen, Entstehen)

  „Es kommt wirklich darauf an, zu wissen, was man tun soll. Deshalb muss in den 
weitesten Kreisen eine sachgemässe Aufklärung stattfinden, und man muss sich eine 
Vorstellung machen können von dem, wie so etwas vor sich gehen kann wie der Abbau des 
Privatkapitals und die Abschaffung des Lohnsystems.“   331, 56  

tätig sind, .. solche Einrichtungen machen, die dem Rechte entsprechen. Durch die 
lebendigen Menschen wird es hineingetragen, nicht durch die abstrakten Massnahmen und 
dergleichen. Das ist es, um was es sich handelt: Wiederum die sozialen Einrichtungen auf 
die Grundlage des lebendigen Menschen zu stellen.“ Es „wird sich ergeben, dass das Wissen
wirklich dem Leben fruchtbar gemacht werden kann. Sehen Sie sich heute eine grosse 
Anzahl von Universitäten an. Da wird auch Pädagogik gelehrt. Nun ja, so im Nebenfach 
lehren die Philosophen Pädagogik, wovon sie in der Regel wenig verstehen. In einem 
gesunden sozialen Organismus wird irgendein geeigneter Schullehrer, der praktisch den 
Unterricht zu handhaben versteht, zwei oder drei Jahre Pädagogik zu lehren haben; dann 
wird er wiederum zurückkehren zu seinem praktischen Fach. So wird es im ganzen Leben 
sein. Dadurch, dass dasjenige, was vom Menschen getrennt ist, dreifach gegliedert ist, 
dadurch wird man gerade in der Lage sein, dass der Mensch in jedes dieser Gebiete 
dasjenige hineinträgt, was sich in seiner Selbständigkeit im anderen Gebiete auslebt.“  332a,
101f  (>Einheit durch den Menschen)

  Dreigliederung; Verständnis und Ausführung:  „.. es gibt weite Gegenden, wo selbst 
ein grosser Teil der Spiesser an die Notwendigkeit der Revolution glaubt.“ Aber so etwas 
wie „Die Kernpunkte der sozialen Frage“ finden sie zu kompliziert. 296, 52 (>Praxis)

  „Das eben ist der Irrtum unserer Zeit in dieser Beziehung, dass sich ein jeder für befähigt 
hält, das Leben zu verstehen, auch wenn er sich nichts mit den Grundgesetzen des Lebens 
zu schaffen gemacht hat.“  34, 198  (>Gesetze des Lebens)

  „Die Gründe, warum man so wenig klar sieht, liegen eben darin, dass man meint, man 
müsse sich nur auf wirtschaftlichem Gebiete zurechtfinden, dann würden alle übrigen 
[Gebiete] von selber folgen.“  333, 8 

  Dreigliederung ist schon da; als Forderung! Es ist, „.. wie wenn der Kopf des Menschen in 
seinem Bauche wäre und die Verdauungsorgane im Herzen (..) Also dem, was eigentlich da 
ist, (..) soll eben die richtige Gestaltung gegeben werden.“ 338, 75  

  „Was hier vertreten wird, das ist entnommen aus den Anschauungen der 
Entwicklungskräfte der Menschheit, namentlich der europäischen Menschheit .. Man kann 
nur zu dem Menschen sagen, der irgendwie eingreifen will in das soziale Leben: Du hast die
Wahl, entweder im Sinne dieser Kräfte einzugreifen oder dich dagegen zu stemmen. In dem 
ersteren Fall ist es möglich, dass man der Zeitentwicklung dient durch Vernunft; in dem 
anderen hat man einfach tatenlos abzuwarten Revolutionen und Kataklysmen.“ 336, 163  
(>Wirklichkeit)

   Im Sinne der Dreigliederung geht es um „eine Weiterentwicklung, bei welcher der Wert 
der bisher von den Menschen erarbeiteten Güter und der erworbenen Fähigkeiten nicht in 
den Wind geschlagen, sondern gewahrt wird.“  Kp, 120f   (>Assoziationen, Entstehen)

  „Es kommt wirklich darauf an, zu wissen, was man tun soll. Deshalb muss in den 
weitesten Kreisen eine sachgemässe Aufklärung stattfinden, und man muss sich eine 
Vorstellung machen können von dem, wie so etwas vor sich gehen kann wie der Abbau des 
Privatkapitals und die Abschaffung des Lohnsystems.“   331, 56  



  „Es kann nicht früher Gedeihliches kommen als wenn die breite Masse in ihrer Majorität 
soweit ist, dass sie versteht, was in der Dreiteilung liegt. Es muss nur das Vorurteil 
überwunden sein, dass die breite Masse erst «reif» gemacht werden soll.“ 331a, 65

  „Man müsste sich klar sein darüber, dass man zunächst das, was in der Dreigliederung des 
sozialen Organismus liegt, ungefähr so einzusehen hätte, wie man in der Mathematik der 
pythagoräischen Lehrsatz einzusehen hat.“ Wenn man ihn einmal eingesehen hat, hat man 
ihn im Einzelfall anzuwenden. Da geht es um die praktische Gesinnung.   337b, 172

  „Wir müssen vor allen Dingen in solche Dinge Einsicht haben, das andere wird kommen! 
(..) Die Anspornung des Willens (..) die kommt schon.“ 186, 187  

  „Jeder versteht etwas von dem entsprechenden Wirtschaftlichen, mit dem er 
zusammenhängt.“ Über diesen Zusammenhang wird er auch Dreigliederung verstehen und 
prüfen können. Viele verstehen wenig vom Wirtschaftsleben und glauben an die Regierung. 
337a, 152f  (>Reformer, >Soziale Frage, Lösung, >Erfahrung)

  „Wie man aber irgend etwas durchbringen will, ohne dass man sich auf die Mehrheit der 
produktiv Tätigen stützen kann, das sehe ich in der Praxis noch nicht.“  331, 75f

  Es geht darum, den radikalen ersten Entschluss zu fassen, das Geistesleben und das 
Wirtschaftsleben wirklich dem Staatsleben zu entreissen. Die Leute sagen, sie würden die 
Dreigliederung nicht verstehen, wohl deshalb, „weil sie ihnen zu radikal ist ..“  337a, 42

  Befruchtende Gedanken für das Rechts- und Wirtschaftsleben können nur von einem auf 
sich selbst gestellten Geistesleben kommen.  24, 199   (>Schule u. Gesellschaft)

  „Das prinzipiell Richtige, im Sinne der Dreigliederung konsequent gedacht, wäre: an den 
Wahlen sich beteiligen, so viele wählen lassen als gewählt werden können, ins Parlament 
eintreten und Obstruktion treiben bei allen Fragen, die sich auf Geistesleben und 
Wirtschaftsleben beziehen.“    337a, 167   (>Parteien)

  Die Idee von der Dreigliederung schreibt sich nicht die Allwissenheit zu. „Sie möchte nur 
die Menschen in solche Verhältnisse bringen, dass daraus eine entsprechende soziale 
Ordnung entstehen kann.“ .. „Man nehme die Sache in Angriff, vielleicht stellt sich heraus, 
dass kein Stein auf dem anderen bleibt..“, aber es wird etwas Standfestes entstehen.  
332a, 181   (>Reale Wirkungen)

 „Der Gewalt muss selbstverständlich gewichen werden. Aber man muss nicht bei sich 
selber in der Erkenntnis Kompromisse schliessen.“   192, 354  (>Revolutionen)

  „Daher muss man sich schon dazu bequemen, umzudenken und umzulernen .. die neuen 
Ideen aufzunehmen. .. Sie können nicht von heute auf morgen gleich Einrichtungen treffen 
mit den neuen Ideen. Sie können aber diese Ideen .., weil sie praktisch sind, bis zu den 
extremsten Spezialitäten herunter differenzieren.“  190, 215

  „Machen Sie ja keine Programme, die scheinbar ins Praktische umsetzen, was von mir 
vorgetragen wird, die aber nichts weiter bedeuten, als die fürchterlich grinsenden, alten 

  „Es kann nicht früher Gedeihliches kommen als wenn die breite Masse in ihrer Majorität 
soweit ist, dass sie versteht, was in der Dreiteilung liegt. Es muss nur das Vorurteil 
überwunden sein, dass die breite Masse erst «reif» gemacht werden soll.“ 331a, 65

  „Man müsste sich klar sein darüber, dass man zunächst das, was in der Dreigliederung des 
sozialen Organismus liegt, ungefähr so einzusehen hätte, wie man in der Mathematik der 
pythagoräischen Lehrsatz einzusehen hat.“ Wenn man ihn einmal eingesehen hat, hat man 
ihn im Einzelfall anzuwenden. Da geht es um die praktische Gesinnung.   337b, 172

  „Wir müssen vor allen Dingen in solche Dinge Einsicht haben, das andere wird kommen! 
(..) Die Anspornung des Willens (..) die kommt schon.“ 186, 187  

  „Jeder versteht etwas von dem entsprechenden Wirtschaftlichen, mit dem er 
zusammenhängt.“ Über diesen Zusammenhang wird er auch Dreigliederung verstehen und 
prüfen können. Viele verstehen wenig vom Wirtschaftsleben und glauben an die Regierung. 
337a, 152f  (>Reformer, >Soziale Frage, Lösung, >Erfahrung)

  „Wie man aber irgend etwas durchbringen will, ohne dass man sich auf die Mehrheit der 
produktiv Tätigen stützen kann, das sehe ich in der Praxis noch nicht.“  331, 75f

  Es geht darum, den radikalen ersten Entschluss zu fassen, das Geistesleben und das 
Wirtschaftsleben wirklich dem Staatsleben zu entreissen. Die Leute sagen, sie würden die 
Dreigliederung nicht verstehen, wohl deshalb, „weil sie ihnen zu radikal ist ..“  337a, 42

  Befruchtende Gedanken für das Rechts- und Wirtschaftsleben können nur von einem auf 
sich selbst gestellten Geistesleben kommen.  24, 199   (>Schule u. Gesellschaft)

  „Das prinzipiell Richtige, im Sinne der Dreigliederung konsequent gedacht, wäre: an den 
Wahlen sich beteiligen, so viele wählen lassen als gewählt werden können, ins Parlament 
eintreten und Obstruktion treiben bei allen Fragen, die sich auf Geistesleben und 
Wirtschaftsleben beziehen.“    337a, 167   (>Parteien)

  Die Idee von der Dreigliederung schreibt sich nicht die Allwissenheit zu. „Sie möchte nur 
die Menschen in solche Verhältnisse bringen, dass daraus eine entsprechende soziale 
Ordnung entstehen kann.“ .. „Man nehme die Sache in Angriff, vielleicht stellt sich heraus, 
dass kein Stein auf dem anderen bleibt..“, aber es wird etwas Standfestes entstehen.  
332a, 181   (>Reale Wirkungen)

 „Der Gewalt muss selbstverständlich gewichen werden. Aber man muss nicht bei sich 
selber in der Erkenntnis Kompromisse schliessen.“   192, 354  (>Revolutionen)

  „Daher muss man sich schon dazu bequemen, umzudenken und umzulernen .. die neuen 
Ideen aufzunehmen. .. Sie können nicht von heute auf morgen gleich Einrichtungen treffen 
mit den neuen Ideen. Sie können aber diese Ideen .., weil sie praktisch sind, bis zu den 
extremsten Spezialitäten herunter differenzieren.“  190, 215

  „Machen Sie ja keine Programme, die scheinbar ins Praktische umsetzen, was von mir 
vorgetragen wird, die aber nichts weiter bedeuten, als die fürchterlich grinsenden, alten 



bürgerlichen Masken.“     190, 221

  „Machen Sie heute noch so gute Einrichtungen, lassen aber die Denkgewohnheiten der 
Menschen so wie sie sind, dann haben Sie in zehn Jahren von diesen Einrichtungen nichts. 
(…) Das Wichtigste ist die Revolutionierung der menschlichen Gedanken-, Empfindungs- 
und Willenswelt.“   330, 49f

  Dreigliederung, Verwirklichung: Frage: Wie denkt Dr. Steiner sich die praktische 
Verwirklichung der Dreigliederung? Ist es möglich, beim Bundesrat einzuwirken? Oder soll 
nach genügender Verbreitung der Gedanken ein Referendum stattfinden? Oder wird man 
abwarten müssen, bis Revolution und Bürgerkrieg die gegenwärtige Ordnung gestürzt 
haben werden?
„Zunächst handelt es sich doch darum, ernst zu nehmen, dass hier eine neue Methode, 
wenigstens relativ neue Methode gegenüber den Methoden, die sonst eingehalten werden, 
eingeschlagen werden muss. Es handelt sich darum, dass nicht so, wie das bei den alten 
Parlamenten der Fall ist, Ziele angestrebt werden, sondern dass aus der Sache selbst heraus, 
ich möchte sagen, aus den Tendenzen des modernen Lebens heraus, erfasst werde, was 
eigentlich die Menschen in ihrem Unterbewusstsein fordern, wenn sie sich auch nicht 
darüber klar sind. Und dann; wenn man in der Lage ist, das verständlich zu machen, um was
es sich handelt, dann werden eine Anzahl von Menschen da sein, welche verstehen werden, 
was zu geschehen hat. Und wenn eine genügend große Anzahl von Menschen da ist, welche
Verständnis dafür haben, was zu geschehen hat, dann werden sich, glaube ich, die Wege 
ergeben. Ich habe in meinen «Kernpunkten der sozialen Frage» gerade ausgeführt, wie an 
jedem Punkt des Lebens eigentlich angefangen werden kann mit dieser Dreigliederung, 
wenn man nur will, wenn man nur ihren Sinn wirklich versteht.
Dass nicht beabsichtigt wird, durch irgendeine Revolution herbeizuführen, was in der 
Dreigliederung lebt, das beruht auch auf einer geschichtlichen Betrachtung. Ich habe dabei 
eben das zu sagen, dass ja Umwandelungen auf geistigen Gebieten - man nehme nur das 
Christentum - im Abendlande stattgefunden haben, dass auch auf politischen Gebieten 
Umwandelungen stattgefunden haben. Aber schon auf politischen Gebieten lassen die 
Umwandelungen gewisse Reste übrig. Heute denken die Menschen an wirtschaftliche 
Revolutionen, .. aber solche Revolutionen werden alle das Schicksal haben, das die 
Revolution des europäischen Ostens ganz gewiss haben wird: nur Abbau zu treiben, nicht 
Aufbau“ Es kommt nicht darauf an, „irgendwelche gewaltigen Umwälzungen 
herbeizuführen, sondern Ideen zu haben, durch welche normale haltbare Zustände 
herbeigeführt werden.
Bekennt sich eine genügend große Anzahl von Menschen zum Verständnisse einer solchen 
Sache, dann ergeben sich die Wege. Denn die Idee von der Dreigliederung des sozialen 
Organismus ist nicht nur ein Ziel, sondern sie ist eben selbst ein Weg. … Sobald genügend 
viel Menschen da sind, ist die Sache auch da - wenn genügend viel Menschen sie verstehen.
Das ist es im Grunde genommen, was das Geheimnis gerade einer Gesellschaft ist, die nach 
Demokratie strebt: dass die Sache da ist, wenn sie wirklich inneres Verständnis findet und 
wenn sie wirklich innerlich klar ist. Das ist es, worauf es ankommt.“  332a, 104f

  Dreigliederung; ein Vorbild: „Nun bitte ich Sie, doch eines zu berücksichtigen, das sich 
wie von selbst eigentlich .. ergeben hat hier in Stuttgart so etwas wie eine Art Vorbild .. 
einer Dreigliederung. Wir haben hier die Bewegung, die wir in der Waldorfschule 
konzentriert haben, und sie steht wiederum in Zusammenhang mit der gesamten 

bürgerlichen Masken.“     190, 221

  „Machen Sie heute noch so gute Einrichtungen, lassen aber die Denkgewohnheiten der 
Menschen so wie sie sind, dann haben Sie in zehn Jahren von diesen Einrichtungen nichts. 
(…) Das Wichtigste ist die Revolutionierung der menschlichen Gedanken-, Empfindungs- 
und Willenswelt.“   330, 49f

  Dreigliederung, Verwirklichung: Frage: Wie denkt Dr. Steiner sich die praktische 
Verwirklichung der Dreigliederung? Ist es möglich, beim Bundesrat einzuwirken? Oder soll 
nach genügender Verbreitung der Gedanken ein Referendum stattfinden? Oder wird man 
abwarten müssen, bis Revolution und Bürgerkrieg die gegenwärtige Ordnung gestürzt 
haben werden?
„Zunächst handelt es sich doch darum, ernst zu nehmen, dass hier eine neue Methode, 
wenigstens relativ neue Methode gegenüber den Methoden, die sonst eingehalten werden, 
eingeschlagen werden muss. Es handelt sich darum, dass nicht so, wie das bei den alten 
Parlamenten der Fall ist, Ziele angestrebt werden, sondern dass aus der Sache selbst heraus, 
ich möchte sagen, aus den Tendenzen des modernen Lebens heraus, erfasst werde, was 
eigentlich die Menschen in ihrem Unterbewusstsein fordern, wenn sie sich auch nicht 
darüber klar sind. Und dann; wenn man in der Lage ist, das verständlich zu machen, um was
es sich handelt, dann werden eine Anzahl von Menschen da sein, welche verstehen werden, 
was zu geschehen hat. Und wenn eine genügend große Anzahl von Menschen da ist, welche
Verständnis dafür haben, was zu geschehen hat, dann werden sich, glaube ich, die Wege 
ergeben. Ich habe in meinen «Kernpunkten der sozialen Frage» gerade ausgeführt, wie an 
jedem Punkt des Lebens eigentlich angefangen werden kann mit dieser Dreigliederung, 
wenn man nur will, wenn man nur ihren Sinn wirklich versteht.
Dass nicht beabsichtigt wird, durch irgendeine Revolution herbeizuführen, was in der 
Dreigliederung lebt, das beruht auch auf einer geschichtlichen Betrachtung. Ich habe dabei 
eben das zu sagen, dass ja Umwandelungen auf geistigen Gebieten - man nehme nur das 
Christentum - im Abendlande stattgefunden haben, dass auch auf politischen Gebieten 
Umwandelungen stattgefunden haben. Aber schon auf politischen Gebieten lassen die 
Umwandelungen gewisse Reste übrig. Heute denken die Menschen an wirtschaftliche 
Revolutionen, .. aber solche Revolutionen werden alle das Schicksal haben, das die 
Revolution des europäischen Ostens ganz gewiss haben wird: nur Abbau zu treiben, nicht 
Aufbau“ Es kommt nicht darauf an, „irgendwelche gewaltigen Umwälzungen 
herbeizuführen, sondern Ideen zu haben, durch welche normale haltbare Zustände 
herbeigeführt werden.
Bekennt sich eine genügend große Anzahl von Menschen zum Verständnisse einer solchen 
Sache, dann ergeben sich die Wege. Denn die Idee von der Dreigliederung des sozialen 
Organismus ist nicht nur ein Ziel, sondern sie ist eben selbst ein Weg. … Sobald genügend 
viel Menschen da sind, ist die Sache auch da - wenn genügend viel Menschen sie verstehen.
Das ist es im Grunde genommen, was das Geheimnis gerade einer Gesellschaft ist, die nach 
Demokratie strebt: dass die Sache da ist, wenn sie wirklich inneres Verständnis findet und 
wenn sie wirklich innerlich klar ist. Das ist es, worauf es ankommt.“  332a, 104f

  Dreigliederung; ein Vorbild: „Nun bitte ich Sie, doch eines zu berücksichtigen, das sich 
wie von selbst eigentlich .. ergeben hat hier in Stuttgart so etwas wie eine Art Vorbild .. 
einer Dreigliederung. Wir haben hier die Bewegung, die wir in der Waldorfschule 
konzentriert haben, und sie steht wiederum in Zusammenhang mit der gesamten 



anthroposophischen Bewegung. Das ist gewissermassen der geistige Teil eines 
dreigliedrigen Organismus. Wir haben dann den Bund für Dreigliederung des sozialen 
Organismus, der heute im Wesentlichen natürlich erst zur Propaganda desjenigen da ist, 
nach dem er sich benennt, .. aber den wir doch in einem gewissen Sinne als Vorbild 
auffassen müssen für dasjenige, was man den staatlich-rechtlichen Teil des dreigliedrigen 
sozialen Organismus nennen muss. Nun ist ja oft betont worden, dass gerade durch die 
Dreigliederung des sozialen Organismus die wahre, konkrete Einheit wird, nicht diejenige 
abstrakte Einheit, die darzustellen hat der abstrakte Staat. Und so hat sich denn natürlich 
auch zunächst ein inniges Band ausbilden müssen zwischen alledem, was unser geistiges 
Glied ist, und dem politisch-staatlich-rechtlichen Gliede in der Wochenschrift 
„Dreigliederung des sozialen Organismus“, die gewissermassen ihren Arm nach beiden 
Seiten hinstrecken muss. Es muss sich aber zu alle dem .. wiederum die Strömung gerade zu
dem eigentlichen wirtschaftlichen Teil unseres hiesigen Stuttgarter Organismus, zum 
„Kommenden Tag“ bewegen. Eines kann im Grunde ohne das andere in Wirklichkeit nicht 
bestehen.“  332b, 288f

  Dreigliederung braucht Wirklichkeitssinn: „Es ist wirklich sehr schlimm, wenn man 
zum Beispiel sagt: Dreigliederung ist ein schönes Ding, dem muss man anhängen, und weil 
man sich dann so wohl fühlt, sagt man: Ich gründe jetzt etwas, das ist ganz im Sinne der 
Dreigliederung; da bin ich dann ein braver Mensch. .. Moralisch sich die Finger ablecken 
vor lauter innerer Wollust, das kann man, wenn man so etwas macht, aber Wirklichkeitssinn
braucht man deshalb nicht zu haben. … Nein, man muss ohne Illusionen sich dem 
hingeben, dass es unmöglich ist, heute für die Dreigliederung in gewisser Beziehung anders 
zu arbeiten, gerade das zu arbeiten, was das Wichtigste ist, wenn man nicht herausarbeitet 
aus der unmittelbaren Gegenwart.“
  Die fruchtbare Tätigkeit „leidet vor allen Dingen dadurch, dass es eigentlich immer 
notwendig wird, endlose Debatten über Dinge zu führen, die in einer halben Stunde abgetan
sein könnten, weil immer sich Dinge hineinmischen, die eigentlich gar nicht da sein sollten. 
… Denn es gibt heute Praktiker, die sich rühmen, den ganzen Tag zu tun zu haben. … Man 
hat eigentlich das Gefühl, wenn man heute in diesen Betrieb des sogenannten praktischen 
Lebens hineinkommt, dass man sich fortwährend in einer Nudelfabrik glaubt, wo die 
Gedanken, die konzentriert da sein sollten, wie der Strudelteig oder Nudelteig 
auseinandergezogen werden, wo alles breit auseinandergezogen wird. Es ist entsetzlich, 
diesen auseinandergezogenen Gedanken zu begegnen, die heute als Lebenspraxis kultiviert 
werden. … Und so taugt vieles von dem, was in der neueren Wirtschaft figuriert, ganz und 
gar nicht dazu, irgendwie die Welt weiterzubringen. …Das würde gerade unsere Aufgabe 
sein .. : Eine durch und durch wahre Bewegung, in der dasjenige, was lügenhaft ist, sich 
selber ausscheidet, weil man es nicht darin brauchen kann, weil es sich gleich offenbaren 
wird.“ 197, 92f (>Zerstörung durch Unwahrheit)

  Dreigliederung und Zweigliederung: Die Dreigliederung des Menschenwesens im 
Ganzen ist durch das achte ökumenische Konzil 869 für ketzerisch erklärt worden. „Und 
das ist dasjenige, wovon gewisse Wesen, wovon gewisse Menschen gut wissen, was es für 
eine ungeheure Bedeutung hat für das menschliche Geistesleben, die Zweigliederung an die 
Stelle der Dreigliederung zu setzen.“  194, 23  (>Zweiheit, >Gleichgewischt)
 
  Dreigliederungsfibel: Kompetente Redner für Dreigliederung müssten sich auf eine Art 
Dreigliederungsfibel abstützen können, ähnlich der Bodenfibel von Damaschke.  337a, 161

anthroposophischen Bewegung. Das ist gewissermassen der geistige Teil eines 
dreigliedrigen Organismus. Wir haben dann den Bund für Dreigliederung des sozialen 
Organismus, der heute im Wesentlichen natürlich erst zur Propaganda desjenigen da ist, 
nach dem er sich benennt, .. aber den wir doch in einem gewissen Sinne als Vorbild 
auffassen müssen für dasjenige, was man den staatlich-rechtlichen Teil des dreigliedrigen 
sozialen Organismus nennen muss. Nun ist ja oft betont worden, dass gerade durch die 
Dreigliederung des sozialen Organismus die wahre, konkrete Einheit wird, nicht diejenige 
abstrakte Einheit, die darzustellen hat der abstrakte Staat. Und so hat sich denn natürlich 
auch zunächst ein inniges Band ausbilden müssen zwischen alledem, was unser geistiges 
Glied ist, und dem politisch-staatlich-rechtlichen Gliede in der Wochenschrift 
„Dreigliederung des sozialen Organismus“, die gewissermassen ihren Arm nach beiden 
Seiten hinstrecken muss. Es muss sich aber zu alle dem .. wiederum die Strömung gerade zu
dem eigentlichen wirtschaftlichen Teil unseres hiesigen Stuttgarter Organismus, zum 
„Kommenden Tag“ bewegen. Eines kann im Grunde ohne das andere in Wirklichkeit nicht 
bestehen.“  332b, 288f

  Dreigliederung braucht Wirklichkeitssinn: „Es ist wirklich sehr schlimm, wenn man 
zum Beispiel sagt: Dreigliederung ist ein schönes Ding, dem muss man anhängen, und weil 
man sich dann so wohl fühlt, sagt man: Ich gründe jetzt etwas, das ist ganz im Sinne der 
Dreigliederung; da bin ich dann ein braver Mensch. .. Moralisch sich die Finger ablecken 
vor lauter innerer Wollust, das kann man, wenn man so etwas macht, aber Wirklichkeitssinn
braucht man deshalb nicht zu haben. … Nein, man muss ohne Illusionen sich dem 
hingeben, dass es unmöglich ist, heute für die Dreigliederung in gewisser Beziehung anders 
zu arbeiten, gerade das zu arbeiten, was das Wichtigste ist, wenn man nicht herausarbeitet 
aus der unmittelbaren Gegenwart.“
  Die fruchtbare Tätigkeit „leidet vor allen Dingen dadurch, dass es eigentlich immer 
notwendig wird, endlose Debatten über Dinge zu führen, die in einer halben Stunde abgetan
sein könnten, weil immer sich Dinge hineinmischen, die eigentlich gar nicht da sein sollten. 
… Denn es gibt heute Praktiker, die sich rühmen, den ganzen Tag zu tun zu haben. … Man 
hat eigentlich das Gefühl, wenn man heute in diesen Betrieb des sogenannten praktischen 
Lebens hineinkommt, dass man sich fortwährend in einer Nudelfabrik glaubt, wo die 
Gedanken, die konzentriert da sein sollten, wie der Strudelteig oder Nudelteig 
auseinandergezogen werden, wo alles breit auseinandergezogen wird. Es ist entsetzlich, 
diesen auseinandergezogenen Gedanken zu begegnen, die heute als Lebenspraxis kultiviert 
werden. … Und so taugt vieles von dem, was in der neueren Wirtschaft figuriert, ganz und 
gar nicht dazu, irgendwie die Welt weiterzubringen. …Das würde gerade unsere Aufgabe 
sein .. : Eine durch und durch wahre Bewegung, in der dasjenige, was lügenhaft ist, sich 
selber ausscheidet, weil man es nicht darin brauchen kann, weil es sich gleich offenbaren 
wird.“ 197, 92f (>Zerstörung durch Unwahrheit)

  Dreigliederung und Zweigliederung: Die Dreigliederung des Menschenwesens im 
Ganzen ist durch das achte ökumenische Konzil 869 für ketzerisch erklärt worden. „Und 
das ist dasjenige, wovon gewisse Wesen, wovon gewisse Menschen gut wissen, was es für 
eine ungeheure Bedeutung hat für das menschliche Geistesleben, die Zweigliederung an die 
Stelle der Dreigliederung zu setzen.“  194, 23  (>Zweiheit, >Gleichgewischt)
 
  Dreigliederungsfibel: Kompetente Redner für Dreigliederung müssten sich auf eine Art 
Dreigliederungsfibel abstützen können, ähnlich der Bodenfibel von Damaschke.  337a, 161



  Dreigliederungszeitung: „Also es handelt sich darum, so viel für die 
Dreigliederungszeitung zu arbeiten, die jetzt noch ein Wochenblatt ist, dass durch die 
eigenen Erträgnisse diese Zeitung in eine Tageszeitung umgewandelt werden kann. Dann 
brauchen wir nicht "unterzukriechen" bei den anderen; darauf kommt es an. Warum sollte es
nicht möglich sein, eine Sache, die von so eminenter Wichtigkeit ist, auf eigene Beine zu 
stellen!“  337a, 167f

  Dreiheit, Dreifaltigkeit:  Die Dreiheit mit zwei Polen und einem Gleichgewichtszustand 
kann das Leben durchleuchten – nicht die Zweiheit (gut – böse).   186, 112  (>Zweiheit, 
>Gleichgewicht, >Widerspruch)

  „Wenn man alles durcheinanderwirft, widersprechen sich die Dinge (…). Wenn die Dinge 
nach der Trinität verteilt sind, widersprechen sie einander nicht. Denn dasjenige, was sich in
Gedanken widerspricht, das ist deshalb wirklichkeitsgemäss, weil es in der Wirklichkeit auf 
Verschiedenes verteilt ist.“  186, 260   (>Widerspruch, >Wirklichkeit)

  Es besteht eine starke Tendenz, den Menschen mit Bezug auf diese heilige Dreizahl zu 
verwirren. Die Gliederung nach der Dreizahl wird fast ganz zugedeckt durch eine 
Gliederung nach der Zweizahl.  Die Zweizahl gilt nur für das Offenbare und lenkt ab vom 
Christus-Impuls und der wahren Weltengliederung nach der Dreizahl.  194, 24  

  „Diese Dreiheit ergibt sich unmittelbar aus einer sinnvollen Beobachtung der Welt. … der 
Mensch drückte es aus, indem er das, was sich auf dem Horizont des Bewussten zu 
erkennen gibt, den Geist nannte; das aber, was im unterbewussten Seelenleben wirkt und 
nur seine Wellen heraufwirft aus diesem unterbewussten Seelenleben, als den Sohn oder den
Logos bezeichnete. Und das, was sowohl der Natur, insofern sie zunächst unerkannt ist, und
dem Stück unseres Eigenwesens, das mit der Natur gleichartig ist, angehört, das bezeichnete
der Menschengeist immer .. als das Vater-Prinzip. (…) In der Dreiheit des Seelenlebens 
haben wir in den beiden Elementen Vorstellung und Gefühl etwas, was dem bewussten 
Seelenleben angehört; aber das Gefühl steigt schon herunter in das Gebiet des Willens ..“  
131, 43ff    (>Christus, Ahriman und Luzifer, >Heiliger Geist)

  „Also indem Anthroposophie die Natur studiert, lässt sie auferstehen neu das alte 
Vaterprinzip. Indem sie aber Geschichte studiert, findet sie den Christus. … Sie lernt den 
Christus kennen, sie lernt den Vater kennen, sie lernt die Beziehung zwischen beiden erst 
später kennen; während die alte Vaterweisheit eben ausgegangen ist vom Vater, und die 
Beziehung als das Ursprüngliche kennenlernte.“  220, 180

  Dreiheit und Einheit am Beispiel des Warenwertes: Es „wird ja immer wieder der 
Einwand erhoben, dass eine solche Gliederung des sozialen Organismus der Notwendigkeit 
widerspreche, das gesellschaftliche Leben zu einer Einheit zu formen … Er ist verständlich, 
weil man ja nur zunächst hinzuschauen braucht auf das wirtschaftliche Leben selbst: wie in 
diesem wirtschaftlichen Leben im kleinsten alles zusammenfließt, Geistiges, Rechtliches 
und eigentlich Wirtschaftliches. Demgegenüber kann man schon sagen: Wie soll da 
irgendeine Trennung, eine Gliederung zu einem Heil kommen?
Nehmen wir nur einmal das Wertproblem der Waren, der Güter selbst, so werden wir 

  Dreigliederungszeitung: „Also es handelt sich darum, so viel für die 
Dreigliederungszeitung zu arbeiten, die jetzt noch ein Wochenblatt ist, dass durch die 
eigenen Erträgnisse diese Zeitung in eine Tageszeitung umgewandelt werden kann. Dann 
brauchen wir nicht "unterzukriechen" bei den anderen; darauf kommt es an. Warum sollte es
nicht möglich sein, eine Sache, die von so eminenter Wichtigkeit ist, auf eigene Beine zu 
stellen!“  337a, 167f

  Dreiheit, Dreifaltigkeit:  Die Dreiheit mit zwei Polen und einem Gleichgewichtszustand 
kann das Leben durchleuchten – nicht die Zweiheit (gut – böse).   186, 112  (>Zweiheit, 
>Gleichgewicht, >Widerspruch)

  „Wenn man alles durcheinanderwirft, widersprechen sich die Dinge (…). Wenn die Dinge 
nach der Trinität verteilt sind, widersprechen sie einander nicht. Denn dasjenige, was sich in
Gedanken widerspricht, das ist deshalb wirklichkeitsgemäss, weil es in der Wirklichkeit auf 
Verschiedenes verteilt ist.“  186, 260   (>Widerspruch, >Wirklichkeit)

  Es besteht eine starke Tendenz, den Menschen mit Bezug auf diese heilige Dreizahl zu 
verwirren. Die Gliederung nach der Dreizahl wird fast ganz zugedeckt durch eine 
Gliederung nach der Zweizahl.  Die Zweizahl gilt nur für das Offenbare und lenkt ab vom 
Christus-Impuls und der wahren Weltengliederung nach der Dreizahl.  194, 24  

  „Diese Dreiheit ergibt sich unmittelbar aus einer sinnvollen Beobachtung der Welt. … der 
Mensch drückte es aus, indem er das, was sich auf dem Horizont des Bewussten zu 
erkennen gibt, den Geist nannte; das aber, was im unterbewussten Seelenleben wirkt und 
nur seine Wellen heraufwirft aus diesem unterbewussten Seelenleben, als den Sohn oder den
Logos bezeichnete. Und das, was sowohl der Natur, insofern sie zunächst unerkannt ist, und
dem Stück unseres Eigenwesens, das mit der Natur gleichartig ist, angehört, das bezeichnete
der Menschengeist immer .. als das Vater-Prinzip. (…) In der Dreiheit des Seelenlebens 
haben wir in den beiden Elementen Vorstellung und Gefühl etwas, was dem bewussten 
Seelenleben angehört; aber das Gefühl steigt schon herunter in das Gebiet des Willens ..“  
131, 43ff    (>Christus, Ahriman und Luzifer, >Heiliger Geist)

  „Also indem Anthroposophie die Natur studiert, lässt sie auferstehen neu das alte 
Vaterprinzip. Indem sie aber Geschichte studiert, findet sie den Christus. … Sie lernt den 
Christus kennen, sie lernt den Vater kennen, sie lernt die Beziehung zwischen beiden erst 
später kennen; während die alte Vaterweisheit eben ausgegangen ist vom Vater, und die 
Beziehung als das Ursprüngliche kennenlernte.“  220, 180

  Dreiheit und Einheit am Beispiel des Warenwertes: Es „wird ja immer wieder der 
Einwand erhoben, dass eine solche Gliederung des sozialen Organismus der Notwendigkeit 
widerspreche, das gesellschaftliche Leben zu einer Einheit zu formen … Er ist verständlich, 
weil man ja nur zunächst hinzuschauen braucht auf das wirtschaftliche Leben selbst: wie in 
diesem wirtschaftlichen Leben im kleinsten alles zusammenfließt, Geistiges, Rechtliches 
und eigentlich Wirtschaftliches. Demgegenüber kann man schon sagen: Wie soll da 
irgendeine Trennung, eine Gliederung zu einem Heil kommen?
Nehmen wir nur einmal das Wertproblem der Waren, der Güter selbst, so werden wir 



finden, dass der Güter-, der Warenwert für sich schon Dreifaches zeitigt, Dreifaches aber, 
das, indem das Gut im sozialen Organismus produziert wird, zirkuliert und konsumiert wird,
sich als eine Einheit, ich möchte sagen, gebunden an die Einheit des Gutes, zeigt in der 
folgenden Weise: Was bedingt den Wert eines Gutes, durch das der Mensch seine 
Bedürfnisse befriedigen kann? - Zunächst muss der Mensch subjektiv irgendwelchen Bedarf
für dieses Gut haben. Sehen wir aber zu, wodurch sich ein solcher Bedarf bestimmt. Das 
hängt zusammen, erstens, selbstverständlich mit der leiblichen Artung des Menschen. Die 
leibliche Artung bedingt namentlich den Wert der verschiedensten materiellen Güter. Aber 
auch materielle Güter werden verschieden beurteilt, je nachdem der Mensch diese oder jene 
Erziehung durchgemacht und diese oder jene Ansprüche hat. Und erst, wenn es sich um 
geistige Güter handelt, die ja oft gar nicht getrennt werden können von der Sphäre der 
leiblichen, physischen Güter, da werden wir sehen, dass die ganze Verfassung des 
Menschen durchaus die Art und Weise bedingt, wie einer irgendein Gut bewertet, was er für
irgendein Gut für eine Arbeit leisten möchte, was er aufbringen möchte an eigenen 
Leistungen für solch ein Gut. Da sehen wir, dass das geistige Element, das im Menschen 
lebt, bestimmend ist für den Wert eines Gutes, für den Wert einer Ware.
Auf der anderen Seite sehen wir, dass ja die Waren, indem sie ausgetauscht werden 
zwischen Mensch und Mensch, gebunden sind an Besitzverhältnisse, das heisst auch nichts 
anderes als an Rechtsverhältnisse. Indem irgendein Mensch von einem anderen ein Gut 
erwerben will, stösst er auf Rechte, die der andere in irgendeiner Weise an diesem Gut hat. 
So dass das Wirtschaftsleben, die Wirtschaftszirkulation durchaus durchdrungen ist von 
lauter Rechtsverhältnissen.
Und zum dritten: Ein Gut hat auch einen objektiven Wert, nicht nur denjenigen Wert, den 
wir ihm beilegen durch unsere Bedürfnisse und die subjektive Bewertung dieser 
Bedürfnisse, die sich dann auf das Gut überträgt, sondern ein Gut hat einen objektiven Wert,
indem es haltbar oder unhaltbar, dauerhaft oder nicht dauerhaft ist, indem es durch seine 
Natur mehr oder weniger brauchbar ist, indem es mehr oder weniger häufig oder mehr oder 
weniger selten ist. Das alles bedingt einen objektiven, einen eigentlich wirtschaftlichen 
Wert, zu dessen Bestimmung eine objektive Sachkenntnis und zu dessen Herstellung eine 
objektive Fachtüchtigkeit notwendig ist.
Ab er diese drei Wertbestimmungen sind in dem Gute zu einer Einheit vereinigt. Und daher 
kann man mit Recht sagen: Wie soll also, was in dem Gute sich vereinigt, in drei 
Verwaltungsgebiete getrennt werden, die sich auf dieses Gut beziehen, die mit diesem Gute 
in seinen Zirkulationen irgend etwas zu schaffen haben?
Nun, zunächst handelt es sich, rein der Idee nach, darum, einzusehen, dass sich allerdings 
im Leben Dinge vereinigen können, die von den verschiedensten Seiten her verwaltet 
werden. Warum sollte nicht auf der einen Seite das, was der Mensch subjektiv von sich aus 
an Wertschätzung den Gütern entgegenbringt, von seiner Erziehung aus, die ihre 
selbständige Verwaltung hat, bestimmt sein? Warum sollte nicht von ganz anderer Seite her 
das in das wirtschaftliche Leben hineingestaltet werden, was Rechtsverhältnisse sind, und 
warum sollte nicht hinzukommen zu alldem und sich im Objekte zu einer Einheit 
vereinigen, was aus der Sachkenntnis und Fachtüchtigkeit an objektivem Werte dem Gute 
zukommt?“  332a, 151ff 

finden, dass der Güter-, der Warenwert für sich schon Dreifaches zeitigt, Dreifaches aber, 
das, indem das Gut im sozialen Organismus produziert wird, zirkuliert und konsumiert wird,
sich als eine Einheit, ich möchte sagen, gebunden an die Einheit des Gutes, zeigt in der 
folgenden Weise: Was bedingt den Wert eines Gutes, durch das der Mensch seine 
Bedürfnisse befriedigen kann? - Zunächst muss der Mensch subjektiv irgendwelchen Bedarf
für dieses Gut haben. Sehen wir aber zu, wodurch sich ein solcher Bedarf bestimmt. Das 
hängt zusammen, erstens, selbstverständlich mit der leiblichen Artung des Menschen. Die 
leibliche Artung bedingt namentlich den Wert der verschiedensten materiellen Güter. Aber 
auch materielle Güter werden verschieden beurteilt, je nachdem der Mensch diese oder jene 
Erziehung durchgemacht und diese oder jene Ansprüche hat. Und erst, wenn es sich um 
geistige Güter handelt, die ja oft gar nicht getrennt werden können von der Sphäre der 
leiblichen, physischen Güter, da werden wir sehen, dass die ganze Verfassung des 
Menschen durchaus die Art und Weise bedingt, wie einer irgendein Gut bewertet, was er für
irgendein Gut für eine Arbeit leisten möchte, was er aufbringen möchte an eigenen 
Leistungen für solch ein Gut. Da sehen wir, dass das geistige Element, das im Menschen 
lebt, bestimmend ist für den Wert eines Gutes, für den Wert einer Ware.
Auf der anderen Seite sehen wir, dass ja die Waren, indem sie ausgetauscht werden 
zwischen Mensch und Mensch, gebunden sind an Besitzverhältnisse, das heisst auch nichts 
anderes als an Rechtsverhältnisse. Indem irgendein Mensch von einem anderen ein Gut 
erwerben will, stösst er auf Rechte, die der andere in irgendeiner Weise an diesem Gut hat. 
So dass das Wirtschaftsleben, die Wirtschaftszirkulation durchaus durchdrungen ist von 
lauter Rechtsverhältnissen.
Und zum dritten: Ein Gut hat auch einen objektiven Wert, nicht nur denjenigen Wert, den 
wir ihm beilegen durch unsere Bedürfnisse und die subjektive Bewertung dieser 
Bedürfnisse, die sich dann auf das Gut überträgt, sondern ein Gut hat einen objektiven Wert,
indem es haltbar oder unhaltbar, dauerhaft oder nicht dauerhaft ist, indem es durch seine 
Natur mehr oder weniger brauchbar ist, indem es mehr oder weniger häufig oder mehr oder 
weniger selten ist. Das alles bedingt einen objektiven, einen eigentlich wirtschaftlichen 
Wert, zu dessen Bestimmung eine objektive Sachkenntnis und zu dessen Herstellung eine 
objektive Fachtüchtigkeit notwendig ist.
Ab er diese drei Wertbestimmungen sind in dem Gute zu einer Einheit vereinigt. Und daher 
kann man mit Recht sagen: Wie soll also, was in dem Gute sich vereinigt, in drei 
Verwaltungsgebiete getrennt werden, die sich auf dieses Gut beziehen, die mit diesem Gute 
in seinen Zirkulationen irgend etwas zu schaffen haben?
Nun, zunächst handelt es sich, rein der Idee nach, darum, einzusehen, dass sich allerdings 
im Leben Dinge vereinigen können, die von den verschiedensten Seiten her verwaltet 
werden. Warum sollte nicht auf der einen Seite das, was der Mensch subjektiv von sich aus 
an Wertschätzung den Gütern entgegenbringt, von seiner Erziehung aus, die ihre 
selbständige Verwaltung hat, bestimmt sein? Warum sollte nicht von ganz anderer Seite her 
das in das wirtschaftliche Leben hineingestaltet werden, was Rechtsverhältnisse sind, und 
warum sollte nicht hinzukommen zu alldem und sich im Objekte zu einer Einheit 
vereinigen, was aus der Sachkenntnis und Fachtüchtigkeit an objektivem Werte dem Gute 
zukommt?“  332a, 151ff 



  Egoismus: „Das Objekt, indem wir es (uns) vorstellen, ruft in uns den Drang nach einer 
ihm angemessenen Handlung hervor. Ein solches Handeln ist allein ein freies. (...) Eine 
Handlung aber, die wir nicht um ihrer selbst willen vollbringen, ist eine unfreie. Der 
Egoismus handelt unfrei.“  1, 187f   (>Freiheit und Willkür)

  „Das Prinzip, durch sein Handeln die grösste Summe eigener Lust zu bewirken, das ist: die
individuelle Glückseligkeit zu erreichen, heisst Egoismus. (...) Der besondere Inhalt der 
egoistischen Sittlichkeitsprinzipien wird davon abhängen, welche Vorstellung sich der 
Mensch von seiner eigenen oder der fremden Glückseligkeit macht.“  4, 155

  Nach der naturgemässen Entwicklung hätte innerhalb der abendländischen 
Geistesentwicklung auf den Neuplatonismus die Entdeckung des Egoismus folgen müssen. 
Das heisst, der Mensch hätte das als fremd angesehene Wesen als sein eigenes erkennen 
müssen. Er hätte sich sagen müssen: das höchste, was es in der dem Menschen gegebenen 
Welt gibt, ist das individuelle Ich, dessen Wesen in dem Inneren der Persönlichkeit zur 
Erscheinung kommt.“ Der natürliche Gang der abendländischen Geistesentwicklung wurde 
aber aufgehalten durch den christlichen Glauben, insofern dieser im Sinne der griechischen 
Philosophie den Drang der Menschennatur, sich der eigenen Wesenheit zu entäussern, zu 
befriedigen suchte. „Wie ein Nebel lagert sich die christliche Lehre vor das Licht, von dem 
die Erkenntnis des eigenen Wesens hätte ausgehen sollen.“ (Kirchenväter) „Es folgt nun 
eine Jahrhunderte lange Anstrengung des menschlichen Denkens, die keinen anderen Zweck
hatte, als mit Aufwendung aller Kraft des menschlichen Geistes den Beweis zu erbringen, 
dass der Inhalt dieses Geistes nicht in diesem Geiste, sondern an dem Orte zu suchen sei, 
wohin ihn der christliche Glaube versetzt hat.“ (Scholastik)  30, 117ff   (>Ich)

  „Wessen der Mensch bedarf, das geht aus seinem Egoismus hervor. Nun muss man sich 
durchaus denken, dass dieser Egoismus auch veredelt sein könnte..“ Wohlgefühl durch den 
Dienst am Menschen, künstlerisches Schaffen. „Mutterliebe (..) ist durchaus auf den 
Egoismus der Mutter begründet, und sie wirkt Edelstes (…) Der Egoismus selber erfordert 
das Zusammenleben  und das Zusammenwirken mit den anderen Menschen. Und so ist auch
vieles von dem, was wir gemeinschaftlich mit anderen Menschen entwickeln, durchaus auf 
den Egoismus gebaut und kann sogar zu den edelsten Tugenden des Menschen gehören.“  
332a, 187ff   

  „Unser Zeitalter ist dazu angetan, dem Menschen klarzumachen, wie er, wenn er sich 
seiner Natur überlässt, ein egoistisches Wesen ist. Man muss erst alle Quellen des Egoismus
in der menschlichen Natur erforschen um den Egoismus zu überwinden.“   186, 209

  „..wenn dieses Erdenleben angesehen wird als eine Aufgabe, die erfüllt werden muss, weil 
sich dieses Erdenleben anschliesst an ein überirdisches Leben, das wir vorher geführt haben,
bedenken Sie, wie da der Egoismus schwinden muss!“   198, 121

  Egoismus und Altruismus: „Wie wenig habe ich eigentlich Veranlassung, mich mit mir 
selbst zu beschäftigen! Wie unendlich reicher wird mein Leben, wenn ich den Blick 
hinschweifen lasse über diese und jene Gestalten, die in dieses mein Leben eingetreten 
sind.“ .. Das „Übel“ des „Brüten über uns selbst.“   186, 127  (>Altruismus)

  Egoismus: „Das Objekt, indem wir es (uns) vorstellen, ruft in uns den Drang nach einer 
ihm angemessenen Handlung hervor. Ein solches Handeln ist allein ein freies. (...) Eine 
Handlung aber, die wir nicht um ihrer selbst willen vollbringen, ist eine unfreie. Der 
Egoismus handelt unfrei.“  1, 187f   (>Freiheit und Willkür)

  „Das Prinzip, durch sein Handeln die grösste Summe eigener Lust zu bewirken, das ist: die
individuelle Glückseligkeit zu erreichen, heisst Egoismus. (...) Der besondere Inhalt der 
egoistischen Sittlichkeitsprinzipien wird davon abhängen, welche Vorstellung sich der 
Mensch von seiner eigenen oder der fremden Glückseligkeit macht.“  4, 155

  Nach der naturgemässen Entwicklung hätte innerhalb der abendländischen 
Geistesentwicklung auf den Neuplatonismus die Entdeckung des Egoismus folgen müssen. 
Das heisst, der Mensch hätte das als fremd angesehene Wesen als sein eigenes erkennen 
müssen. Er hätte sich sagen müssen: das höchste, was es in der dem Menschen gegebenen 
Welt gibt, ist das individuelle Ich, dessen Wesen in dem Inneren der Persönlichkeit zur 
Erscheinung kommt.“ Der natürliche Gang der abendländischen Geistesentwicklung wurde 
aber aufgehalten durch den christlichen Glauben, insofern dieser im Sinne der griechischen 
Philosophie den Drang der Menschennatur, sich der eigenen Wesenheit zu entäussern, zu 
befriedigen suchte. „Wie ein Nebel lagert sich die christliche Lehre vor das Licht, von dem 
die Erkenntnis des eigenen Wesens hätte ausgehen sollen.“ (Kirchenväter) „Es folgt nun 
eine Jahrhunderte lange Anstrengung des menschlichen Denkens, die keinen anderen Zweck
hatte, als mit Aufwendung aller Kraft des menschlichen Geistes den Beweis zu erbringen, 
dass der Inhalt dieses Geistes nicht in diesem Geiste, sondern an dem Orte zu suchen sei, 
wohin ihn der christliche Glaube versetzt hat.“ (Scholastik)  30, 117ff   (>Ich)

  „Wessen der Mensch bedarf, das geht aus seinem Egoismus hervor. Nun muss man sich 
durchaus denken, dass dieser Egoismus auch veredelt sein könnte..“ Wohlgefühl durch den 
Dienst am Menschen, künstlerisches Schaffen. „Mutterliebe (..) ist durchaus auf den 
Egoismus der Mutter begründet, und sie wirkt Edelstes (…) Der Egoismus selber erfordert 
das Zusammenleben  und das Zusammenwirken mit den anderen Menschen. Und so ist auch
vieles von dem, was wir gemeinschaftlich mit anderen Menschen entwickeln, durchaus auf 
den Egoismus gebaut und kann sogar zu den edelsten Tugenden des Menschen gehören.“  
332a, 187ff   

  „Unser Zeitalter ist dazu angetan, dem Menschen klarzumachen, wie er, wenn er sich 
seiner Natur überlässt, ein egoistisches Wesen ist. Man muss erst alle Quellen des Egoismus
in der menschlichen Natur erforschen um den Egoismus zu überwinden.“   186, 209

  „..wenn dieses Erdenleben angesehen wird als eine Aufgabe, die erfüllt werden muss, weil 
sich dieses Erdenleben anschliesst an ein überirdisches Leben, das wir vorher geführt haben,
bedenken Sie, wie da der Egoismus schwinden muss!“   198, 121

  Egoismus und Altruismus: „Wie wenig habe ich eigentlich Veranlassung, mich mit mir 
selbst zu beschäftigen! Wie unendlich reicher wird mein Leben, wenn ich den Blick 
hinschweifen lasse über diese und jene Gestalten, die in dieses mein Leben eingetreten 
sind.“ .. Das „Übel“ des „Brüten über uns selbst.“   186, 127  (>Altruismus)



  „Zwei Impulse leben in der menschlichen Seele, die wie Nord- und Südpol eines 
Magneten sich zueinander verhalten. Diese zwei Impulse sind Egoismus und Liebe. (…) 
Dadurch, dass man sagt, es solle der Egoismus durch Liebe überwunden werden, hat man 
noch nicht viel für das Verständnis des Egoismus getan.“  332a, 187    (>Egoismus und 
Liebe, >Gesetze und Handlungen, >Soziale Struktur .., >Fühlen.., >Liebe und Selbstliebe)

  „Der Dualismus von Egoismus und Altruismus .. muss .. aufgelöst werden. Nicht selbstlos 
soll der Mensch werden; das kann er nicht. Und wer sagt, er kann es, der lügt. Aber die 
Selbstsucht kann sich bis zu den höchsten Weltinteressen aufschwingen. … Erweitert euer 
Selbst nur erst zum Welt-Selbst, und dann handelt immerzu egoistisch. Seid wie das 
Hökerweib, das Eier auf dem Markte verkauft. Nur besorgt nicht das Eiergeschäft aus 
Egoismus, sondern besorgt das Weltgeschäft aus Egoismus!“  30, 431 

  Man kann nicht den „Weg aus dem Egoismus heraus finden“, „wenn das Mass von Wohl 
und Wehe des Einzelnen sich nach seiner Arbeit bestimmt. (..) Nur wer ganz für die anderen
arbeitet, kann nach und nach ein unegoistischer Arbeiter werden.“  34, 214

  „Dasjenige, was die Menschen aus den egoistischen Bedürfnissen des Wirtschaftslebens 
für einander arbeiten, entwickelt in seinen Untergründen die Keime für gewisse 
Sympathien, die sich im nachtodlichen Leben in unserer Seele ausbilden müssen.“   
193, 75  (>Wirtschaft und Willensweg)

  Das menschliche Karma wirkt „abwechselnd in den verschiedenen Inkarnationen, indem 
es in einem Menschen in einer Inkarnation mehr ausprägt die hingebungsvolle Liebe für 
seine Umgebung, eine Art Selbstvergessenheit, eine Art Aufgehen in seiner Umgebung. 
Und es wird eine solche Inkarnation abwechseln mit einer Inkarnation, wo der Mensch sich 
wiederum mehr berufen fühlt, sich nicht zu verlieren an die Außenwelt, sondern sich zu 
stärken in seinem Inneren, so dass er die Kraft dazu verwendet, um selber weiterzukommen.
Natürlich wird dieses letztere nicht ausarten dürfen zu Lieblosigkeit, wie ersteres auch nicht
ausarten darf und kann in vollständiges Verlieren des eigenen Selbstes. … Manche 
Menschen wollen recht gern und recht viele Opfer bringen - aber um für die Welt taugliche 
Opfer zu bringen, muss der Mensch erst die Kraft haben für diese Opfer. Der Mensch muss 
erst etwas sein, bevor er sich opfern kann, sonst ist das Opfer der Ichheit nicht besonders 
viel wert. Es ist auch in gewisser Beziehung eine Art von - wenn auch verhaltenem - 
Egoismus, von Bequemlichkeit, wenn man nicht dahin strebt, sich zu vervollkommnen, 
weiterzustreben, damit das, was man leisten kann, auch ein Wertvolles ist. (…) Wenn auch 
Lieblosigkeit allerorten vorhanden ist, so ist auch ungeheuer viel Verschwendung von Liebe
und Opferwilligkeit vorhanden. Das soll nicht missverstanden werden; aber man soll sich 
klar darüber sein, dass Liebe, wenn sie nicht mit weiser Führung des Lebens, mit weiser 
Einsicht in die entsprechenden Verhältnisse auftritt, sehr am unrechten Orte sein kann und 
so eher zum Schaden als zum Nutzen der Menschen sein kann.“   135, 78 

  „Im geistigen Leben regiert „im Grunde genommen das persönliche (..) seelisch-
egoistische Interesse.“ Von der Religion will der Mensch haben, dass sie ihn selig macht, 
von der Kunst Freude usw.. Es ist „ein gröberer oder feinerer Egoismus..“ „Im geistigen 
Verhältnis nehmen wir etwas entgegen, weil wir es wollen. Im Rechtsverhältnis machen wir
auf etwas Anspruch, worauf wir Anspruch machen müssen, wenn wir uns ein 
menschenwürdiges Leben als Gleicher unter Gleichen bewahren wollen. Und im 

  „Zwei Impulse leben in der menschlichen Seele, die wie Nord- und Südpol eines 
Magneten sich zueinander verhalten. Diese zwei Impulse sind Egoismus und Liebe. (…) 
Dadurch, dass man sagt, es solle der Egoismus durch Liebe überwunden werden, hat man 
noch nicht viel für das Verständnis des Egoismus getan.“  332a, 187    (>Egoismus und 
Liebe, >Gesetze und Handlungen, >Soziale Struktur .., >Fühlen.., >Liebe und Selbstliebe)

  „Der Dualismus von Egoismus und Altruismus .. muss .. aufgelöst werden. Nicht selbstlos 
soll der Mensch werden; das kann er nicht. Und wer sagt, er kann es, der lügt. Aber die 
Selbstsucht kann sich bis zu den höchsten Weltinteressen aufschwingen. … Erweitert euer 
Selbst nur erst zum Welt-Selbst, und dann handelt immerzu egoistisch. Seid wie das 
Hökerweib, das Eier auf dem Markte verkauft. Nur besorgt nicht das Eiergeschäft aus 
Egoismus, sondern besorgt das Weltgeschäft aus Egoismus!“  30, 431 

  Man kann nicht den „Weg aus dem Egoismus heraus finden“, „wenn das Mass von Wohl 
und Wehe des Einzelnen sich nach seiner Arbeit bestimmt. (..) Nur wer ganz für die anderen
arbeitet, kann nach und nach ein unegoistischer Arbeiter werden.“  34, 214

  „Dasjenige, was die Menschen aus den egoistischen Bedürfnissen des Wirtschaftslebens 
für einander arbeiten, entwickelt in seinen Untergründen die Keime für gewisse 
Sympathien, die sich im nachtodlichen Leben in unserer Seele ausbilden müssen.“   
193, 75  (>Wirtschaft und Willensweg)

  Das menschliche Karma wirkt „abwechselnd in den verschiedenen Inkarnationen, indem 
es in einem Menschen in einer Inkarnation mehr ausprägt die hingebungsvolle Liebe für 
seine Umgebung, eine Art Selbstvergessenheit, eine Art Aufgehen in seiner Umgebung. 
Und es wird eine solche Inkarnation abwechseln mit einer Inkarnation, wo der Mensch sich 
wiederum mehr berufen fühlt, sich nicht zu verlieren an die Außenwelt, sondern sich zu 
stärken in seinem Inneren, so dass er die Kraft dazu verwendet, um selber weiterzukommen.
Natürlich wird dieses letztere nicht ausarten dürfen zu Lieblosigkeit, wie ersteres auch nicht
ausarten darf und kann in vollständiges Verlieren des eigenen Selbstes. … Manche 
Menschen wollen recht gern und recht viele Opfer bringen - aber um für die Welt taugliche 
Opfer zu bringen, muss der Mensch erst die Kraft haben für diese Opfer. Der Mensch muss 
erst etwas sein, bevor er sich opfern kann, sonst ist das Opfer der Ichheit nicht besonders 
viel wert. Es ist auch in gewisser Beziehung eine Art von - wenn auch verhaltenem - 
Egoismus, von Bequemlichkeit, wenn man nicht dahin strebt, sich zu vervollkommnen, 
weiterzustreben, damit das, was man leisten kann, auch ein Wertvolles ist. (…) Wenn auch 
Lieblosigkeit allerorten vorhanden ist, so ist auch ungeheuer viel Verschwendung von Liebe
und Opferwilligkeit vorhanden. Das soll nicht missverstanden werden; aber man soll sich 
klar darüber sein, dass Liebe, wenn sie nicht mit weiser Führung des Lebens, mit weiser 
Einsicht in die entsprechenden Verhältnisse auftritt, sehr am unrechten Orte sein kann und 
so eher zum Schaden als zum Nutzen der Menschen sein kann.“   135, 78 

  „Im geistigen Leben regiert „im Grunde genommen das persönliche (..) seelisch-
egoistische Interesse.“ Von der Religion will der Mensch haben, dass sie ihn selig macht, 
von der Kunst Freude usw.. Es ist „ein gröberer oder feinerer Egoismus..“ „Im geistigen 
Verhältnis nehmen wir etwas entgegen, weil wir es wollen. Im Rechtsverhältnis machen wir
auf etwas Anspruch, worauf wir Anspruch machen müssen, wenn wir uns ein 
menschenwürdiges Leben als Gleicher unter Gleichen bewahren wollen. Und im 



wirtschaftlichen Leben entfaltet sich dasjenige, was die Gefühle des einen Menschen mit 
den Gefühlen des anderen Menschen verbindet: die Brüderlichkeit. Die Impulse des 
brüderlichen Lebens, die entspringen, indem wir ein gewisses Verhältnis herstellen, aus 
dem, was wir besitzen, zu dem, was der andere besitzt, dessen, was wir bedürfen, zu dem, 
was der andere bedarf, aus dem, was wir haben, zu dem, was der andere hat und so weiter.“ 
193, 52f 

  Egoismus und Arbeitsteilung: Der „Egoismus ist einmal zunächst ein Teil der 
Menschennatur. Und das führt dazu, dass er sich im Gefühl des Menschen regt, wenn dieser 
innerhalb der Gesellschaft mit anderen zusammen leben und arbeiten soll. ..Wie oft kann 
man es wie eine selbstverständliche Wahrheit aussprechen hören, dass eine soziale Ordnung
ein Unding sei, welche auf Wohlwollen und Menschenmitgefühl sich aufbauen will. Man 
rechnet vielmehr damit, dass das Ganze einer menschlichen Gemeinschaft am besten 
gedeihen könne, wenn der einzelne den «vollen» oder den größtmöglichen Ertrag seiner 
Arbeit auch einheimsen kann. Genau das Gegenteil davon lehrt nun der Okkultismus, der 
auf eine tiefere Erkenntnis des Menschen und der Welt begründet ist. Er zeigt gerade, dass 
alles menschliche Elend lediglich eine Folge des Egoismus ist, und dass in einer 
Menschengemeinschaft ganz notwendig zu irgendeiner Zeit Elend, Armut und Not sich 
einstellen müssen, wenn diese Gemeinschaft in irgendeiner Art auf dem Egoismus beruht.  
34, 211f  (>Soziales Hauptgesetz)                                                                                          

  Egoismus; Arten: Individual-Egoismus; Materialismus; einseitige Beziehung zum Engel 
(=„Gott“).  - Sozial-Egoismus; Nationalismus, Blut; einseitige Beziehung zum Erzengel 
(ahrimanisch).  - Zeit-Egoismus; Dekadenz, Krankheit, Tod; einseitige Beziehung zum 
eigenen Zeitgeist.  -  Gegenmittel: Ernst der wirklichen Weltanschauung.  172, 9.Vortrag

  Egoismus von aussen erzeugt: „Was im Menschen entwickelt werden kann, das ist, wenn
es in der richtigen Weise geleitet und gerichtet wird, durchaus nicht auf Egoismus angelegt. 
Der Egoismus wird im Menschen eigentlich von außen erzeugt, nicht von innen. Der 
Egoismus wird vielfach gerade durch das Gemeinschaftsleben erzeugt.“ Von dem, was die 
Menschen geistig hervorbringen, möchten sie soviel als möglich jedem Menschen mitteilen.
„Anders machen es die Leute heute in Bezug auf äußere, materielle Güter, die möchten sie 
für sich behalten. Aber diese kommen uns ja niemals zu von innen heraus, sondern die sind 
gerade durch das bedingt, was uns umgibt.“  338, 112f   (>Herrschaft des Produktes)

  Egoismus, Demokratie, Arbeitsteilung: „Daher strebt, ich möchte sagen, unbewusst der 
Menschengeist danach, fertigzuwerden mit dem menschlichen Egoismus, der sich nun regt 
und der in einer gewissen Weise hineingegliedert werden muss in das soziale Leben. Dieses 
Streben gipfelt dann einfach in der modernen Demokratie, in dem Sinn für Gleichheit der 
Menschen, dafür, dass jeder seinen Einfluss hat darauf, das Recht festzustellen und auch 
seine Arbeit festzustellen.“ Gleichzeitig mit der Emanzipierung von Recht und Arbeit 
entwickelte sich die Arbeitsteilung. Sie war früher in die religiösen Impulse hineingestellt 
und hatte deshalb keine besondere Bedeutung, weil jeder gewissermassen an seinen Platz 
gestellt wurde. „Da aber, wo sich der Hang nach Demokratie verband mit dem Streben nach
Arbeitsteilung, .. da fing an die Arbeitsteilung eine ganz besondere Bedeutung zu gewinnen,
denn diese Arbeitsteilung hat eine volkswirtschaftliche Konsequenz. Sie führt dazu, das 
niemand dasjenige, was er erzeugt - volkswirtschaftlich gesprochen -, für sich selbst 
verwendet.“ NÖK, 43f

wirtschaftlichen Leben entfaltet sich dasjenige, was die Gefühle des einen Menschen mit 
den Gefühlen des anderen Menschen verbindet: die Brüderlichkeit. Die Impulse des 
brüderlichen Lebens, die entspringen, indem wir ein gewisses Verhältnis herstellen, aus 
dem, was wir besitzen, zu dem, was der andere besitzt, dessen, was wir bedürfen, zu dem, 
was der andere bedarf, aus dem, was wir haben, zu dem, was der andere hat und so weiter.“ 
193, 52f 

  Egoismus und Arbeitsteilung: Der „Egoismus ist einmal zunächst ein Teil der 
Menschennatur. Und das führt dazu, dass er sich im Gefühl des Menschen regt, wenn dieser 
innerhalb der Gesellschaft mit anderen zusammen leben und arbeiten soll. ..Wie oft kann 
man es wie eine selbstverständliche Wahrheit aussprechen hören, dass eine soziale Ordnung
ein Unding sei, welche auf Wohlwollen und Menschenmitgefühl sich aufbauen will. Man 
rechnet vielmehr damit, dass das Ganze einer menschlichen Gemeinschaft am besten 
gedeihen könne, wenn der einzelne den «vollen» oder den größtmöglichen Ertrag seiner 
Arbeit auch einheimsen kann. Genau das Gegenteil davon lehrt nun der Okkultismus, der 
auf eine tiefere Erkenntnis des Menschen und der Welt begründet ist. Er zeigt gerade, dass 
alles menschliche Elend lediglich eine Folge des Egoismus ist, und dass in einer 
Menschengemeinschaft ganz notwendig zu irgendeiner Zeit Elend, Armut und Not sich 
einstellen müssen, wenn diese Gemeinschaft in irgendeiner Art auf dem Egoismus beruht.  
34, 211f  (>Soziales Hauptgesetz)                                                                                          

  Egoismus; Arten: Individual-Egoismus; Materialismus; einseitige Beziehung zum Engel 
(=„Gott“).  - Sozial-Egoismus; Nationalismus, Blut; einseitige Beziehung zum Erzengel 
(ahrimanisch).  - Zeit-Egoismus; Dekadenz, Krankheit, Tod; einseitige Beziehung zum 
eigenen Zeitgeist.  -  Gegenmittel: Ernst der wirklichen Weltanschauung.  172, 9.Vortrag

  Egoismus von aussen erzeugt: „Was im Menschen entwickelt werden kann, das ist, wenn
es in der richtigen Weise geleitet und gerichtet wird, durchaus nicht auf Egoismus angelegt. 
Der Egoismus wird im Menschen eigentlich von außen erzeugt, nicht von innen. Der 
Egoismus wird vielfach gerade durch das Gemeinschaftsleben erzeugt.“ Von dem, was die 
Menschen geistig hervorbringen, möchten sie soviel als möglich jedem Menschen mitteilen.
„Anders machen es die Leute heute in Bezug auf äußere, materielle Güter, die möchten sie 
für sich behalten. Aber diese kommen uns ja niemals zu von innen heraus, sondern die sind 
gerade durch das bedingt, was uns umgibt.“  338, 112f   (>Herrschaft des Produktes)

  Egoismus, Demokratie, Arbeitsteilung: „Daher strebt, ich möchte sagen, unbewusst der 
Menschengeist danach, fertigzuwerden mit dem menschlichen Egoismus, der sich nun regt 
und der in einer gewissen Weise hineingegliedert werden muss in das soziale Leben. Dieses 
Streben gipfelt dann einfach in der modernen Demokratie, in dem Sinn für Gleichheit der 
Menschen, dafür, dass jeder seinen Einfluss hat darauf, das Recht festzustellen und auch 
seine Arbeit festzustellen.“ Gleichzeitig mit der Emanzipierung von Recht und Arbeit 
entwickelte sich die Arbeitsteilung. Sie war früher in die religiösen Impulse hineingestellt 
und hatte deshalb keine besondere Bedeutung, weil jeder gewissermassen an seinen Platz 
gestellt wurde. „Da aber, wo sich der Hang nach Demokratie verband mit dem Streben nach
Arbeitsteilung, .. da fing an die Arbeitsteilung eine ganz besondere Bedeutung zu gewinnen,
denn diese Arbeitsteilung hat eine volkswirtschaftliche Konsequenz. Sie führt dazu, das 
niemand dasjenige, was er erzeugt - volkswirtschaftlich gesprochen -, für sich selbst 
verwendet.“ NÖK, 43f



  Egoismus und Entlohnung: „Man sagt: Es ist ganz natürlich, dass der Mensch für seine 
Arbeit entlohnt wird, dass der Mensch den Ertrag seiner Arbeit persönlich erhält - und doch 
ist das nichts anderes als die Umsetzung des Egoismus in das nationalökonomische Leben. 
Wir leben unter Egoismus sobald wir dem Prinzip leben: Wir müssten persönlich entlohnt 
werden, was ich arbeite, muss mir bezahlt werden. - Die Wahrheit liegt von diesem 
Gedanken so weit ab, dass sie ganz unsinnig erscheint. Wer sich überzeugen will von der 
Wahrheit über den Egoismus, der müsste einmal intimer eingehen auf allerlei 
Weltengesetze. Er müsste sich einmal nachdenklich der Frage hingeben, ob denn die Arbeit,
die als solche persönlich entlohnt wird, wirklich das Lebenerhaltende ist, ob es auf diese 
Arbeit ankommt?“  54, 97  (>Arbeit bloss als Arbeit nutzlos, >Arbeit und Einkmmen 
trennen)

  Egoismus und Kampf ums Dasein: „Was ist denn eigentlich die Grundtatsache, 
gleichsam das Grundphänomen, von dem alles Elend, alles soziale Leid überhaupt in der 
Welt abhängen kann? ... am allerwenigsten .. von äußeren Verhältnissen, sondern von einer 
gewissen Seelenverfassung und im Zusammenhang damit mit deren äusseren Wirkungen.
Der Praktiker, der sich viel gescheiter dünkt, wird das lächerlich finden. Aber es ist das 
Praktischste im Leben, was man nur betonen kann. Es ist der Satz, von dem Sie sich mehr 
und mehr überzeugen werden, dass Not, Elend und Leid nichts anderes sind als eine Folge 
des Egoismus. Wie ein Naturgesetz haben wir diesen Satz aufzufassen, nicht so, dass etwa 
bei einem einzelnen Menschen, wenn er egoistisch ist, immer Not und Leid eintreten 
müssen, sondern dass das Leid - vielleicht an einem ganz andern Orte - doch mit diesem 
Egoismus zusammenhängt. Wie Ursache und Wirkung, hängt der Egoismus mit Not und 
Leid zusammen. Der Egoismus führt im Menschenleben, in der sozialen Menschenordnung,
zum Kampf ums Dasein. Der Kampf ums Dasein ist der eigentliche Ausgangspunkt für Not 
und Leid, sofern sie sozial sind.“  54, 96  (>Kampf ums Dasein)

  Egoismus und Konsum: „Der Egoismus liegt dem Bedarf, der Konsumtion zugrunde.“ 
Man wird „nicht für das Wirtschaftsleben die Frage aufwerfen: Wie ist der Egoismus zu 
überwinden? - sondern: Wie ist es dem Altruismus möglich, den berechtigten Egoismus zu 
befriedigen? -“  332a, 191  (>Bedürfnisse, >Genuss, >Gegenseitigkeit, >Interesse)

  „Wenn der Mensch aus dem, was er als einzelner Mensch ist, heraus handelt, also einfach 
auf seine Bedürfnisse Rücksicht nimmt, dann seinen Verstand und seine Fähigkeiten 
anwendet, (..) so wirkt er unter allen Umständen als ein antisoziales Wesen.“   338, 164  
(>Besitz und Luzifer, >Assoziatives Urteil, >Produktion und Konsum)

  „Was man gewöhnlich die soziale Frage nennt, wird eigentlich ganz und gar aus 
Konsumtionsinteressen vorgebracht, die wiederum nur auf der menschlichen Individualität 
beruhen können. (...) Man sieht .. wie .. unsympathisch berührt sind diejenigen, die als 
Produzenten oder Unternehmer im praktischen Wirtschaftsleben drinnenstehen, von der 
Diskussion dessen, was man soziale Frage nennt, in dem Sinne, wie es aus den 
Konsuminteressen heraus gepredigt wird.“ 79, 243  (>Produktion notw.)

  Der Einzelne muss seinen egoistischen Sinn befriedigen; Assoziationen müssen 
Gemeinsinn für den Verlauf des volkswirtschaftlichen Prozesses entwickeln.  NÖK, 152  

  Egoismus und Liebe: „Heute ist noch in den weitesten Kreisen der gründliche Irrtum 

  Egoismus und Entlohnung: „Man sagt: Es ist ganz natürlich, dass der Mensch für seine 
Arbeit entlohnt wird, dass der Mensch den Ertrag seiner Arbeit persönlich erhält - und doch 
ist das nichts anderes als die Umsetzung des Egoismus in das nationalökonomische Leben. 
Wir leben unter Egoismus sobald wir dem Prinzip leben: Wir müssten persönlich entlohnt 
werden, was ich arbeite, muss mir bezahlt werden. - Die Wahrheit liegt von diesem 
Gedanken so weit ab, dass sie ganz unsinnig erscheint. Wer sich überzeugen will von der 
Wahrheit über den Egoismus, der müsste einmal intimer eingehen auf allerlei 
Weltengesetze. Er müsste sich einmal nachdenklich der Frage hingeben, ob denn die Arbeit,
die als solche persönlich entlohnt wird, wirklich das Lebenerhaltende ist, ob es auf diese 
Arbeit ankommt?“  54, 97  (>Arbeit bloss als Arbeit nutzlos, >Arbeit und Einkmmen 
trennen)

  Egoismus und Kampf ums Dasein: „Was ist denn eigentlich die Grundtatsache, 
gleichsam das Grundphänomen, von dem alles Elend, alles soziale Leid überhaupt in der 
Welt abhängen kann? ... am allerwenigsten .. von äußeren Verhältnissen, sondern von einer 
gewissen Seelenverfassung und im Zusammenhang damit mit deren äusseren Wirkungen.
Der Praktiker, der sich viel gescheiter dünkt, wird das lächerlich finden. Aber es ist das 
Praktischste im Leben, was man nur betonen kann. Es ist der Satz, von dem Sie sich mehr 
und mehr überzeugen werden, dass Not, Elend und Leid nichts anderes sind als eine Folge 
des Egoismus. Wie ein Naturgesetz haben wir diesen Satz aufzufassen, nicht so, dass etwa 
bei einem einzelnen Menschen, wenn er egoistisch ist, immer Not und Leid eintreten 
müssen, sondern dass das Leid - vielleicht an einem ganz andern Orte - doch mit diesem 
Egoismus zusammenhängt. Wie Ursache und Wirkung, hängt der Egoismus mit Not und 
Leid zusammen. Der Egoismus führt im Menschenleben, in der sozialen Menschenordnung,
zum Kampf ums Dasein. Der Kampf ums Dasein ist der eigentliche Ausgangspunkt für Not 
und Leid, sofern sie sozial sind.“  54, 96  (>Kampf ums Dasein)

  Egoismus und Konsum: „Der Egoismus liegt dem Bedarf, der Konsumtion zugrunde.“ 
Man wird „nicht für das Wirtschaftsleben die Frage aufwerfen: Wie ist der Egoismus zu 
überwinden? - sondern: Wie ist es dem Altruismus möglich, den berechtigten Egoismus zu 
befriedigen? -“  332a, 191  (>Bedürfnisse, >Genuss, >Gegenseitigkeit, >Interesse)

  „Wenn der Mensch aus dem, was er als einzelner Mensch ist, heraus handelt, also einfach 
auf seine Bedürfnisse Rücksicht nimmt, dann seinen Verstand und seine Fähigkeiten 
anwendet, (..) so wirkt er unter allen Umständen als ein antisoziales Wesen.“   338, 164  
(>Besitz und Luzifer, >Assoziatives Urteil, >Produktion und Konsum)

  „Was man gewöhnlich die soziale Frage nennt, wird eigentlich ganz und gar aus 
Konsumtionsinteressen vorgebracht, die wiederum nur auf der menschlichen Individualität 
beruhen können. (...) Man sieht .. wie .. unsympathisch berührt sind diejenigen, die als 
Produzenten oder Unternehmer im praktischen Wirtschaftsleben drinnenstehen, von der 
Diskussion dessen, was man soziale Frage nennt, in dem Sinne, wie es aus den 
Konsuminteressen heraus gepredigt wird.“ 79, 243  (>Produktion notw.)

  Der Einzelne muss seinen egoistischen Sinn befriedigen; Assoziationen müssen 
Gemeinsinn für den Verlauf des volkswirtschaftlichen Prozesses entwickeln.  NÖK, 152  

  Egoismus und Liebe: „Heute ist noch in den weitesten Kreisen der gründliche Irrtum 



verbreitet, dass das Wohl und Heil der einzelnen Persönlichkeit möglich sei ohne das Wohl 
und Heil aller anderen Persönlichkeiten der Erde. Wenn auch die Menschen das nicht direkt 
zugeben, praktisch ist doch alles darauf gebaut, dass so, wie wir heute leben, der Einzelne 
auf Kosten der anderen lebt, und der Glaube ist weit verbreitet, dass das Wohl des Einzelnen
unabhängig ist von dem Wohl der anderen. Die zukünftige Entwickelung wird die volle 
Gemeinschaft des Geistes entwickeln .. Eine Gemeinsamkeit hat sich auf der Erde zunächst 
ergeben durch die Liebe, die an das Blut gebunden ist. Dadurch war der pure Egoismus 
überwunden. Das Christentum hat nun die Aufgabe, in den Menschen diejenige Liebe zu 
entzünden, die nicht mehr an das Blut gebunden ist,“ wo der Mensch in jedem Menschen 
den Verwandten sehen wird. „Das ist in den Worten angedeutet: «Wer nicht verlässt Vater 
und Mutter, Weib und Kind, Bruder und Schwester, der kann nicht mein Jünger sein.» .. Die
Hinentwicklung zu einem solchen Zustand geschieht in Zyklen.“ 102, 112f (>Kulturzyklen)

  Egoismus und Liebe: „Über die ganze Welt hin wird das, was die Menschen in ihrem 
Zusammenleben, in ihrem Zusammenarbeiten entwickeln, von zwei Impulsen beherrscht .. ,
die wie Nord- und Südpol eines Magneten sich zueinander verhalten. Diese zwei Impulse 
sind Egoismus und Liebe. Weitverbreitet ist allerdings die Anschauung, ethisch sei es nur, 
wenn der Egoismus überwunden werde durch die Liebe, und wenn die Menschen sich so 
entwickeln, dass an die Stelle des Egoismus lautere Liebe trete. Als eine ethische 
Forderung, heute auch als eine soziale Forderung ist das bei vielen vorhanden. Verständnis, 
was eigentlich für ein Kraftgegensatz besteht zwischen Egoismus und Liebe, das ist 
durchaus weniger heute vorhanden.
  Der Egoismus beginnt „für den Menschen mit seinen leiblichen Bedürfnissen“ … Nun 
muss man sich durchaus denken, dass dieser Egoismus auch veredelt sein könnte, und 
deshalb ist es nicht gut, gerade auf diesem Gebiete mit irgendwelchen Schlagworten seine 
Anschauungen zu bilden.“ Es kann gerade zu jemandes „Egoismus gehören, nun den 
Menschen zu dienen. Das kann ihm innerliches Wohlbehagen machen .. Und dann können 
für das äussere Leben in objektiver Weise durchaus altruistische Lebensäusserungen aus 
einem scheinbaren Egoismus hervorkommen, der aber im Gefühlsleben durchaus nicht 
anders gewertet werden kann als ein Egoismus. …
  Man muss sich klar darüber sein, wie aus des Menschen innerer Wesenheit heraus genau 
ebenso entspringt das Geistige und Seelische auf manchen Gebieten, wie die leiblichen 
Bedürfnisse. … Das Phantasieleben, das entfaltet wird zum Beispiel in der Kunst, beruht 
durchaus, subjektiv angesehen, auf innerer Befriedigung des Menschen, .. wenn auch das, 
was dadurch hervorgebracht wird, für die Welt zunächst eine andere Bedeutung hat.
Nun aber ist aller Egoismus des Menschen darauf angewiesen, .. dass der Mensch mit 
seinen Mitmenschen zusammenlebt und zusammenarbeitet. Der Egoismus selber erfordert 
das Zusammenleben und Zusammenwirken mit den anderen Menschen.“ Der Egoismus 
dehnt sich aus „auf das Zusammenleben in der Familie, .. auf das Zusammenleben im 
Stamme, .. auf das Zusammenleben in der Nation, im Volke. … Nationalismus ist 
gemeinsam durchlebter Egoismus. Nationalismus ist ins Geistige heraufgetragener 
Egoismus. … 
  Ganz andersgeartet ist dasjenige, was sich in der menschlichen Natur entwickelt als 
Internationalismus. … Internationalismus lässt sich eher vergleichen mit jenem Gefühl, das 
wir gewinnen, wenn wir uns der schönen Natur gegenüber sehen, wozu wir zur Liebe, zur 
Verehrung, zur Anerkennung getrieben werden dadurch, dass wir es anschauen, .. dadurch, 
dass wir in Freiheit uns ihm hingeben. .. und in dem Masse, in dem wir die Menschheit in 
ihren verschiedenen Völkern auf ihren verschiedenen Gebieten verständnisvoll lieben 

verbreitet, dass das Wohl und Heil der einzelnen Persönlichkeit möglich sei ohne das Wohl 
und Heil aller anderen Persönlichkeiten der Erde. Wenn auch die Menschen das nicht direkt 
zugeben, praktisch ist doch alles darauf gebaut, dass so, wie wir heute leben, der Einzelne 
auf Kosten der anderen lebt, und der Glaube ist weit verbreitet, dass das Wohl des Einzelnen
unabhängig ist von dem Wohl der anderen. Die zukünftige Entwickelung wird die volle 
Gemeinschaft des Geistes entwickeln .. Eine Gemeinsamkeit hat sich auf der Erde zunächst 
ergeben durch die Liebe, die an das Blut gebunden ist. Dadurch war der pure Egoismus 
überwunden. Das Christentum hat nun die Aufgabe, in den Menschen diejenige Liebe zu 
entzünden, die nicht mehr an das Blut gebunden ist,“ wo der Mensch in jedem Menschen 
den Verwandten sehen wird. „Das ist in den Worten angedeutet: «Wer nicht verlässt Vater 
und Mutter, Weib und Kind, Bruder und Schwester, der kann nicht mein Jünger sein.» .. Die
Hinentwicklung zu einem solchen Zustand geschieht in Zyklen.“ 102, 112f (>Kulturzyklen)

  Egoismus und Liebe: „Über die ganze Welt hin wird das, was die Menschen in ihrem 
Zusammenleben, in ihrem Zusammenarbeiten entwickeln, von zwei Impulsen beherrscht .. ,
die wie Nord- und Südpol eines Magneten sich zueinander verhalten. Diese zwei Impulse 
sind Egoismus und Liebe. Weitverbreitet ist allerdings die Anschauung, ethisch sei es nur, 
wenn der Egoismus überwunden werde durch die Liebe, und wenn die Menschen sich so 
entwickeln, dass an die Stelle des Egoismus lautere Liebe trete. Als eine ethische 
Forderung, heute auch als eine soziale Forderung ist das bei vielen vorhanden. Verständnis, 
was eigentlich für ein Kraftgegensatz besteht zwischen Egoismus und Liebe, das ist 
durchaus weniger heute vorhanden.
  Der Egoismus beginnt „für den Menschen mit seinen leiblichen Bedürfnissen“ … Nun 
muss man sich durchaus denken, dass dieser Egoismus auch veredelt sein könnte, und 
deshalb ist es nicht gut, gerade auf diesem Gebiete mit irgendwelchen Schlagworten seine 
Anschauungen zu bilden.“ Es kann gerade zu jemandes „Egoismus gehören, nun den 
Menschen zu dienen. Das kann ihm innerliches Wohlbehagen machen .. Und dann können 
für das äussere Leben in objektiver Weise durchaus altruistische Lebensäusserungen aus 
einem scheinbaren Egoismus hervorkommen, der aber im Gefühlsleben durchaus nicht 
anders gewertet werden kann als ein Egoismus. …
  Man muss sich klar darüber sein, wie aus des Menschen innerer Wesenheit heraus genau 
ebenso entspringt das Geistige und Seelische auf manchen Gebieten, wie die leiblichen 
Bedürfnisse. … Das Phantasieleben, das entfaltet wird zum Beispiel in der Kunst, beruht 
durchaus, subjektiv angesehen, auf innerer Befriedigung des Menschen, .. wenn auch das, 
was dadurch hervorgebracht wird, für die Welt zunächst eine andere Bedeutung hat.
Nun aber ist aller Egoismus des Menschen darauf angewiesen, .. dass der Mensch mit 
seinen Mitmenschen zusammenlebt und zusammenarbeitet. Der Egoismus selber erfordert 
das Zusammenleben und Zusammenwirken mit den anderen Menschen.“ Der Egoismus 
dehnt sich aus „auf das Zusammenleben in der Familie, .. auf das Zusammenleben im 
Stamme, .. auf das Zusammenleben in der Nation, im Volke. … Nationalismus ist 
gemeinsam durchlebter Egoismus. Nationalismus ist ins Geistige heraufgetragener 
Egoismus. … 
  Ganz andersgeartet ist dasjenige, was sich in der menschlichen Natur entwickelt als 
Internationalismus. … Internationalismus lässt sich eher vergleichen mit jenem Gefühl, das 
wir gewinnen, wenn wir uns der schönen Natur gegenüber sehen, wozu wir zur Liebe, zur 
Verehrung, zur Anerkennung getrieben werden dadurch, dass wir es anschauen, .. dadurch, 
dass wir in Freiheit uns ihm hingeben. .. und in dem Masse, in dem wir die Menschheit in 
ihren verschiedenen Völkern auf ihren verschiedenen Gebieten verständnisvoll lieben 



können, in dem Maße wächst unser innerer Internationalismus.“  332a, 187ff  
(>Nationalismus und Internationalismus, >Blut und Geist)

  Egoismus, Lüge, Krankheit: „Dadurch, dass der astralische Leib noch nicht durchläutert,
noch nicht zum Geistselbst umgestaltet ist, dadurch ist möglich Selbstsucht oder Egoismus; 
dadurch, dass der Ätherleib noch nicht vom Ich durchkraftet ist, ist möglich Lüge und 
Irrtum; und dadurch, dass der physische Leib noch nicht vom Ich durchkraftet ist, dadurch 
ist möglich Krankheit und Tod.“  103, 129

  Der Okkultismus zeigt, „dass alles menschliche Elend lediglich eine Folge des Egoismus 
ist“ und dass in einer Gemeinschaft, die auf dem Egoismus beruht, sich „ganz notwendig zu
irgendeiner Zeit Elend, Armut und Not einstellen müssen.“   34, 212

  Egoismus, Mystik und Humor: „Es ist eine grosse Gefahr, wenn jemand sagt, das, was er
ausspricht, sei Ergebnis nicht von dem, was er will oder nicht will, sondern von höheren 
Mächten. .. Und die Mystiker, die sich der Welt vorstellen als Träger von dieser oder jener 
Geistigkeit, sind zumeist die grössten Egoisten. Deshalb ist das erste, was notwendig ist auf 
dem Wege zu einer gewissen höheren Erkenntnis, das Nüchternwerden, das 
Hinwegsehenkönnen über all dasjenige, was mit dem Egoismus zusammenhängt. .. Und 
insbesondere wird notwendig sein, dass die Menschheit auf dem Wege zur Geistigkeit sich 
einen gewissen Humor zulegt. Von diesem Humor ist die Welt heute weit entfernt.“ 199, 90 

  Egoismus und Sexualität: „Es gehört diesem System des menschlichen Egoismus ja auch
das Sexualsystem an. Und das Ich wirkt gerade auf dem Umwege durch das Sexualsystem 
am meisten das menschliche Wesen mit Egoismus durchdringend.“   313, 11.4.1921  
(>Blut und Geist)

  Egoismus, Technik, Privatkapitalismus: Einerseits fordert die Technik egoismusfreie 
Menschen, andererseits gedeiht der Privatkapitalismus durch egoistische Triebe.   192, 89

  Egoismus überwinden:  Es wird nicht genügen, dass die Leute „über Nächstenliebe, über 
Brüderlichkeit phantasieren und sich so recht gut finden dabei, und dann die Coupons 
abschneiden, die sie nur deshalb abschneiden können, weil die Leute in den Bergwerken, in 
den Fabriken in Not und Elend für sie arbeiten.“   330, 177f

  „..wenn dieses Erdenleben angesehen wird als eine Aufgabe, die erfüllt werden muss, weil 
sich dieses Erdenleben anschliesst an ein überirdisches Leben, das wir vorher geführt haben,
bedenken Sie, wie da der Egoismus schwinden muss!“   198, 121  (>Arbeit für andere)

  „Wir sind jetzt auf dem Höhepunkt des Egoismus. Der Verstand ist das Egoistischste .. wir 
müssen also durch den Verstand emporsteigen zur Spiritualität, .. Das Geheimnis des 
Geheimnisses also ist, dass der Mensch sein Ego geheimzuhalten versteht, dass er nicht sein
Ego, sondern seine Taten als das Massgebende betrachtet. Sein Tun und die Überwindung 
des Ego durch die Tat, das ist das eigentliche Geheimnis..“    93, 125

  Der astralische Leib ist der große Egoist; das Selbst ist mehr als der große Egoist, das will 
nicht nur sich, das will sich noch in dem anderen. Die Erkenntnis ist ein Steigen des 
Egoismus über sich selbst hinaus.  145, 148  (>Bewusstseinsseele - Geistselbst)

können, in dem Maße wächst unser innerer Internationalismus.“  332a, 187ff  
(>Nationalismus und Internationalismus, >Blut und Geist)

  Egoismus, Lüge, Krankheit: „Dadurch, dass der astralische Leib noch nicht durchläutert,
noch nicht zum Geistselbst umgestaltet ist, dadurch ist möglich Selbstsucht oder Egoismus; 
dadurch, dass der Ätherleib noch nicht vom Ich durchkraftet ist, ist möglich Lüge und 
Irrtum; und dadurch, dass der physische Leib noch nicht vom Ich durchkraftet ist, dadurch 
ist möglich Krankheit und Tod.“  103, 129

  Der Okkultismus zeigt, „dass alles menschliche Elend lediglich eine Folge des Egoismus 
ist“ und dass in einer Gemeinschaft, die auf dem Egoismus beruht, sich „ganz notwendig zu
irgendeiner Zeit Elend, Armut und Not einstellen müssen.“   34, 212

  Egoismus, Mystik und Humor: „Es ist eine grosse Gefahr, wenn jemand sagt, das, was er
ausspricht, sei Ergebnis nicht von dem, was er will oder nicht will, sondern von höheren 
Mächten. .. Und die Mystiker, die sich der Welt vorstellen als Träger von dieser oder jener 
Geistigkeit, sind zumeist die grössten Egoisten. Deshalb ist das erste, was notwendig ist auf 
dem Wege zu einer gewissen höheren Erkenntnis, das Nüchternwerden, das 
Hinwegsehenkönnen über all dasjenige, was mit dem Egoismus zusammenhängt. .. Und 
insbesondere wird notwendig sein, dass die Menschheit auf dem Wege zur Geistigkeit sich 
einen gewissen Humor zulegt. Von diesem Humor ist die Welt heute weit entfernt.“ 199, 90 

  Egoismus und Sexualität: „Es gehört diesem System des menschlichen Egoismus ja auch
das Sexualsystem an. Und das Ich wirkt gerade auf dem Umwege durch das Sexualsystem 
am meisten das menschliche Wesen mit Egoismus durchdringend.“   313, 11.4.1921  
(>Blut und Geist)

  Egoismus, Technik, Privatkapitalismus: Einerseits fordert die Technik egoismusfreie 
Menschen, andererseits gedeiht der Privatkapitalismus durch egoistische Triebe.   192, 89

  Egoismus überwinden:  Es wird nicht genügen, dass die Leute „über Nächstenliebe, über 
Brüderlichkeit phantasieren und sich so recht gut finden dabei, und dann die Coupons 
abschneiden, die sie nur deshalb abschneiden können, weil die Leute in den Bergwerken, in 
den Fabriken in Not und Elend für sie arbeiten.“   330, 177f

  „..wenn dieses Erdenleben angesehen wird als eine Aufgabe, die erfüllt werden muss, weil 
sich dieses Erdenleben anschliesst an ein überirdisches Leben, das wir vorher geführt haben,
bedenken Sie, wie da der Egoismus schwinden muss!“   198, 121  (>Arbeit für andere)

  „Wir sind jetzt auf dem Höhepunkt des Egoismus. Der Verstand ist das Egoistischste .. wir 
müssen also durch den Verstand emporsteigen zur Spiritualität, .. Das Geheimnis des 
Geheimnisses also ist, dass der Mensch sein Ego geheimzuhalten versteht, dass er nicht sein
Ego, sondern seine Taten als das Massgebende betrachtet. Sein Tun und die Überwindung 
des Ego durch die Tat, das ist das eigentliche Geheimnis..“    93, 125

  Der astralische Leib ist der große Egoist; das Selbst ist mehr als der große Egoist, das will 
nicht nur sich, das will sich noch in dem anderen. Die Erkenntnis ist ein Steigen des 
Egoismus über sich selbst hinaus.  145, 148  (>Bewusstseinsseele - Geistselbst)



  Es wird in der Zukunft das persönliche Element übergeleitet werden in das 
überpersönliche, und das egoistische in das überegoistische, in dasjenige, was die Menschen
verbindet. Nach und nach wird ein Mensch nicht glücklich sein wollen, ohne dass er die 
anderen in dem gleichen Maße glücklich weiß.  127, 26f  (>Interesse) 

  Ehe in der Dreigliederung: „Es ist ganz zweifellos notwendig, dass die Ehegesetzgebung 
- mag man sie nun sonst aus anderen Verhältnissen heraus straff oder weniger straff denken 
-, es ist unter allen Umständen notwendig, dass diese Ehegesetzgebung gewissermaßen sich 
hinein fügt in die Dreigliederung des sozialen Organismus. Dazu ist aber natürlich 
notwendig, dass deutlich gefühlt wird gegenüber der Ehe, dass sie in ihrer eigenen 
Institution durchaus ein Bild des dreigliedrigen sozialen Organismus darstellt. Sie ist erstens
eine Wirtschaftsgemeinschaft und muss sich hinein gliedern in den sozialen Organismus, 
insofern er seinen wirtschaftlichen Teil hat. Es muss also ein Zusammenhang gesucht 
werden zwischen jener Wirtschaftsgemeinschaft, die die Ehe darstellt und den 
Assoziationen. An das kann heute kaum mehr als gedacht werden, aber aus den 
Gemeinschaften heraus muss dieses Bewusstsein entstehen, dass vor allen Dingen die 
wirtschaftliche Seite der Ehe mitgetragen werden muss durch die Maßnahmen der 
Assoziationen, durch die Maßnahmen des wirtschaftlichen Lebens. Das zweite ist, dass das 
Rechtsverhältnis deutlich empfunden wird als ein Verhältnis für sich, und dass der Staat nur 
in das Rechtsverhältnis der Ehe hineinzureden hat, dass also die Eheschließung zwischen 
Mann und Weib den Staat nur insofern angeht, als sie eine Angelegenheit des Rechts ist, das
vom Staate ausgeht. Dagegen werden Sie als Ihre ureigene Angelegenheit innerhalb der 
religiösen Gemeinschaft den geistigen Segen der Ehe beanspruchen müssen in einer völlig 
freien Weise aus Ihrer Entscheidung heraus.“ 342, 54f

  Eigennutz; Eigenwohl: „Das Wesen der Ausbeutung .. hängt davon ab, dass ein Mensch 
unter dem Gesichtspunkt des Eigennutzes sich die Arbeitsprodukte des anderen erwirbt. .. 
Wenn ich eine Fabrik kaufe, um durch dieselbe möglichst viel für mich zu erwerben, so 
werde ich sehen, die Arbeitskräfte so billig wie nur möglich zu erhalten usw. Alles, was 
geschieht, wird unter dem Gesichtspunkt des persönlichen Eigennutzes stehen. - Kaufe ich 
dagegen die Fabrik mit dem Gesichtspunkte, zweihundert Menschen möglichst gut zu 
versorgen, so werden alle meine Maßnahmen eine andere Färbung annehmen. - Praktisch 
wird sich heute gewiss der zweite Fall von dem ersten nicht gerade viel unterscheiden 
können. Das hängt aber lediglich daran, dass der einzelne Selbstlose nicht allzu viel vermag 
innerhalb einer Gemeinschaft, die im übrigen auf den Eigennutz aufgebaut ist. Ganz anders 
aber würde sich die Sache stellen, wenn die uneigennützige Arbeit eine allgemeine wäre. .. 
Alle Interessen und damit alle Lebensverhältnisse ändern sich, wenn man bei der 
Erwerbung einer Sache nicht mehr sich, sondern die anderen im Auge hat. Auf was muss 
jemand sehen, der nur seinem Eigenwohle dienen kann? Doch darauf, dass er möglichst viel
erwerbe. Wie die anderen arbeiten müssen, um seine Bedürfnisse zu befriedigen, darauf 
kann er keine Rücksicht nehmen. .. Komme ich aber gar nicht in Frage, sondern nur der 
Gesichtspunkt: wie dient meine Arbeit den anderen? so ändert sich alles. Nichts nötigt mich
dann, irgend etwas zu unternehmen, was einem anderen abträglich sein kann.“ 34, 207f  
(>Egoismus, >Altruismus)

  Eigentum in Fluss: „Aus dem demokratischen Untergrund des Rechtsstaates heraus, der 
es zu tun hat mit dem, was alle Menschen in gleicher Art berührt, wird gewacht werden 

  Es wird in der Zukunft das persönliche Element übergeleitet werden in das 
überpersönliche, und das egoistische in das überegoistische, in dasjenige, was die Menschen
verbindet. Nach und nach wird ein Mensch nicht glücklich sein wollen, ohne dass er die 
anderen in dem gleichen Maße glücklich weiß.  127, 26f  (>Interesse) 

  Ehe in der Dreigliederung: „Es ist ganz zweifellos notwendig, dass die Ehegesetzgebung 
- mag man sie nun sonst aus anderen Verhältnissen heraus straff oder weniger straff denken 
-, es ist unter allen Umständen notwendig, dass diese Ehegesetzgebung gewissermaßen sich 
hinein fügt in die Dreigliederung des sozialen Organismus. Dazu ist aber natürlich 
notwendig, dass deutlich gefühlt wird gegenüber der Ehe, dass sie in ihrer eigenen 
Institution durchaus ein Bild des dreigliedrigen sozialen Organismus darstellt. Sie ist erstens
eine Wirtschaftsgemeinschaft und muss sich hinein gliedern in den sozialen Organismus, 
insofern er seinen wirtschaftlichen Teil hat. Es muss also ein Zusammenhang gesucht 
werden zwischen jener Wirtschaftsgemeinschaft, die die Ehe darstellt und den 
Assoziationen. An das kann heute kaum mehr als gedacht werden, aber aus den 
Gemeinschaften heraus muss dieses Bewusstsein entstehen, dass vor allen Dingen die 
wirtschaftliche Seite der Ehe mitgetragen werden muss durch die Maßnahmen der 
Assoziationen, durch die Maßnahmen des wirtschaftlichen Lebens. Das zweite ist, dass das 
Rechtsverhältnis deutlich empfunden wird als ein Verhältnis für sich, und dass der Staat nur 
in das Rechtsverhältnis der Ehe hineinzureden hat, dass also die Eheschließung zwischen 
Mann und Weib den Staat nur insofern angeht, als sie eine Angelegenheit des Rechts ist, das
vom Staate ausgeht. Dagegen werden Sie als Ihre ureigene Angelegenheit innerhalb der 
religiösen Gemeinschaft den geistigen Segen der Ehe beanspruchen müssen in einer völlig 
freien Weise aus Ihrer Entscheidung heraus.“ 342, 54f

  Eigennutz; Eigenwohl: „Das Wesen der Ausbeutung .. hängt davon ab, dass ein Mensch 
unter dem Gesichtspunkt des Eigennutzes sich die Arbeitsprodukte des anderen erwirbt. .. 
Wenn ich eine Fabrik kaufe, um durch dieselbe möglichst viel für mich zu erwerben, so 
werde ich sehen, die Arbeitskräfte so billig wie nur möglich zu erhalten usw. Alles, was 
geschieht, wird unter dem Gesichtspunkt des persönlichen Eigennutzes stehen. - Kaufe ich 
dagegen die Fabrik mit dem Gesichtspunkte, zweihundert Menschen möglichst gut zu 
versorgen, so werden alle meine Maßnahmen eine andere Färbung annehmen. - Praktisch 
wird sich heute gewiss der zweite Fall von dem ersten nicht gerade viel unterscheiden 
können. Das hängt aber lediglich daran, dass der einzelne Selbstlose nicht allzu viel vermag 
innerhalb einer Gemeinschaft, die im übrigen auf den Eigennutz aufgebaut ist. Ganz anders 
aber würde sich die Sache stellen, wenn die uneigennützige Arbeit eine allgemeine wäre. .. 
Alle Interessen und damit alle Lebensverhältnisse ändern sich, wenn man bei der 
Erwerbung einer Sache nicht mehr sich, sondern die anderen im Auge hat. Auf was muss 
jemand sehen, der nur seinem Eigenwohle dienen kann? Doch darauf, dass er möglichst viel
erwerbe. Wie die anderen arbeiten müssen, um seine Bedürfnisse zu befriedigen, darauf 
kann er keine Rücksicht nehmen. .. Komme ich aber gar nicht in Frage, sondern nur der 
Gesichtspunkt: wie dient meine Arbeit den anderen? so ändert sich alles. Nichts nötigt mich
dann, irgend etwas zu unternehmen, was einem anderen abträglich sein kann.“ 34, 207f  
(>Egoismus, >Altruismus)

  Eigentum in Fluss: „Aus dem demokratischen Untergrund des Rechtsstaates heraus, der 
es zu tun hat mit dem, was alle Menschen in gleicher Art berührt, wird gewacht werden 



können, dass Eigentumsrecht nicht im Laufe der Zeit zu Eigentumsunrecht wird. Dadurch, 
dass dieser Staat das Eigentum nicht selbst verwaltet, sondern sorgt für die Überleitung an 
die individuellen menschlichen Fähigkeiten, werden diese ihre fruchtbare Kraft für die 
Gesamtheit des sozialen Organismus entfalten.“  Kp, 112 (>Besitz)

 
 Das Eigentum „wird nicht zurückgeführt zu einer überwundenen Form, wie sie das 
Gemeineigentum darstellen würde, sondern es wird fortgeführt zu etwas völlig Neuem.
Die Gegenstände des Eigentums werden in den Fluss des sozialen Lebens gebracht.“ Der 
Einzelne wird nicht der Allgemeinheit, die Allgemeinheit nicht den Einzelnen schaden, 
„sondern der geeignete Einzelne wird zu ihnen den Zugang finden, um durch sie der 
Allgemeinheit dienen zu können.“  Kp, 125  (>Rechtsstaat, >Kapital-Übertragung)

   „Fragen Sie heute den Kapitalisten, ob er einverstanden ist, für das ihm wertvolle 
materielle Eigentum einzugehen auf das, was er für das geistige Eigentum für das Richtige 
hält! .. Und doch ist das das Gesunde. (…) Das Blut muss in Zirkulation sein. Das, was 
Kapital ist, muss von den Fähigen zu den Fähigen gehen. (…) Das wird die zukünftige 
Sozialisierungslehre von der Zirkulation von Kapital und Produktionsmitteln sein, der 
konkrete, der wahre Ausbau von dem sein, was auch von Karl Marx in abstrakter Weise als 
grosses Menschheitsziel hingestellt worden ist: Jedem nach seinen Fähigkeiten und 
Bedürfnissen. Das geistige Eigentum gehört dreissig Jahre nach dem Tode der gesamten 
Menschheit.“  330, 97f   (>Boden, Übergang)

  Eigentum, freie Verfügung: Wer dem sozialen Organismus aus freier Initiative dienen 
kann, dem darf nicht die freie Verfügung über Produktionsmittel vorenthalten werden; das 
würde dem sozialen Interesse schaden.   Kp, 107f

  „Die Unterbindung der freien Verfügung über die Produktionsmittel kommt gleich einer 
Lähmung der freien Anwendung seiner (des Menschen) Geschicklichkeit der Leibesglieder. 
Nun ist aber das Privateigentum nichts anderes als der Vermittler dieser freien Verfügung.“  
Kp, 109  (>Produktionsmittel, Kreislauf)

  „Im sozialen Leben sind zwei Dinge miteinander verbunden, welche von ganz 
verschiedener Bedeutung sind für den sozialen Organismus: Die freie Verfügung über die 
Kapitalgrundlage der sozialen Produktion, und das Rechtsverhältnis“ des Verfügers zu 
anderen, von der Verfügung ausgeschlossenen Menschen.  Kp, 109  

  Eigentum; geistiges: „Der Mensch verdankt, was er aus seinen Fähigkeiten schaffen kann,
der menschlichen Sozietät, der menschlichen sozialen Ordnung. Es gehört einem in 
Wahrheit nicht. Warum verwaltet man sein sogenanntes geistiges Eigentum? Bloss deshalb, 
weil man es hervorbringt; dadurch, dass man es hervorbringt, zeigt man, dass man die 
Fähigkeiten dazu besser hat als andere. So lange man diese Fähigkeiten besser hat als 
andere, so lange wird man im Dienste des Ganzen am besten dieses geistige Eigentum 
verwalten. … Nun sind die Menschen wenigstens darauf gekommen, dass sich nicht endlos 
forterbt dieses geistige Eigentum; dreissig Jahre nach dem Tode gehört das geistige 
Eigentum der gesamten Menschheit. .. Es gibt keine andere Rechtfertigung dafür, dass man 
geistiges Eigentum zu verwalten hat, als dass man, weil man es hervorbringen kann, auch 
die besseren Fähigkeiten hat.“  330, 97f

können, dass Eigentumsrecht nicht im Laufe der Zeit zu Eigentumsunrecht wird. Dadurch, 
dass dieser Staat das Eigentum nicht selbst verwaltet, sondern sorgt für die Überleitung an 
die individuellen menschlichen Fähigkeiten, werden diese ihre fruchtbare Kraft für die 
Gesamtheit des sozialen Organismus entfalten.“  Kp, 112 (>Besitz)

 
 Das Eigentum „wird nicht zurückgeführt zu einer überwundenen Form, wie sie das 
Gemeineigentum darstellen würde, sondern es wird fortgeführt zu etwas völlig Neuem.
Die Gegenstände des Eigentums werden in den Fluss des sozialen Lebens gebracht.“ Der 
Einzelne wird nicht der Allgemeinheit, die Allgemeinheit nicht den Einzelnen schaden, 
„sondern der geeignete Einzelne wird zu ihnen den Zugang finden, um durch sie der 
Allgemeinheit dienen zu können.“  Kp, 125  (>Rechtsstaat, >Kapital-Übertragung)

   „Fragen Sie heute den Kapitalisten, ob er einverstanden ist, für das ihm wertvolle 
materielle Eigentum einzugehen auf das, was er für das geistige Eigentum für das Richtige 
hält! .. Und doch ist das das Gesunde. (…) Das Blut muss in Zirkulation sein. Das, was 
Kapital ist, muss von den Fähigen zu den Fähigen gehen. (…) Das wird die zukünftige 
Sozialisierungslehre von der Zirkulation von Kapital und Produktionsmitteln sein, der 
konkrete, der wahre Ausbau von dem sein, was auch von Karl Marx in abstrakter Weise als 
grosses Menschheitsziel hingestellt worden ist: Jedem nach seinen Fähigkeiten und 
Bedürfnissen. Das geistige Eigentum gehört dreissig Jahre nach dem Tode der gesamten 
Menschheit.“  330, 97f   (>Boden, Übergang)

  Eigentum, freie Verfügung: Wer dem sozialen Organismus aus freier Initiative dienen 
kann, dem darf nicht die freie Verfügung über Produktionsmittel vorenthalten werden; das 
würde dem sozialen Interesse schaden.   Kp, 107f

  „Die Unterbindung der freien Verfügung über die Produktionsmittel kommt gleich einer 
Lähmung der freien Anwendung seiner (des Menschen) Geschicklichkeit der Leibesglieder. 
Nun ist aber das Privateigentum nichts anderes als der Vermittler dieser freien Verfügung.“  
Kp, 109  (>Produktionsmittel, Kreislauf)

  „Im sozialen Leben sind zwei Dinge miteinander verbunden, welche von ganz 
verschiedener Bedeutung sind für den sozialen Organismus: Die freie Verfügung über die 
Kapitalgrundlage der sozialen Produktion, und das Rechtsverhältnis“ des Verfügers zu 
anderen, von der Verfügung ausgeschlossenen Menschen.  Kp, 109  

  Eigentum; geistiges: „Der Mensch verdankt, was er aus seinen Fähigkeiten schaffen kann,
der menschlichen Sozietät, der menschlichen sozialen Ordnung. Es gehört einem in 
Wahrheit nicht. Warum verwaltet man sein sogenanntes geistiges Eigentum? Bloss deshalb, 
weil man es hervorbringt; dadurch, dass man es hervorbringt, zeigt man, dass man die 
Fähigkeiten dazu besser hat als andere. So lange man diese Fähigkeiten besser hat als 
andere, so lange wird man im Dienste des Ganzen am besten dieses geistige Eigentum 
verwalten. … Nun sind die Menschen wenigstens darauf gekommen, dass sich nicht endlos 
forterbt dieses geistige Eigentum; dreissig Jahre nach dem Tode gehört das geistige 
Eigentum der gesamten Menschheit. .. Es gibt keine andere Rechtfertigung dafür, dass man 
geistiges Eigentum zu verwalten hat, als dass man, weil man es hervorbringen kann, auch 
die besseren Fähigkeiten hat.“  330, 97f



 „Dieses geht einige Zeit nach dem Tode des Schaffenden in freies Besitztum der 
Allgemeinheit über“ weil es „zugleich ein Ergebnis des sozialen Zusammenlebens“ ist. 
„Nicht anders steht es aber mit anderem Eigentum.“   Kp, 110

  Eigentum; Gemeineigentum: „Die Gesamtheit .. wird kein anderer, kein minder 
schlimmer Unternehmer sein gegenüber dem einzelnen, als es der einzelne Unternehmer 
ist.“ „Sollen alle Besitzer werden, oder sollen .. alle Proletarier werden?“ Die Freiheit des 
Einzelnen ist nicht zu erreichen, wenn alle Menschen Proletarier werden.  186, 259

„Würde man auf diesem Wege (Gemeineigentum) weit gelangen, so würde man sehen, wie 
man dadurch die Lebensmöglichkeit des sozialen Organismus unterbindet.“  Kp, 112

  Die Kritik am Profit Einzelner durch Produktion ist berechtigt, nicht aber die Forderung 
nach Gemeineigentum. (…) „Statt Gemeineigentum der Produktionsmittel wird im 
sozialen Organismus ein Kreislauf dieser Mittel eintreten.“ Das Eigentum „wird nicht 
zurückgeführt zu einer überwundenen Form, wie sie das Gemeineigentum darstellen würde, 
sondern es wird fortgeführt zu etwas völlig Neuem. Die Gegenstände des Eigentums 
werden in den Fluss des sozialen Lebens gebracht.“   Kp, 124f 

  Eigentum an Produktionsmitteln: „Das Eigentum hat als solches einen moralischen 
Wert. Eine Einnahme können Sie nur von dem haben, was das Produktionsmittel trägt, nur 
von der Leistung. Dass Sie Besitzer sind, hat lediglich einen moralischen Wert. Es ist ein 
Fortschritt, wenn im wirtschaftlichen Wert von der Nomadisierung fortgeschritten wird zur 
Verwurzelung. Um überhaupt irgendwie hineinzukommen in ein Interessiertsein, müssen 
Sie ein ähnliches Band schaffen zwischen Arbeiter und Produktionsmitteln. Das kann nicht 
durch Kommunismus, sondern nur durch Individualismus erfolgen. Ich will nicht die 
Freizügigkeit bekämpfen. Was ich meine, hat damit aber auch gar nichts zu tun. Sondern 
nur damit, dass jeder Mensch ein Interesse an den Produktionsmitteln hat, an denen er 
arbeitet. Dadurch, dass er in die Fabrik eintritt, machen Sie ihn zu einem Menschen, der 
ebenso beteiligt ist an seinem Betrieb wie ein Bauer an seinem Gut. Der Arbeiter muss sich 
sagen können: Ohne meinen Willen kann da gar nichts geändert werden. Real betrachtet 
bringen nur Leistungen Erträgnisse. Der Besitz hat nur einen moralischen Wert. Sie sollen 
nicht Grund und Boden einfach verkaufen können. Das ist nichts, was der Mensch leistet. 
Sie können - nach unseren Ideen - Grund und Boden nur überführen von einem Besitzer an 
den anderen auf dem Wege der Wirtschaftskorporation, und nur dann, wenn der Einzelne 
sein Eigentumsrecht vertragsmäßig überträgt auf eine Korporation. Grund und Boden steht 
kontinuierlich in Einzelbesitz. Das hindert aber nicht, dass an einzelnen Orten 
vertragsmäßig Großgrundbetriebe eingerichtet werden durch vertragsmäßige Abtretung. 
Diese Abtretung kann nicht vererbt werden. Beim Betrieb ist es so, dass, wenn einer den 
Betrieb verlässt, er sein Eigentumsrecht verliert. Dieses haftet an der Stelle. Das ist etwas, 
was sich von selbst ergibt. Praktisch ist die Folge des Besitzes diese, dass der, der heute eine
Fabrik verkaufen kann, dann beschränkt sein wird. Beim Verkauf müssten alle 
übereinstimmen. Der Einzelne kann nicht einfach, weil es ihm nicht passt, seinen Posten 
verlassen. Im übrigen ist der Einzelne ganz frei. Wenn er weg will, so muss er von seinem 
Posten gehen. Er kann aber nicht den Betrieb verkaufen. Sagen Sie den Leuten: Seht ihr, 
beim gegenwärtigen System wie bei einer Verstaatlichung seid ihr doch nur Werkzeuge. 
Heute verkauft der Unternehmer mit seinem Unternehmen sein ganzes Werk und mit ihm 
alle Arbeiter. Wenn aber jeder Mitbesitzer ist, kann das nicht geschehen.“  Molt, 235f

 „Dieses geht einige Zeit nach dem Tode des Schaffenden in freies Besitztum der 
Allgemeinheit über“ weil es „zugleich ein Ergebnis des sozialen Zusammenlebens“ ist. 
„Nicht anders steht es aber mit anderem Eigentum.“   Kp, 110

  Eigentum; Gemeineigentum: „Die Gesamtheit .. wird kein anderer, kein minder 
schlimmer Unternehmer sein gegenüber dem einzelnen, als es der einzelne Unternehmer 
ist.“ „Sollen alle Besitzer werden, oder sollen .. alle Proletarier werden?“ Die Freiheit des 
Einzelnen ist nicht zu erreichen, wenn alle Menschen Proletarier werden.  186, 259

„Würde man auf diesem Wege (Gemeineigentum) weit gelangen, so würde man sehen, wie 
man dadurch die Lebensmöglichkeit des sozialen Organismus unterbindet.“  Kp, 112

  Die Kritik am Profit Einzelner durch Produktion ist berechtigt, nicht aber die Forderung 
nach Gemeineigentum. (…) „Statt Gemeineigentum der Produktionsmittel wird im 
sozialen Organismus ein Kreislauf dieser Mittel eintreten.“ Das Eigentum „wird nicht 
zurückgeführt zu einer überwundenen Form, wie sie das Gemeineigentum darstellen würde, 
sondern es wird fortgeführt zu etwas völlig Neuem. Die Gegenstände des Eigentums 
werden in den Fluss des sozialen Lebens gebracht.“   Kp, 124f 

  Eigentum an Produktionsmitteln: „Das Eigentum hat als solches einen moralischen 
Wert. Eine Einnahme können Sie nur von dem haben, was das Produktionsmittel trägt, nur 
von der Leistung. Dass Sie Besitzer sind, hat lediglich einen moralischen Wert. Es ist ein 
Fortschritt, wenn im wirtschaftlichen Wert von der Nomadisierung fortgeschritten wird zur 
Verwurzelung. Um überhaupt irgendwie hineinzukommen in ein Interessiertsein, müssen 
Sie ein ähnliches Band schaffen zwischen Arbeiter und Produktionsmitteln. Das kann nicht 
durch Kommunismus, sondern nur durch Individualismus erfolgen. Ich will nicht die 
Freizügigkeit bekämpfen. Was ich meine, hat damit aber auch gar nichts zu tun. Sondern 
nur damit, dass jeder Mensch ein Interesse an den Produktionsmitteln hat, an denen er 
arbeitet. Dadurch, dass er in die Fabrik eintritt, machen Sie ihn zu einem Menschen, der 
ebenso beteiligt ist an seinem Betrieb wie ein Bauer an seinem Gut. Der Arbeiter muss sich 
sagen können: Ohne meinen Willen kann da gar nichts geändert werden. Real betrachtet 
bringen nur Leistungen Erträgnisse. Der Besitz hat nur einen moralischen Wert. Sie sollen 
nicht Grund und Boden einfach verkaufen können. Das ist nichts, was der Mensch leistet. 
Sie können - nach unseren Ideen - Grund und Boden nur überführen von einem Besitzer an 
den anderen auf dem Wege der Wirtschaftskorporation, und nur dann, wenn der Einzelne 
sein Eigentumsrecht vertragsmäßig überträgt auf eine Korporation. Grund und Boden steht 
kontinuierlich in Einzelbesitz. Das hindert aber nicht, dass an einzelnen Orten 
vertragsmäßig Großgrundbetriebe eingerichtet werden durch vertragsmäßige Abtretung. 
Diese Abtretung kann nicht vererbt werden. Beim Betrieb ist es so, dass, wenn einer den 
Betrieb verlässt, er sein Eigentumsrecht verliert. Dieses haftet an der Stelle. Das ist etwas, 
was sich von selbst ergibt. Praktisch ist die Folge des Besitzes diese, dass der, der heute eine
Fabrik verkaufen kann, dann beschränkt sein wird. Beim Verkauf müssten alle 
übereinstimmen. Der Einzelne kann nicht einfach, weil es ihm nicht passt, seinen Posten 
verlassen. Im übrigen ist der Einzelne ganz frei. Wenn er weg will, so muss er von seinem 
Posten gehen. Er kann aber nicht den Betrieb verkaufen. Sagen Sie den Leuten: Seht ihr, 
beim gegenwärtigen System wie bei einer Verstaatlichung seid ihr doch nur Werkzeuge. 
Heute verkauft der Unternehmer mit seinem Unternehmen sein ganzes Werk und mit ihm 
alle Arbeiter. Wenn aber jeder Mitbesitzer ist, kann das nicht geschehen.“  Molt, 235f



  Eigentum als Recht: „Zum öffentlichen Recht gehören zum Beispiel auch die 
Verhandlungen über die Besitzverhältnisse. Denn was ist schliesslich Eigentum? Eigentum 
ist nur der Ausdruck für die Berechtigung, dass man irgend etwas als Persönlichkeit allein 
besitzt und bearbeiten darf. … Alles dasjenige, was wir eigentlich vielfach als äussere Sache
betrachten, das wurzelt in seinem Verhältnis zum Menschen in Rechten.“  328, 116  
(>Persönlichkeit, >Römisches Denken, >Besitz, >Ausbeutung durch Rechtsverhältnisse)

  „Volkswirtschaftlich hat der Eigentumsbegriff überhaupt keinen Sinn. Er ist eine reine 
Illusion. Er ist nur da zur Beruhigung gewisser bürgerlicher Gemüter. .. Er bedeutet 
lediglich ein Recht, nämlich das Verfügungsrecht über Sachen, über Boden, über 
Produktionsmittel. Das Verfügungsrecht muss ebenso in die Kompetenz des Staates 
hineingestellt werden wie das Arbeitsrecht. Das können Sie nur, wenn Sie alle 
wirtschaftlichen und geistigen Gewalten fortschaffen aus dem Staate heraus.“  330, 69

  Eigentum und Selbstbewusstsein: „Im vierten der zehn Gebote wird der Mensch 
hinausgeleitet von den Beziehungen zu dem Übersinnlichen zu dem äusserlich Sinnlichen. ..
Da, wo der Mensch als ein selbstbewusstes Ich ins Dasein tritt, da tritt er so in dieses Dasein
ein, dass er äußere Mittel braucht, um dieses Dasein ins Werk zu setzen. Er entwickelt das, 
was man einzelnes, individuelles Eigentum und Besitztum nennt. Wenn wir zurückgingen in
die alte ägyptische Zeit, würden wir bei der großen Masse des Volkes ein solches 
individuelles Besitztum noch nicht finden. .. Es wird deshalb im vierten Gebot darauf 
hingewiesen, dass derjenige, der das individuelle Ich in sich wirken lässt, Besitztum erwirbt,
dass aber dieses Besitztum an die Kraft des Ichs gebunden bleibt, das fortlebt im jüdischen 
Volke und von Vater auf Sohn und Enkel sich fortpflanzen soll … So bewusst wird der 
Konservatismus des Eigentumsgeistes in dieser Zeit dem Volke des Moses gegeben. .. 
Während man heute nur ganz äußerlich abstrakt das Vererbungsrecht ansieht, waren sich 
diejenigen, die das vierte Gebot richtig verstanden haben, dessen bewusst, dass geistige 
Kräfte sich fortpflanzen mit dem Eigentum von Generation zu Generation, .. dass dadurch 
der Ich-Kraft der einzelnen Individualität etwas zufließt, was ihr zugeführt wird von der 
Ich-Kraft des Vaters.“  107, 127f  (>Ich-Kraft)

  Eigentumsbegriff, römischer: „Bedenken Sie nur, was der römische Eigentumsbegriff, 
also eine rein juristische Kategorie, für eine Gestaltung hervorgerufen hat und was da 
wieder entstanden ist an Wirtschaftlichem durch diesen Begriff.“  NÖS, 9   (>Erben)

  „In Rom erst wurde der einzelne Mensch der Bürger. (..) Das, was wir heute ein Testament 
nennen, gab es in dieser Bedeutung nicht vor der alten Römerzeit (..) weil da erst der 
einzelne Mensch massgebend sein sollte in seinem egoistischen Willen, um diesen Willen 
auf seine Nachkommen übergehen zu lassen.“  104, 75

  Eine Welt: „Mein Bewusstsein, dass ich innerhalb eines Dinges stehe, ist nur die Folge 
von der objektiven Beschaffenheit dieses Dinges, dass es sein Prinzip mit sich bringe. Wir 
gelangen, indem wir uns der Idee bemächtigen, in den Kern der Welt. Was wir hier erfassen,
ist dasjenige, aus dem alles hervorgeht. Wir werden mit diesem Prinzipe eine Einheit; 
deshalb erscheint uns die Idee, die das Objektivste ist, zugleich als das Subjektivste. Die 
sinnenfällige Wirklichkeit ist uns ja gerade deshalb so rätselhaft, weil wir ihr Zentrum nicht 
in ihr selbst finden. Sie hört es auf zu sein, wenn wir erkennen, dass sie mit der 

  Eigentum als Recht: „Zum öffentlichen Recht gehören zum Beispiel auch die 
Verhandlungen über die Besitzverhältnisse. Denn was ist schliesslich Eigentum? Eigentum 
ist nur der Ausdruck für die Berechtigung, dass man irgend etwas als Persönlichkeit allein 
besitzt und bearbeiten darf. … Alles dasjenige, was wir eigentlich vielfach als äussere Sache
betrachten, das wurzelt in seinem Verhältnis zum Menschen in Rechten.“  328, 116  
(>Persönlichkeit, >Römisches Denken, >Besitz, >Ausbeutung durch Rechtsverhältnisse)

  „Volkswirtschaftlich hat der Eigentumsbegriff überhaupt keinen Sinn. Er ist eine reine 
Illusion. Er ist nur da zur Beruhigung gewisser bürgerlicher Gemüter. .. Er bedeutet 
lediglich ein Recht, nämlich das Verfügungsrecht über Sachen, über Boden, über 
Produktionsmittel. Das Verfügungsrecht muss ebenso in die Kompetenz des Staates 
hineingestellt werden wie das Arbeitsrecht. Das können Sie nur, wenn Sie alle 
wirtschaftlichen und geistigen Gewalten fortschaffen aus dem Staate heraus.“  330, 69

  Eigentum und Selbstbewusstsein: „Im vierten der zehn Gebote wird der Mensch 
hinausgeleitet von den Beziehungen zu dem Übersinnlichen zu dem äusserlich Sinnlichen. ..
Da, wo der Mensch als ein selbstbewusstes Ich ins Dasein tritt, da tritt er so in dieses Dasein
ein, dass er äußere Mittel braucht, um dieses Dasein ins Werk zu setzen. Er entwickelt das, 
was man einzelnes, individuelles Eigentum und Besitztum nennt. Wenn wir zurückgingen in
die alte ägyptische Zeit, würden wir bei der großen Masse des Volkes ein solches 
individuelles Besitztum noch nicht finden. .. Es wird deshalb im vierten Gebot darauf 
hingewiesen, dass derjenige, der das individuelle Ich in sich wirken lässt, Besitztum erwirbt,
dass aber dieses Besitztum an die Kraft des Ichs gebunden bleibt, das fortlebt im jüdischen 
Volke und von Vater auf Sohn und Enkel sich fortpflanzen soll … So bewusst wird der 
Konservatismus des Eigentumsgeistes in dieser Zeit dem Volke des Moses gegeben. .. 
Während man heute nur ganz äußerlich abstrakt das Vererbungsrecht ansieht, waren sich 
diejenigen, die das vierte Gebot richtig verstanden haben, dessen bewusst, dass geistige 
Kräfte sich fortpflanzen mit dem Eigentum von Generation zu Generation, .. dass dadurch 
der Ich-Kraft der einzelnen Individualität etwas zufließt, was ihr zugeführt wird von der 
Ich-Kraft des Vaters.“  107, 127f  (>Ich-Kraft)

  Eigentumsbegriff, römischer: „Bedenken Sie nur, was der römische Eigentumsbegriff, 
also eine rein juristische Kategorie, für eine Gestaltung hervorgerufen hat und was da 
wieder entstanden ist an Wirtschaftlichem durch diesen Begriff.“  NÖS, 9   (>Erben)

  „In Rom erst wurde der einzelne Mensch der Bürger. (..) Das, was wir heute ein Testament 
nennen, gab es in dieser Bedeutung nicht vor der alten Römerzeit (..) weil da erst der 
einzelne Mensch massgebend sein sollte in seinem egoistischen Willen, um diesen Willen 
auf seine Nachkommen übergehen zu lassen.“  104, 75

  Eine Welt: „Mein Bewusstsein, dass ich innerhalb eines Dinges stehe, ist nur die Folge 
von der objektiven Beschaffenheit dieses Dinges, dass es sein Prinzip mit sich bringe. Wir 
gelangen, indem wir uns der Idee bemächtigen, in den Kern der Welt. Was wir hier erfassen,
ist dasjenige, aus dem alles hervorgeht. Wir werden mit diesem Prinzipe eine Einheit; 
deshalb erscheint uns die Idee, die das Objektivste ist, zugleich als das Subjektivste. Die 
sinnenfällige Wirklichkeit ist uns ja gerade deshalb so rätselhaft, weil wir ihr Zentrum nicht 
in ihr selbst finden. Sie hört es auf zu sein, wenn wir erkennen, dass sie mit der 



Gedankenwelt, die in uns zur Erscheinung kommt, dasselbe Zentrum hat. .. Die Idee ist 
daher an allen Orten der Welt, in allen Bewusstseinen eine und dieselbe. .. Die 
mannigfaltigen Bewusstseine denken ein und dasselbe; sie nähern sich dem Einen nur von 
verschiedenen Seiten. Deshalb erscheint es ihnen mannigfaltig modifiziert.“  1, 150f

  Einfach – Mannigfaltig: „„Das Einfache wird geglaubt und ist Sache des Propheten“, (..) 
sagt Voltaire. „Das Mannigfaltige aber wird erkannt“, sagt die Geisteswissenschaft.“
103, 215

  Eingeweihter und Hellseher: „Einen Menschen, der in die geistige Welt zu schauen 
vermag, nennt man in der Esoterik einen «Hellseher». Aber nur Hellseher sein, ist nicht 
genug. Ein solcher könnte wohl sehen, aber nicht unterscheiden. Derjenige, welcher sich die
Fähigkeit erworben hat, die Wesen und Vorgänge der höheren Welten zu unterscheiden 
voneinander, wird ein «Eingeweihter» genannt. .. Es kann also jemand hellsehend sein für 
die höheren Welten, braucht aber kein Eingeweihter zu sein. Für die alten Zeiten war die 
Unterscheidung der Wesenheiten nicht besonders wichtig; .. Gegenwärtig aber ist die 
Irrtumsmöglichkeit in hohem Maße vorhanden. Daher sollte in aller esoterischen Schulung 
darauf Rücksicht genommen werden, dass immer zu der Fähigkeit der Hellsichtigkeit 
hinzuerworben werde die Einweihung.“  15, 56 

  Einheit: Das Bewusstsein trennt uns von der Welt. „Aber niemals verlieren wir das 
Gefühl, dass wir doch zur Welt gehören .. Dieses Gefühl erzeugt das Streben, den 
Gegensatz zu überbrücken. Und in der Überbrückung dieses Gegensatzes besteht im letzten 
Grunde das ganze geistige Streben der Menschheit. Die Geschichte des geistigen Lebens ist 
ein fortwährendes Suchen der Einheit zwischen uns und der Welt. Religion, Kunst und 
Wissenschaft verfolgen gleichermassen dieses Ziel.“  4, 28 (>Bewusstsein, Dreigliederung; 
Einheit durch Widersprüche, >Dreiheit, >Geist und Natur, >Monismus ., >Menschheit)

  Einheit und Differenzierung: „Es kommt darauf an, dass man sich die Mühe gibt, die 
Dinge zu erkennen, dass man Einheit und Differenzierung sucht, dass man die Dinge nach 
ihrer Verschiedenheit charakterisiert und aus dem Verschiedenen erst die höhere Einheit 
sucht. .. Man kann so leicht sagen: Alle Religionen enthalten nur eines ..“ ebenso kann man 
sagen, Pfeffer, Salz und Zucker „sind alle eins, nämlich Zutaten für die Speisen.“ „Es 
kommt darauf an, dass man solche methodischen Dinge wirklich versteht und nicht das 
Bequemere hinnimmt für das Wahrhaftige.“ Und doch gibt es eine höhere Einheit, wie bei 
Polarität und Steigerung, oder wie bei Christus-Jesus und seinen Jüngern. 139, 79f  
(>Ahriman und Luzifer; Differenzierung und Vereinheitlichung)

  Einheit durch den Menschen: „Das Geistesleben, das seine eigene Verwaltung haben soll
- steht nicht jeder Mensch zu diesem Geistesleben, wenn es so, wie ich es geschildert habe, 
völlig frei sich entwickelt, in einer Beziehung? Er wird in diesem freien Geistesleben 
erzogen, er lässt wiederum seine Kinder erziehen, er hat seine unmittelbaren geistigen 
Interessen bei diesem Geistesleben, er ist mit diesem Geistesleben verbunden. Und 
dieselben Menschen, die auf diese Weise mit diesem Geistesleben verbunden sind, die ihre 
Kraft aus diesem Geistesleben ziehen, stehen im Rechts- oder Staatsleben und bestimmen in
diesem, was als Rechtsordnung zwischen ihnen wirkt. Sie bestimmen aus dem Geiste 
heraus, den sie aus diesem Geistesleben aufnehmen, diese Rechtsordnung. Diese 
Rechtsordnung ist unmittelbar bewirkt durch das, was durch die Beziehung zum 

Gedankenwelt, die in uns zur Erscheinung kommt, dasselbe Zentrum hat. .. Die Idee ist 
daher an allen Orten der Welt, in allen Bewusstseinen eine und dieselbe. .. Die 
mannigfaltigen Bewusstseine denken ein und dasselbe; sie nähern sich dem Einen nur von 
verschiedenen Seiten. Deshalb erscheint es ihnen mannigfaltig modifiziert.“  1, 150f

  Einfach – Mannigfaltig: „„Das Einfache wird geglaubt und ist Sache des Propheten“, (..) 
sagt Voltaire. „Das Mannigfaltige aber wird erkannt“, sagt die Geisteswissenschaft.“
103, 215

  Eingeweihter und Hellseher: „Einen Menschen, der in die geistige Welt zu schauen 
vermag, nennt man in der Esoterik einen «Hellseher». Aber nur Hellseher sein, ist nicht 
genug. Ein solcher könnte wohl sehen, aber nicht unterscheiden. Derjenige, welcher sich die
Fähigkeit erworben hat, die Wesen und Vorgänge der höheren Welten zu unterscheiden 
voneinander, wird ein «Eingeweihter» genannt. .. Es kann also jemand hellsehend sein für 
die höheren Welten, braucht aber kein Eingeweihter zu sein. Für die alten Zeiten war die 
Unterscheidung der Wesenheiten nicht besonders wichtig; .. Gegenwärtig aber ist die 
Irrtumsmöglichkeit in hohem Maße vorhanden. Daher sollte in aller esoterischen Schulung 
darauf Rücksicht genommen werden, dass immer zu der Fähigkeit der Hellsichtigkeit 
hinzuerworben werde die Einweihung.“  15, 56 

  Einheit: Das Bewusstsein trennt uns von der Welt. „Aber niemals verlieren wir das 
Gefühl, dass wir doch zur Welt gehören .. Dieses Gefühl erzeugt das Streben, den 
Gegensatz zu überbrücken. Und in der Überbrückung dieses Gegensatzes besteht im letzten 
Grunde das ganze geistige Streben der Menschheit. Die Geschichte des geistigen Lebens ist 
ein fortwährendes Suchen der Einheit zwischen uns und der Welt. Religion, Kunst und 
Wissenschaft verfolgen gleichermassen dieses Ziel.“  4, 28 (>Bewusstsein, Dreigliederung; 
Einheit durch Widersprüche, >Dreiheit, >Geist und Natur, >Monismus ., >Menschheit)

  Einheit und Differenzierung: „Es kommt darauf an, dass man sich die Mühe gibt, die 
Dinge zu erkennen, dass man Einheit und Differenzierung sucht, dass man die Dinge nach 
ihrer Verschiedenheit charakterisiert und aus dem Verschiedenen erst die höhere Einheit 
sucht. .. Man kann so leicht sagen: Alle Religionen enthalten nur eines ..“ ebenso kann man 
sagen, Pfeffer, Salz und Zucker „sind alle eins, nämlich Zutaten für die Speisen.“ „Es 
kommt darauf an, dass man solche methodischen Dinge wirklich versteht und nicht das 
Bequemere hinnimmt für das Wahrhaftige.“ Und doch gibt es eine höhere Einheit, wie bei 
Polarität und Steigerung, oder wie bei Christus-Jesus und seinen Jüngern. 139, 79f  
(>Ahriman und Luzifer; Differenzierung und Vereinheitlichung)

  Einheit durch den Menschen: „Das Geistesleben, das seine eigene Verwaltung haben soll
- steht nicht jeder Mensch zu diesem Geistesleben, wenn es so, wie ich es geschildert habe, 
völlig frei sich entwickelt, in einer Beziehung? Er wird in diesem freien Geistesleben 
erzogen, er lässt wiederum seine Kinder erziehen, er hat seine unmittelbaren geistigen 
Interessen bei diesem Geistesleben, er ist mit diesem Geistesleben verbunden. Und 
dieselben Menschen, die auf diese Weise mit diesem Geistesleben verbunden sind, die ihre 
Kraft aus diesem Geistesleben ziehen, stehen im Rechts- oder Staatsleben und bestimmen in
diesem, was als Rechtsordnung zwischen ihnen wirkt. Sie bestimmen aus dem Geiste 
heraus, den sie aus diesem Geistesleben aufnehmen, diese Rechtsordnung. Diese 
Rechtsordnung ist unmittelbar bewirkt durch das, was durch die Beziehung zum 



Geistesleben erworben wird. Und wiederum, was von Mensch zu Mensch demokratisch auf 
dem Boden der Rechtsordnung entwickelt wird, das, was so der Mensch aufnimmt als den 
Impuls seiner Beziehung zu anderen Menschen, das trägt er, weil es ja wiederum dieselben 
Menschen sind, die zum Geistesleben Beziehungen haben, im Rechtsleben drinnenstehen 
und wirtschaften, hinein in das Wirtschaftsleben. Die Einrichtungen, die er trifft, die Art und
Weise, wie er sich mit anderen Menschen assoziiert, die Art und Weise, wie er überhaupt 
wirtschaftet, das alles ist durchdrungen von dem, was er im Geistesleben ausbildet, was er 
als Rechtsordnung regelt im Wirtschaftsleben, denn dieselben Menschen sind es, die in dem
dreigegliederten sozialen Organismus drinnenstehen, und nicht durch irgendeine abstrakte 
Ordnung, sondern durch den lebendigen Menschen selber wird die Einheit bewirkt. Nur 
dass jedes der Glieder seine eigene Natur und Wesenheit durch seine Selbständigkeit sich 
ausbilden und so gerade in der kraftvollsten Weise zur Einheit wirken kann. Jedes der 
Glieder kann so wirken, während wir eben sehen können, wie durch die Suggestion des 
Einheitsstaates gerade das, was im Leben zusammengehört, selbst was so innerlich 
zusammengehört wie Recht und Moral, auseinanderfällt.“  332a, 159

  Einheit und Trennung von Religion, Kunst und Wissenschaft: Im Osten gab es eine 
„harmonische Einheit von Religion, Kunst und Philosophie, wie sie uns etwa in den Veden 
als Richtung entgegentritt“, von ihr „ist heute ein Nachklang im Orient drüben vor-
handen .. den wir .. im vollen Sinn des Wortes verstehen, wenn wir uns durch eine neuere 
Geisteswissenschaft aufschwingen zu einer Anschauung, die wiederum eine Harmonie von 
Religion, Kunst und Wissenschaft hervorbringt. … Und wenn wir heute auf das hinschauen,
was uns als Kultur und Zivilisation umgibt, so finden wir, dass wir in den mehr westlichen 
Gegenden eben jene Trennung von Religion, Kunst und Wissenschaft haben ..“ Wir prägen 
im Westen aus der streng auf naturwissenschaftlichem Denken aufgebauten Wissenschaft 
die Gebilde der Welt und übernehmen in den Kunststilen und Religionsinhalten altes 
Traditionelles. „Wir müssen erst eine Zeit abwarten, die .. das belebte, imaginative
Denken hat, das wiederum zum Lebendigen führt, das wiederum auch in neuen Stilformen 
künstlerisch unmittelbar schöpferisch werden kann .. Wir sehen also den wissenschaftlichen
Gedanken als den treibenden Impuls der unmittelbaren Gegenwart, und um so mehr, je 
mehr wir nach Westen kommen. Und wir sehen im Osten einen Nachklang dessen, was
Einheit von Religion, Kunst und Wissenschaft war.“  83, 102f  

  Einheitliche Seele im Menschengeschlecht: „Diese einheitliche Seele im ganzen 
Menschengeschlecht wahrhaft und wirklich zu entwickeln, das ist die Aufgabe der 
geisteswissenschaftlichen Weltanschauung. Das spricht sich in unserem ersten Grundsatz 
aus: einen Bruderbund zu gründen über die ganze Erde hin, ohne Rücksicht auf Rasse, 
Geschlecht, Farbe und so weiter. Das ist die Anerkennung der Seele, die der ganzen 
Menschheit gemeinsam ist. Bis in die Leidenschaften hinein muss die Läuterung stattfinden,
die es dem Menschen selbstverständlich macht, dass in seinem Bruder die gleiche Seele 
lebt. Im Physischen sind wir getrennt, im Seelischen sind wir eine Einheit als Ich des 
Menschengeschlechtes. Aber nur im wahren wirklichen Leben können wir das erfassen und 
uns da hineinfinden. Daher kann es nur die Pflege spirituellen Lebens sein, welche uns 
durchdringt mit dem gemeinschaftlichen Hauch dieser einheitlichen Seele.“ 54, 52f

  Einheitskultur durch Dreigliederung: „Geisteswissenschaft .. weiss, welcher grosse 
Kampf sich abspielt zwischen dem, was sich als bolschewistische Welle, die zum Unheile 
der Menschheit führen würde, demjenigen entgegenwirft, was aus der Geisteswissenschaft 

Geistesleben erworben wird. Und wiederum, was von Mensch zu Mensch demokratisch auf 
dem Boden der Rechtsordnung entwickelt wird, das, was so der Mensch aufnimmt als den 
Impuls seiner Beziehung zu anderen Menschen, das trägt er, weil es ja wiederum dieselben 
Menschen sind, die zum Geistesleben Beziehungen haben, im Rechtsleben drinnenstehen 
und wirtschaften, hinein in das Wirtschaftsleben. Die Einrichtungen, die er trifft, die Art und
Weise, wie er sich mit anderen Menschen assoziiert, die Art und Weise, wie er überhaupt 
wirtschaftet, das alles ist durchdrungen von dem, was er im Geistesleben ausbildet, was er 
als Rechtsordnung regelt im Wirtschaftsleben, denn dieselben Menschen sind es, die in dem
dreigegliederten sozialen Organismus drinnenstehen, und nicht durch irgendeine abstrakte 
Ordnung, sondern durch den lebendigen Menschen selber wird die Einheit bewirkt. Nur 
dass jedes der Glieder seine eigene Natur und Wesenheit durch seine Selbständigkeit sich 
ausbilden und so gerade in der kraftvollsten Weise zur Einheit wirken kann. Jedes der 
Glieder kann so wirken, während wir eben sehen können, wie durch die Suggestion des 
Einheitsstaates gerade das, was im Leben zusammengehört, selbst was so innerlich 
zusammengehört wie Recht und Moral, auseinanderfällt.“  332a, 159

  Einheit und Trennung von Religion, Kunst und Wissenschaft: Im Osten gab es eine 
„harmonische Einheit von Religion, Kunst und Philosophie, wie sie uns etwa in den Veden 
als Richtung entgegentritt“, von ihr „ist heute ein Nachklang im Orient drüben vor-
handen .. den wir .. im vollen Sinn des Wortes verstehen, wenn wir uns durch eine neuere 
Geisteswissenschaft aufschwingen zu einer Anschauung, die wiederum eine Harmonie von 
Religion, Kunst und Wissenschaft hervorbringt. … Und wenn wir heute auf das hinschauen,
was uns als Kultur und Zivilisation umgibt, so finden wir, dass wir in den mehr westlichen 
Gegenden eben jene Trennung von Religion, Kunst und Wissenschaft haben ..“ Wir prägen 
im Westen aus der streng auf naturwissenschaftlichem Denken aufgebauten Wissenschaft 
die Gebilde der Welt und übernehmen in den Kunststilen und Religionsinhalten altes 
Traditionelles. „Wir müssen erst eine Zeit abwarten, die .. das belebte, imaginative
Denken hat, das wiederum zum Lebendigen führt, das wiederum auch in neuen Stilformen 
künstlerisch unmittelbar schöpferisch werden kann .. Wir sehen also den wissenschaftlichen
Gedanken als den treibenden Impuls der unmittelbaren Gegenwart, und um so mehr, je 
mehr wir nach Westen kommen. Und wir sehen im Osten einen Nachklang dessen, was
Einheit von Religion, Kunst und Wissenschaft war.“  83, 102f  

  Einheitliche Seele im Menschengeschlecht: „Diese einheitliche Seele im ganzen 
Menschengeschlecht wahrhaft und wirklich zu entwickeln, das ist die Aufgabe der 
geisteswissenschaftlichen Weltanschauung. Das spricht sich in unserem ersten Grundsatz 
aus: einen Bruderbund zu gründen über die ganze Erde hin, ohne Rücksicht auf Rasse, 
Geschlecht, Farbe und so weiter. Das ist die Anerkennung der Seele, die der ganzen 
Menschheit gemeinsam ist. Bis in die Leidenschaften hinein muss die Läuterung stattfinden,
die es dem Menschen selbstverständlich macht, dass in seinem Bruder die gleiche Seele 
lebt. Im Physischen sind wir getrennt, im Seelischen sind wir eine Einheit als Ich des 
Menschengeschlechtes. Aber nur im wahren wirklichen Leben können wir das erfassen und 
uns da hineinfinden. Daher kann es nur die Pflege spirituellen Lebens sein, welche uns 
durchdringt mit dem gemeinschaftlichen Hauch dieser einheitlichen Seele.“ 54, 52f

  Einheitskultur durch Dreigliederung: „Geisteswissenschaft .. weiss, welcher grosse 
Kampf sich abspielt zwischen dem, was sich als bolschewistische Welle, die zum Unheile 
der Menschheit führen würde, demjenigen entgegenwirft, was aus der Geisteswissenschaft 



heraus an sozialen Impulsen in der Dreigliederung kommen kann. … 
Dieser Bau steht da, zunächst unvollendet. .. Wir müssen Zuschüsse .. haben. Da muss 
Verständnis entwickelt werden für dasjenige, was eine Einheitskultur werden soll, die Geist 
und Politik und Wirtschaft enthält. Denn die Menschen müssen aus einer einseitigen Anlage
heraus und denjenigen folgen, die auch von Politik und Wirtschaft etwas verstehen, die 
nicht nur in Dialektik machen, sondern auch Geistiges durchschauen und auf 
Wirtschaftsimpulse sich einlassen, nicht Staaten gründen wollen, wo der Staat schon selber 
wirtschaften könne. …  Daher ist es nötig, .. dass für diejenige Kultur wirklich gesorgt 
werde, die hier jetzt sich zeigen wollte .. , die berufen ist, das Hochschulwesen der Zukunft 
zu durchdringen und die sich in der Begründung der Waldorfschule gezeigt hat als eine 
solche, die das Volksschulwesen durchleuchten kann.“  200, 26f  (>Schule; 
Weltschulverein) 

  Einheitsstaat: „.. die Menschen sind nur hypnotisiert von dieser Einheit, weil sie immer 
den Staat als etwas Einheitliches angesehen haben. Sie sind eingewöhnt in diese Begriffe 
von einheitlichen Staat. Und derjenige, der mir von dieser Einheit spricht, der kommt mir 
vor wie einer, der sagt: Jetzt will der gar einen Gaul haben, der auf vier Füssen steht, der 
Gaul muss doch eine Einheit sein, der kann doch nicht in vier Beine gegliedert sein.-“   296,
65  (Dreigliederung, Trennen und Verbinden, >Geisteswissenschaft bewirkt Einheit, 
>Europa und die Ausdehnung des Staates, >Macht der Rechtsverhältnisse)

  „Der Mensch wird innerhalb eines solchen Rechtslebens geistig beengt und wirtschaftlich 
durch Bevormundung an der Entfaltung von Interessen behindert, die seinem Wesen 
angemessen sind.“   24, 55

  „Alle Staatsverordnungen sind in Bezug auf das Geistesleben zum Teil Geltungssucht, 
zum Teil Gschaftlhuberei, und dasjenige, was dann wirklich geistig geleistet wird, wird 
eben geleistet trotz dieser Verordnungen.“  337b, 30

  „Man nahm einfach den alten Einheitsstaat und wollte ihn liberal, demokratisch, sozial 
gestalten. Heute leben wir in dem Zeitalter, wo eingesehen werden muss, dass jener Irrtum 
endlich erkannt werden muss, der darin besteht, dass man unter der Suggestion dieses 
Einheitsstaates lebt und glaubt, in diesen Einheitsstaat lässt sich hineinpressen dasjenige, 
was in Liberalismus, Demokratie und Sozialismus zum Ausdruck kommt.“  336, 298

  Für den sozialen Organismus als einheitliches Gebilde gibt es keinen entsprechenden 
Wahlmodus. „Denn bei jedem Wahlmodus müssen sich im Vertretungskörper die 
wirtschaftlichen Interessen und die Impulse des Rechtslebens stören.“   Kp, 75

  „Sagt man: im Staate muss walten Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit, und der Staat ist
omnipotent, dann ist das dasselbe, als wenn man sagt: Du brauchst keinen Kopf und du 
brauchst keinen Magen, sondern du sollst nur Herz und Lunge haben, denn das Herz muss 
denken und die Lunge muss essen und trinken.“   188, 164

  „In Österreich .. war der Staat nur politisches Gebiet. Dreizehn offizielle Sprachen waren 
da. .. die Leute mit den verschiedenen Sprachen hatten in Österreich die verschiedensten 
geistigen Interessen. Man hat versucht, auf privatem Wege manches  zu erhalten .. was der 
Staat als solcher nicht tun konnte. Aber man war zu sehr versessen auf die Einheitsstaat-

heraus an sozialen Impulsen in der Dreigliederung kommen kann. … 
Dieser Bau steht da, zunächst unvollendet. .. Wir müssen Zuschüsse .. haben. Da muss 
Verständnis entwickelt werden für dasjenige, was eine Einheitskultur werden soll, die Geist 
und Politik und Wirtschaft enthält. Denn die Menschen müssen aus einer einseitigen Anlage
heraus und denjenigen folgen, die auch von Politik und Wirtschaft etwas verstehen, die 
nicht nur in Dialektik machen, sondern auch Geistiges durchschauen und auf 
Wirtschaftsimpulse sich einlassen, nicht Staaten gründen wollen, wo der Staat schon selber 
wirtschaften könne. …  Daher ist es nötig, .. dass für diejenige Kultur wirklich gesorgt 
werde, die hier jetzt sich zeigen wollte .. , die berufen ist, das Hochschulwesen der Zukunft 
zu durchdringen und die sich in der Begründung der Waldorfschule gezeigt hat als eine 
solche, die das Volksschulwesen durchleuchten kann.“  200, 26f  (>Schule; 
Weltschulverein) 

  Einheitsstaat: „.. die Menschen sind nur hypnotisiert von dieser Einheit, weil sie immer 
den Staat als etwas Einheitliches angesehen haben. Sie sind eingewöhnt in diese Begriffe 
von einheitlichen Staat. Und derjenige, der mir von dieser Einheit spricht, der kommt mir 
vor wie einer, der sagt: Jetzt will der gar einen Gaul haben, der auf vier Füssen steht, der 
Gaul muss doch eine Einheit sein, der kann doch nicht in vier Beine gegliedert sein.-“   296,
65  (Dreigliederung, Trennen und Verbinden, >Geisteswissenschaft bewirkt Einheit, 
>Europa und die Ausdehnung des Staates, >Macht der Rechtsverhältnisse)

  „Der Mensch wird innerhalb eines solchen Rechtslebens geistig beengt und wirtschaftlich 
durch Bevormundung an der Entfaltung von Interessen behindert, die seinem Wesen 
angemessen sind.“   24, 55

  „Alle Staatsverordnungen sind in Bezug auf das Geistesleben zum Teil Geltungssucht, 
zum Teil Gschaftlhuberei, und dasjenige, was dann wirklich geistig geleistet wird, wird 
eben geleistet trotz dieser Verordnungen.“  337b, 30

  „Man nahm einfach den alten Einheitsstaat und wollte ihn liberal, demokratisch, sozial 
gestalten. Heute leben wir in dem Zeitalter, wo eingesehen werden muss, dass jener Irrtum 
endlich erkannt werden muss, der darin besteht, dass man unter der Suggestion dieses 
Einheitsstaates lebt und glaubt, in diesen Einheitsstaat lässt sich hineinpressen dasjenige, 
was in Liberalismus, Demokratie und Sozialismus zum Ausdruck kommt.“  336, 298

  Für den sozialen Organismus als einheitliches Gebilde gibt es keinen entsprechenden 
Wahlmodus. „Denn bei jedem Wahlmodus müssen sich im Vertretungskörper die 
wirtschaftlichen Interessen und die Impulse des Rechtslebens stören.“   Kp, 75

  „Sagt man: im Staate muss walten Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit, und der Staat ist
omnipotent, dann ist das dasselbe, als wenn man sagt: Du brauchst keinen Kopf und du 
brauchst keinen Magen, sondern du sollst nur Herz und Lunge haben, denn das Herz muss 
denken und die Lunge muss essen und trinken.“   188, 164

  „In Österreich .. war der Staat nur politisches Gebiet. Dreizehn offizielle Sprachen waren 
da. .. die Leute mit den verschiedenen Sprachen hatten in Österreich die verschiedensten 
geistigen Interessen. Man hat versucht, auf privatem Wege manches  zu erhalten .. was der 
Staat als solcher nicht tun konnte. Aber man war zu sehr versessen auf die Einheitsstaat-



Idee, als dass solche privaten Begründungen eine grössere, breitere Wirkung erzielen 
konnten.“   334, 181

  Der Einheits-Staatsbegriff als fortgepflanzter Schatten, in den Nationalismus oder 
Sozialismus hineingepresst werden.   196, 22.2.20  (>Staat; Überstaat)

  Im Wirtschaftsleben gilt die Erfahrung, im Geistesleben die individuelle Fähigkeit; beides 
will man nicht gelten lassen.   190, 135f 

„Der Einheitsstaat ist, wenn er nicht dreigeteilt ist, der Weg zur ahrimanischen Inkarnation.“
191, 213

  „So ist der tiefste Grund unserer gegenwärtigen Not eigentlich dieses, dass wir nicht 
einsehen, dass wir in einem abstrakten Einheitsstaat leben, dass das entgegengeht eigentlich 
seiner [Untergangs-]Periode, und dass etwas Neues geboren werden muss, was an seine
Stelle treten kann.“  336, 442

  „Wir können überhaupt nichts Vernünftiges reden, solange wir immer noch darauf 
kalkulieren, dass uns das Wirtschaftsleben durch Staatseinrichtungen gemacht wird“ oder 
„solange man in einer geistigen Organisation drinnen ist, die vom Staate abhängt.“ Ich 
werde in der Hauptsache ablehnend „sein gegen alles dasjenige, was heute Kompromisse 
schliessen und im Kleinlichen aufgehen möchte.“  337a, 184f   (>Reformer) 

  Einheitsstaat, chaotisches Zusammenfliessen, Krieg: „Wer das Leben der neueren 
Entwickelung der Menschheit durchforscht, der wird finden, dass diese drei 
Lebenselemente - Geistesleben, Rechts- und Staats- oder politisches Leben und 
Wirtschaftsleben - chaotisch allmählich bis in unsere Gegenwart herein in eine Gesamtheit, 
in eine Einheit zusammengeflossen sind, und dass aus diesem Zusammenfliessen heraus 
unsere gegenwärtigen sozialen Schäden entstanden sind.“  332a, 38f 

  An Österreich konnte man sehen „wie an einem Schulfall - wenn man diesen Ausdruck 
anwenden darf auf ein grosses Historisches, das an seinen Verhältnissen zerbrechen musste 
-, wie in ihm sich zusammenknäuelten die geistigen, und vor allen Dingen die national-
kulturellen Verhältnisse, die rechtlich-politischen Verhältnisse und die wirtschaftlichen 
Verhältnisse. Nehmen Sie einmal den Südosten Europas, jenen Wetterwinkel, aus dem die 
eigentliche Weltkatastrophe zuletzt ihre Veranlassung bekommen hat, da werden Sie sehen, 
wie sich das, was später dann zu heller Flamme aufloderte, vorbereitet hat durch den 
Berliner Kongress, wo Österreich die Okkupation von Bosnien und der Herzegowina 
zugesprochen wurde. Das war ein Programm politischer Art, das in die politische Struktur 
Österreich-Ungarns eingriff. … In diese politischen Verhältnisse knäuelten sich aber hinein 
wirtschaftliche Verhältnisse. .. Man musste, weil die politische Verwaltung Österreichs 
zugleich die wirtschaftliche war, mit den politischen Verhältnissen so etwas verquicken wie 
zum Beispiel den Ausbau der Bahn von Österreich aus nach Südosten, der Salonikibahn. .. 
Das Ganze beruht auf dem Unverstandenen von geistig-kulturellen Verhältnissen, nämlich 
auf Gegensätzen von Slawen- und Germanentum. Diese drei Dinge knäuelten sich 
ineinander, und aus dieser Verknäuelung entstand die Schreckenskatastrophe.“  332a, 33f 

  Deutschland als Verwirrung der Systeme  wurde (WK 1) niedergeworfen und müsste 

Idee, als dass solche privaten Begründungen eine grössere, breitere Wirkung erzielen 
konnten.“   334, 181

  Der Einheits-Staatsbegriff als fortgepflanzter Schatten, in den Nationalismus oder 
Sozialismus hineingepresst werden.   196, 22.2.20  (>Staat; Überstaat)

  Im Wirtschaftsleben gilt die Erfahrung, im Geistesleben die individuelle Fähigkeit; beides 
will man nicht gelten lassen.   190, 135f 

„Der Einheitsstaat ist, wenn er nicht dreigeteilt ist, der Weg zur ahrimanischen Inkarnation.“
191, 213

  „So ist der tiefste Grund unserer gegenwärtigen Not eigentlich dieses, dass wir nicht 
einsehen, dass wir in einem abstrakten Einheitsstaat leben, dass das entgegengeht eigentlich 
seiner [Untergangs-]Periode, und dass etwas Neues geboren werden muss, was an seine
Stelle treten kann.“  336, 442

  „Wir können überhaupt nichts Vernünftiges reden, solange wir immer noch darauf 
kalkulieren, dass uns das Wirtschaftsleben durch Staatseinrichtungen gemacht wird“ oder 
„solange man in einer geistigen Organisation drinnen ist, die vom Staate abhängt.“ Ich 
werde in der Hauptsache ablehnend „sein gegen alles dasjenige, was heute Kompromisse 
schliessen und im Kleinlichen aufgehen möchte.“  337a, 184f   (>Reformer) 

  Einheitsstaat, chaotisches Zusammenfliessen, Krieg: „Wer das Leben der neueren 
Entwickelung der Menschheit durchforscht, der wird finden, dass diese drei 
Lebenselemente - Geistesleben, Rechts- und Staats- oder politisches Leben und 
Wirtschaftsleben - chaotisch allmählich bis in unsere Gegenwart herein in eine Gesamtheit, 
in eine Einheit zusammengeflossen sind, und dass aus diesem Zusammenfliessen heraus 
unsere gegenwärtigen sozialen Schäden entstanden sind.“  332a, 38f 

  An Österreich konnte man sehen „wie an einem Schulfall - wenn man diesen Ausdruck 
anwenden darf auf ein grosses Historisches, das an seinen Verhältnissen zerbrechen musste 
-, wie in ihm sich zusammenknäuelten die geistigen, und vor allen Dingen die national-
kulturellen Verhältnisse, die rechtlich-politischen Verhältnisse und die wirtschaftlichen 
Verhältnisse. Nehmen Sie einmal den Südosten Europas, jenen Wetterwinkel, aus dem die 
eigentliche Weltkatastrophe zuletzt ihre Veranlassung bekommen hat, da werden Sie sehen, 
wie sich das, was später dann zu heller Flamme aufloderte, vorbereitet hat durch den 
Berliner Kongress, wo Österreich die Okkupation von Bosnien und der Herzegowina 
zugesprochen wurde. Das war ein Programm politischer Art, das in die politische Struktur 
Österreich-Ungarns eingriff. … In diese politischen Verhältnisse knäuelten sich aber hinein 
wirtschaftliche Verhältnisse. .. Man musste, weil die politische Verwaltung Österreichs 
zugleich die wirtschaftliche war, mit den politischen Verhältnissen so etwas verquicken wie 
zum Beispiel den Ausbau der Bahn von Österreich aus nach Südosten, der Salonikibahn. .. 
Das Ganze beruht auf dem Unverstandenen von geistig-kulturellen Verhältnissen, nämlich 
auf Gegensätzen von Slawen- und Germanentum. Diese drei Dinge knäuelten sich 
ineinander, und aus dieser Verknäuelung entstand die Schreckenskatastrophe.“  332a, 33f 

  Deutschland als Verwirrung der Systeme  wurde (WK 1) niedergeworfen und müsste 



verhandeln wollen durch Vertreter des geistigen, politischen und wirtschaftlichen Systems.  
189, 15.2.19

  Einheitsstaat; Glaube daran: Während sich einerseits die Menschen mit ihrem Willen in 
eine bestimmte Klasse oder Situation eingelebt haben und dadurch gewisse dogmatische 
Schranken haben, haben gerade führende Persönlichkeiten, die einen Einfluss ausüben 
könnten, andere Schranken, die sich „aus gewissen dogmatischen Empfindungen
über das Leben“ ergeben: „Begriffs- und Ideenschranken“. „Gleichzeitig mit dem
Heraufkommen der das Leben so kompliziert machenden Technik“ ist „zugleich der Glaube
an die Allmacht des Einheitsstaates heraufgekommen“. Er bestimmt auch die Urteile, „die 
sich grosse Menschenmassen über die soziale Organisation gebildet haben“. „Mit diesem 
Glauben“ verbindet man „eine Art Allheilmittel“, mit dem man „die denkbar besten 
Einrichtungen“ zu treffen meint.  83, 282  (>Einrichtungen oder Menschen) 

  „Weil man in abstrakter Weise geglaubt hat, in dem blossen Einheitsstaat, in den sich das 
Wirtschaftliche hineingeschoben hat, alle drei Ideale in gleicher Form unterzubringen, 
darum ist es zu dem Lebenswiderspruch gekommen.“  83, 309 

  Einheitsstaat trennt: „Wer daher die Entwicklung der modernen Staaten genauer studiert,
der wird finden, dass gerade die Suggestion des Einheitsstaates eine Trennung der Kräfte 
herbeigeführt hat, die eigentlich zu einer Einheit zusammenwirken sollen.“ Dreigliederung 
begründet erst im rechten Sinn die Einheit. Dagegen zerstört das abstrakte Streben nach 
Einheit diese erst. Es trennt sich dann z.B. Moral und Recht. Die Moral wird in dieses 
machtlose, emanzipierte Geistesleben hinein abgewälzt, wo gepredigt wird, und die 
wirtschaftlichen Antriebe werden in Recht umgesetzt. 332a, 158  (>Recht und Moral, 
>Kapitalismus und Staat, >Wirtschaft und Macht, >Politik, >Krieg, >Widerspruch der drei
Ideale, >Ahriman und Luzifer; differenzieren und vereinheitlichen)

  Trennen, Auseinanderfallen im sozialen Organismus; Beispiele: Die Kirche war 
zinsfeindlich (Geistesleben), nahm aber in ihren Vertretern in Wirklichkeit sehr viel Zins 
(Wirtschaftsleben). Oder das Schiebertum; die Verschaffung von Lebensmitteln unter der 
Hand (Wirtschaftsleben), gleichzeitig Rationierung (Rechtsleben). Das sind Erscheinungen 
wie in einem Reagenzglas, wo nicht zusammenghörige Substanzen auseinanderfallen.  
332a, 35  (>Dreigliederung; Einheit durch Widersprüche)

  Einkommen abstrakt: „Dieses Zusammengewachsensein mit seinem Erzeugnis ist heute 
ganz verlorengegangen..“ Man will nur seine Bedürfnisse versorgen und denkt 
volkswirtschaftlich nur an den Ertragsfaktor, das Abstrakte, nicht an das konkrete Produkt, 
die besondere Qualität des Artikels. Dadurch „veranarchisiert“ sich nach und nach der 
Konsum.“   337a, 276ff    (>Bedürfnisse)

 Wer seinem Eigenwohl dienen will, will viel erwerben. „Wie die anderen arbeiten müssen, 
um seine Bedürfnisse zu befriedigen, darauf kann er keine Rücksicht nehmen.“ Frage ich: 
„Wie dient meine Arbeit den anderen? So ändert sich alles.“   34, 208

  In unserer wirtschaftlichen Struktur hat der Arbeiter Konsumenten-Interessen und der 
Kapitalist Produzenten-Interessen vom Ertrag her. „Was wir erreichen müssen, ist, dass wir“
die an der Gestaltung der Wirtschaft Beteiligten „gleichermassen interessieren für Konsum 

verhandeln wollen durch Vertreter des geistigen, politischen und wirtschaftlichen Systems.  
189, 15.2.19

  Einheitsstaat; Glaube daran: Während sich einerseits die Menschen mit ihrem Willen in 
eine bestimmte Klasse oder Situation eingelebt haben und dadurch gewisse dogmatische 
Schranken haben, haben gerade führende Persönlichkeiten, die einen Einfluss ausüben 
könnten, andere Schranken, die sich „aus gewissen dogmatischen Empfindungen
über das Leben“ ergeben: „Begriffs- und Ideenschranken“. „Gleichzeitig mit dem
Heraufkommen der das Leben so kompliziert machenden Technik“ ist „zugleich der Glaube
an die Allmacht des Einheitsstaates heraufgekommen“. Er bestimmt auch die Urteile, „die 
sich grosse Menschenmassen über die soziale Organisation gebildet haben“. „Mit diesem 
Glauben“ verbindet man „eine Art Allheilmittel“, mit dem man „die denkbar besten 
Einrichtungen“ zu treffen meint.  83, 282  (>Einrichtungen oder Menschen) 

  „Weil man in abstrakter Weise geglaubt hat, in dem blossen Einheitsstaat, in den sich das 
Wirtschaftliche hineingeschoben hat, alle drei Ideale in gleicher Form unterzubringen, 
darum ist es zu dem Lebenswiderspruch gekommen.“  83, 309 

  Einheitsstaat trennt: „Wer daher die Entwicklung der modernen Staaten genauer studiert,
der wird finden, dass gerade die Suggestion des Einheitsstaates eine Trennung der Kräfte 
herbeigeführt hat, die eigentlich zu einer Einheit zusammenwirken sollen.“ Dreigliederung 
begründet erst im rechten Sinn die Einheit. Dagegen zerstört das abstrakte Streben nach 
Einheit diese erst. Es trennt sich dann z.B. Moral und Recht. Die Moral wird in dieses 
machtlose, emanzipierte Geistesleben hinein abgewälzt, wo gepredigt wird, und die 
wirtschaftlichen Antriebe werden in Recht umgesetzt. 332a, 158  (>Recht und Moral, 
>Kapitalismus und Staat, >Wirtschaft und Macht, >Politik, >Krieg, >Widerspruch der drei
Ideale, >Ahriman und Luzifer; differenzieren und vereinheitlichen)

  Trennen, Auseinanderfallen im sozialen Organismus; Beispiele: Die Kirche war 
zinsfeindlich (Geistesleben), nahm aber in ihren Vertretern in Wirklichkeit sehr viel Zins 
(Wirtschaftsleben). Oder das Schiebertum; die Verschaffung von Lebensmitteln unter der 
Hand (Wirtschaftsleben), gleichzeitig Rationierung (Rechtsleben). Das sind Erscheinungen 
wie in einem Reagenzglas, wo nicht zusammenghörige Substanzen auseinanderfallen.  
332a, 35  (>Dreigliederung; Einheit durch Widersprüche)

  Einkommen abstrakt: „Dieses Zusammengewachsensein mit seinem Erzeugnis ist heute 
ganz verlorengegangen..“ Man will nur seine Bedürfnisse versorgen und denkt 
volkswirtschaftlich nur an den Ertragsfaktor, das Abstrakte, nicht an das konkrete Produkt, 
die besondere Qualität des Artikels. Dadurch „veranarchisiert“ sich nach und nach der 
Konsum.“   337a, 276ff    (>Bedürfnisse)

 Wer seinem Eigenwohl dienen will, will viel erwerben. „Wie die anderen arbeiten müssen, 
um seine Bedürfnisse zu befriedigen, darauf kann er keine Rücksicht nehmen.“ Frage ich: 
„Wie dient meine Arbeit den anderen? So ändert sich alles.“   34, 208

  In unserer wirtschaftlichen Struktur hat der Arbeiter Konsumenten-Interessen und der 
Kapitalist Produzenten-Interessen vom Ertrag her. „Was wir erreichen müssen, ist, dass wir“
die an der Gestaltung der Wirtschaft Beteiligten „gleichermassen interessieren für Konsum 



und Produktion.“  337a, 25  (>Arbeit im Rechtsleben; Arbeitsvertrag)

  Einkommen für Alte, Erziehung usw. als Recht: „Kinder werden das Recht auf     
Erziehung haben; der Familienvater wird als Arbeiter ein höheres Einkommen haben 
können als der Einzelnstehende. … Wie den Kindern das Recht auf Erziehung, so steht 
Altgewordenen, Invaliden, Witwen, Kranken das Recht auf einen Lebensunterhalt zu … 
Das Wesentliche bei all diesem ist, dass die Feststellung desjenigen, was ein nicht selbst 
Verdienender als Einkommen bezieht, nicht aus dem Wirtschaftsleben sich ergeben soll, 
sondern dass umgekehrt das Wirtschaftsleben abhängig wird von dem, was in dieser 
Beziehung aus dem Rechtsbewusstsein sich ergibt.“   Kp, 128f

  „Dann ist die Situation nicht die, dass der Familienvater seinen kärglichen Lohn auf eine 
grosse Familie verteilen muss, während der Ledige alles für sich verbrauchen kann. … 
Dann nämlich wird ja hergestellt sein das, was den Menschen von einem bestimmten 
Lebensalter an auch wirklich gleichstellt mit einem anderen Menschen.“   331, 78f

  Einkommen, arbeitsloses: „Denn nicht darauf beruht die Schädlichkeit der nicht-
arbeitenden Rentenbesitzer, dass sie ein verhältnismässig Weniges den Arbeitenden 
entziehen,  sondern darauf, dass sie durch die Möglichkeit, arbeitsloses Einkommen zu 
erzielen, dem ganzen Wirtschaftskörper ein Gepräge geben, das antisozial wirkt.“ 24, 216

  „Derjenige ganze Wirtschaftskörper ist etwas anderes, in dem arbeitsloses Einkommen 
unmöglich ist, als der andere, in dem ein solches erzeugt werden kann, wie ein menschlicher
Organismus etwas anderes ist, bei dem sich an keiner Stelle ein Geschwür bilden kann, als 
ein solcher, in dem sich das Ungesunde in einer Geschwürbildung an einer Stelle entlädt.“   
24, 216   (>Rente, >Kapital-Profit, >Karzinom)

  Einkommen, Bedingungen: Die Lebenshaltung des Einzelnen hängt von zweierlei ab: 
Von den Rechtseinrichtungen und von der wirtschaftlichen Organisation; den Assoziationen.
Kp, 73  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Arbeitsleiter und Arbeitsleister haben ein Vertragsverhältnis. Freies Verständnis für die 
Leistung des Arbeitsleiters muss sich ausgleichen mit „freier Einsicht“ des Tätigen in die 
Bemessung seiner Leistung.  Kp, 98  (>Arbeit im Rechtsleben; Teilungsverhältnis)

  In Wirklichkeit verdient niemand in einem sozialen Organismus mehr als das 
Existenzminimum (Grundrente geteilt durch  Einwohnerzahl). Alles übrige ist durch 
Koalitionen usw. bewirkt. „Man verdient nicht durch Arbeit, auch wenn man noch soviel 
arbeitet.“   189, 38  (>Grundrente, >Arbeit und Einkommen trennen)

  Die Bewertungen der Leistungen unterscheiden sich nicht allzu sehr, weil alles durch den 
Konsum – was ich brauche, um mich als Mensch zu erhalten – bewertet ist.
NÖK, 210   (>Leistung und Gegenleistung)

  Das Einkommen des Einzelnen kann nicht z.B. von der Verteilung des Gewinnanteils im 
Betrieb abhängen, sondern nur vom ganzen Wirtschaftsgebiet. Es gilt: „Wer dies oder jenes 
arbeitet, der muss für sein Arbeitsprodukt dies oder jenes bekommen.“ 337b, 171

und Produktion.“  337a, 25  (>Arbeit im Rechtsleben; Arbeitsvertrag)

  Einkommen für Alte, Erziehung usw. als Recht: „Kinder werden das Recht auf     
Erziehung haben; der Familienvater wird als Arbeiter ein höheres Einkommen haben 
können als der Einzelnstehende. … Wie den Kindern das Recht auf Erziehung, so steht 
Altgewordenen, Invaliden, Witwen, Kranken das Recht auf einen Lebensunterhalt zu … 
Das Wesentliche bei all diesem ist, dass die Feststellung desjenigen, was ein nicht selbst 
Verdienender als Einkommen bezieht, nicht aus dem Wirtschaftsleben sich ergeben soll, 
sondern dass umgekehrt das Wirtschaftsleben abhängig wird von dem, was in dieser 
Beziehung aus dem Rechtsbewusstsein sich ergibt.“   Kp, 128f

  „Dann ist die Situation nicht die, dass der Familienvater seinen kärglichen Lohn auf eine 
grosse Familie verteilen muss, während der Ledige alles für sich verbrauchen kann. … 
Dann nämlich wird ja hergestellt sein das, was den Menschen von einem bestimmten 
Lebensalter an auch wirklich gleichstellt mit einem anderen Menschen.“   331, 78f

  Einkommen, arbeitsloses: „Denn nicht darauf beruht die Schädlichkeit der nicht-
arbeitenden Rentenbesitzer, dass sie ein verhältnismässig Weniges den Arbeitenden 
entziehen,  sondern darauf, dass sie durch die Möglichkeit, arbeitsloses Einkommen zu 
erzielen, dem ganzen Wirtschaftskörper ein Gepräge geben, das antisozial wirkt.“ 24, 216

  „Derjenige ganze Wirtschaftskörper ist etwas anderes, in dem arbeitsloses Einkommen 
unmöglich ist, als der andere, in dem ein solches erzeugt werden kann, wie ein menschlicher
Organismus etwas anderes ist, bei dem sich an keiner Stelle ein Geschwür bilden kann, als 
ein solcher, in dem sich das Ungesunde in einer Geschwürbildung an einer Stelle entlädt.“   
24, 216   (>Rente, >Kapital-Profit, >Karzinom)

  Einkommen, Bedingungen: Die Lebenshaltung des Einzelnen hängt von zweierlei ab: 
Von den Rechtseinrichtungen und von der wirtschaftlichen Organisation; den Assoziationen.
Kp, 73  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Arbeitsleiter und Arbeitsleister haben ein Vertragsverhältnis. Freies Verständnis für die 
Leistung des Arbeitsleiters muss sich ausgleichen mit „freier Einsicht“ des Tätigen in die 
Bemessung seiner Leistung.  Kp, 98  (>Arbeit im Rechtsleben; Teilungsverhältnis)

  In Wirklichkeit verdient niemand in einem sozialen Organismus mehr als das 
Existenzminimum (Grundrente geteilt durch  Einwohnerzahl). Alles übrige ist durch 
Koalitionen usw. bewirkt. „Man verdient nicht durch Arbeit, auch wenn man noch soviel 
arbeitet.“   189, 38  (>Grundrente, >Arbeit und Einkommen trennen)

  Die Bewertungen der Leistungen unterscheiden sich nicht allzu sehr, weil alles durch den 
Konsum – was ich brauche, um mich als Mensch zu erhalten – bewertet ist.
NÖK, 210   (>Leistung und Gegenleistung)

  Das Einkommen des Einzelnen kann nicht z.B. von der Verteilung des Gewinnanteils im 
Betrieb abhängen, sondern nur vom ganzen Wirtschaftsgebiet. Es gilt: „Wer dies oder jenes 
arbeitet, der muss für sein Arbeitsprodukt dies oder jenes bekommen.“ 337b, 171



  „Ein in sich abgeschlossener Wirtschaftskreislauf“ wird durch eine entsprechende 
Güterverteilung „jedem das“ verschaffen, „was er nach dem Wohlstande der Gemeinschaft 
gerechter Art haben kann. Wenn einer scheinbar mehr Einkommen haben wird als ein 
anderer, so wird dies nur deshalb sein, weil das „Mehr“ wegen seiner individuellen 
Fähigkeiten der Allgemeinheit zugute kommt.“  Kp, 126f

  Einkommen aus geistigen Leistungen: Die Hervorbringer geistiger Leistungen werden 
„mit der freien Entschädigung derer rechnen können, denen das Geistesgut Bedürfnis ist.“ 
Wenn das nicht gelingt, wird man zum Staat oder zur Wirtschaft wechseln müssen.  Kp, 86  
(>Geistesleben, freie Empfänglichkeit ..)

  Das Erträgnis einer Betätigung durch Kapital und individuelle menschliche Fähigkeiten 
ergibt sich aus der freien Initiative und Einsicht des Tätigen und dem freien Verständnis 
anderer Menschen, die nach der Leistung verlangen.    Kp, 98

  Wenn die Produktion zurückgeht, hat sich das Einkommen des Produzenten in demselben 
Masse zu verringern, wie es sich steigert bei der Produktionserweiterung. „Immer aber wird
das Einkommen aus der geistigen Leistung des Leitenden fliessen, nicht aus einem solchen 
Profit,“ der auf dem Zusammenwirken der Kräfte des Gemeinlebens beruht.  Kp, 125  
(>Leistungen, geistige, >Gewinn)

  Wichtig ist der Unterschied „zwischen dem, was jemand als Zins bezieht, und dem, was 
aus der Selbstarbeit der Produktionsmittel stammt.“ Mit dem Produktionsmittel hat man nur
die Alternative, entweder den Betrieb zu vergrössern oder das Gewonnene auf einen 
anderen überzuführen, der wieder produzieren kann.   190, 29  

  Einkommen im Staat: „Was dieser politische Staat selber für seine Erhaltung fordert, das 
wird aufgebracht werden durch das Steuerrecht. Dieses wird durch eine Harmonisierung der
Forderungen des Rechtsbewusstseins mit denen des Wirtschaftslebens sich ausbilden.“ 
Kp, 86f  (>Steuern)

  Einrichtungen: Mit dem, wie in Assoziationen zusammengearbeitet werden kann „wird 
nicht eine Utopie gezeichnet. Denn es wird gar nicht gesagt: Dies soll so oder so 
eingerichtet werden. Es wird nur darauf hingedeutet, wie die Menschen sich selbst die 
Dinge einrichten werden, wenn sie in Gemeinschaften wirken wollen, die ihren Einsichten 
und ihren Interessen entsprechen.“  Kp, 17f 

  Einrichtungen oder Menschen?: „Die Leute haben gesagt: Der Mensch ist das Produkt 
der Verhältnisse; wie die sozialen Verhältnisse, die sozialen Einrichtungen ringsherum sind, 
so ist der Mensch. Andere haben gesagt: Die sozialen Verhältnisse sind so, wie die 
Menschen sie sich gemacht haben. - Alle diese Lehren sind ungefähr so klug, als wenn 
jemand sagt oder frägt: Ist der physische Mensch das Produkt seines Kopfes oder das 
Produkt seines Magens? Der physische Mensch ist eben weder das Produkt seines Kopfes 
noch das Produkt seines Magens, sondern das Produkt der fortwährenden Wechselwirkung 
zwischen Kopf und Magen. Die müssen immer zusammenwirken. Der Kopf ist Ursache und
Wirkung; der Magen ist Ursache und Wirkung. Und wenn wir tiefer eingehen auf die 
menschliche Organisation, so finden wir sogar, dass der Magen vom Kopf gemacht wird; 
denn im embryonalen Leben entsteht zuerst der Kopf, und dann bildet sich erst der Magen; 

  „Ein in sich abgeschlossener Wirtschaftskreislauf“ wird durch eine entsprechende 
Güterverteilung „jedem das“ verschaffen, „was er nach dem Wohlstande der Gemeinschaft 
gerechter Art haben kann. Wenn einer scheinbar mehr Einkommen haben wird als ein 
anderer, so wird dies nur deshalb sein, weil das „Mehr“ wegen seiner individuellen 
Fähigkeiten der Allgemeinheit zugute kommt.“  Kp, 126f

  Einkommen aus geistigen Leistungen: Die Hervorbringer geistiger Leistungen werden 
„mit der freien Entschädigung derer rechnen können, denen das Geistesgut Bedürfnis ist.“ 
Wenn das nicht gelingt, wird man zum Staat oder zur Wirtschaft wechseln müssen.  Kp, 86  
(>Geistesleben, freie Empfänglichkeit ..)

  Das Erträgnis einer Betätigung durch Kapital und individuelle menschliche Fähigkeiten 
ergibt sich aus der freien Initiative und Einsicht des Tätigen und dem freien Verständnis 
anderer Menschen, die nach der Leistung verlangen.    Kp, 98

  Wenn die Produktion zurückgeht, hat sich das Einkommen des Produzenten in demselben 
Masse zu verringern, wie es sich steigert bei der Produktionserweiterung. „Immer aber wird
das Einkommen aus der geistigen Leistung des Leitenden fliessen, nicht aus einem solchen 
Profit,“ der auf dem Zusammenwirken der Kräfte des Gemeinlebens beruht.  Kp, 125  
(>Leistungen, geistige, >Gewinn)

  Wichtig ist der Unterschied „zwischen dem, was jemand als Zins bezieht, und dem, was 
aus der Selbstarbeit der Produktionsmittel stammt.“ Mit dem Produktionsmittel hat man nur
die Alternative, entweder den Betrieb zu vergrössern oder das Gewonnene auf einen 
anderen überzuführen, der wieder produzieren kann.   190, 29  

  Einkommen im Staat: „Was dieser politische Staat selber für seine Erhaltung fordert, das 
wird aufgebracht werden durch das Steuerrecht. Dieses wird durch eine Harmonisierung der
Forderungen des Rechtsbewusstseins mit denen des Wirtschaftslebens sich ausbilden.“ 
Kp, 86f  (>Steuern)

  Einrichtungen: Mit dem, wie in Assoziationen zusammengearbeitet werden kann „wird 
nicht eine Utopie gezeichnet. Denn es wird gar nicht gesagt: Dies soll so oder so 
eingerichtet werden. Es wird nur darauf hingedeutet, wie die Menschen sich selbst die 
Dinge einrichten werden, wenn sie in Gemeinschaften wirken wollen, die ihren Einsichten 
und ihren Interessen entsprechen.“  Kp, 17f 

  Einrichtungen oder Menschen?: „Die Leute haben gesagt: Der Mensch ist das Produkt 
der Verhältnisse; wie die sozialen Verhältnisse, die sozialen Einrichtungen ringsherum sind, 
so ist der Mensch. Andere haben gesagt: Die sozialen Verhältnisse sind so, wie die 
Menschen sie sich gemacht haben. - Alle diese Lehren sind ungefähr so klug, als wenn 
jemand sagt oder frägt: Ist der physische Mensch das Produkt seines Kopfes oder das 
Produkt seines Magens? Der physische Mensch ist eben weder das Produkt seines Kopfes 
noch das Produkt seines Magens, sondern das Produkt der fortwährenden Wechselwirkung 
zwischen Kopf und Magen. Die müssen immer zusammenwirken. Der Kopf ist Ursache und
Wirkung; der Magen ist Ursache und Wirkung. Und wenn wir tiefer eingehen auf die 
menschliche Organisation, so finden wir sogar, dass der Magen vom Kopf gemacht wird; 
denn im embryonalen Leben entsteht zuerst der Kopf, und dann bildet sich erst der Magen; 



und dann wiederum macht der Magen den Organismus. So müssen wir nicht fragen: Sind 
die Verhältnisse, das Milieu die Ursache, dass die Menschen so und so sind? Oder sind es 
die Menschen, die das Milieu, die Verhältnisse gemacht haben? Wir müssen uns klar sein, 
dass jedes Ursache und Wirkung ist, dass alles ineinanderwirkt, und dass wir vor allen 
Dingen heute die Frage aufwerfen müssen: Was für Einrichtungen müssen da sein, damit 
die Menschen die richtigen Gedanken haben können in sozialer Beziehung? Und was für 
Gedanken müssen da sein, damit im Denken auch diese richtigen sozialen Einrichtungen 
entstehen?“  305, 228f   (>Handlungen, durchfliessende)  

  Robert Owen glaubte an die Güte der Menschennatur, die nur durch schlechte 
Einrichtungen gehindert sei, und wollte 1824 in Nordamerika eine Art kleinen Musterstaat 
schaffen. „Er erwarb ein Landgebiet, auf dem er eine auf Freiheit und Gleichheit gebaute 
menschliche Gemeinschaft begründen wollte. Alle Einrichtungen wurden so getroffen, dass 
Ausbeutung und Knechtung Unmöglichkeit waren.“ Er war der Ansicht, „dass sich ganz 
von selbst innerhalb dieser Menschennatur die Lust zu arbeiten entwickeln werde, wenn der
Segen dieser Arbeit durch entsprechende Einrichtungen gesichert erscheint.“ Aber es fanden
sich immer Arbeitsunlustige genug, welche die Arbeit auf ihre Mitmenschen abladen 
wollten. „Owen .. musste sich davon überzeugen, dass gute Einrichtungen überhaupt nur 
aufrecht zu erhalten sind, wenn die daran beteiligten Menschen ihrer inneren Natur nach 
dazu geneigt sind, sie zu erhalten, wenn diese mit warmem Anteile an ihnen hängen. .. Man 
muss von dem bloßen Glauben an die Güte der Menschennatur, der Owen getäuscht hat, zu 
wirklicher Menschenkenntnis vorschreiten.“  34, 209ff  (>Egoismus und Arbeitsteilung, 
>Motivierung)

  „Es wird von diesem oder jenem mehr nach rechts oder links gelegenen Standpunkte über 
die soziale Frage verhandelt. Das Intellektualistische dieser Verhandlungen zeigt sich 
darinnen, dass man von gewissen Theorien ausgeht, davon ausgeht, das oder jenes müsse so
oder so sein, das oder jenes müsse abgeschafft werden. Dabei nimmt man überall wenig 
Rücksicht auf den Menschen selbst. Man behandelt den Menschen so, wie wenn es etwas 
allgemeines «der Mensch» gäbe, als ob es etwas gäbe, was nicht in einer gewissen 
Beziehung individuell bei jedem Menschen besonders ausgebildet wäre. .. Daher gewinnt 
auch unsere ganze Betrachtung der sozialen Frage etwas Abstraktes, etwas, was heute so 
wenig übergeht in die sozialen Empfindungen, in die Gesinnungen, die spielen zwischen 
Mensch und Mensch. Man merkt das .. wohl am deutlichsten, wenn man auf ein bestimmtes
Gebiet, .. auf das Gebiet der Hygiene, insofern Hygiene eine öffentliche Angelegenheit ist, 
die nicht den einzelnen Menschen, sondern die Menschengemeinschaft angeht, seine 
Aufmerksamkeit wirft.“  314, 221f  (>Hygiene und Demokratie)

  „Und ich wollte eigentlich nicht sagen: Das oder jenes finde ich richtig; sondern ich wollte
sagen: Das oder jenes wird aus dem verborgenen Unbewussten heraus gewollt, und es ist 
notwendig, dass man sich einfach bewusst werde desjenigen, wonach die Menschheit 
eigentlich drängt. Und gerade darinnen ist der Grund für viele unserer sozialen Missstände 
zu suchen, dass heute dieses unbewusste Drängen in gewissem Widerspruch steht zu dem, 
was die Menschheit in intellektualistischer Weise ausgedacht und in die Einrichtungen 
hineingetragen hat, so dass eigentlich unsere Einrichtungen dem widersprechen, was in den 
Tiefen der Menschenherzen heute gewollt wird.“ Es hat auch deshalb heute keinen Wert 
mehr „die eine oder andere Einrichtung einfach hinzustellen“, weil alles Gescheite, das 
gesagt wird, „eigentlich gar keine Bedeutung haben kann, .. wenn es nicht etwas ist, wozu 

und dann wiederum macht der Magen den Organismus. So müssen wir nicht fragen: Sind 
die Verhältnisse, das Milieu die Ursache, dass die Menschen so und so sind? Oder sind es 
die Menschen, die das Milieu, die Verhältnisse gemacht haben? Wir müssen uns klar sein, 
dass jedes Ursache und Wirkung ist, dass alles ineinanderwirkt, und dass wir vor allen 
Dingen heute die Frage aufwerfen müssen: Was für Einrichtungen müssen da sein, damit 
die Menschen die richtigen Gedanken haben können in sozialer Beziehung? Und was für 
Gedanken müssen da sein, damit im Denken auch diese richtigen sozialen Einrichtungen 
entstehen?“  305, 228f   (>Handlungen, durchfliessende)  

  Robert Owen glaubte an die Güte der Menschennatur, die nur durch schlechte 
Einrichtungen gehindert sei, und wollte 1824 in Nordamerika eine Art kleinen Musterstaat 
schaffen. „Er erwarb ein Landgebiet, auf dem er eine auf Freiheit und Gleichheit gebaute 
menschliche Gemeinschaft begründen wollte. Alle Einrichtungen wurden so getroffen, dass 
Ausbeutung und Knechtung Unmöglichkeit waren.“ Er war der Ansicht, „dass sich ganz 
von selbst innerhalb dieser Menschennatur die Lust zu arbeiten entwickeln werde, wenn der
Segen dieser Arbeit durch entsprechende Einrichtungen gesichert erscheint.“ Aber es fanden
sich immer Arbeitsunlustige genug, welche die Arbeit auf ihre Mitmenschen abladen 
wollten. „Owen .. musste sich davon überzeugen, dass gute Einrichtungen überhaupt nur 
aufrecht zu erhalten sind, wenn die daran beteiligten Menschen ihrer inneren Natur nach 
dazu geneigt sind, sie zu erhalten, wenn diese mit warmem Anteile an ihnen hängen. .. Man 
muss von dem bloßen Glauben an die Güte der Menschennatur, der Owen getäuscht hat, zu 
wirklicher Menschenkenntnis vorschreiten.“  34, 209ff  (>Egoismus und Arbeitsteilung, 
>Motivierung)

  „Es wird von diesem oder jenem mehr nach rechts oder links gelegenen Standpunkte über 
die soziale Frage verhandelt. Das Intellektualistische dieser Verhandlungen zeigt sich 
darinnen, dass man von gewissen Theorien ausgeht, davon ausgeht, das oder jenes müsse so
oder so sein, das oder jenes müsse abgeschafft werden. Dabei nimmt man überall wenig 
Rücksicht auf den Menschen selbst. Man behandelt den Menschen so, wie wenn es etwas 
allgemeines «der Mensch» gäbe, als ob es etwas gäbe, was nicht in einer gewissen 
Beziehung individuell bei jedem Menschen besonders ausgebildet wäre. .. Daher gewinnt 
auch unsere ganze Betrachtung der sozialen Frage etwas Abstraktes, etwas, was heute so 
wenig übergeht in die sozialen Empfindungen, in die Gesinnungen, die spielen zwischen 
Mensch und Mensch. Man merkt das .. wohl am deutlichsten, wenn man auf ein bestimmtes
Gebiet, .. auf das Gebiet der Hygiene, insofern Hygiene eine öffentliche Angelegenheit ist, 
die nicht den einzelnen Menschen, sondern die Menschengemeinschaft angeht, seine 
Aufmerksamkeit wirft.“  314, 221f  (>Hygiene und Demokratie)

  „Und ich wollte eigentlich nicht sagen: Das oder jenes finde ich richtig; sondern ich wollte
sagen: Das oder jenes wird aus dem verborgenen Unbewussten heraus gewollt, und es ist 
notwendig, dass man sich einfach bewusst werde desjenigen, wonach die Menschheit 
eigentlich drängt. Und gerade darinnen ist der Grund für viele unserer sozialen Missstände 
zu suchen, dass heute dieses unbewusste Drängen in gewissem Widerspruch steht zu dem, 
was die Menschheit in intellektualistischer Weise ausgedacht und in die Einrichtungen 
hineingetragen hat, so dass eigentlich unsere Einrichtungen dem widersprechen, was in den 
Tiefen der Menschenherzen heute gewollt wird.“ Es hat auch deshalb heute keinen Wert 
mehr „die eine oder andere Einrichtung einfach hinzustellen“, weil alles Gescheite, das 
gesagt wird, „eigentlich gar keine Bedeutung haben kann, .. wenn es nicht etwas ist, wozu 



die Menschen selber sich hindrängen, allerdings zumeist eben in unbewusster Art.“ Man 
muss heute mit dem „demokratischen Sinn“ rechnen. Nicht, indem sie „demokratische 
Meinungen“ sagen, sondern indem sie „ihre Meinungen aussprechen .., geltend machen“ 
können. So war die Frage in den „Kernpunkten“: „Unter welchen Verhältnissen sind die 
Menschen in der Lage, ihre sozialen Meinungen, ihren sozialen Willen wirklich zum 
Ausdruck zu bringen?“  83, 280  (>Kernpunkte der sozialen Frage, >Intellekt und Wille) 

  Einsamkeit: „Die Menschen mussten einmal (..) so einsam werden, damit sie aus der 
Einsamkeit ihrer Seele heraus geistiges Leben entwickeln wollen.“  „..so war der einsame 
Mensch der neueren Zeit nicht recht geeignet, ein soziales Denken zu entwickeln.“ 193, 78f

  Einweihung: Diejenigen, „die wir die grossen Hüter der Menschheit nennen, .. wussten, 
dass es im Menschen etwas gibt, das den Tod besiegt. Sie mussten hinter die Kulissen des 
Daseins, hinter die Regionen des Daseins sehen, die der Mensch betritt, wenn er durch die 
Pforte des Todes geschritten ist. Das, was hinter dem Sinnlichen liegt, musste ihnen durch 
die Erfahrung zugänglich sein. Und dieses hinter der sinnlichen Welt Liegende lernten sie 
kennen .. in den Einweihungstempeln der alten ägyptischen Priester und Geheimlehrer, in 
den Schulen der eleusinischen und anderer griechischer Einweihungstempel. … Wenn der 
Mensch im natürlichen Tod die Pforte, die zur andern Welt führt, durchschreitet, dann betritt
er ein anderes Land, das Land auf der andern Seite des Daseins. Man kann das auch schon 
während dieses Lebens betreten, man kann es betreten durch einen anderen 
Bewusstseinszustand, durch die Erweckung von Fähigkeiten, die in der Menschenbrust 
schlummern, die uns befähigen, nicht bloß den bewusstlosen Zustand während des Schlafes 
in der geistigen Umwelt zu erleben, sondern durch die geistigen Eigenschaften auch die 
Welt jenseits zu betreten, Bürger der geistigen Welt zu sein. … Ein solcher, der in den 
Mysterien und in den Einweihungstempeln zum Schauen gekommen war, sprach eine neue 
Sprache, und in seinen Worten tönten die Klänge der geistigen Welt, die er während der 
Einweihung erlebt hat. Er war ein Bote höherer Welten, seine Worte hatten Flügel durch die 
Erlebnisse in der geistigen Welt selbst, er sprach eine andere Sprache. (…) Plato, der 
einzigartige griechische Philosoph, sagt: Diejenigen wandeln im Schlamme, die nichts 
erfahren haben von dem Heiligen in der Einweihung.“  54, 262f  (>Christentum als 
mystische Tatsache) 

  Einzelner >Individualität, >Soziologisches Grundgesetz
  

  Elektrizität, Atom und Gedanke: Das Atom „verhält sich nämlich wie ein Eisklumpen 
zu der Wassermenge, aus der er gefroren ist. Das physikalische Atom ist kondensierte 
Elektrizität. … Der menschliche Gedanke ist dasselbe Wesen wie die Elektrizität: das eine 
Mal von innen, das andere Mal von aussen betrachtet. (…) Hier haben Sie die Brücke vom 
menschlichen Gedanken zum Atom. Man wird die Bausteine der physischen Welt 
kennenlernen ..“  93, 113f    (>Weisheit und Liebe)

  Elektrizität und Licht: „Die Elektrizität ist dem modernen Menschen auf die Nerven 
gegangen und hat aus den Nerven alles, was Hinlenkung zum Geistigen ist, 
herausgeschlagen. … Wer jemals mit wirklicher geistiger Anschauung den elektrischen 
Strom bewusst durch sein Nervensystem gehen gefühlt hat, der weiß, .. dass Elektrizität in 
der Natur zu gleicher Zeit ein Moralisches ist, und dass in dem Augenblicke, wo wir das 
Gebiet des Elektrischen betreten, wir uns zugleich in das Moralische hineinbegeben. ... In 

die Menschen selber sich hindrängen, allerdings zumeist eben in unbewusster Art.“ Man 
muss heute mit dem „demokratischen Sinn“ rechnen. Nicht, indem sie „demokratische 
Meinungen“ sagen, sondern indem sie „ihre Meinungen aussprechen .., geltend machen“ 
können. So war die Frage in den „Kernpunkten“: „Unter welchen Verhältnissen sind die 
Menschen in der Lage, ihre sozialen Meinungen, ihren sozialen Willen wirklich zum 
Ausdruck zu bringen?“  83, 280  (>Kernpunkte der sozialen Frage, >Intellekt und Wille) 

  Einsamkeit: „Die Menschen mussten einmal (..) so einsam werden, damit sie aus der 
Einsamkeit ihrer Seele heraus geistiges Leben entwickeln wollen.“  „..so war der einsame 
Mensch der neueren Zeit nicht recht geeignet, ein soziales Denken zu entwickeln.“ 193, 78f

  Einweihung: Diejenigen, „die wir die grossen Hüter der Menschheit nennen, .. wussten, 
dass es im Menschen etwas gibt, das den Tod besiegt. Sie mussten hinter die Kulissen des 
Daseins, hinter die Regionen des Daseins sehen, die der Mensch betritt, wenn er durch die 
Pforte des Todes geschritten ist. Das, was hinter dem Sinnlichen liegt, musste ihnen durch 
die Erfahrung zugänglich sein. Und dieses hinter der sinnlichen Welt Liegende lernten sie 
kennen .. in den Einweihungstempeln der alten ägyptischen Priester und Geheimlehrer, in 
den Schulen der eleusinischen und anderer griechischer Einweihungstempel. … Wenn der 
Mensch im natürlichen Tod die Pforte, die zur andern Welt führt, durchschreitet, dann betritt
er ein anderes Land, das Land auf der andern Seite des Daseins. Man kann das auch schon 
während dieses Lebens betreten, man kann es betreten durch einen anderen 
Bewusstseinszustand, durch die Erweckung von Fähigkeiten, die in der Menschenbrust 
schlummern, die uns befähigen, nicht bloß den bewusstlosen Zustand während des Schlafes 
in der geistigen Umwelt zu erleben, sondern durch die geistigen Eigenschaften auch die 
Welt jenseits zu betreten, Bürger der geistigen Welt zu sein. … Ein solcher, der in den 
Mysterien und in den Einweihungstempeln zum Schauen gekommen war, sprach eine neue 
Sprache, und in seinen Worten tönten die Klänge der geistigen Welt, die er während der 
Einweihung erlebt hat. Er war ein Bote höherer Welten, seine Worte hatten Flügel durch die 
Erlebnisse in der geistigen Welt selbst, er sprach eine andere Sprache. (…) Plato, der 
einzigartige griechische Philosoph, sagt: Diejenigen wandeln im Schlamme, die nichts 
erfahren haben von dem Heiligen in der Einweihung.“  54, 262f  (>Christentum als 
mystische Tatsache) 

  Einzelner >Individualität, >Soziologisches Grundgesetz
  

  Elektrizität, Atom und Gedanke: Das Atom „verhält sich nämlich wie ein Eisklumpen 
zu der Wassermenge, aus der er gefroren ist. Das physikalische Atom ist kondensierte 
Elektrizität. … Der menschliche Gedanke ist dasselbe Wesen wie die Elektrizität: das eine 
Mal von innen, das andere Mal von aussen betrachtet. (…) Hier haben Sie die Brücke vom 
menschlichen Gedanken zum Atom. Man wird die Bausteine der physischen Welt 
kennenlernen ..“  93, 113f    (>Weisheit und Liebe)

  Elektrizität und Licht: „Die Elektrizität ist dem modernen Menschen auf die Nerven 
gegangen und hat aus den Nerven alles, was Hinlenkung zum Geistigen ist, 
herausgeschlagen. … Wer jemals mit wirklicher geistiger Anschauung den elektrischen 
Strom bewusst durch sein Nervensystem gehen gefühlt hat, der weiß, .. dass Elektrizität in 
der Natur zu gleicher Zeit ein Moralisches ist, und dass in dem Augenblicke, wo wir das 
Gebiet des Elektrischen betreten, wir uns zugleich in das Moralische hineinbegeben. ... In 



der Elektrizität sind allerdings schwimmend die moralischen Impulse, die Naturimpulse - 
aber das sind die unmoralischen, das sind die Instinkte des Bösen, die durch die obere Welt 
überwunden werden müssen. Und der größte Gegensatz zur Elektrizität ist das Licht. Und 
es ist ein Vermischen des Guten und des Bösen, wenn man das Licht als Elektrizität 
ansieht.“ .. Aber das ganze Wettern über den Ahriman ist Mumpitz. „Man kann sich eben 
nicht davor verschliessen, dass man mit dem Ahriman leben muss. Man muss nur in der 
richtigen Weise mit ihm leben, man muss sich nur nicht von ihm überwältigen lassen.“ .. 
„Wenn das Moralische in der Zukunft Naturwirklichkeit hat, hatte das Elektrische in der 
Vergangenheit Moralwirklichkeit. … Wir leben im Zeitalter der Bewusstseinsseele.  … Um 
was es sich handelt, ist die Courage, .. die moralischen Impulse als den Keim späterer 
Naturordnungen zu erkennen, die Naturordnung mit ihrer Elektrizität heute als eine 
moralische Ordnung zu erkennen, wenn auch als die antimoralische, als die böse Ordnung 
zu erkennen.“ Wenn der Mensch sich einem unmoralischen Impuls hingibt, schadet das 
seinem Körper. Die Elektrizität absorbiert in uns das Unmoralische, das ist ein Naturgesetz 
wie andere Naturgesetze. Das Licht, das wir aus der Außenwelt aufnehmen, in uns 
konserviert, absorbiert die guten, moralischen Impulse. „Man muss in die Physiologie das 
Geistige hineinbringen.“ Wenn ich mich besinne, habe ich mich des Sonnenlichtes bedient, 
die Sonne lebt in mir als die Sinne! „Vom Sinnen gehe ich hinaus in die Welt. Ich werde ein 
Glied des Kosmos, indem ich Vergangenheit aufnehme.“  220, 190ff  (>Gut und böse)

  Elektrizität und Materie: „Was tut man, wenn man Elektrizität und Magnetismus 
studiert? Man studiert die Materie konkret. Steigen Sie zur Materie hinunter, indem Sie 
Elektrizität und Magnetismus studieren!“   320, 161f   (>Materie)

  Elektrizität und Wille: „Wir erleben unsere Willenserscheinungen nicht direkt, sondern 
dasjenige, was wir von ihnen vorstellen können; wir erleben die elektrischen Erscheinungen
der Natur nicht direkt, sondern dasjenige, was sie heraufliefern in das Gebiet des Lichtes, 
des Schalles, der Wärme und so weiter. …Während verwandt ist alles dasjenige, was Licht, 
Schall, Wärme ist, mit unserem bewussten Leben, ist innig verwandt alles dasjenige, was 
was auf dem Gebiet der Elektrizität und des Magnetismus sich abspielt, mit unserem 
unbewussten Willensleben.“   320, 161

  „Nur dann, wenn man aufsteigt zur Intuition, die im Willen ihre Grundlage hat, kommt 
man in die Region auch für die Außenwelt hinein, in welcher die Elektrizität lebt.“ 
320, 174    (>Intuition, >Wille)

  Elementargeister der Geburt und des Todes: Es gibt das in der Welt, „was in den 
ägyptischen Mysterien die eherne Notwenigkeit genannt wurde. (Zu ihr) gehört es, dass die 
Götter sich solcher, dem physischen Weltengange feindlicher Wesenheiten bedienen, damit 
Geburt und Tod des Menschen zustande kommen können. … in dem Augenblick, wo der 
Mensch die Schwelle überschreitet zu dieser Welt, da kommt er in eine Regsamkeit, in ein 
Leben von Wesen hinein, die zerstörerisch für das gewöhnliche physische Leben des 
Menschen .. sind. (…) Während .. in älteren Zeiten die Elementargeister der Geburt und des
Todes im wesentlichen Diener der göttlich-geistigen Weltenlenker waren, werden  (sie) von 
unserer Zeit an .. die Diener von Technik, Industrie, von kommerziellem Menschenwesen.“ 
177, 61ff  (>Zerstörung u. Fortschritt)

  Empfindung: „Es gibt keine andere Möglichkeit, als das wirtschaftliche Urteil nicht zu 

der Elektrizität sind allerdings schwimmend die moralischen Impulse, die Naturimpulse - 
aber das sind die unmoralischen, das sind die Instinkte des Bösen, die durch die obere Welt 
überwunden werden müssen. Und der größte Gegensatz zur Elektrizität ist das Licht. Und 
es ist ein Vermischen des Guten und des Bösen, wenn man das Licht als Elektrizität 
ansieht.“ .. Aber das ganze Wettern über den Ahriman ist Mumpitz. „Man kann sich eben 
nicht davor verschliessen, dass man mit dem Ahriman leben muss. Man muss nur in der 
richtigen Weise mit ihm leben, man muss sich nur nicht von ihm überwältigen lassen.“ .. 
„Wenn das Moralische in der Zukunft Naturwirklichkeit hat, hatte das Elektrische in der 
Vergangenheit Moralwirklichkeit. … Wir leben im Zeitalter der Bewusstseinsseele.  … Um 
was es sich handelt, ist die Courage, .. die moralischen Impulse als den Keim späterer 
Naturordnungen zu erkennen, die Naturordnung mit ihrer Elektrizität heute als eine 
moralische Ordnung zu erkennen, wenn auch als die antimoralische, als die böse Ordnung 
zu erkennen.“ Wenn der Mensch sich einem unmoralischen Impuls hingibt, schadet das 
seinem Körper. Die Elektrizität absorbiert in uns das Unmoralische, das ist ein Naturgesetz 
wie andere Naturgesetze. Das Licht, das wir aus der Außenwelt aufnehmen, in uns 
konserviert, absorbiert die guten, moralischen Impulse. „Man muss in die Physiologie das 
Geistige hineinbringen.“ Wenn ich mich besinne, habe ich mich des Sonnenlichtes bedient, 
die Sonne lebt in mir als die Sinne! „Vom Sinnen gehe ich hinaus in die Welt. Ich werde ein 
Glied des Kosmos, indem ich Vergangenheit aufnehme.“  220, 190ff  (>Gut und böse)

  Elektrizität und Materie: „Was tut man, wenn man Elektrizität und Magnetismus 
studiert? Man studiert die Materie konkret. Steigen Sie zur Materie hinunter, indem Sie 
Elektrizität und Magnetismus studieren!“   320, 161f   (>Materie)

  Elektrizität und Wille: „Wir erleben unsere Willenserscheinungen nicht direkt, sondern 
dasjenige, was wir von ihnen vorstellen können; wir erleben die elektrischen Erscheinungen
der Natur nicht direkt, sondern dasjenige, was sie heraufliefern in das Gebiet des Lichtes, 
des Schalles, der Wärme und so weiter. …Während verwandt ist alles dasjenige, was Licht, 
Schall, Wärme ist, mit unserem bewussten Leben, ist innig verwandt alles dasjenige, was 
was auf dem Gebiet der Elektrizität und des Magnetismus sich abspielt, mit unserem 
unbewussten Willensleben.“   320, 161

  „Nur dann, wenn man aufsteigt zur Intuition, die im Willen ihre Grundlage hat, kommt 
man in die Region auch für die Außenwelt hinein, in welcher die Elektrizität lebt.“ 
320, 174    (>Intuition, >Wille)

  Elementargeister der Geburt und des Todes: Es gibt das in der Welt, „was in den 
ägyptischen Mysterien die eherne Notwenigkeit genannt wurde. (Zu ihr) gehört es, dass die 
Götter sich solcher, dem physischen Weltengange feindlicher Wesenheiten bedienen, damit 
Geburt und Tod des Menschen zustande kommen können. … in dem Augenblick, wo der 
Mensch die Schwelle überschreitet zu dieser Welt, da kommt er in eine Regsamkeit, in ein 
Leben von Wesen hinein, die zerstörerisch für das gewöhnliche physische Leben des 
Menschen .. sind. (…) Während .. in älteren Zeiten die Elementargeister der Geburt und des
Todes im wesentlichen Diener der göttlich-geistigen Weltenlenker waren, werden  (sie) von 
unserer Zeit an .. die Diener von Technik, Industrie, von kommerziellem Menschenwesen.“ 
177, 61ff  (>Zerstörung u. Fortschritt)

  Empfindung: „Es gibt keine andere Möglichkeit, als das wirtschaftliche Urteil nicht zu 



bauen auf Theorie, sondern es zu bauen auf die lebendige Assoziation, wo die 
empfindenden Urteile der Menschen nun real wirksam sind, wo aus der Assoziation heraus 
fixiert werden kann aus den unmittelbaren Erfahrungen, wie der Wert von irgend etwas sein 
kann.“ NÖK, 150

  „Bei der Empfindung würden wir finden, dass sie auch lebt, dass sie auch ein Werden im 
Leben durchmacht, dass sie beim Kinde mehr willensartigen Charakter hat, beim Greis 
mehr verstandesmässig intellektuellen Charakter.“ 293, 108

  „Die gegenwärtige geschichtliche Menschheitskrisis fordert, dass gewisse Empfindungen 
entstehen in jedem einzelnen Menschen, dass die Anregung zu diesen Empfindungen von 
dem Erziehungs- und Schulsystem so gegeben werde, wie diejenige zur Erfahrung der vier 
Rechenarten. (…) Man wird sich ein Gefühl dafür aneignen müssen, dass es ungesund, 
antisozial ist, nicht sich mit solchen Empfindungen in diesen in diesen Organismus 
hineinstellen zu wollen.“  Kp, 61

  Engel im Astralleib: „Alles, .. was in unser Bewusstsein eintritt, tritt durch unser Ich in 
unser Bewusstsein ein.“ Das Ich lebt aber in astralischem, ätherischem und physischen 
Leib.
„In alledem, was in unseren Leibeshüllen ohne unser Bewusstsein vorgeht“ arbeiten 
planvoll „geistige Wesenheiten der höheren Hierarchien.“ Die Engel, als die nächste 
Hierarchie, formen Bilder im Astralleib, in denen „gewissermassen Kräfte für die 
zukünftige Entwickelung der Menschheit liegen .. welche ganz bestimmte soziale Zustände 
im menschlichen Zusammenleben der Zukunft herbeiführen.“ Dabei „wirkt der Grundsatz, 
dass in der Zukunft kein Mensch Ruhe haben soll im Genusse von Glück, wenn andere 
neben ihm unglücklich sind .. ein gewisser Impuls absolutester Brüderlichkeit.“ Man findet 
diese Arbeit „in den Schlafzuständen der Menschen .. auch in den wachenden 
Schlafzuständen.“ Denn mancher verschläft alles, was um ihn herum vorgeht. Aber es steht 
folgendes Ereignis an: „Die Menschen müssen rein durch ihre Bewusstseinsseele, durch ihr 
bewusstes Denken dazu kommen,“ das durch die Engel Vorbereitete zu schauen. Was die 
Engel wollen, „muss praktische Lebensweisheit der Menschheit werden.“ Man kann diesem
Ereignis bewusst entgegengehen, indem man Geisteswissenschaft studiert, dann werden 
„gewisse Ereignisse eben nicht verschlafen werden.“ Aber die luziferischen Wesen 
versuchen den Menschen abzudrängen davon. „Sie versuchen, dem Menschen Dunkelheit 
zu geben über die Praxis seines freien Willens, indem sie ihn zwar zu einem guten Wesen 
machen“, aber sie „wollen dem Menschen seinen freien Willen, die Möglichkeit zum 
Bösen, nehmen. Sie wollen ihn so machen, dass er zwar aus dem Geiste heraus, aber wie ein
geistiges Abbild handelt .. Automatisch wollen sie ihn machen.“  Die ahrimanischen Wesen 
wiederum „streben danach, dem Menschen die Anschauung beizubringen, dass er eigentlich
nur ein vollkommen ausgebildetes Tier ist.“  182, 140ff  (>Bewusstsein oder Instinkt)

  Engel, Erzengel, Zeitgeister; Geistes-, Rechts-, Wirtschaftsleben: Uns strömt von der 
Zukunft entgegen „erstens die Notwendigkeit des selbständigen Geisteslebens, durch das 
sich die Angeloi intimer machen mit den Menschen; zweitens das selbständige Staatsleben, 
durch das sich die Archangeloi intimer machen mit den Menschen; drittens das selbständige
Wirtschaftsleben, durch das sich die Archai intimer machen mit den Menschen. … Am 
schnellsten muss das selbständige Geistesleben vorwärtskommen., denn das muss, wenn die
Menschheit nicht einem grossen Unheil entgegengehen soll, fertig, das heisst selbständig 

bauen auf Theorie, sondern es zu bauen auf die lebendige Assoziation, wo die 
empfindenden Urteile der Menschen nun real wirksam sind, wo aus der Assoziation heraus 
fixiert werden kann aus den unmittelbaren Erfahrungen, wie der Wert von irgend etwas sein 
kann.“ NÖK, 150

  „Bei der Empfindung würden wir finden, dass sie auch lebt, dass sie auch ein Werden im 
Leben durchmacht, dass sie beim Kinde mehr willensartigen Charakter hat, beim Greis 
mehr verstandesmässig intellektuellen Charakter.“ 293, 108

  „Die gegenwärtige geschichtliche Menschheitskrisis fordert, dass gewisse Empfindungen 
entstehen in jedem einzelnen Menschen, dass die Anregung zu diesen Empfindungen von 
dem Erziehungs- und Schulsystem so gegeben werde, wie diejenige zur Erfahrung der vier 
Rechenarten. (…) Man wird sich ein Gefühl dafür aneignen müssen, dass es ungesund, 
antisozial ist, nicht sich mit solchen Empfindungen in diesen in diesen Organismus 
hineinstellen zu wollen.“  Kp, 61

  Engel im Astralleib: „Alles, .. was in unser Bewusstsein eintritt, tritt durch unser Ich in 
unser Bewusstsein ein.“ Das Ich lebt aber in astralischem, ätherischem und physischen 
Leib.
„In alledem, was in unseren Leibeshüllen ohne unser Bewusstsein vorgeht“ arbeiten 
planvoll „geistige Wesenheiten der höheren Hierarchien.“ Die Engel, als die nächste 
Hierarchie, formen Bilder im Astralleib, in denen „gewissermassen Kräfte für die 
zukünftige Entwickelung der Menschheit liegen .. welche ganz bestimmte soziale Zustände 
im menschlichen Zusammenleben der Zukunft herbeiführen.“ Dabei „wirkt der Grundsatz, 
dass in der Zukunft kein Mensch Ruhe haben soll im Genusse von Glück, wenn andere 
neben ihm unglücklich sind .. ein gewisser Impuls absolutester Brüderlichkeit.“ Man findet 
diese Arbeit „in den Schlafzuständen der Menschen .. auch in den wachenden 
Schlafzuständen.“ Denn mancher verschläft alles, was um ihn herum vorgeht. Aber es steht 
folgendes Ereignis an: „Die Menschen müssen rein durch ihre Bewusstseinsseele, durch ihr 
bewusstes Denken dazu kommen,“ das durch die Engel Vorbereitete zu schauen. Was die 
Engel wollen, „muss praktische Lebensweisheit der Menschheit werden.“ Man kann diesem
Ereignis bewusst entgegengehen, indem man Geisteswissenschaft studiert, dann werden 
„gewisse Ereignisse eben nicht verschlafen werden.“ Aber die luziferischen Wesen 
versuchen den Menschen abzudrängen davon. „Sie versuchen, dem Menschen Dunkelheit 
zu geben über die Praxis seines freien Willens, indem sie ihn zwar zu einem guten Wesen 
machen“, aber sie „wollen dem Menschen seinen freien Willen, die Möglichkeit zum 
Bösen, nehmen. Sie wollen ihn so machen, dass er zwar aus dem Geiste heraus, aber wie ein
geistiges Abbild handelt .. Automatisch wollen sie ihn machen.“  Die ahrimanischen Wesen 
wiederum „streben danach, dem Menschen die Anschauung beizubringen, dass er eigentlich
nur ein vollkommen ausgebildetes Tier ist.“  182, 140ff  (>Bewusstsein oder Instinkt)

  Engel, Erzengel, Zeitgeister; Geistes-, Rechts-, Wirtschaftsleben: Uns strömt von der 
Zukunft entgegen „erstens die Notwendigkeit des selbständigen Geisteslebens, durch das 
sich die Angeloi intimer machen mit den Menschen; zweitens das selbständige Staatsleben, 
durch das sich die Archangeloi intimer machen mit den Menschen; drittens das selbständige
Wirtschaftsleben, durch das sich die Archai intimer machen mit den Menschen. … Am 
schnellsten muss das selbständige Geistesleben vorwärtskommen., denn das muss, wenn die
Menschheit nicht einem grossen Unheil entgegengehen soll, fertig, das heisst selbständig 



sein am Ende des fünften nachatlantischen Zeitraums. Am Ende des sechsten 
nachatlantischen Zeitraums muss fertig, selbständig sein eine neue spirituelle Theokratie, 
und am Ende des siebenten nachatlantischen Zeitraums muss vollständig ausgebildet sein 
ein wirkliches soziales Gemeinwesen, in dem der Einzelne sich unglücklich fühlen 
würde, ... wenn der Einzelne sein Glück erkaufen müsste mit den Entbehrungen von 
anderen.“ 190, 53ff   (>Imagination, Inspiration, Intuition, >Wesen)

  Damit der einzelne Mensch ein „Werkzeug werde in der Mission des Volkes“, bildet der 
Engel das vermittelnde Glied zum Erzengel des Volkes.  121, 28  (>Volk, >Hierarchien)

  England >Westen; England

  Entfremdung: „Es ist eben so, dass wir durch eine jahrhundertelange Erziehung innerhalb
der Zivilisation des Abendlandes wirklich dem Leben nicht näher gebracht worden sind, 
sondern dem Leben eigentlich entfremdet worden sind.“ Gleichzeitig verkennt man aber 
„die Natur und den Charakter dieser Entfremdung.“ eigentlich geht es darum, „den Geist in 
die Fabrik hineinzutragen“.   337b, 201f  

  Die alten religiös verwurzelten Anschauungen schufen einen geistigen 
Daseinszusammenhang, aus dem der Proletarier herausgerissen wurde. Vor der neueren 
Wissenschaft erscheint der Mensch als Naturwesen, und das ist jetzt die Grundlage des 
proletarischen Denkens.  Kp, 36f  (>Proletarier)

  Entwicklung aller Wesen: „Derjenige, der im Sinne der Geisteswissenschaftlichen 
Weltanschauung sich einen Einblick verschafft in die andern Welten, nicht nur in die 
physische Welt, die der Mensch mit seinen Sinnen wahrnehmen, mit Händen greifen kann, 
der weiss, dass es nicht nur solche Wesenheiten gibt, die die drei Glieder der menschlichen 
Natur: Leib, Seele und Geist haben, sondern dass es auch Wesen gibt, die tieferstehend als 
der Mensch, und Wesen, die höherstehend als der Mensch sind. Die Wesen, welche 
tieferstehend als der Mensch sind, wie haben wir sie uns vorzustellen? Wir haben sie uns so 
vorzustellen, dass sie nicht wie der Mensch als Höchstes einen geistigen Kern haben, 
sondern nur einen seelischen. So wie der Mensch Geist, Seele und Leib hat, so würden die 
tieferstehenden Wesen nur Seele, Körper und etwas, was tiefersteht als der Körper, haben. 
Nennen wir diese Welt, das Unbekannte, was das dritte ausmacht, meinetwillen die 
Unterwelt, so würden wir sagen können: Solche Wesenheiten haben ebenfalls eine 
dreigliedrige Natur, deren unterstes Glied die Unterwelt, deren mittleres Glied die physische
Welt und deren oberstes Glied die Seelenwelt ist. Es gibt aber auch Wesen, welche zwei 
Glieder im Geistigen haben und deren drittes Glied über die Sphäre des Devachan, über die 
Sphäre des Geistigen hinaufragt. .. Der Mensch gehört drei Welten an. Solche Wesenheiten 
würden auch drei Welten angehören und so wie der Mensch in Entwickelung begriffen ist, 
sich selbst herausentwickelt hat von einer Stufe, auf welcher seine Seele seine oberste 
Wesenheit war, in die der geistige Kern gesenkt worden ist, so sind auch diese andern 
Wesenheiten in einer fortwährenden Entwickelung begriffen. Sie sehen, dass diejenigen, 
welche eine Erfahrung haben von solchen Dingen, sich sagen müssen, dass der Mensch, 
wenn er diesen physischen Leib abgelegt hat, da er aufsteigt in die seelisch-geistige Welt, 
eben der Genosse anderer Wesenheiten sein wird ..“ Das ist eine Weltanschauung, „die allen
tieferen Religionen zugrunde liegt und die durch die .. geisteswissenschaftliche 

sein am Ende des fünften nachatlantischen Zeitraums. Am Ende des sechsten 
nachatlantischen Zeitraums muss fertig, selbständig sein eine neue spirituelle Theokratie, 
und am Ende des siebenten nachatlantischen Zeitraums muss vollständig ausgebildet sein 
ein wirkliches soziales Gemeinwesen, in dem der Einzelne sich unglücklich fühlen 
würde, ... wenn der Einzelne sein Glück erkaufen müsste mit den Entbehrungen von 
anderen.“ 190, 53ff   (>Imagination, Inspiration, Intuition, >Wesen)

  Damit der einzelne Mensch ein „Werkzeug werde in der Mission des Volkes“, bildet der 
Engel das vermittelnde Glied zum Erzengel des Volkes.  121, 28  (>Volk, >Hierarchien)

  England >Westen; England

  Entfremdung: „Es ist eben so, dass wir durch eine jahrhundertelange Erziehung innerhalb
der Zivilisation des Abendlandes wirklich dem Leben nicht näher gebracht worden sind, 
sondern dem Leben eigentlich entfremdet worden sind.“ Gleichzeitig verkennt man aber 
„die Natur und den Charakter dieser Entfremdung.“ eigentlich geht es darum, „den Geist in 
die Fabrik hineinzutragen“.   337b, 201f  

  Die alten religiös verwurzelten Anschauungen schufen einen geistigen 
Daseinszusammenhang, aus dem der Proletarier herausgerissen wurde. Vor der neueren 
Wissenschaft erscheint der Mensch als Naturwesen, und das ist jetzt die Grundlage des 
proletarischen Denkens.  Kp, 36f  (>Proletarier)

  Entwicklung aller Wesen: „Derjenige, der im Sinne der Geisteswissenschaftlichen 
Weltanschauung sich einen Einblick verschafft in die andern Welten, nicht nur in die 
physische Welt, die der Mensch mit seinen Sinnen wahrnehmen, mit Händen greifen kann, 
der weiss, dass es nicht nur solche Wesenheiten gibt, die die drei Glieder der menschlichen 
Natur: Leib, Seele und Geist haben, sondern dass es auch Wesen gibt, die tieferstehend als 
der Mensch, und Wesen, die höherstehend als der Mensch sind. Die Wesen, welche 
tieferstehend als der Mensch sind, wie haben wir sie uns vorzustellen? Wir haben sie uns so 
vorzustellen, dass sie nicht wie der Mensch als Höchstes einen geistigen Kern haben, 
sondern nur einen seelischen. So wie der Mensch Geist, Seele und Leib hat, so würden die 
tieferstehenden Wesen nur Seele, Körper und etwas, was tiefersteht als der Körper, haben. 
Nennen wir diese Welt, das Unbekannte, was das dritte ausmacht, meinetwillen die 
Unterwelt, so würden wir sagen können: Solche Wesenheiten haben ebenfalls eine 
dreigliedrige Natur, deren unterstes Glied die Unterwelt, deren mittleres Glied die physische
Welt und deren oberstes Glied die Seelenwelt ist. Es gibt aber auch Wesen, welche zwei 
Glieder im Geistigen haben und deren drittes Glied über die Sphäre des Devachan, über die 
Sphäre des Geistigen hinaufragt. .. Der Mensch gehört drei Welten an. Solche Wesenheiten 
würden auch drei Welten angehören und so wie der Mensch in Entwickelung begriffen ist, 
sich selbst herausentwickelt hat von einer Stufe, auf welcher seine Seele seine oberste 
Wesenheit war, in die der geistige Kern gesenkt worden ist, so sind auch diese andern 
Wesenheiten in einer fortwährenden Entwickelung begriffen. Sie sehen, dass diejenigen, 
welche eine Erfahrung haben von solchen Dingen, sich sagen müssen, dass der Mensch, 
wenn er diesen physischen Leib abgelegt hat, da er aufsteigt in die seelisch-geistige Welt, 
eben der Genosse anderer Wesenheiten sein wird ..“ Das ist eine Weltanschauung, „die allen
tieferen Religionen zugrunde liegt und die durch die .. geisteswissenschaftliche 



Weltanschauung nur erneuert werden soll. (…) Diejenigen, welche heute Götter sind, waren
einmal Menschen, und der Mensch wird in der Zukunft sich zu göttlicher Natur 
hinaufentwickeln. Der Mensch ist ein werdender Gott und die Götter sind nichts anderes als
vervollkommnete Menschen. Das ist die Grundlage aller Geheimwissenschaft, wie man sie 
nennt. Und diesen Satz in seinem vollen Umfange verstehen, bedeutet eben «Eingeweihter» 
sein.“  54, 365ff  (>Evolution)

  Erben: „Wenn es wirklich so sein wird, dass die Existenzmittelbeschaffung abgetrennt 
wird von der Arbeitsleistung, dann gibt es nämlich keine Erbschaften mehr. Das bewirkt 
eine solche Änderung der Struktur, dass man kein Geld hat anders als zur 
Warenbeschaffung. Denn wenn eine Sache real gedacht wird, so hat sie nämlich allerlei 
Wirkungen.“  186, 48ff

  Wenn „das Geld einfach von einem Menschen auf den anderen übergeht, ohne dass Ware 
zirkuliert. Dann mag der Mensch noch so sehr sich bestreben auf irgendeinem Gebiete: in 
dem, was Geld als Geld scheinbar produziert, lebt die ahrimanische Kraft. Sie können nicht 
erben, ohne dass soundso viel ahrimanische Kraft mit dem Gelde übergeht. Es gibt keine 
andere Möglichkeit, Geld in heilsamer Weise innerhalb der sozialen Struktur zu haben, als 
es christlich zu haben, das heisst, zu erwerben so, dass man mit dem, was man zwischen der
Geburt und dem Tode entwickelt, das Geld erwirbt.“186, 53f

  „Jemand, in dem wirklich soziales Verständnis lebt, hat kein Interesse daran, dass seine 
Verbindung mit einer Kapitalgrundlage nachwirke bei Personen oder Personengruppen, bei 
denen die individuellen Fähigkeiten eine solche Verbindung nicht rechtfertigen.“  Kp, 119    
(>Blut und Geist, >Eigentum, >Geld christlich haben)

  „Aber von einem Erbrecht .. wird in der Zukunft nicht mehr gesprochen werden können 
aus dem einfachen Grunde, weil auf der einen Seite es das nicht mehr geben kann, dass 
irgend etwas, was eigentlich nicht verkauft werden kann, was nicht käuflich ist, für einen 
noch einen Wert hat. Auf der anderen Seite wird man das Erbrecht nicht mehr brauchen, 
weil unter den Einrichtungen des gesunden sozialen Organismus die Menschen diejenigen, 
die zu ihnen gehören, in einer ganz andern Weise werden für ihre Zukunft abfinden können, 
als es heute unter dem rein materiellen Erbrecht geschieht.“  337a, 79

  Erbschaften besteuern: „..schaffen Sie nur das Schenken auf der einen Seite ab, so lagern
Sie es nämlich nur um. Und entscheidend ist nicht die Frage, ob man umlagern soll, sondern
ob das Umlagern immer günstig ist; denn ob die Erbschaft der einzelne .. Erbe allein antritt 
oder mit dem Staat zusammen, das ist eine Frage, die erst volkswirtschaftlich entschieden 
werden muss.“   NÖK, 93  (>Erben)

  Erde und Freiheit: „Das ist schon eine ungeheuer wichtige Bedeutung der irdisch-
sinnlichen Welt: das, was die Menschheit sich erwerben soll, die Freiheit des Willens, das 
kann sie sich nur erwerben während der Erdenentwickelung.“ Die Erde ist die Erzeugerin 
der Freiheit gerade dadurch, dass sie den Menschen mit Physischem, Mineralischem 
imprägniert. Aber das, was aus freiem Willen stammt, muss gerade im Irdischen erhalten 
werden. Man kann es, wenn man sich hellseherisch weiterentwickelt, in spätere 
Entwicklungen hinauftragen, aber man darf das Freiheitsprinzip nicht „in die Sphäre Drei, 
Zwei und Eins“ hineintragen, in denen von Freiheit nicht die Rede sein kann [es ging um 

Weltanschauung nur erneuert werden soll. (…) Diejenigen, welche heute Götter sind, waren
einmal Menschen, und der Mensch wird in der Zukunft sich zu göttlicher Natur 
hinaufentwickeln. Der Mensch ist ein werdender Gott und die Götter sind nichts anderes als
vervollkommnete Menschen. Das ist die Grundlage aller Geheimwissenschaft, wie man sie 
nennt. Und diesen Satz in seinem vollen Umfange verstehen, bedeutet eben «Eingeweihter» 
sein.“  54, 365ff  (>Evolution)

  Erben: „Wenn es wirklich so sein wird, dass die Existenzmittelbeschaffung abgetrennt 
wird von der Arbeitsleistung, dann gibt es nämlich keine Erbschaften mehr. Das bewirkt 
eine solche Änderung der Struktur, dass man kein Geld hat anders als zur 
Warenbeschaffung. Denn wenn eine Sache real gedacht wird, so hat sie nämlich allerlei 
Wirkungen.“  186, 48ff

  Wenn „das Geld einfach von einem Menschen auf den anderen übergeht, ohne dass Ware 
zirkuliert. Dann mag der Mensch noch so sehr sich bestreben auf irgendeinem Gebiete: in 
dem, was Geld als Geld scheinbar produziert, lebt die ahrimanische Kraft. Sie können nicht 
erben, ohne dass soundso viel ahrimanische Kraft mit dem Gelde übergeht. Es gibt keine 
andere Möglichkeit, Geld in heilsamer Weise innerhalb der sozialen Struktur zu haben, als 
es christlich zu haben, das heisst, zu erwerben so, dass man mit dem, was man zwischen der
Geburt und dem Tode entwickelt, das Geld erwirbt.“186, 53f

  „Jemand, in dem wirklich soziales Verständnis lebt, hat kein Interesse daran, dass seine 
Verbindung mit einer Kapitalgrundlage nachwirke bei Personen oder Personengruppen, bei 
denen die individuellen Fähigkeiten eine solche Verbindung nicht rechtfertigen.“  Kp, 119    
(>Blut und Geist, >Eigentum, >Geld christlich haben)

  „Aber von einem Erbrecht .. wird in der Zukunft nicht mehr gesprochen werden können 
aus dem einfachen Grunde, weil auf der einen Seite es das nicht mehr geben kann, dass 
irgend etwas, was eigentlich nicht verkauft werden kann, was nicht käuflich ist, für einen 
noch einen Wert hat. Auf der anderen Seite wird man das Erbrecht nicht mehr brauchen, 
weil unter den Einrichtungen des gesunden sozialen Organismus die Menschen diejenigen, 
die zu ihnen gehören, in einer ganz andern Weise werden für ihre Zukunft abfinden können, 
als es heute unter dem rein materiellen Erbrecht geschieht.“  337a, 79

  Erbschaften besteuern: „..schaffen Sie nur das Schenken auf der einen Seite ab, so lagern
Sie es nämlich nur um. Und entscheidend ist nicht die Frage, ob man umlagern soll, sondern
ob das Umlagern immer günstig ist; denn ob die Erbschaft der einzelne .. Erbe allein antritt 
oder mit dem Staat zusammen, das ist eine Frage, die erst volkswirtschaftlich entschieden 
werden muss.“   NÖK, 93  (>Erben)

  Erde und Freiheit: „Das ist schon eine ungeheuer wichtige Bedeutung der irdisch-
sinnlichen Welt: das, was die Menschheit sich erwerben soll, die Freiheit des Willens, das 
kann sie sich nur erwerben während der Erdenentwickelung.“ Die Erde ist die Erzeugerin 
der Freiheit gerade dadurch, dass sie den Menschen mit Physischem, Mineralischem 
imprägniert. Aber das, was aus freiem Willen stammt, muss gerade im Irdischen erhalten 
werden. Man kann es, wenn man sich hellseherisch weiterentwickelt, in spätere 
Entwicklungen hinauftragen, aber man darf das Freiheitsprinzip nicht „in die Sphäre Drei, 
Zwei und Eins“ hineintragen, in denen von Freiheit nicht die Rede sein kann [es ging um 



das Jahve-Prinzip der natürlichen Liebe und der Vererbung]. Der Mensch ist fortwährend 
der Gefahr ausgesetzt, dass ihm sein freier Wille  durch die blosse Kopf-Weisheit von 
Luzifer und Ahriman entrissen wird. „Das geschieht dann, wenn das freie Willenselement 
zum Beispiel umgewandelt wird in visionäres Hellsehen.“ 254, 92f  (>Jahve)

  Erde; Freiheit und Liebe: Die Möglichkeit des Endes in der Grabesöde musste sein, 
„ damit der Mensch durch Erdenverwandtheit die Freiheit erringen könne.“ Aber der 
Christus ist die umgekehrte Kraft, „das nämlich, was Keimeskraft ist,“ um, „wenn die Erde 
Grab wird, (..) das nicht mit zugrunde gehen zu lassen, was als Keim in ihr liegt, sondern es 
hinüberzutragen in die Zukunft.“  175, 88f   (>Freiheit, >Moral und Erde)

  „In der kosmischen Gegenwart nimmt der Mensch mit seinen ihn befreienden 
Gedankenkräften teil an dem erstorbenen, mit seinen ihm ihrem Wesen nach verborgenen 
Willenskräften an dem als Erdenwesen keimenden, neu auflebenden Makrokosmos.“  
26, 264ff   (>Mensch und Erde, >Willensweg zu Christus, >Materie)

  „Übersinnliche Erkenntnis … ist eine Auseinandersetzung zwischen dem, was innerhalb 
der Erde ist, mit demjenigen, was ausserhalb der Erde ist. Der Mensch identifiziert sich mit 
der Erde... und redet vom Standpunkte des Erdenwesens über das Weltenall.“  206, 89f  
(>Geisteswissenschaft und Urweisheit)

  Die Erdenmission ist, Wille, Gefühlselement und Gedankenelement ins Gleichgewicht zu 
bringen. „Das Geheimnis dieser Mission spricht sich dadurch aus, dass ... durch dieses 
Gleichgewicht der drei Kräfte das Innere tatsächlich produktiv Neues wirkt. Es wird 
dadurch wahrhaft ein viertes Element erzeugt zu den drei vorhergehenden, und dieses vierte
Element ist das Element der Liebe.“  121, 94f   (>Ethischer Individualismus)

  Erde und Kulturentwicklung: In alten Zeiten hat die Erde als Blüte und Frucht durch 
den Menschenleib die Veden und die Philosophie der Vedanta entstehen lassen. Die 
Rechtsbegriffe entwickeln sich in der Zeit, wo der Mensch nur mehr mit Klima und 
Atmosphäre zusammenhängt. Das wirtschaftliche Denken beginnt, wo er sich absondert von
der Erde und sich in sich selbst zusammenschliesst.  199, 228  (>Menschentier)

  Erde, Kulturleben: Seit dem 15. Jahrhundert „war eben Europa und die Verbindung 
Europas mit Amerika dasjenige, worauf es ankam, .. was dann im Wesentlichen das 
Kulturleben der neueren Zeit wurde, war ein westlich orientiertes Kulturleben. Nunmehr, 
indem sich der Gesichtspunkt des äusseren Kulturlebens nach dem stillen Ozean 
hinüberschiebt, ist der Anfang damit gemacht, dass die ganze Erde ein grosses Gebiet 
werden muss, das einheitlich in Bezug auf alle Kulturfragen zu behandeln ist.“ Das 
wirtschaftliche Zusammenwirken wird nur ein Surrogat bewirken können, „das solange auf 
ein Definitivum warten wird, bis ins Innerste des Menschenwesens hinein die geistigen 
Verhältnisse eine Verständigung herbeigeführt haben.“  83, 358ff

  Erde und Kosmos: „Dass alles, was sich abspielt im Erdendasein, ein Ergebnis des 
Kosmos ist, das möchten die Menschen heute leugnen.“  196, 36

  „Das, was Raffael geworden ist durch seine Bilder, das ist das Bleibende. .. Man muss sich
klar darüber sein, dass ja die Erde einmal im Kosmos zerschellen wird, dass nichts bleiben 

das Jahve-Prinzip der natürlichen Liebe und der Vererbung]. Der Mensch ist fortwährend 
der Gefahr ausgesetzt, dass ihm sein freier Wille  durch die blosse Kopf-Weisheit von 
Luzifer und Ahriman entrissen wird. „Das geschieht dann, wenn das freie Willenselement 
zum Beispiel umgewandelt wird in visionäres Hellsehen.“ 254, 92f  (>Jahve)

  Erde; Freiheit und Liebe: Die Möglichkeit des Endes in der Grabesöde musste sein, 
„ damit der Mensch durch Erdenverwandtheit die Freiheit erringen könne.“ Aber der 
Christus ist die umgekehrte Kraft, „das nämlich, was Keimeskraft ist,“ um, „wenn die Erde 
Grab wird, (..) das nicht mit zugrunde gehen zu lassen, was als Keim in ihr liegt, sondern es 
hinüberzutragen in die Zukunft.“  175, 88f   (>Freiheit, >Moral und Erde)

  „In der kosmischen Gegenwart nimmt der Mensch mit seinen ihn befreienden 
Gedankenkräften teil an dem erstorbenen, mit seinen ihm ihrem Wesen nach verborgenen 
Willenskräften an dem als Erdenwesen keimenden, neu auflebenden Makrokosmos.“  
26, 264ff   (>Mensch und Erde, >Willensweg zu Christus, >Materie)

  „Übersinnliche Erkenntnis … ist eine Auseinandersetzung zwischen dem, was innerhalb 
der Erde ist, mit demjenigen, was ausserhalb der Erde ist. Der Mensch identifiziert sich mit 
der Erde... und redet vom Standpunkte des Erdenwesens über das Weltenall.“  206, 89f  
(>Geisteswissenschaft und Urweisheit)

  Die Erdenmission ist, Wille, Gefühlselement und Gedankenelement ins Gleichgewicht zu 
bringen. „Das Geheimnis dieser Mission spricht sich dadurch aus, dass ... durch dieses 
Gleichgewicht der drei Kräfte das Innere tatsächlich produktiv Neues wirkt. Es wird 
dadurch wahrhaft ein viertes Element erzeugt zu den drei vorhergehenden, und dieses vierte
Element ist das Element der Liebe.“  121, 94f   (>Ethischer Individualismus)

  Erde und Kulturentwicklung: In alten Zeiten hat die Erde als Blüte und Frucht durch 
den Menschenleib die Veden und die Philosophie der Vedanta entstehen lassen. Die 
Rechtsbegriffe entwickeln sich in der Zeit, wo der Mensch nur mehr mit Klima und 
Atmosphäre zusammenhängt. Das wirtschaftliche Denken beginnt, wo er sich absondert von
der Erde und sich in sich selbst zusammenschliesst.  199, 228  (>Menschentier)

  Erde, Kulturleben: Seit dem 15. Jahrhundert „war eben Europa und die Verbindung 
Europas mit Amerika dasjenige, worauf es ankam, .. was dann im Wesentlichen das 
Kulturleben der neueren Zeit wurde, war ein westlich orientiertes Kulturleben. Nunmehr, 
indem sich der Gesichtspunkt des äusseren Kulturlebens nach dem stillen Ozean 
hinüberschiebt, ist der Anfang damit gemacht, dass die ganze Erde ein grosses Gebiet 
werden muss, das einheitlich in Bezug auf alle Kulturfragen zu behandeln ist.“ Das 
wirtschaftliche Zusammenwirken wird nur ein Surrogat bewirken können, „das solange auf 
ein Definitivum warten wird, bis ins Innerste des Menschenwesens hinein die geistigen 
Verhältnisse eine Verständigung herbeigeführt haben.“  83, 358ff

  Erde und Kosmos: „Dass alles, was sich abspielt im Erdendasein, ein Ergebnis des 
Kosmos ist, das möchten die Menschen heute leugnen.“  196, 36

  „Das, was Raffael geworden ist durch seine Bilder, das ist das Bleibende. .. Man muss sich
klar darüber sein, dass ja die Erde einmal im Kosmos zerschellen wird, dass nichts bleiben 



wird als die Menschenseelen. Wenn dann nichts geblieben ist als die Menschenseelen, wird 
die Ernte der Entwickelung der Menschenseelen dasjenige sein, was dieses Erdendasein an 
seinem Ende unterscheidet von dem Erdendasein an seinem Anfange. Bei diesem 
Gesichtspunkt beginnt dasjenige, was man nennen kann eine Verpflichtung, sich selber 
weiterzubringen in der Erdenentwickelung. .. Die Erde wird zerschellen, die Erde wird 
zersplittern, die Menschenseelen werden allein da sein!“  196, 117

  Erde Leib des Christus: „So wahr in Ihrem Leibe wohnt Ihr Seelisch-Geistiges, so wahr 
wohnt in dem Erdenleib, der aus Steinen, Pflanzen und Tieren besteht, und auf dem Sie 
herumwandeln, das Seelisch-Geistige der Erde; und dieses Seelisch-Geistige, dieser 
Erdengeist, das ist der Christus.“  103, 125f  (>Mysterium von Golgatha)

  Erde als Organismus: Die Erde kann man mit einem Organismus vergleichen, nicht aber 
den Staat, wie Kjellén; da wären die einzelnen Menschen Zellen. Zur Erde sind Staaten wie 
grosse Zellen.  177, 137  (>Menschheit)

  „Und richtig als Erdenmensch fühlt man sich nur, wenn man sich innerhalb der 
Menschheit so fühlt, dass die Erde selber der Leib ist der ganzen Erdenmenschheit. (…) 
Wenn die Erdenmenschheit in unlauteren Impulsen moralische Art lebt, so wird aus dem 
Erdenleib etwas anderes, als wenn sie in moralisch lauteren Impulsen lebt.“  191, 238

  Erde; Sinne und Verstand: „Dass wir auf der Erde leben, wird dadurch zustande 
gebracht, .. dass wir immer umgeben sind von dem Mineralischen, das heisst, dass durch die
Sinne wahrgenommen wird und dass das sinnlich Wahrgenommene durch den Verstand 
kombiniert werden kann.“   254, 85

  Erde-Spiritualität und freie Spiritualität: „So lange die Erde dem Menschen die 
Spiritualität gegeben hat, brauchte man nicht in freier Geistigkeit die Spiritualität zu 
erringen. So lange noch stark war das Gefühl von Mensch zu Mensch, brauchte man nicht 
in freier Geistigkeit die Spiritualität zu erringen. Heute sind wir darauf angewiesen, 
nachdem die Natur, die die Gaben Gottes gibt, sich zum großen Teil umgewandelt hat in die
Welt der Produktionsmittel, die vom Menschen in abstrakter Weise als eine zweite Natur 
geschaffen worden ist, heute brauchen wir zu den Produktionsmitteln die Welt der freien 
Geistigkeit, die uns einen Inhalt gibt.“  305, 216

  Erde, Zerstörung und Umwandlung: Anders als früher ist der Erdenprozess „ein 
zerfallender. .. Was wir als Elektrizität kennen, das ist das Licht, das sich selber zerstört 
innerhalb der Materie. Und die chemische Kraft, die innerhalb der Erdenentwicklung eine 
Umwandlung erfährt, ist Magnetismus. Und noch eine dritte Kraft wird auftreten. Und 
wenn den Menschen heute schon Wunder wirkend die Elektrizität erscheint, so wird diese 
dritte Kraft in noch viel wunderbarerer Weise die Kultur beeinflussen. … Die Kräfte 
müssen angewandt werden, um die Erde zu zerstören, damit der Mensch frei wird von der 
Erde, und damit der Erdenleib abfallen kann.“  130, 95  (>Elektrizität und Licht) 

  Erdenaufgabe: Der Orientale „hat feine Organe für die Naturbeobachtung gehabt. Aber 
ihm leuchtete aus all dem, was er als Abbild treulich beobachtete, in Liebe verehrte, eben
ein Geistiges entgegen. .. Das aber, was sich äusserlich ausbreitete, das war ihm Maja.“ Im 
Buddhismus wurde der Blick immer weiter auf die Maja gerichtet und die Empfindung von 

wird als die Menschenseelen. Wenn dann nichts geblieben ist als die Menschenseelen, wird 
die Ernte der Entwickelung der Menschenseelen dasjenige sein, was dieses Erdendasein an 
seinem Ende unterscheidet von dem Erdendasein an seinem Anfange. Bei diesem 
Gesichtspunkt beginnt dasjenige, was man nennen kann eine Verpflichtung, sich selber 
weiterzubringen in der Erdenentwickelung. .. Die Erde wird zerschellen, die Erde wird 
zersplittern, die Menschenseelen werden allein da sein!“  196, 117

  Erde Leib des Christus: „So wahr in Ihrem Leibe wohnt Ihr Seelisch-Geistiges, so wahr 
wohnt in dem Erdenleib, der aus Steinen, Pflanzen und Tieren besteht, und auf dem Sie 
herumwandeln, das Seelisch-Geistige der Erde; und dieses Seelisch-Geistige, dieser 
Erdengeist, das ist der Christus.“  103, 125f  (>Mysterium von Golgatha)

  Erde als Organismus: Die Erde kann man mit einem Organismus vergleichen, nicht aber 
den Staat, wie Kjellén; da wären die einzelnen Menschen Zellen. Zur Erde sind Staaten wie 
grosse Zellen.  177, 137  (>Menschheit)

  „Und richtig als Erdenmensch fühlt man sich nur, wenn man sich innerhalb der 
Menschheit so fühlt, dass die Erde selber der Leib ist der ganzen Erdenmenschheit. (…) 
Wenn die Erdenmenschheit in unlauteren Impulsen moralische Art lebt, so wird aus dem 
Erdenleib etwas anderes, als wenn sie in moralisch lauteren Impulsen lebt.“  191, 238

  Erde; Sinne und Verstand: „Dass wir auf der Erde leben, wird dadurch zustande 
gebracht, .. dass wir immer umgeben sind von dem Mineralischen, das heisst, dass durch die
Sinne wahrgenommen wird und dass das sinnlich Wahrgenommene durch den Verstand 
kombiniert werden kann.“   254, 85

  Erde-Spiritualität und freie Spiritualität: „So lange die Erde dem Menschen die 
Spiritualität gegeben hat, brauchte man nicht in freier Geistigkeit die Spiritualität zu 
erringen. So lange noch stark war das Gefühl von Mensch zu Mensch, brauchte man nicht 
in freier Geistigkeit die Spiritualität zu erringen. Heute sind wir darauf angewiesen, 
nachdem die Natur, die die Gaben Gottes gibt, sich zum großen Teil umgewandelt hat in die
Welt der Produktionsmittel, die vom Menschen in abstrakter Weise als eine zweite Natur 
geschaffen worden ist, heute brauchen wir zu den Produktionsmitteln die Welt der freien 
Geistigkeit, die uns einen Inhalt gibt.“  305, 216

  Erde, Zerstörung und Umwandlung: Anders als früher ist der Erdenprozess „ein 
zerfallender. .. Was wir als Elektrizität kennen, das ist das Licht, das sich selber zerstört 
innerhalb der Materie. Und die chemische Kraft, die innerhalb der Erdenentwicklung eine 
Umwandlung erfährt, ist Magnetismus. Und noch eine dritte Kraft wird auftreten. Und 
wenn den Menschen heute schon Wunder wirkend die Elektrizität erscheint, so wird diese 
dritte Kraft in noch viel wunderbarerer Weise die Kultur beeinflussen. … Die Kräfte 
müssen angewandt werden, um die Erde zu zerstören, damit der Mensch frei wird von der 
Erde, und damit der Erdenleib abfallen kann.“  130, 95  (>Elektrizität und Licht) 

  Erdenaufgabe: Der Orientale „hat feine Organe für die Naturbeobachtung gehabt. Aber 
ihm leuchtete aus all dem, was er als Abbild treulich beobachtete, in Liebe verehrte, eben
ein Geistiges entgegen. .. Das aber, was sich äusserlich ausbreitete, das war ihm Maja.“ Im 
Buddhismus wurde der Blick immer weiter auf die Maja gerichtet und die Empfindung von 



der grossen Täuschung, von dem grossen Nichtsein wurde nach und nach die Hauptsache, 
und daraus kam die Stimmung des Erlösungsbedürfnisses von dieser Maja, von diesem 
Leiden im Sinne des Buddha. Von der modernen Geist-Erkenntnis aus müssen wir „die 
altorientalische Weltanschauung als etwas Instinktives, auch Einseitiges .. betrachten, zu 
dem wir aber mit voller Besonnenheit, mit hellem Bewusstsein wieder kommen müssen. …
Der Mensch darf nicht ein zweites Mal eine Flucht in das Geistesleben so anstellen, dass ihn
seine Flucht hindert, mit voller Kraft einzugreifen in die Erdenaufgabe ..“  83, 121f

  Was sich verständigen muss zwischen Osten und Westen, lässt sich in einem Bild 
zusammenfassen. Buddha steht einem Leichnam gegenüber und kommt zu seiner 
Folgerung: Leben ist Leiden. „Sechshundert Jahre später wird das Christentum begründet 
und ein bedeutsames Symbolum steht danach da: .. das erhobene Kreuz mit dem Erlöser, 
mit dem toten Menschenkörper darauf. Und unzählige Menschen schauen .. zu dem Bild des
Leichnams hin … sie aber sprachen nicht aus dem Anblick dieses Leichnams heraus bloss
die Worte: Das Leben ist Leid! - Nein, der Anblick des Todes wurde ihnen das Symbolum 
für eine Auferstehung, für eine Auferstehung des Geistes aus innerer Menschenkraft, das 
Symbolum dafür, dass das Leid gerade dadurch erlöst werden kann, dass das Physische
überwunden wird .. indem man es voll im Auge behält, gerade nicht als Maja ansieht, aber 
es überwindet durch Arbeit, durch Tätigkeit, durch die Regsamkeit
des Willens. (…) Stellen wir dem, was wir vom Osten haben müssen, der Ehrfurcht, der 
Liebe, der Bewunderung vor seiner Geistigkeit, stellen wir dem nicht ein passives 
Empfangen gegenüber, sondern ein emsiges Arbeiten aus dem, was heute vielleicht noch 
ungeistig ist im Westen, was aber den Keim der Geistigkeit in sich trägt, stellen wir zu der 
Ehrfurcht die Kraft hin, dann werden wir das Richtige tun für die 
Menschheitsentwickelung.“  83, 132ff 

  Erfahrung:  „Als vernünftiges Wesen ist er (der Mensch) sehr wohl imstande, sich den 
Kosmos als eine Einheit vorzustellen, in der jedes Einzelne als Glied des Ganzen erscheint; 
als sinnliches Wesen jedoch ist er an Ort und Zeit gebunden, er kann nur einzelne der 
unendlich vielen Glieder des Kosmos wahrnehmen. Die Erfahrung kann daher nur eine 
durch die Beschränktheit unserer Individualität bedingte Gestalt der Wirklichkeit liefern, 
aus welcher die Vernunft erst das Objektive gewinnen muss. Die sinnenfällige Anschauung
entfernt uns also von der Wirklichkeit, die vernünftige Betrachtung führt uns darauf wieder 
zurück. Ein Wesen, dessen Sinnlichkeit in einem Akte die Welt anschauen könnte, bedürfte 
der Vernunft nicht. Ihm lieferte eine einzelne Wahrnehmung, was wir nur durch das 
Zusammenfassen unendlich vieler erreichen können.“   30, 58  (>Vorstellung und 
Erfahrung, >Vernunft und Assoziieren)

  „Bei Dingen, die der labilen Wirklichkeit angehören, an der Menschen beteiligt sind, muss 
man von der Erfahrung, von einer irgendwie gearteten Erfahrung ausgehen, nicht von der 
Verstandeslogik, weil sich immer von diesem oder jenem Standpunkt aus tatsächlich für 
eine Sache gleich viel dafür und dawider sagen lässt.“ Geisteswissenschaft geht von der 
Erfahrung aus.  338, 36

  Eingebung: Kopf; Sinnes-Nervenmensch; Urteil: Brustmensch, 
Rhythmischer Mensch; Erfahrung: Gliedmassen – Stoffwechsel.    188, 157f 

(Zu „empfundene Erfahrung“ >Assoziatives Urteil)

der grossen Täuschung, von dem grossen Nichtsein wurde nach und nach die Hauptsache, 
und daraus kam die Stimmung des Erlösungsbedürfnisses von dieser Maja, von diesem 
Leiden im Sinne des Buddha. Von der modernen Geist-Erkenntnis aus müssen wir „die 
altorientalische Weltanschauung als etwas Instinktives, auch Einseitiges .. betrachten, zu 
dem wir aber mit voller Besonnenheit, mit hellem Bewusstsein wieder kommen müssen. …
Der Mensch darf nicht ein zweites Mal eine Flucht in das Geistesleben so anstellen, dass ihn
seine Flucht hindert, mit voller Kraft einzugreifen in die Erdenaufgabe ..“  83, 121f

  Was sich verständigen muss zwischen Osten und Westen, lässt sich in einem Bild 
zusammenfassen. Buddha steht einem Leichnam gegenüber und kommt zu seiner 
Folgerung: Leben ist Leiden. „Sechshundert Jahre später wird das Christentum begründet 
und ein bedeutsames Symbolum steht danach da: .. das erhobene Kreuz mit dem Erlöser, 
mit dem toten Menschenkörper darauf. Und unzählige Menschen schauen .. zu dem Bild des
Leichnams hin … sie aber sprachen nicht aus dem Anblick dieses Leichnams heraus bloss
die Worte: Das Leben ist Leid! - Nein, der Anblick des Todes wurde ihnen das Symbolum 
für eine Auferstehung, für eine Auferstehung des Geistes aus innerer Menschenkraft, das 
Symbolum dafür, dass das Leid gerade dadurch erlöst werden kann, dass das Physische
überwunden wird .. indem man es voll im Auge behält, gerade nicht als Maja ansieht, aber 
es überwindet durch Arbeit, durch Tätigkeit, durch die Regsamkeit
des Willens. (…) Stellen wir dem, was wir vom Osten haben müssen, der Ehrfurcht, der 
Liebe, der Bewunderung vor seiner Geistigkeit, stellen wir dem nicht ein passives 
Empfangen gegenüber, sondern ein emsiges Arbeiten aus dem, was heute vielleicht noch 
ungeistig ist im Westen, was aber den Keim der Geistigkeit in sich trägt, stellen wir zu der 
Ehrfurcht die Kraft hin, dann werden wir das Richtige tun für die 
Menschheitsentwickelung.“  83, 132ff 

  Erfahrung:  „Als vernünftiges Wesen ist er (der Mensch) sehr wohl imstande, sich den 
Kosmos als eine Einheit vorzustellen, in der jedes Einzelne als Glied des Ganzen erscheint; 
als sinnliches Wesen jedoch ist er an Ort und Zeit gebunden, er kann nur einzelne der 
unendlich vielen Glieder des Kosmos wahrnehmen. Die Erfahrung kann daher nur eine 
durch die Beschränktheit unserer Individualität bedingte Gestalt der Wirklichkeit liefern, 
aus welcher die Vernunft erst das Objektive gewinnen muss. Die sinnenfällige Anschauung
entfernt uns also von der Wirklichkeit, die vernünftige Betrachtung führt uns darauf wieder 
zurück. Ein Wesen, dessen Sinnlichkeit in einem Akte die Welt anschauen könnte, bedürfte 
der Vernunft nicht. Ihm lieferte eine einzelne Wahrnehmung, was wir nur durch das 
Zusammenfassen unendlich vieler erreichen können.“   30, 58  (>Vorstellung und 
Erfahrung, >Vernunft und Assoziieren)

  „Bei Dingen, die der labilen Wirklichkeit angehören, an der Menschen beteiligt sind, muss 
man von der Erfahrung, von einer irgendwie gearteten Erfahrung ausgehen, nicht von der 
Verstandeslogik, weil sich immer von diesem oder jenem Standpunkt aus tatsächlich für 
eine Sache gleich viel dafür und dawider sagen lässt.“ Geisteswissenschaft geht von der 
Erfahrung aus.  338, 36

  Eingebung: Kopf; Sinnes-Nervenmensch; Urteil: Brustmensch, 
Rhythmischer Mensch; Erfahrung: Gliedmassen – Stoffwechsel.    188, 157f 

(Zu „empfundene Erfahrung“ >Assoziatives Urteil)



  Beim Denken in der sozialen Einrichtung ist der Einzelne nichts. „.. wenn zwölf 
zusammensitzen aus den verschiedenen parteipolitischen Richtungen mit dem guten Willen,
ihre einzelnen Erfahrungen als Teilerfahrungen zusammenzufassen, so (..) entsteht eine 
Potenzierung dieser zwölf Impulse.“ 337a, 31 (>Wirtschaft und Erfahrung)  

  Erfindungen >Moral und Erfindungen, >Inspirationskraft, >Geistesl., Produktivität         

  Erfolg:  In der Natur ist immer die Möglichkeit vorhanden, dass aus dem Geschaffenen 
unzählige Misserfolge hervorgehen. Wir müssen nicht über die Misserfolge trauern. Der 
Erfolg als solcher ist kein Maßstab für das Rechte und Wahre.  113, 11f  (>Gewinn)

  „Wenn wir nicht imstande sind, uns an den Misserfolgen ebenso zu freuen wie an den 
Erfolgen, so können wir uns niemals von den Dingen die Gedanken sagen lassen, die in 
ihnen liegen.“  57, 252 

  „Der Erkenntnis Suchende kann nicht nur fragen: was bringt mir Frucht, womit habe ich 
Erfolg, sondern er muss auch fragen können: Was habe ich als das Gute erkannt? Verzicht 
auf die Früchte des Handelns für die Persönlichkeit, Verzicht auf alle Willkür..“   9, 186 

  Erkenne dich selbst: Der Mensch fasst die Welt, die er mit seinen Sinnen wahrnimmt,
als  Illusion auf. „.. aus dem Zusammenfügen dieser beiden Worte: «Die Welt ist Maja», aus
dem Orient, «Erkenne dich selbst», aus der alten griechischen Weisheit - erfloss der ganzen 
neueren Menschheit ihr Streben nach einer spirituellen Erkenntnis. … Aber erst im Leben 
kommt man zurecht mit dieser Frage; nicht im Denken, sondern im Wollen und im vollen 
Drinnenstehen in der uns Menschen zunächst zugänglichen Wirklichkeit. .. in einem 
intensiven Fühlen sagt sich jeder Mensch ..: So wie die äußere Welt, die du siehst, die du 
hörst, kannst du selbst nicht sein. (…) Ich trage ja etwas in mir, was anders ist als das, was 
ich in meiner Umgebung sehe, was ich in meiner Umgebung höre. Ich muss auf die 
Wahrheit meines eigenen Wesens kommen.“  243, 12f  

  Erkennen: „Die Wirklichkeit tritt uns, indem wir uns ihr mit offenen Sinnen 
entgegenstellen, gegenüber. Sie tritt uns in einer Gestalt gegenüber, die wir nicht als ihre 
wahre ansehen können; die letztere erreichen wir erst, wenn wir unser Denken in Fluss 
bringen. Erkennen heißt: zu der halben Wirklichkeit der Sinnenerfahrung die Wahrnehmung
des Denkens hinzufügen, auf dass ihr Bild vollständig werde.“  1, 137  (>Erkenntnis, 
>Wahrnehmung und Denken)

  „Will man wirklich das Erkennen in seiner ganzen Wesenheit begreifen, dann muss man es
unzweifelhaft zunächst da erfassen, wo es an seinen Anfang gestellt ist, wo es einsetzt.“ Es 
gibt vor allem Erkennen einen unmittelbar gegebenen Weltinhalt: „Empfindungen, 
Wahrnehmungen, Anschauungen, Gefühle, Willensakte, Traum- und Phatasiegebilde, 
Vorstellungen, Begriffe und Ideen. - Auch die Illusionen und Halluzinationen stehen auf 
dieser Stufe ganz gleichberechtigt da mit anderen Teilen des Weltinhalts. Denn welches 
Verhältnis dieselben zu anderen Wahrnehmungen haben, das kann erst die erkennende 
Betrachtung lehren.“  3, 54f  (>Erkenntnistheorie)

  „Ich suchte in meinem Buche (Philosophie der Freiheit) darzulegen, dass nicht hinter der 
Sinneswelt ein Unbekanntes liegt, sondern in ihr die geistige Welt. Und von der 

  Beim Denken in der sozialen Einrichtung ist der Einzelne nichts. „.. wenn zwölf 
zusammensitzen aus den verschiedenen parteipolitischen Richtungen mit dem guten Willen,
ihre einzelnen Erfahrungen als Teilerfahrungen zusammenzufassen, so (..) entsteht eine 
Potenzierung dieser zwölf Impulse.“ 337a, 31 (>Wirtschaft und Erfahrung)  

  Erfindungen >Moral und Erfindungen, >Inspirationskraft, >Geistesl., Produktivität         

  Erfolg:  In der Natur ist immer die Möglichkeit vorhanden, dass aus dem Geschaffenen 
unzählige Misserfolge hervorgehen. Wir müssen nicht über die Misserfolge trauern. Der 
Erfolg als solcher ist kein Maßstab für das Rechte und Wahre.  113, 11f  (>Gewinn)

  „Wenn wir nicht imstande sind, uns an den Misserfolgen ebenso zu freuen wie an den 
Erfolgen, so können wir uns niemals von den Dingen die Gedanken sagen lassen, die in 
ihnen liegen.“  57, 252 

  „Der Erkenntnis Suchende kann nicht nur fragen: was bringt mir Frucht, womit habe ich 
Erfolg, sondern er muss auch fragen können: Was habe ich als das Gute erkannt? Verzicht 
auf die Früchte des Handelns für die Persönlichkeit, Verzicht auf alle Willkür..“   9, 186 

  Erkenne dich selbst: Der Mensch fasst die Welt, die er mit seinen Sinnen wahrnimmt,
als  Illusion auf. „.. aus dem Zusammenfügen dieser beiden Worte: «Die Welt ist Maja», aus
dem Orient, «Erkenne dich selbst», aus der alten griechischen Weisheit - erfloss der ganzen 
neueren Menschheit ihr Streben nach einer spirituellen Erkenntnis. … Aber erst im Leben 
kommt man zurecht mit dieser Frage; nicht im Denken, sondern im Wollen und im vollen 
Drinnenstehen in der uns Menschen zunächst zugänglichen Wirklichkeit. .. in einem 
intensiven Fühlen sagt sich jeder Mensch ..: So wie die äußere Welt, die du siehst, die du 
hörst, kannst du selbst nicht sein. (…) Ich trage ja etwas in mir, was anders ist als das, was 
ich in meiner Umgebung sehe, was ich in meiner Umgebung höre. Ich muss auf die 
Wahrheit meines eigenen Wesens kommen.“  243, 12f  

  Erkennen: „Die Wirklichkeit tritt uns, indem wir uns ihr mit offenen Sinnen 
entgegenstellen, gegenüber. Sie tritt uns in einer Gestalt gegenüber, die wir nicht als ihre 
wahre ansehen können; die letztere erreichen wir erst, wenn wir unser Denken in Fluss 
bringen. Erkennen heißt: zu der halben Wirklichkeit der Sinnenerfahrung die Wahrnehmung
des Denkens hinzufügen, auf dass ihr Bild vollständig werde.“  1, 137  (>Erkenntnis, 
>Wahrnehmung und Denken)

  „Will man wirklich das Erkennen in seiner ganzen Wesenheit begreifen, dann muss man es
unzweifelhaft zunächst da erfassen, wo es an seinen Anfang gestellt ist, wo es einsetzt.“ Es 
gibt vor allem Erkennen einen unmittelbar gegebenen Weltinhalt: „Empfindungen, 
Wahrnehmungen, Anschauungen, Gefühle, Willensakte, Traum- und Phatasiegebilde, 
Vorstellungen, Begriffe und Ideen. - Auch die Illusionen und Halluzinationen stehen auf 
dieser Stufe ganz gleichberechtigt da mit anderen Teilen des Weltinhalts. Denn welches 
Verhältnis dieselben zu anderen Wahrnehmungen haben, das kann erst die erkennende 
Betrachtung lehren.“  3, 54f  (>Erkenntnistheorie)

  „Ich suchte in meinem Buche (Philosophie der Freiheit) darzulegen, dass nicht hinter der 
Sinneswelt ein Unbekanntes liegt, sondern in ihr die geistige Welt. Und von der 



menschlichen Ideenwelt suchte ich zu zeigen, dass sie in dieser geistigen Welt ihren 
Bestand hat“.  28, 162  (>Geist, >Kommunion, >Philosophie der Freiheit ..)

  Der erkennende Mensch „lebt in den Dingen, habe ich oftmals gesagt. Und dass er etwas 
erkennt, das beruht darauf, dass sich sein Erleben in den Dingen an seinem Leibe spiegelt.“ 
163, 30.8.1915  (>Wirklichkeit)

  „Also Ihre Erkenntnis verdanken Sie eigentlich dem Hereinscheinen, dem Hereinstrahlen 
Ihres vorgeburtlichen Lebens. Und dieses Erkennen, das in weit höherem Masse vorhanden 
ist, als Realität vorhanden ist vor der Geburt oder der Empfängnis, wird abgeschwächt zum 
Bilde durch die Antipathie.“   293, 34  (>Vorgeburtliches ..)

  „Indem Sie denkend erkennen, müssen sie empfinden – wenn ich mich zunächst bildlich 
ausdrücken darf (..) - dass Sie gewissermassen im Lichte leben. … Das ist das Wesentliche 
beim denkenden Erkennen, dass Sie in dem ganzen Weben der Tätigkeit beim denkenden 
Erkennen mit Ihrem vollen Bewusstsein drinnenstecken.“  293, 88

  Es gibt drei Stufen des Erkennens. „Die erste Stufe wäre das gewohnheitsmässige 
Hinnehmen der realen Aussenwelt. Die zweite Stufe wäre das mathematische Durchdringen
dieser Aussenwelt, nachdem wir zuerst die reine Mathematik ausgebildet haben. Das dritte 
wäre ein Erleben des Geistes, eben auch innerlich (..) Erstens die physische Naturerkenntnis
(Empirie), zweitens das mathematisierende Wissen und drittens die Geisteswissenschaft. (..)
intim wie das mathematische Erleben, aber mit dem Charakter der geistigen Wirklichkeit. .. 
Wer versteht, wie Mathematik entsteht,“ wird auch verstehen, wie Geisteswissenschaft 
entsteht.“  324, 25f  (>Mathematik, >Verstehen)

  In unserem Erkennen entwickelt sich in uns der Keim des Zukünftigen.  170, 53

  Erkennen und Handeln: „Unser Erkennen führt uns dahin, die Tendenz des 
Weltprozesses, die Intention der Schöpfung aus den in der uns umgebenden Natur 
enthaltenen Andeutungen zu finden. Haben wir das erreicht, dann ist unserem Handeln die 
Aufgabe zuerteilt, selbständig an der Verwirklichung jener Intention mitzuarbeiten. Und so 
erscheint uns unser Handeln direkt als eine Fortsetzung jener Art von Wirksamkeit, die auch
die Natur erfüllt. … Das Naturprodukt hat keineswegs in sich selbst die ideelle 
Gesetzmässigkeit, von der es beherrscht erscheint. Es bedarf bei ihm des Gegenübertretens 
eines höheren, des menschlichen Denkens; dann erscheint diesem das, wovon jenes 
beherrscht wird. Beim menschlichen Tun ist das anders. Da wohnt dem tätigen Objekt 
unmittelbar die Idee inne..“  1, 181  (>Handeln)

  Man hat immer in zwei Teile zerrissen, was ein Ganzes ist: den Menschen. „Den 
Handelnden und den Erkennenden unterschied man, und leer ausgegangen ist dabei nur der, 
auf den es vor allen Dingen ankommt: der aus Erkenntnis Handelnde.“   4, 21  (>Denken, 
Fühlen, Wollen)

  „Wir mögen die Sache anfassen wie wir wollen: Immer klarer muss es werden, dass die 
Frage nach dem Wesen des menschlichen Handelns die andere voraussetzt nach dem 
Ursprunge des Denkens.“  4, 26  (>Moralische Phantasie)

menschlichen Ideenwelt suchte ich zu zeigen, dass sie in dieser geistigen Welt ihren 
Bestand hat“.  28, 162  (>Geist, >Kommunion, >Philosophie der Freiheit ..)

  Der erkennende Mensch „lebt in den Dingen, habe ich oftmals gesagt. Und dass er etwas 
erkennt, das beruht darauf, dass sich sein Erleben in den Dingen an seinem Leibe spiegelt.“ 
163, 30.8.1915  (>Wirklichkeit)

  „Also Ihre Erkenntnis verdanken Sie eigentlich dem Hereinscheinen, dem Hereinstrahlen 
Ihres vorgeburtlichen Lebens. Und dieses Erkennen, das in weit höherem Masse vorhanden 
ist, als Realität vorhanden ist vor der Geburt oder der Empfängnis, wird abgeschwächt zum 
Bilde durch die Antipathie.“   293, 34  (>Vorgeburtliches ..)

  „Indem Sie denkend erkennen, müssen sie empfinden – wenn ich mich zunächst bildlich 
ausdrücken darf (..) - dass Sie gewissermassen im Lichte leben. … Das ist das Wesentliche 
beim denkenden Erkennen, dass Sie in dem ganzen Weben der Tätigkeit beim denkenden 
Erkennen mit Ihrem vollen Bewusstsein drinnenstecken.“  293, 88

  Es gibt drei Stufen des Erkennens. „Die erste Stufe wäre das gewohnheitsmässige 
Hinnehmen der realen Aussenwelt. Die zweite Stufe wäre das mathematische Durchdringen
dieser Aussenwelt, nachdem wir zuerst die reine Mathematik ausgebildet haben. Das dritte 
wäre ein Erleben des Geistes, eben auch innerlich (..) Erstens die physische Naturerkenntnis
(Empirie), zweitens das mathematisierende Wissen und drittens die Geisteswissenschaft. (..)
intim wie das mathematische Erleben, aber mit dem Charakter der geistigen Wirklichkeit. .. 
Wer versteht, wie Mathematik entsteht,“ wird auch verstehen, wie Geisteswissenschaft 
entsteht.“  324, 25f  (>Mathematik, >Verstehen)

  In unserem Erkennen entwickelt sich in uns der Keim des Zukünftigen.  170, 53

  Erkennen und Handeln: „Unser Erkennen führt uns dahin, die Tendenz des 
Weltprozesses, die Intention der Schöpfung aus den in der uns umgebenden Natur 
enthaltenen Andeutungen zu finden. Haben wir das erreicht, dann ist unserem Handeln die 
Aufgabe zuerteilt, selbständig an der Verwirklichung jener Intention mitzuarbeiten. Und so 
erscheint uns unser Handeln direkt als eine Fortsetzung jener Art von Wirksamkeit, die auch
die Natur erfüllt. … Das Naturprodukt hat keineswegs in sich selbst die ideelle 
Gesetzmässigkeit, von der es beherrscht erscheint. Es bedarf bei ihm des Gegenübertretens 
eines höheren, des menschlichen Denkens; dann erscheint diesem das, wovon jenes 
beherrscht wird. Beim menschlichen Tun ist das anders. Da wohnt dem tätigen Objekt 
unmittelbar die Idee inne..“  1, 181  (>Handeln)

  Man hat immer in zwei Teile zerrissen, was ein Ganzes ist: den Menschen. „Den 
Handelnden und den Erkennenden unterschied man, und leer ausgegangen ist dabei nur der, 
auf den es vor allen Dingen ankommt: der aus Erkenntnis Handelnde.“   4, 21  (>Denken, 
Fühlen, Wollen)

  „Wir mögen die Sache anfassen wie wir wollen: Immer klarer muss es werden, dass die 
Frage nach dem Wesen des menschlichen Handelns die andere voraussetzt nach dem 
Ursprunge des Denkens.“  4, 26  (>Moralische Phantasie)



  „In unserem Wissen lebt sich der innerste Kern der Welt aus. Die gesetzmässige Harmonie,
von der das Weltall beherrscht wird, kommt in der menschlichen Erkenntnis zur 
Erscheinung. … Unser Handeln ist ein Teil des allgemeinen Weltgeschehens. Es steht somit 
auch unter der allgemeinen Gesetzmässigkeit dieses Geschehens. Wenn nun irgendwo im 
Universum ein Geschehen auftritt, so ist an demselben ein zweifaches zu unterscheiden: Der
äussere Verlauf desselben in Raum und Zeit, und die innere Gesetzmässigkeit davon. Die 
Erkenntnis dieser Gesetzmässigkeit für das menschliche Handeln ist nur ein besonderer Fall
des Erkennens. .. Sich als handelnde Persönlichkeit erkennen, heisst somit: für sein Handeln
die entsprechenden Gesetze, d.h. die sittlichen Begriffe und Ideale als Wissen zu besitzen. 
Wenn wir diese Gesetzmässigkeit erkannt haben, dann ist unser Handeln auch unser Werk. 
(…) Nicht alles menschliche Handeln trägt diesen freien Charakter. In vielen Fällen besitzen
wir die Gesetze für unser Handeln nicht als Wissen. Dieser Teil unseres Handelns ist der 
unfreie Teil unseres Wirkens. Ihm gegenüber steht derjenige, wo wir uns in diese Gesetze 
vollkommen einleben. Das ist das freie Gebiet. Sofern unser Leben ihm angehört, ist es 
allein als sittliches zu bezeichnen. Die Verwandlung des ersten Gebietes in ein solches mit 
dem Charakter des zweiten, ist die Aufgabe jeder individuellen Entwickelung, wie auch 
jener der ganzen Menschheit.“  30, 207ff  (>Bewusstsein oder Instinkt, >Freiheit)

  Erlebte Ideen haben „die Kraft, den Willen zu ergreifen und im Handeln weiterzuleben.“  
24, 242    (>Motiv, >Ideale, >Willensweg, >Liebe zur Handlung)

  Erkennen und Ich: „Die Dinge verlangen keine Erklärung. Sie existieren und wirken 
aufeinander nach den Gesetzen, die durch das Denken auffindbar sind. Sie existieren in 
unzertrennlicher Einheit mit diesen Gesetzen. Da tritt ihnen unsere Ichheit gegenüber und 
erfasst von ihnen zunächst nur das, was wir als Wahrnehmung bezeichnet haben. Aber in 
dem Innern dieser Ichheit findet sich die Kraft, um auch den andern Teil der Wirklichkeit zu
finden. Erst wenn die Ichheit die beiden Elemente der Wirklichkeit, die in der Welt 
unzertrennlich verbunden sind, auch für sich vereinigt hat, dann ist die 
Erkenntnisbefriedigung eingetreten: das Ich ist wieder bei der Wirklichkeit angelangt.
Die Vorbedingungen zum Entstehen des Erkennens sind also durch und für das Ich.“
4, 115  (>Erkenntnis heilt, >Ich in der Gesetzmässigkeit der Dinge)

  Erkenntnis: „Der Mensch kann keine andere Erkenntnis verlangen als eine solche, die er 
selbst hervorbringt. Wer hinter den Dingen noch etwas sucht, das deren eigentliches Wesen 
bedeuten soll, der hat sich nicht zum Bewusstsein gebracht, dass alle Fragen nach dem 
Wesen der Dinge nur aus einem menschlichen Bedürfnis entspringen: das, was man 
wahrnimmt, auch mit dem Gedanken zu durchdringen. Die Dinge sprechen zu uns, und 
unser Inneres spricht, wenn wir die Dinge beobachten. Diese zwei Sprachen stammen aus 
demselben Urwesen, und der Mensch ist berufen, deren gegenseitiges Verständnis zu 
bewirken. Darin besteht das, was man Erkenntnis nennt.“  1, 310f  (>Wahrnehmung und 
Denken)

  „Die Aufgabe der Erkenntnis ist nicht: etwas schon anderwärts Vorhandenes in 
begrifflicher Form zu wiederholen, sondern die: ein ganz neues Gebiet zu schaffen, das mit 
der sinnenfällig gegebenen Welt zusammen erst die volle Wirklichkeit ergibt. Damit ist die 
höchste Tätigkeit des Menschen, sein geistiges Schaffen, organisch dem allgemeinen 
Weltgeschehen eingegliedert. Ohne diese Tätigkeit wäre das Weltgeschehen gar nicht als in 
sich abgeschlossene Ganzheit zu denken. Der Mensch ist dem Weltlauf gegenüber nicht ein 

  „In unserem Wissen lebt sich der innerste Kern der Welt aus. Die gesetzmässige Harmonie,
von der das Weltall beherrscht wird, kommt in der menschlichen Erkenntnis zur 
Erscheinung. … Unser Handeln ist ein Teil des allgemeinen Weltgeschehens. Es steht somit 
auch unter der allgemeinen Gesetzmässigkeit dieses Geschehens. Wenn nun irgendwo im 
Universum ein Geschehen auftritt, so ist an demselben ein zweifaches zu unterscheiden: Der
äussere Verlauf desselben in Raum und Zeit, und die innere Gesetzmässigkeit davon. Die 
Erkenntnis dieser Gesetzmässigkeit für das menschliche Handeln ist nur ein besonderer Fall
des Erkennens. .. Sich als handelnde Persönlichkeit erkennen, heisst somit: für sein Handeln
die entsprechenden Gesetze, d.h. die sittlichen Begriffe und Ideale als Wissen zu besitzen. 
Wenn wir diese Gesetzmässigkeit erkannt haben, dann ist unser Handeln auch unser Werk. 
(…) Nicht alles menschliche Handeln trägt diesen freien Charakter. In vielen Fällen besitzen
wir die Gesetze für unser Handeln nicht als Wissen. Dieser Teil unseres Handelns ist der 
unfreie Teil unseres Wirkens. Ihm gegenüber steht derjenige, wo wir uns in diese Gesetze 
vollkommen einleben. Das ist das freie Gebiet. Sofern unser Leben ihm angehört, ist es 
allein als sittliches zu bezeichnen. Die Verwandlung des ersten Gebietes in ein solches mit 
dem Charakter des zweiten, ist die Aufgabe jeder individuellen Entwickelung, wie auch 
jener der ganzen Menschheit.“  30, 207ff  (>Bewusstsein oder Instinkt, >Freiheit)

  Erlebte Ideen haben „die Kraft, den Willen zu ergreifen und im Handeln weiterzuleben.“  
24, 242    (>Motiv, >Ideale, >Willensweg, >Liebe zur Handlung)

  Erkennen und Ich: „Die Dinge verlangen keine Erklärung. Sie existieren und wirken 
aufeinander nach den Gesetzen, die durch das Denken auffindbar sind. Sie existieren in 
unzertrennlicher Einheit mit diesen Gesetzen. Da tritt ihnen unsere Ichheit gegenüber und 
erfasst von ihnen zunächst nur das, was wir als Wahrnehmung bezeichnet haben. Aber in 
dem Innern dieser Ichheit findet sich die Kraft, um auch den andern Teil der Wirklichkeit zu
finden. Erst wenn die Ichheit die beiden Elemente der Wirklichkeit, die in der Welt 
unzertrennlich verbunden sind, auch für sich vereinigt hat, dann ist die 
Erkenntnisbefriedigung eingetreten: das Ich ist wieder bei der Wirklichkeit angelangt.
Die Vorbedingungen zum Entstehen des Erkennens sind also durch und für das Ich.“
4, 115  (>Erkenntnis heilt, >Ich in der Gesetzmässigkeit der Dinge)

  Erkenntnis: „Der Mensch kann keine andere Erkenntnis verlangen als eine solche, die er 
selbst hervorbringt. Wer hinter den Dingen noch etwas sucht, das deren eigentliches Wesen 
bedeuten soll, der hat sich nicht zum Bewusstsein gebracht, dass alle Fragen nach dem 
Wesen der Dinge nur aus einem menschlichen Bedürfnis entspringen: das, was man 
wahrnimmt, auch mit dem Gedanken zu durchdringen. Die Dinge sprechen zu uns, und 
unser Inneres spricht, wenn wir die Dinge beobachten. Diese zwei Sprachen stammen aus 
demselben Urwesen, und der Mensch ist berufen, deren gegenseitiges Verständnis zu 
bewirken. Darin besteht das, was man Erkenntnis nennt.“  1, 310f  (>Wahrnehmung und 
Denken)

  „Die Aufgabe der Erkenntnis ist nicht: etwas schon anderwärts Vorhandenes in 
begrifflicher Form zu wiederholen, sondern die: ein ganz neues Gebiet zu schaffen, das mit 
der sinnenfällig gegebenen Welt zusammen erst die volle Wirklichkeit ergibt. Damit ist die 
höchste Tätigkeit des Menschen, sein geistiges Schaffen, organisch dem allgemeinen 
Weltgeschehen eingegliedert. Ohne diese Tätigkeit wäre das Weltgeschehen gar nicht als in 
sich abgeschlossene Ganzheit zu denken. Der Mensch ist dem Weltlauf gegenüber nicht ein 



müßiger Zuschauer, der innerhalb seines Geistes das bildlich wiederholt, was sich ohne sein
Zutun im Kosmos vollzieht, sondern der tätige Mitschöpfer des Weltprozesses; und das 
Erkennen ist das vollendetste Glied im Organismus des Universums.“ 3, 12  

  Der Mensch „verlangt stets mehr, als die Welt ihm freiwillig gibt. .. Nur ein besonderer 
Fall dieser Unzufriedenheit ist unser Erkenntnisdrang.“  4, 27  (>Ich und Welt)

  „Dies ist der tiefere Grund unserer Doppelnatur: Wir sehen in uns eine schlechthin 
absolute Kraft zum Dasein kommen, eine Kraft, die universell ist, aber wir lernen sie nicht 
bei ihrem Ausströmen aus dem Zentrum der Welt kennen, sondern in einem Punkte der 
Peripherie. Wäre das erstere der Fall, dann wüssten wir in dem Augenblicke, in dem wir 
zum Bewusstsein kommen, das ganze Welträtsel. Da wir aber in einem Punkte der 
Peripherie stehen und unser eigenes Dasein in bestimmte Grenzen eingeschlossen finden, 
müssen wir das ausserhalb unseres eigenen Wesens gelegene Gebiet mit Hilfe des aus dem 
allgemeinen Weltensein in uns hereinragenden Denkens kennen lernen. Dadurch, dass das 
Denken in uns übergreift über unser Sondersein und auf das allgemeine Weltensein sich 
bezieht, entsteht in uns der Trieb der Erkenntnis. Wesen ohne Denken haben diesen Trieb 
nicht. Wenn sich ihnen andere Dinge gegenüberstellen, so sind dadurch keine Fragen 
gegeben. Diese anderen Dinge bleiben solchen Wesen äusserlich. Bei denkenden Wesen 
stösst dem Aussendinge gegenüber der Begriff auf. Er ist dasjenige, was wir von dem Dinge
nicht von aussen, sondern von innen empfangen. Den Ausgleich, die Vereinigung der 
beiden Elemente, des inneren und des äusseren, soll die Erkenntnis liefern. Die 
Wahrnehmung ist also nichts Fertiges, Abgeschlossenes, sondern die eine Seite der totalen 
Wirklichkeit. Die andere Seite ist der Begriff. Der Erkenntnisakt ist die Synthese von 
Wahrnehmung und Begriff. Wahrnehmung und Begriff eines Dinges machen aber erst das 
ganze Ding aus.“  4, 91f   (>Bewusstsein)

  Erkenntnis, geisteswissenschaftliche: Heute herrscht vielfach die Ansicht: Was der 
Mensch „herausbringt mit dieser an die Beobachtung sich haltenden Verstandestätigkeit, das
ist eine absolute Welterkenntnis, die für jeden gelten muss. - Im Gegensatze dazu, aber nur 
im Gegensatze in einer bestimmten Art, steht die geisteswissenschaftliche 
Weltanschauung .. . Sie geht davon aus, dass das, was unsere Erkenntnis wird, jederzeit 
abhängig ist von unseren Organen, von unseren Erkenntnisfähigkeiten, und dass wir selbst 
als Menschen entwicklungsfähig sind, dass wir an uns arbeiten können, dass wir diejenigen 
Erkenntnisfähigkeiten, die wir auf einer bestimmten Stufe unseres Daseins haben, höher 
emporheben können.“ Sie kennt keine „ein für allemal abgeschlossene unfehlbare 
Wahrheit .., sondern immer nur die Weisheit und Wahrheit einer bestimmten 
Entwickelungsstufe. (…) Man nannte das Prinzip, das darin liegt, immer das Prinzip der 
Einweihung oder Initiation. Einweihung oder Initiation heisst also nichts anderes, als die 
Fähigkeiten des Menschen zu immer höheren Stufen der Erkenntnis zu steigern und dadurch
zu tieferen Einsichten in das Wesen der Welt um uns herum zu gelangen.“  57, 54f 

  Erkenntnis heilt: „Wir müssen wiederum den Begriff bekommen können, .. dass alle 
Erkenntnis im Entwickelungsprozess der Menschheit ein Heilfaktor sein muss, weil die 
Menschheit es nötig hat, dasjenige, was ihr auf dem physischen Plane entsteht, fortwährend 
geheilt zu bekommen. .. selbst die besten irdischen Zustände müssen fortwährend geheilt 
werden ..“   198, 20

müßiger Zuschauer, der innerhalb seines Geistes das bildlich wiederholt, was sich ohne sein
Zutun im Kosmos vollzieht, sondern der tätige Mitschöpfer des Weltprozesses; und das 
Erkennen ist das vollendetste Glied im Organismus des Universums.“ 3, 12  

  Der Mensch „verlangt stets mehr, als die Welt ihm freiwillig gibt. .. Nur ein besonderer 
Fall dieser Unzufriedenheit ist unser Erkenntnisdrang.“  4, 27  (>Ich und Welt)

  „Dies ist der tiefere Grund unserer Doppelnatur: Wir sehen in uns eine schlechthin 
absolute Kraft zum Dasein kommen, eine Kraft, die universell ist, aber wir lernen sie nicht 
bei ihrem Ausströmen aus dem Zentrum der Welt kennen, sondern in einem Punkte der 
Peripherie. Wäre das erstere der Fall, dann wüssten wir in dem Augenblicke, in dem wir 
zum Bewusstsein kommen, das ganze Welträtsel. Da wir aber in einem Punkte der 
Peripherie stehen und unser eigenes Dasein in bestimmte Grenzen eingeschlossen finden, 
müssen wir das ausserhalb unseres eigenen Wesens gelegene Gebiet mit Hilfe des aus dem 
allgemeinen Weltensein in uns hereinragenden Denkens kennen lernen. Dadurch, dass das 
Denken in uns übergreift über unser Sondersein und auf das allgemeine Weltensein sich 
bezieht, entsteht in uns der Trieb der Erkenntnis. Wesen ohne Denken haben diesen Trieb 
nicht. Wenn sich ihnen andere Dinge gegenüberstellen, so sind dadurch keine Fragen 
gegeben. Diese anderen Dinge bleiben solchen Wesen äusserlich. Bei denkenden Wesen 
stösst dem Aussendinge gegenüber der Begriff auf. Er ist dasjenige, was wir von dem Dinge
nicht von aussen, sondern von innen empfangen. Den Ausgleich, die Vereinigung der 
beiden Elemente, des inneren und des äusseren, soll die Erkenntnis liefern. Die 
Wahrnehmung ist also nichts Fertiges, Abgeschlossenes, sondern die eine Seite der totalen 
Wirklichkeit. Die andere Seite ist der Begriff. Der Erkenntnisakt ist die Synthese von 
Wahrnehmung und Begriff. Wahrnehmung und Begriff eines Dinges machen aber erst das 
ganze Ding aus.“  4, 91f   (>Bewusstsein)

  Erkenntnis, geisteswissenschaftliche: Heute herrscht vielfach die Ansicht: Was der 
Mensch „herausbringt mit dieser an die Beobachtung sich haltenden Verstandestätigkeit, das
ist eine absolute Welterkenntnis, die für jeden gelten muss. - Im Gegensatze dazu, aber nur 
im Gegensatze in einer bestimmten Art, steht die geisteswissenschaftliche 
Weltanschauung .. . Sie geht davon aus, dass das, was unsere Erkenntnis wird, jederzeit 
abhängig ist von unseren Organen, von unseren Erkenntnisfähigkeiten, und dass wir selbst 
als Menschen entwicklungsfähig sind, dass wir an uns arbeiten können, dass wir diejenigen 
Erkenntnisfähigkeiten, die wir auf einer bestimmten Stufe unseres Daseins haben, höher 
emporheben können.“ Sie kennt keine „ein für allemal abgeschlossene unfehlbare 
Wahrheit .., sondern immer nur die Weisheit und Wahrheit einer bestimmten 
Entwickelungsstufe. (…) Man nannte das Prinzip, das darin liegt, immer das Prinzip der 
Einweihung oder Initiation. Einweihung oder Initiation heisst also nichts anderes, als die 
Fähigkeiten des Menschen zu immer höheren Stufen der Erkenntnis zu steigern und dadurch
zu tieferen Einsichten in das Wesen der Welt um uns herum zu gelangen.“  57, 54f 

  Erkenntnis heilt: „Wir müssen wiederum den Begriff bekommen können, .. dass alle 
Erkenntnis im Entwickelungsprozess der Menschheit ein Heilfaktor sein muss, weil die 
Menschheit es nötig hat, dasjenige, was ihr auf dem physischen Plane entsteht, fortwährend 
geheilt zu bekommen. .. selbst die besten irdischen Zustände müssen fortwährend geheilt 
werden ..“   198, 20



  Erkenntnis und Leben: Im Materialismus kombiniert man nur das, was man in der 
äusseren Wahrnehmung findet; man wendet seine Sinne an, um durch sie sinnliche Ideen zu 
bekommen. Dieser Erkenntnisbegriff kommt von Ahriman und Luzifer und damit kommen 
wir in die Krisis. Aus dem Geistgebiet müssen in die Menschenseele herein die Ideen 
wachsen. „Sie können aber nur erlebt werden, wenn die Menschenseele den Christus in sich
aufnimmt. Und dann haben wir etwas ganz anderes als den Erkenntnisbegriff, da bekommen
wir den Lebensbegriff.“ Die Menschen bekommen dann Ideen in sich zum Leben, nicht 
zum blossen Erkennen. (…) „Der Christus mag zusehen bei dem, was wir als unsere 
Geisteswissenschaft treiben. - Das ist unser Glaube, das kann uns aber auch so beseelen, 
wie einmal die Menschen beseelt worden sind durch das Wort des Bernhard von Clairvaux: 
„Gott will es“, das ein Wort geworden ist, das sich in Taten umgesetzt hat.“  254, 230ff

  Erkenntnis, Niedergang und Aufschwingen: „Bis zu einem gewissen Grade waren, 
wenn auch nicht der alte hellseherische Zustand selbst, so doch seine Nachklänge bis in das 
15. Jahrhundert schon noch vorhanden. (…) In dem Augenblick, in dem die Menschheit 
darauf verzichtete, das Geistige zu vernehmen aus den Erscheinungen der Welt, kam auch 
der Erkenntnisbegriff mehr oder weniger in einen Niedergang hinein. … Was ist da 
notwendig geworden? Das, was jetzt nur in dem kleinen Kreise anthroposophisch 
strebender Menschen vorhanden ist, was aber immer allgemeiner und allgemeiner werden 
muss. (...) In unserem Zwischenzustande hat der Mensch den Intellekt. Die Natur bleibt 
geistlos. Der Mensch wird sich hinaufschwingen zu einem Zustande, wo er wieder erkennen
kann, wo ihm zwar die Natur nicht mehr vom Göttlich-Geistigen sprechen wird, wo er aber 
das Göttlich-Geistige in übersinnlicher Erkenntnis ergreifen wird, und wo er dadurch 
wiederum dieses Geistige auf die Natur wird beziehen können.“  200, 86f

  Erkenntnis als Tat: „Gerade diejenigen, die sich einbilden, so recht praktisch im Leben 
drinnenzustehen, fassen ja heute Erkenntnis auf als Theorie und nicht als wirkliche Tat der 
Menschenseele. Und darauf kommt es heute gerade an, dass wir uns durchringen, 
Erkenntnis auffassen zu können als Tat der Menschenseele … Ich habe ja öfter auf zwei 
entgegengesetzte Strömungen im Leben der menschlichen Seele hingewiesen. Die eine 
Strömung ist die abstrakt mystische Strömung, die andere ist die abstrakt-materialistische 
Strömung.“ Man muss in der Gegenwart „wissen, wenn man mitarbeiten will an den 
Fortschritten des geistigen Lebens, was die materialistische Anatomie, die materialistische 
Physiologie, die materialistische Biologie, was die Soziologie in der Gegenwart zutage 
fördert, .. und man muss gerade aus diesem Wissen heraus die Kraft gewinnen, das 
materialistische Wissen, die materialistische Denk- und Vorstellungsweise umzuwandeln in 
ein spirituelles Wissen. Es ist also wertvoll innerhalb der heutigen Gegenwart, sich 
auseinanderzusetzen mit demjenigen, was der Materialismus als Inhalt enthält.“ Man muss 
mit ihm rechnen, man muss ihn nicht verachten. Nur muss man dabei „eine 
Grundempfindung in sich entwickeln, .. die Empfindung, dass alles dasjenige, was uns 
zunächst in der Wahrnehmungswelt umgibt, was unsere Augen sehen, was unsere Ohren 
hören und so weiter, nicht eine Realität ist und dass darinnen gar nicht die Realität gesucht 
werden darf ..“ Der Quarzkristall ist ebenso wenig materiell wie der Regenbogen, „wenn 
wir ihn auch greifen können. .. Das sind eben nur Erscheinungen; sie sind das, was kommt 
und geht aus einer anderen Wirklichkeit heraus“. Einseitig ist auch, weil man unbefriedigt 
ist im Materialismus, im Inneren das Geistige suchen zu wollen. „Innerhalb der 
menschlichen Haut entdecken wir die eigentliche Materie, nicht in der Aussenwelt, die auf 
uns Eindrücke macht. Wir entdecken die Materie, wenn wir das, was entzündet wird im 

  Erkenntnis und Leben: Im Materialismus kombiniert man nur das, was man in der 
äusseren Wahrnehmung findet; man wendet seine Sinne an, um durch sie sinnliche Ideen zu 
bekommen. Dieser Erkenntnisbegriff kommt von Ahriman und Luzifer und damit kommen 
wir in die Krisis. Aus dem Geistgebiet müssen in die Menschenseele herein die Ideen 
wachsen. „Sie können aber nur erlebt werden, wenn die Menschenseele den Christus in sich
aufnimmt. Und dann haben wir etwas ganz anderes als den Erkenntnisbegriff, da bekommen
wir den Lebensbegriff.“ Die Menschen bekommen dann Ideen in sich zum Leben, nicht 
zum blossen Erkennen. (…) „Der Christus mag zusehen bei dem, was wir als unsere 
Geisteswissenschaft treiben. - Das ist unser Glaube, das kann uns aber auch so beseelen, 
wie einmal die Menschen beseelt worden sind durch das Wort des Bernhard von Clairvaux: 
„Gott will es“, das ein Wort geworden ist, das sich in Taten umgesetzt hat.“  254, 230ff

  Erkenntnis, Niedergang und Aufschwingen: „Bis zu einem gewissen Grade waren, 
wenn auch nicht der alte hellseherische Zustand selbst, so doch seine Nachklänge bis in das 
15. Jahrhundert schon noch vorhanden. (…) In dem Augenblick, in dem die Menschheit 
darauf verzichtete, das Geistige zu vernehmen aus den Erscheinungen der Welt, kam auch 
der Erkenntnisbegriff mehr oder weniger in einen Niedergang hinein. … Was ist da 
notwendig geworden? Das, was jetzt nur in dem kleinen Kreise anthroposophisch 
strebender Menschen vorhanden ist, was aber immer allgemeiner und allgemeiner werden 
muss. (...) In unserem Zwischenzustande hat der Mensch den Intellekt. Die Natur bleibt 
geistlos. Der Mensch wird sich hinaufschwingen zu einem Zustande, wo er wieder erkennen
kann, wo ihm zwar die Natur nicht mehr vom Göttlich-Geistigen sprechen wird, wo er aber 
das Göttlich-Geistige in übersinnlicher Erkenntnis ergreifen wird, und wo er dadurch 
wiederum dieses Geistige auf die Natur wird beziehen können.“  200, 86f

  Erkenntnis als Tat: „Gerade diejenigen, die sich einbilden, so recht praktisch im Leben 
drinnenzustehen, fassen ja heute Erkenntnis auf als Theorie und nicht als wirkliche Tat der 
Menschenseele. Und darauf kommt es heute gerade an, dass wir uns durchringen, 
Erkenntnis auffassen zu können als Tat der Menschenseele … Ich habe ja öfter auf zwei 
entgegengesetzte Strömungen im Leben der menschlichen Seele hingewiesen. Die eine 
Strömung ist die abstrakt mystische Strömung, die andere ist die abstrakt-materialistische 
Strömung.“ Man muss in der Gegenwart „wissen, wenn man mitarbeiten will an den 
Fortschritten des geistigen Lebens, was die materialistische Anatomie, die materialistische 
Physiologie, die materialistische Biologie, was die Soziologie in der Gegenwart zutage 
fördert, .. und man muss gerade aus diesem Wissen heraus die Kraft gewinnen, das 
materialistische Wissen, die materialistische Denk- und Vorstellungsweise umzuwandeln in 
ein spirituelles Wissen. Es ist also wertvoll innerhalb der heutigen Gegenwart, sich 
auseinanderzusetzen mit demjenigen, was der Materialismus als Inhalt enthält.“ Man muss 
mit ihm rechnen, man muss ihn nicht verachten. Nur muss man dabei „eine 
Grundempfindung in sich entwickeln, .. die Empfindung, dass alles dasjenige, was uns 
zunächst in der Wahrnehmungswelt umgibt, was unsere Augen sehen, was unsere Ohren 
hören und so weiter, nicht eine Realität ist und dass darinnen gar nicht die Realität gesucht 
werden darf ..“ Der Quarzkristall ist ebenso wenig materiell wie der Regenbogen, „wenn 
wir ihn auch greifen können. .. Das sind eben nur Erscheinungen; sie sind das, was kommt 
und geht aus einer anderen Wirklichkeit heraus“. Einseitig ist auch, weil man unbefriedigt 
ist im Materialismus, im Inneren das Geistige suchen zu wollen. „Innerhalb der 
menschlichen Haut entdecken wir die eigentliche Materie, nicht in der Aussenwelt, die auf 
uns Eindrücke macht. Wir entdecken die Materie, wenn wir das, was entzündet wird im 



Stoffwechsel, in uns aufsteigen lassen. (…) Durch die Mystik lernen wir das materielle 
Rätsel lösen.“ Die Schwerkraft lernen wir nicht kennen, wenn wir nur in die Aussenwelt 
schauen, man lernt sie kennen, wenn man erlebt, wie man seinen Körper tragen muss.  197, 
95ff   (>Phänomenalismus, >Denken, reines) 

  Erkenntnisgrenzen: „Die Erfahrungswissenschaft irrt ratlos in der Welt der 
Erscheinungen umher; die Sinnenwelt wird ihr eine verwirrende Mannigfaltigkeit, weil sie 
nicht die Energie im Denken hat, in das Zentrum zu dringen. Man spricht heute von 
Erkenntnisgrenzen, weil man nicht weiß, wo das Ziel des Denkens liegt. Man hat keine 
klare Ansicht, was man erreichen will und zweifelt daran, dass man es erreichen wird. Wenn
heute irgend jemand käme und uns mit Fingern auf die Lösung des Welträtsels zeigte, wir 
hätten nichts davon, weil wir nicht wüssten, was wir von der Lösung zu halten haben.“  1, 
112  (>Wissen und Glauben)

  Erkenntnisgrenzen und Hypothesenbildung: „Durch irgend etwas ein Gegebenes zu 
erklären, von dem wir kein Wissen haben, sollte uns nie der Einfall kommen. Es kann also 
von prinzipiellen Grenzen des Erklärens gar nicht die Rede sein.“ Ein Ding kann unserer 
Wahrnehmung entrückt sein. „Die Hindernisse, warum ich es nicht wahrnehme, sind keine 
prinzipiellen Erkenntnisgrenzen, sondern rein zufällige, äussere. .. Was ich heute bloss 
erahne, kann ich morgen erfahren. 
  „Damit hängt nun die Theorie der Hypothese zusammen. Eine Hypothese ist eine 
Annahme, die wir machen und von deren Wahrheit wir uns nicht direkt, sondern nur durch 
ihre Wirkungen überzeugen können. Wir sehen eine Erscheinungsreihe. Sie ist uns nur 
erklärlich, wenn wir etwas zugrunde legen, das wir nicht unmittelbar wahrnehmen. Darf 
eine solche Annahme sich auf ein Prinzip erstrecken? Offenbar nicht. Denn ein Inneres, das 
ich voraussetze, ohne es gewahr zu werden, ist ein vollkommener Widerspruch. 
Die Hypothese kann nur solches annehmen, das ich zwar nicht wahrnehme, aber sofort 
wahrnehmen würde, wenn ich die äußeren Hindernisse wegräumte. Die Hypothese kann 
zwar nicht Wahrgenommenes, sie muss aber Wahrnehmbares voraussetzen. So ist jede 
Hypothese in dem Fall, dass ihr Inhalt durch eine künftige Erfahrung direkt bestätigt werden
kann. Nur Hypothesen, die aufhören können es zu sein, haben eine Berechtigung. 
Hypothesen über zentrale Wissenschaftsprinzipien haben keinen Wert. Was nicht durch ein 
positiv gegebenes Prinzip, das uns bekannt ist, erklärt wird, das ist überhaupt einer 
Erklärung nicht fähig und auch nicht bedürftig.“ 1, 178f  (>Geisteswissenschaft und 
Naturwissenschaft

  Erkenntniskräfte: Im alltäglichen Leben und in der gewöhnlichen Wissenschaft beruhen 
unsere Erkenntniskräfte auf Erziehung und Vererbung. Die höhere Erkenntnis beruht auf 
Selbsterziehung. Dem höheren Bewusstsein enthüllen sich dann erst die Dinge, die wir 
sonst vergebens suchen an den beiden Grenzen des Naturerkennens.  322, 92  

 
  Erkenntnisse und Gesetze: „Gesetze sind nicht Erkenntnisse.“ Bei Erkenntnissen stellen 
wir uns der Wirklichkeit gegenüber, um aus ihr heraus den Impuls zum Handeln zu 
bekommen. „Gesetze werden gegeben, damit das staatliche (..) Rechtsleben bestehen kann. 
Aber man muss warten, bis einer nötig hat, im Sinne eines Gesetzes zu handeln..“ 
Eventualität.   337a, 205

  
  Erkenntnisse – Gesetze – Verträge: „Beim wirtschaftlichen Gliede kommt man mit dem 

Stoffwechsel, in uns aufsteigen lassen. (…) Durch die Mystik lernen wir das materielle 
Rätsel lösen.“ Die Schwerkraft lernen wir nicht kennen, wenn wir nur in die Aussenwelt 
schauen, man lernt sie kennen, wenn man erlebt, wie man seinen Körper tragen muss.  197, 
95ff   (>Phänomenalismus, >Denken, reines) 

  Erkenntnisgrenzen: „Die Erfahrungswissenschaft irrt ratlos in der Welt der 
Erscheinungen umher; die Sinnenwelt wird ihr eine verwirrende Mannigfaltigkeit, weil sie 
nicht die Energie im Denken hat, in das Zentrum zu dringen. Man spricht heute von 
Erkenntnisgrenzen, weil man nicht weiß, wo das Ziel des Denkens liegt. Man hat keine 
klare Ansicht, was man erreichen will und zweifelt daran, dass man es erreichen wird. Wenn
heute irgend jemand käme und uns mit Fingern auf die Lösung des Welträtsels zeigte, wir 
hätten nichts davon, weil wir nicht wüssten, was wir von der Lösung zu halten haben.“  1, 
112  (>Wissen und Glauben)

  Erkenntnisgrenzen und Hypothesenbildung: „Durch irgend etwas ein Gegebenes zu 
erklären, von dem wir kein Wissen haben, sollte uns nie der Einfall kommen. Es kann also 
von prinzipiellen Grenzen des Erklärens gar nicht die Rede sein.“ Ein Ding kann unserer 
Wahrnehmung entrückt sein. „Die Hindernisse, warum ich es nicht wahrnehme, sind keine 
prinzipiellen Erkenntnisgrenzen, sondern rein zufällige, äussere. .. Was ich heute bloss 
erahne, kann ich morgen erfahren. 
  „Damit hängt nun die Theorie der Hypothese zusammen. Eine Hypothese ist eine 
Annahme, die wir machen und von deren Wahrheit wir uns nicht direkt, sondern nur durch 
ihre Wirkungen überzeugen können. Wir sehen eine Erscheinungsreihe. Sie ist uns nur 
erklärlich, wenn wir etwas zugrunde legen, das wir nicht unmittelbar wahrnehmen. Darf 
eine solche Annahme sich auf ein Prinzip erstrecken? Offenbar nicht. Denn ein Inneres, das 
ich voraussetze, ohne es gewahr zu werden, ist ein vollkommener Widerspruch. 
Die Hypothese kann nur solches annehmen, das ich zwar nicht wahrnehme, aber sofort 
wahrnehmen würde, wenn ich die äußeren Hindernisse wegräumte. Die Hypothese kann 
zwar nicht Wahrgenommenes, sie muss aber Wahrnehmbares voraussetzen. So ist jede 
Hypothese in dem Fall, dass ihr Inhalt durch eine künftige Erfahrung direkt bestätigt werden
kann. Nur Hypothesen, die aufhören können es zu sein, haben eine Berechtigung. 
Hypothesen über zentrale Wissenschaftsprinzipien haben keinen Wert. Was nicht durch ein 
positiv gegebenes Prinzip, das uns bekannt ist, erklärt wird, das ist überhaupt einer 
Erklärung nicht fähig und auch nicht bedürftig.“ 1, 178f  (>Geisteswissenschaft und 
Naturwissenschaft

  Erkenntniskräfte: Im alltäglichen Leben und in der gewöhnlichen Wissenschaft beruhen 
unsere Erkenntniskräfte auf Erziehung und Vererbung. Die höhere Erkenntnis beruht auf 
Selbsterziehung. Dem höheren Bewusstsein enthüllen sich dann erst die Dinge, die wir 
sonst vergebens suchen an den beiden Grenzen des Naturerkennens.  322, 92  

 
  Erkenntnisse und Gesetze: „Gesetze sind nicht Erkenntnisse.“ Bei Erkenntnissen stellen 
wir uns der Wirklichkeit gegenüber, um aus ihr heraus den Impuls zum Handeln zu 
bekommen. „Gesetze werden gegeben, damit das staatliche (..) Rechtsleben bestehen kann. 
Aber man muss warten, bis einer nötig hat, im Sinne eines Gesetzes zu handeln..“ 
Eventualität.   337a, 205

  
  Erkenntnisse – Gesetze – Verträge: „Beim wirtschaftlichen Gliede kommt man mit dem 



Gesetz nicht aus, denn es reicht nicht aus, Gesetze bloss zu geben etwa darauf, ob einem aus
diesen oder jenen Verhältnissen das oder jenes in einer bestimmten Weise geliefert werden 
soll. Da kann man nicht auf Eventualitäten hinarbeiten. Da tritt ein drittes neben der 
Erkenntnis und neben dem Gesetz auf, das ist der Vertrag, der bestimmte Vertrag, der 
geschlossen wird zwischen denen, die wirtschaften – den Korporationen und den 
Assoziationen - , der nicht .. auf das Eventuelle hinarbeitet, sondern der auf das ganz 
bestimmte Erfülltwerden hin arbeitet. (…) Alles, was im Leben unterliegt den 
Erkenntnissen, das muss verwaltet werden auf dem freien Boden des geistigen Gliedes. 
Alles, was im Leben in Gesetze eingespannt werden kann, gehört dem Staate an. All das, 
was dem verbindlichen Vertrag unterliegt, muss dem Wirtschaftsleben eingefügt werden.“   
337a, 205f  (>Gesetze, >Verträge, >Ratschläge)

  Erkenntnis und Hochmut: „Wenn aus der Erkenntnis Hochmut kommt, dann ist das 
immer ein Zeichen davon, dass es eigentlich mit der Erkenntnis gewaltig hapert. Denn wenn
die Erkenntnis wirklich da ist, dann macht sie auf ganz naturgemässe Weise demütig. 
Hochmütig wird man, wenn man .. von vornherein weiss, was das Mögliche, das Richtige, 
das Notwendige, das Beste ist, und nun Programmpunkte .. aufstellt.“  220, 147  (>Luzifer, 
>Reformer ..)

  Erkenntnis, Leben, Religion: Religion ist nicht Erkenntnis, sondern Lebenssubstanz. 
Manche Vertreter der Religionsgemeinschaften „bekämpfen die fortschreitenden 
Erkenntnisse der Wissenschaft, während die Frage der Erkenntnis eigentlich gar nicht in 
Betracht kommen kann zwischen Religion und Wissenschaft.“  254, 231f  

  „Die Erkenntnis ist die geistige Kommunion der Menschheit (..), in diesem Satze war 
gegeben die Hinlenkung der materialistischen  Auffassung der Gottgemeinschaft zu einer 
spirituellen Auffassung der Gottgemeinschaft: Die Umwandlung des Brotes in die 
Seelensubstanz des Erkennens.“ 198, 280   (>Kirchen, >Wahrheit, Schönheit, Güte ..)

  Erkenntnis und Mitleid: „Der Weg der höchsten Erkenntnis ist zugleich der Weg des 
höchsten Mitleides. Durch die Erkenntnis muss man zum Mitleid gelangen, nicht durch 
Phrasen. Alle, die voll Mitleid umherstehen, können bei einem Beinbruch nicht helfen, bis 
auf den einen, der weiß, was er tun soll, und der es richtig macht. .. Wie man in den Ofen 
Holz legen und es anzünden muss, so muss man den Menschen das geben, wodurch sich die
Seelen verbinden in der großen Brüderschaft, und das ist Erkenntnis. Die wahre Erkenntnis 
ist das Brennmaterial zum großen Bruderbunde der Menschheit. Heute ist die Zeit des 
Materialismus, der es dahin gebracht hat, dass sich die Menschen getrennt haben.“  97, 245

  Erkenntnistheorie: „Haben wir den Anfang der Erkenntnistheorie in der Weise bestimmt,
dass wir ihn völlig vor die erkennende Tätigkeit legten“, dann ist die Frage: „Wo finden wir
irgend etwas in dem Weltbilde, das nicht bloss ein Gegebenes, sondern das nur insofern 
gegeben ist, als es zugleich ein im Erkenntnisakte Hervorgebrachtes ist?“ Es können nicht 
Sinnesqualitäten sein. „Wohl aber wissen wir unmittelbar, dass Begriffe und Ideen immer 
erst im Erkenntnisakt und durch diesen in die Sphäre des Unmittelbar-Gegebenen eintreten. 
Daher täuscht sich auch kein Mensch über diesen Charakter der Begriffe und Ideen. Man 
kann eine Halluzination wohl für ein von aussen Gegebenes halten,aber man wird niemals 
von seinen Begriffen glauben, dass sie ohne eigene Denkarbeit uns gegeben werden.“ 3, 58f

Gesetz nicht aus, denn es reicht nicht aus, Gesetze bloss zu geben etwa darauf, ob einem aus
diesen oder jenen Verhältnissen das oder jenes in einer bestimmten Weise geliefert werden 
soll. Da kann man nicht auf Eventualitäten hinarbeiten. Da tritt ein drittes neben der 
Erkenntnis und neben dem Gesetz auf, das ist der Vertrag, der bestimmte Vertrag, der 
geschlossen wird zwischen denen, die wirtschaften – den Korporationen und den 
Assoziationen - , der nicht .. auf das Eventuelle hinarbeitet, sondern der auf das ganz 
bestimmte Erfülltwerden hin arbeitet. (…) Alles, was im Leben unterliegt den 
Erkenntnissen, das muss verwaltet werden auf dem freien Boden des geistigen Gliedes. 
Alles, was im Leben in Gesetze eingespannt werden kann, gehört dem Staate an. All das, 
was dem verbindlichen Vertrag unterliegt, muss dem Wirtschaftsleben eingefügt werden.“   
337a, 205f  (>Gesetze, >Verträge, >Ratschläge)

  Erkenntnis und Hochmut: „Wenn aus der Erkenntnis Hochmut kommt, dann ist das 
immer ein Zeichen davon, dass es eigentlich mit der Erkenntnis gewaltig hapert. Denn wenn
die Erkenntnis wirklich da ist, dann macht sie auf ganz naturgemässe Weise demütig. 
Hochmütig wird man, wenn man .. von vornherein weiss, was das Mögliche, das Richtige, 
das Notwendige, das Beste ist, und nun Programmpunkte .. aufstellt.“  220, 147  (>Luzifer, 
>Reformer ..)

  Erkenntnis, Leben, Religion: Religion ist nicht Erkenntnis, sondern Lebenssubstanz. 
Manche Vertreter der Religionsgemeinschaften „bekämpfen die fortschreitenden 
Erkenntnisse der Wissenschaft, während die Frage der Erkenntnis eigentlich gar nicht in 
Betracht kommen kann zwischen Religion und Wissenschaft.“  254, 231f  

  „Die Erkenntnis ist die geistige Kommunion der Menschheit (..), in diesem Satze war 
gegeben die Hinlenkung der materialistischen  Auffassung der Gottgemeinschaft zu einer 
spirituellen Auffassung der Gottgemeinschaft: Die Umwandlung des Brotes in die 
Seelensubstanz des Erkennens.“ 198, 280   (>Kirchen, >Wahrheit, Schönheit, Güte ..)

  Erkenntnis und Mitleid: „Der Weg der höchsten Erkenntnis ist zugleich der Weg des 
höchsten Mitleides. Durch die Erkenntnis muss man zum Mitleid gelangen, nicht durch 
Phrasen. Alle, die voll Mitleid umherstehen, können bei einem Beinbruch nicht helfen, bis 
auf den einen, der weiß, was er tun soll, und der es richtig macht. .. Wie man in den Ofen 
Holz legen und es anzünden muss, so muss man den Menschen das geben, wodurch sich die
Seelen verbinden in der großen Brüderschaft, und das ist Erkenntnis. Die wahre Erkenntnis 
ist das Brennmaterial zum großen Bruderbunde der Menschheit. Heute ist die Zeit des 
Materialismus, der es dahin gebracht hat, dass sich die Menschen getrennt haben.“  97, 245

  Erkenntnistheorie: „Haben wir den Anfang der Erkenntnistheorie in der Weise bestimmt,
dass wir ihn völlig vor die erkennende Tätigkeit legten“, dann ist die Frage: „Wo finden wir
irgend etwas in dem Weltbilde, das nicht bloss ein Gegebenes, sondern das nur insofern 
gegeben ist, als es zugleich ein im Erkenntnisakte Hervorgebrachtes ist?“ Es können nicht 
Sinnesqualitäten sein. „Wohl aber wissen wir unmittelbar, dass Begriffe und Ideen immer 
erst im Erkenntnisakt und durch diesen in die Sphäre des Unmittelbar-Gegebenen eintreten. 
Daher täuscht sich auch kein Mensch über diesen Charakter der Begriffe und Ideen. Man 
kann eine Halluzination wohl für ein von aussen Gegebenes halten,aber man wird niemals 
von seinen Begriffen glauben, dass sie ohne eigene Denkarbeit uns gegeben werden.“ 3, 58f



  „Begriffe und Ideen sind es also, in denen wir das gegeben haben, was zugleich über das 
Gegebene hinausführt. Damit aber ist die Möglichkeit geboten, auch das Wesen der übrigen 
Erkenntnistätigkeit zu bestimmen. (…) Die gegebene Welt mit Begriffen und Ideen 
durchdringen, ist aber denkende Betrachtung der Dinge. Das Denken ist somit tatsächlich 
der Akt, wodurch die Erkenntnis vermittelt wird. Nur wenn das Denken von sich aus den 
Inhalt des Weltbildes ordnet, kann Erkenntnis zustande kommen. (..) Die Beschreibung des 
Denkens ist zugleich die Wissenschaft des Denkens. In der Tat war auch die Logik nie 
etwas anderes als eine Beschreibung der Denkformen, nie eine beweisende Wissenschaft.“  
3, 62f

  „Es kann keine Erkenntnistheorie geben, die jemals befriedigen kann, wenn ein absoluter 
Abgrund steht zwischen Subjekt und Objekt, sondern nur, wenn eben diese Gliederung – 
Subjekt und Objekt – im Grunde genommen doch nur eine vorläufige Annahme ist, wie 
erkenntnistheoretisch dargestellt worden ist.“ Wege der höheren Erkenntnis werden „zu 
einem Hinüberleben des Subjektes ins Objekt führen.“  320, 21

  Erkenntnistheorie und Sozialwissenschaft: Zu dem Buch „Grundlinien einer 
Erkenntnistheorie..“: Würde man den ganzen Zusammenhang dieser Schrift mit dem, was 
dann eben „in weiterem Ausbau gegeben worden ist“ erkennen, würde man ersehen was 
von anthroposophischer Seite aus als sozial Notwendiges durchschaut werden muss.   198, 
280

  Erkenntniswege: Die Naturwissenschaft ist der heutige Erkenntnisweg und es stellt sich 
die Frage, ob man von diesem Boden aus weiter dringen kann. Es gibt ältere 
Erkenntniswege, wie den Yoga-Weg, der darauf beruhte, den Atmungrhythmus bewusst mit 
dem Denkrhythmus, „mit der logischen Zusammensetzung und Analyse der Gedanken“ zu 
verbinden. Die Bhagavad Gita, die den Zusammenhang des Menschen mit einer Überwelt 
schildert, ist aus solchen Übungen hervorgegangen. Ein späterer Weg war der der Askese. 
Unser physisch-sinnlicher Organismus ist für das Leben zwischen Geburt und Tod das
Angemessene, gerade weil er uns verbirgt, was geistige Welt ist. „Und es war einfach ein 
Erlebnis der alten Asketen, dass man durch Herabstimmen der Leibesfunktionen in die
geistigen Welten bewusst eintreten konnte.“ Beides sind nicht Wege für die Gegenwart. 
Heute müssen wir versuchen, „zu einer Umgestaltung des Denkens zu kommen, um durch 
das umgestaltete Denken dann zu Erkenntnissen zu gelangen, die eine Art Fortsetzung
der Naturerkenntnisse sind. … Statt dass wir uns mit diesem Denken immer nur hingeben
dem Verlauf der äußeren Vorgänge, bringen wir mit starker Willensanstrengung .. 
überschaubare Vorstellungen .. in den Mittelpunkt unseres Bewusstseins, schalten alles 
andere Bewusstsein aus, konzentrieren uns nur auf einen solchen Bewusstseinsinhalt. … 
wie der Jogi gewissermassen sein Denken nach dem Innern des Leibes getrieben hat, .. 
geradeso lösen wir das Denken los auch von dem Rest des Atmungsprozesses, der 
unbewusst in all unserem gewöhnlichen Denken lebt. … wir lernen auf diese Weise das, 
was in uns Bildnatur war, zwar zunächst nur als Bilder kennen, aber als Bilder, die 
selbständiges, von unserer Leiblichkeit unabhängiges Leben uns zeigen. Das ist der erste 
Schritt zu einem Erkenntnisweg, wie er dem modernen Menschen heute angemessen ist.“  
83, 24ff  (>Denken, lebendiges) 

  Erlebte Ideen haben „die Kraft, den Willen zu ergreifen und im Handeln weiterzuleben.“  
24, 242      (>Idee erleben, >Ideale und Natur)

  „Begriffe und Ideen sind es also, in denen wir das gegeben haben, was zugleich über das 
Gegebene hinausführt. Damit aber ist die Möglichkeit geboten, auch das Wesen der übrigen 
Erkenntnistätigkeit zu bestimmen. (…) Die gegebene Welt mit Begriffen und Ideen 
durchdringen, ist aber denkende Betrachtung der Dinge. Das Denken ist somit tatsächlich 
der Akt, wodurch die Erkenntnis vermittelt wird. Nur wenn das Denken von sich aus den 
Inhalt des Weltbildes ordnet, kann Erkenntnis zustande kommen. (..) Die Beschreibung des 
Denkens ist zugleich die Wissenschaft des Denkens. In der Tat war auch die Logik nie 
etwas anderes als eine Beschreibung der Denkformen, nie eine beweisende Wissenschaft.“  
3, 62f

  „Es kann keine Erkenntnistheorie geben, die jemals befriedigen kann, wenn ein absoluter 
Abgrund steht zwischen Subjekt und Objekt, sondern nur, wenn eben diese Gliederung – 
Subjekt und Objekt – im Grunde genommen doch nur eine vorläufige Annahme ist, wie 
erkenntnistheoretisch dargestellt worden ist.“ Wege der höheren Erkenntnis werden „zu 
einem Hinüberleben des Subjektes ins Objekt führen.“  320, 21

  Erkenntnistheorie und Sozialwissenschaft: Zu dem Buch „Grundlinien einer 
Erkenntnistheorie..“: Würde man den ganzen Zusammenhang dieser Schrift mit dem, was 
dann eben „in weiterem Ausbau gegeben worden ist“ erkennen, würde man ersehen was 
von anthroposophischer Seite aus als sozial Notwendiges durchschaut werden muss.   198, 
280

  Erkenntniswege: Die Naturwissenschaft ist der heutige Erkenntnisweg und es stellt sich 
die Frage, ob man von diesem Boden aus weiter dringen kann. Es gibt ältere 
Erkenntniswege, wie den Yoga-Weg, der darauf beruhte, den Atmungrhythmus bewusst mit 
dem Denkrhythmus, „mit der logischen Zusammensetzung und Analyse der Gedanken“ zu 
verbinden. Die Bhagavad Gita, die den Zusammenhang des Menschen mit einer Überwelt 
schildert, ist aus solchen Übungen hervorgegangen. Ein späterer Weg war der der Askese. 
Unser physisch-sinnlicher Organismus ist für das Leben zwischen Geburt und Tod das
Angemessene, gerade weil er uns verbirgt, was geistige Welt ist. „Und es war einfach ein 
Erlebnis der alten Asketen, dass man durch Herabstimmen der Leibesfunktionen in die
geistigen Welten bewusst eintreten konnte.“ Beides sind nicht Wege für die Gegenwart. 
Heute müssen wir versuchen, „zu einer Umgestaltung des Denkens zu kommen, um durch 
das umgestaltete Denken dann zu Erkenntnissen zu gelangen, die eine Art Fortsetzung
der Naturerkenntnisse sind. … Statt dass wir uns mit diesem Denken immer nur hingeben
dem Verlauf der äußeren Vorgänge, bringen wir mit starker Willensanstrengung .. 
überschaubare Vorstellungen .. in den Mittelpunkt unseres Bewusstseins, schalten alles 
andere Bewusstsein aus, konzentrieren uns nur auf einen solchen Bewusstseinsinhalt. … 
wie der Jogi gewissermassen sein Denken nach dem Innern des Leibes getrieben hat, .. 
geradeso lösen wir das Denken los auch von dem Rest des Atmungsprozesses, der 
unbewusst in all unserem gewöhnlichen Denken lebt. … wir lernen auf diese Weise das, 
was in uns Bildnatur war, zwar zunächst nur als Bilder kennen, aber als Bilder, die 
selbständiges, von unserer Leiblichkeit unabhängiges Leben uns zeigen. Das ist der erste 
Schritt zu einem Erkenntnisweg, wie er dem modernen Menschen heute angemessen ist.“  
83, 24ff  (>Denken, lebendiges) 

  Erlebte Ideen haben „die Kraft, den Willen zu ergreifen und im Handeln weiterzuleben.“  
24, 242      (>Idee erleben, >Ideale und Natur)



 
  Ernährung: „Dass Sie aufnehmen müssen, das hat nämlich für Ihren Leib im Grunde 
keine andere Bedeutung, als was der Boden für Ihr Gehen ist.“  „Eine Reaktion ist der 
Mensch (..) der Mensch ist im Grunde genommen durch und durch Tätigkeit.“ 194, 146f

  „Ein Mineral, eine Pflanze oder irgend etwas in unserer Umgebung ist nur seiner 
Außenseite nach stofflich. .. Wir treten durch die Ernährung durch dieses oder jenes 
materielle Substrat in Beziehung zu diesem oder jenem Geistigen, das dahintersteckt. Das 
ist eine ganz oberflächliche Charakteristik. Aber schon wer dieses erfasst, wird in gewisser 
Beziehung den materialistischen Satz zugeben können: Der Mensch ist, was er isst. Nur 
muss zugleich mit dem materiellen Prozess ein geistiger verstanden werden. .. Und es 
entsteht die Frage: Wird der Mensch nicht dadurch, dass er so sich aneignet, was draussen 
ist, hingegeben an diese Kräfte, die draussen wirken? .. Wie muss die Ernährung des 
Menschen gestaltet sein, damit er frei wird von dem Zwange der Ernährung, damit er immer
mehr Herr und Gebieter über das wird, was in ihm vorgeht?“  57, 168 

  „Das ist der Grundunterschied zwischen Nahrung aus dem Pflanzenreich und Nahrung aus 
dem Tierreich. Nahrung aus dem Tierreich wirkt in ganz spezifischer Weise auf das 
Nervensystem und damit auf den Astralleib. Aber bei pflanzlicher Nahrung bleibt das 
Nervensystem unberührt durch etwas Äusseres. .. Überall, wo der Mensch frei und 
unbekümmert aus den großen Gesichtspunkten heraus Leben und Denken regelt, da 
verdankt er diesen raschen Überblick seiner Nahrungsbeziehung zur Pflanzenwelt. Da, wo 
der Mensch durch Zorn, Antipathie, durch Vorurteile sich hinreißen lässt, da verdankt er das
seiner Nahrung aus der Tierwelt. Es soll hier aber nicht agitiert werden für pflanzliche 
Nahrung. Im Gegenteil: Die tierische Nahrung war dem Menschen notwendig und ist 
vielfach noch heute notwendig, weil der Mensch auf der Erde fest sein sollte, ins 
Persönliche eingeklemmt sein sollte. .. So gehen ja auch bei gewissen Völkern, die 
vorzugsweise pflanzliche Nahrung nehmen, die Anlagen mehr zum Spirituellen, während 
andere Völker mehr Tapferkeit, Mut, Kühnheit entwickeln, die ja auch zum Leben nötig 
sind. Diese Dinge sind ohne persönliches Element nicht zu denken, und dieses ist nicht 
möglich ohne tierische Nahrung. .. Der Fortschritt wird darin bestehen, daß der Mensch .. 
sich in der tierischen Nahrung beschränkt auf dasjenige, was noch nicht von Leidenschaften
durchglüht ist, wie Milch. Die Pflanzennahrung wird einen immer weiteren Raum 
einnehmen in der menschlichen Nahrung.“  57, 178f

  „Die Bedeutung des Abendmahles ist die, von der Ernährung vom toten Tiere überzugehen
zu der Ernährung von der toten Pflanze. [in der Zukunft] wird kein Tierisches mehr 
genossen werden. Bis dahin wird es möglich sein, dass auch die dritte Form der Ernährung 
eintreten wird, die rein mineralische. Der Mensch kann sich dann selbst die Nahrung 
schaffen. Er nimmt jetzt das auf, was die Götter für ihn geschaffen haben. Später steigt er 
auf und wird selbst im chemischen Laboratorium das zubereiten, was er an Nahrungsstoffen
braucht.“  93a, 247

  Erträgnisse, Ertrag, Erwerb >Einkommen, >Gewinn

  Ertrag, voller >Egoismus und Arbeitsteilung

  Erziehung: „Ob wir die Menschen materiell oder humanistisch erziehen, ist eine Phrase. 

 
  Ernährung: „Dass Sie aufnehmen müssen, das hat nämlich für Ihren Leib im Grunde 
keine andere Bedeutung, als was der Boden für Ihr Gehen ist.“  „Eine Reaktion ist der 
Mensch (..) der Mensch ist im Grunde genommen durch und durch Tätigkeit.“ 194, 146f

  „Ein Mineral, eine Pflanze oder irgend etwas in unserer Umgebung ist nur seiner 
Außenseite nach stofflich. .. Wir treten durch die Ernährung durch dieses oder jenes 
materielle Substrat in Beziehung zu diesem oder jenem Geistigen, das dahintersteckt. Das 
ist eine ganz oberflächliche Charakteristik. Aber schon wer dieses erfasst, wird in gewisser 
Beziehung den materialistischen Satz zugeben können: Der Mensch ist, was er isst. Nur 
muss zugleich mit dem materiellen Prozess ein geistiger verstanden werden. .. Und es 
entsteht die Frage: Wird der Mensch nicht dadurch, dass er so sich aneignet, was draussen 
ist, hingegeben an diese Kräfte, die draussen wirken? .. Wie muss die Ernährung des 
Menschen gestaltet sein, damit er frei wird von dem Zwange der Ernährung, damit er immer
mehr Herr und Gebieter über das wird, was in ihm vorgeht?“  57, 168 

  „Das ist der Grundunterschied zwischen Nahrung aus dem Pflanzenreich und Nahrung aus 
dem Tierreich. Nahrung aus dem Tierreich wirkt in ganz spezifischer Weise auf das 
Nervensystem und damit auf den Astralleib. Aber bei pflanzlicher Nahrung bleibt das 
Nervensystem unberührt durch etwas Äusseres. .. Überall, wo der Mensch frei und 
unbekümmert aus den großen Gesichtspunkten heraus Leben und Denken regelt, da 
verdankt er diesen raschen Überblick seiner Nahrungsbeziehung zur Pflanzenwelt. Da, wo 
der Mensch durch Zorn, Antipathie, durch Vorurteile sich hinreißen lässt, da verdankt er das
seiner Nahrung aus der Tierwelt. Es soll hier aber nicht agitiert werden für pflanzliche 
Nahrung. Im Gegenteil: Die tierische Nahrung war dem Menschen notwendig und ist 
vielfach noch heute notwendig, weil der Mensch auf der Erde fest sein sollte, ins 
Persönliche eingeklemmt sein sollte. .. So gehen ja auch bei gewissen Völkern, die 
vorzugsweise pflanzliche Nahrung nehmen, die Anlagen mehr zum Spirituellen, während 
andere Völker mehr Tapferkeit, Mut, Kühnheit entwickeln, die ja auch zum Leben nötig 
sind. Diese Dinge sind ohne persönliches Element nicht zu denken, und dieses ist nicht 
möglich ohne tierische Nahrung. .. Der Fortschritt wird darin bestehen, daß der Mensch .. 
sich in der tierischen Nahrung beschränkt auf dasjenige, was noch nicht von Leidenschaften
durchglüht ist, wie Milch. Die Pflanzennahrung wird einen immer weiteren Raum 
einnehmen in der menschlichen Nahrung.“  57, 178f

  „Die Bedeutung des Abendmahles ist die, von der Ernährung vom toten Tiere überzugehen
zu der Ernährung von der toten Pflanze. [in der Zukunft] wird kein Tierisches mehr 
genossen werden. Bis dahin wird es möglich sein, dass auch die dritte Form der Ernährung 
eintreten wird, die rein mineralische. Der Mensch kann sich dann selbst die Nahrung 
schaffen. Er nimmt jetzt das auf, was die Götter für ihn geschaffen haben. Später steigt er 
auf und wird selbst im chemischen Laboratorium das zubereiten, was er an Nahrungsstoffen
braucht.“  93a, 247

  Erträgnisse, Ertrag, Erwerb >Einkommen, >Gewinn

  Ertrag, voller >Egoismus und Arbeitsteilung

  Erziehung: „Ob wir die Menschen materiell oder humanistisch erziehen, ist eine Phrase. 



Aber dass wir prophetisch erziehen müssen, dass wir voraussehen müssen, was die nächste 
Generation als Aufgaben hat, das ist Ernst.“193, 117 (>Kapital-Übertragung)

  „In Mitteleuropa haben die besten Menschen durch das ganze 19. Jahrhundert hindurch 
nach einer Erziehungsmethode gesucht, durch die man das Kind sozusagen doch beim 
Willen fassen könne. Man hat schon geahnt, dass der moderne Mensch am Willen gefasst 
sein muss.“  83, 270   (>Impfen)

  „Die Aufgabe der Erziehung, im geistigen Sinn erfasst, bedeutet das In-Einklang-
Versetzen des Seelengeistes mit dem Körperleib oder dem Leibeskörper. Die müssen 
miteinander in Harmonie kommen, müssen aufeinander abgestimmt werden, denn die 
passen gewissermassen, indem das Kind hereingeboren wird in die physische Welt, noch 
nicht zusammen. Die Aufgabe des Erziehers und auch des Unterrichters ist das 
Zusammenstimmen dieser zwei Glieder.“   293, 23  (>Kind, >Schule, >Kunst; durch 
Schönheit zur Wahrheit)

  „Wir müssen ein Erziehungswesen haben, das nicht nach Regeln verfährt, das nach    
den Kindern verfährt, die real da sind, nach Menschenkenntnis; aus Menschenkenntnis 
heraus die Kinder kennenlernt und aus dem Kinde selbst herausliest, was zu tun ist jeden 
Tag, jede Woche, jedes Jahr.“  305, 234  (Glaube an den einzelnen Menschen)

  „Man beachtet viel zu wenig, dass der heranwachsende Mensch in drei 
aufeinanderfolgenden Lebensepochen drei ganz verschiedene Entwickelungszustände zeigt. 
Die erste Lebensepoche ist diejenige, die mit dem Zahnwechsel abschliesst, gegen das 
siebente Lebensjahr. Die zweite ist die, welche sich erstreckt vom Zahnwechsel bis zur 
Geschlechtsreife, und die dritte ist jene, die dann von der Geschlechtsreife sich erstreckt bis 
zum Ende des zweiten menschlichen Lebensjahrzehntes. Dass diese drei Lebensepochen des
Menschen ganz wesenhaft voneinander verschieden sind, dass Erziehung und Unterricht auf
diese Verschiedenheit gebaut sein müssen, das ist etwas, was der Menschheit so einleuchten
muss wie Naturgesetze, wenn in der Menschheit dasjenige an sozialen und demokratischen 
Trieben aufleuchten soll, was zu einer Neubildung der menschlichen 
Entwickelungsverhältnisse notwendig ist.“ 330, 277

  Von der Geburt bis zum Zahnwechsel, in der Nachahmungsphase „liegt etwas für das 
menschliche Leben höchst Bedeutungsvolles. Es liegt darin, dass die menschliche Natur 
das, was sie im späteren Leben bewusst niemals vollbringen kann, unbewusst, instinktiv 
versucht: sich zusammenzufinden als Einzelmensch mit anderen Menschen.“ Durch das 
richtige Durchgehen durch die Nachahmung wird dem Menschen im bewussten Lebensalter
das aufblühen, „was man nennen kann die richtige Achtung, die richtige Einschätzung des 
anderen Menschen, .. einfach deshalb, weil er Menschenantlitz trägt. Und dies ist die erste 
Bedingung für die richtige Ausgestaltung einer Demokratie! … „Wenn sie (die Menschen) 
für das öffentliche Rechtsleben des Staates die Achtung des Menschenlebens entwickelt 
haben, dann können sie auf dem Gebiete des Wirtschaftslebens Verständnis entwickeln für 
die menschlichen Bedürfnisse.“   330, 277ff

  Erziehung im 1. Jahrsiebt zur Freiheit durch Nachahmung: Im ersten Jahrsiebt tut das 
Kind, was die Grossen tun. „Es ist umso grösseres Heil für das Kind, je mehr es leben 
kann .. in den Seelen der Umgebung. (…) Frei wird man nur, wenn man zuerst als Kind 

Aber dass wir prophetisch erziehen müssen, dass wir voraussehen müssen, was die nächste 
Generation als Aufgaben hat, das ist Ernst.“193, 117 (>Kapital-Übertragung)

  „In Mitteleuropa haben die besten Menschen durch das ganze 19. Jahrhundert hindurch 
nach einer Erziehungsmethode gesucht, durch die man das Kind sozusagen doch beim 
Willen fassen könne. Man hat schon geahnt, dass der moderne Mensch am Willen gefasst 
sein muss.“  83, 270   (>Impfen)

  „Die Aufgabe der Erziehung, im geistigen Sinn erfasst, bedeutet das In-Einklang-
Versetzen des Seelengeistes mit dem Körperleib oder dem Leibeskörper. Die müssen 
miteinander in Harmonie kommen, müssen aufeinander abgestimmt werden, denn die 
passen gewissermassen, indem das Kind hereingeboren wird in die physische Welt, noch 
nicht zusammen. Die Aufgabe des Erziehers und auch des Unterrichters ist das 
Zusammenstimmen dieser zwei Glieder.“   293, 23  (>Kind, >Schule, >Kunst; durch 
Schönheit zur Wahrheit)

  „Wir müssen ein Erziehungswesen haben, das nicht nach Regeln verfährt, das nach    
den Kindern verfährt, die real da sind, nach Menschenkenntnis; aus Menschenkenntnis 
heraus die Kinder kennenlernt und aus dem Kinde selbst herausliest, was zu tun ist jeden 
Tag, jede Woche, jedes Jahr.“  305, 234  (Glaube an den einzelnen Menschen)

  „Man beachtet viel zu wenig, dass der heranwachsende Mensch in drei 
aufeinanderfolgenden Lebensepochen drei ganz verschiedene Entwickelungszustände zeigt. 
Die erste Lebensepoche ist diejenige, die mit dem Zahnwechsel abschliesst, gegen das 
siebente Lebensjahr. Die zweite ist die, welche sich erstreckt vom Zahnwechsel bis zur 
Geschlechtsreife, und die dritte ist jene, die dann von der Geschlechtsreife sich erstreckt bis 
zum Ende des zweiten menschlichen Lebensjahrzehntes. Dass diese drei Lebensepochen des
Menschen ganz wesenhaft voneinander verschieden sind, dass Erziehung und Unterricht auf
diese Verschiedenheit gebaut sein müssen, das ist etwas, was der Menschheit so einleuchten
muss wie Naturgesetze, wenn in der Menschheit dasjenige an sozialen und demokratischen 
Trieben aufleuchten soll, was zu einer Neubildung der menschlichen 
Entwickelungsverhältnisse notwendig ist.“ 330, 277

  Von der Geburt bis zum Zahnwechsel, in der Nachahmungsphase „liegt etwas für das 
menschliche Leben höchst Bedeutungsvolles. Es liegt darin, dass die menschliche Natur 
das, was sie im späteren Leben bewusst niemals vollbringen kann, unbewusst, instinktiv 
versucht: sich zusammenzufinden als Einzelmensch mit anderen Menschen.“ Durch das 
richtige Durchgehen durch die Nachahmung wird dem Menschen im bewussten Lebensalter
das aufblühen, „was man nennen kann die richtige Achtung, die richtige Einschätzung des 
anderen Menschen, .. einfach deshalb, weil er Menschenantlitz trägt. Und dies ist die erste 
Bedingung für die richtige Ausgestaltung einer Demokratie! … „Wenn sie (die Menschen) 
für das öffentliche Rechtsleben des Staates die Achtung des Menschenlebens entwickelt 
haben, dann können sie auf dem Gebiete des Wirtschaftslebens Verständnis entwickeln für 
die menschlichen Bedürfnisse.“   330, 277ff

  Erziehung im 1. Jahrsiebt zur Freiheit durch Nachahmung: Im ersten Jahrsiebt tut das 
Kind, was die Grossen tun. „Es ist umso grösseres Heil für das Kind, je mehr es leben 
kann .. in den Seelen der Umgebung. (…) Frei wird man nur, wenn man zuerst als Kind 



möglichst intensiver Nachahmer war.“ (...) Der physische Leib ist ein Nachahmer, und das 
muss er in der richtigen Weise werden, sonst folgt er nur den animalischen Trieben.  296, 
18ff  (>Willensbildung, >Eurythmie, >Technische Kultur, Maschinen)

  Erziehung im 2. Jahrsiebt zu Recht und Demokratie durch Autorität: Die zweite 
Lebensepoche des Menschen vom Zahnwechsel bis zur Geschlechtsreife hat es mit dem 
Prinzip der Autorität zu tun. (…) Der Mensch richtet sich gewissermassen nach den anderen
Menschen in den ersten Lebensjahren durch Nachahmung. Im zweiten Lebensalter, vom 
Zahnwechsel bis zur Geschlechtsreife, will er sich mehr noch an das Innerliche des anderen 
Menschen anpassen. Da will er lernen, den anderen Menschen zu verstehen, will lernen, an 
das zu glauben, was der andere ihm überliefert. Da will er in sich selbst erleben, als sein 
Erlebnis dasjenige, was der andere ihm als Erlebnis ausdrückt, da will er hinschauen zu 
einem Menschen, der das schon kann, was in ihm nach Dasein strebt... So kann man nicht in
der richtigen sozialen Weise in die Menschengemeinschaft der Demokratie sich hineinleben,
wenn man nicht erst jene Anpassung an das menschliche Innere Gefunden hat, die sich in 
dem kindlichen Autoritätsgefühl auslebt.“   330, 280  (>Demokratie)

  (In einem sozialistischen Programm) will man „auch die Autorität des Lehrers selber 
einschränken bis zu einem gewissen Grade, und man spricht von Schulgemeinden mit einer 
gewissen Selbstverwaltung der Schüler, wo sich der Lehrer kameradschaftlich in die 
Schulgemeinde hineinstellen soll. .. (So) sollen dann diejenigen Menschen heranwachsen, 
die dann besonders geeignet sein sollen für Demokratie und Sozialismus. .. Aber dabei wird
etwas vergessen ..: (Gute Psychologen) müssten sagen: Also umso mehr müssen in die 
Gemüter der Kinder die Keime hineingelegt werden, die dann nicht wieder ausgetrieben 
werden können durch Demokratie und Sozialismus im erwachsenen Zustande! .. Die 
Pädagogik wird .. in der Zukunft vor allen Dingen ausgehen müssen von einer tiefen 
Betrachtung der Menschenwesenheit, der Menschennatur selbst. .. unmöglich ist es, gerade 
wenn die Naturwissenschaft ihr Ideal erfüllt, mit dieser Naturwissenschaft den Menschen zu
erkennen.“   330, 303f

  „Es gibt keine Möglichkeit, gewisse Fähigkeiten in der Menschennatur auszubilden, wenn 
wir nicht das Kind in die Lage versetzen durch das, was wir als Lehrer und Erzieher sind, 
für das Kind die absolute Autorität zu sein. .. Und wenn man glauben wird, dass etwas 
anderes als dieses heilige Autoritätsgefühl zu Demokratie und Sozialismus erziehen wird, 
wenn man glaubt, dass eine demokratisch-sozialistische Schulgemeinschaft dazu erziehen 
wird, dann ist man ganz mächtig auf dem Holzwege.“   330, 308

 
  Im zweiten Jahrsiebt „lebt im Kinde die Kraft, die man nennen kann das Tun auf Autorität 
hin.“ Es gibt nichts Schlimmeres für das Kind, als es zu früh zu einem „eigenen Urteil“ 
führen zu wollen. „.. die Menschen werden nie reif werden als Erwachsene für das gleiche 
Recht der Menschen (Demokratie), wenn sie nicht in der Kindheit das Autoritätsgefühl 
eingepflanzt erhalten.“ Die sozialistischen Erziehungsprogramme, wo es um 
Gleichberechtigung zwischen Lehrern und Schülern geht, sind „das Furchtbarste“. Bis zur 
Geschlechtsreife entwickelt sich der Ätherleib, und er muss sich auf die Autorität hin 
entwickeln, sonst entsteht „die allgemeine Kulturschläfrigkeit“.  296, 19ff

  Erziehung im 3. Jahrsiebt zur Brüderlichkeit: Im dritten Jahrsiebt „entwickelt sich 
dieses geschlechtliche Liebesleben nur als ein Spezialfall der allgemeinen Menschenliebe 

möglichst intensiver Nachahmer war.“ (...) Der physische Leib ist ein Nachahmer, und das 
muss er in der richtigen Weise werden, sonst folgt er nur den animalischen Trieben.  296, 
18ff  (>Willensbildung, >Eurythmie, >Technische Kultur, Maschinen)

  Erziehung im 2. Jahrsiebt zu Recht und Demokratie durch Autorität: Die zweite 
Lebensepoche des Menschen vom Zahnwechsel bis zur Geschlechtsreife hat es mit dem 
Prinzip der Autorität zu tun. (…) Der Mensch richtet sich gewissermassen nach den anderen
Menschen in den ersten Lebensjahren durch Nachahmung. Im zweiten Lebensalter, vom 
Zahnwechsel bis zur Geschlechtsreife, will er sich mehr noch an das Innerliche des anderen 
Menschen anpassen. Da will er lernen, den anderen Menschen zu verstehen, will lernen, an 
das zu glauben, was der andere ihm überliefert. Da will er in sich selbst erleben, als sein 
Erlebnis dasjenige, was der andere ihm als Erlebnis ausdrückt, da will er hinschauen zu 
einem Menschen, der das schon kann, was in ihm nach Dasein strebt... So kann man nicht in
der richtigen sozialen Weise in die Menschengemeinschaft der Demokratie sich hineinleben,
wenn man nicht erst jene Anpassung an das menschliche Innere Gefunden hat, die sich in 
dem kindlichen Autoritätsgefühl auslebt.“   330, 280  (>Demokratie)

  (In einem sozialistischen Programm) will man „auch die Autorität des Lehrers selber 
einschränken bis zu einem gewissen Grade, und man spricht von Schulgemeinden mit einer 
gewissen Selbstverwaltung der Schüler, wo sich der Lehrer kameradschaftlich in die 
Schulgemeinde hineinstellen soll. .. (So) sollen dann diejenigen Menschen heranwachsen, 
die dann besonders geeignet sein sollen für Demokratie und Sozialismus. .. Aber dabei wird
etwas vergessen ..: (Gute Psychologen) müssten sagen: Also umso mehr müssen in die 
Gemüter der Kinder die Keime hineingelegt werden, die dann nicht wieder ausgetrieben 
werden können durch Demokratie und Sozialismus im erwachsenen Zustande! .. Die 
Pädagogik wird .. in der Zukunft vor allen Dingen ausgehen müssen von einer tiefen 
Betrachtung der Menschenwesenheit, der Menschennatur selbst. .. unmöglich ist es, gerade 
wenn die Naturwissenschaft ihr Ideal erfüllt, mit dieser Naturwissenschaft den Menschen zu
erkennen.“   330, 303f

  „Es gibt keine Möglichkeit, gewisse Fähigkeiten in der Menschennatur auszubilden, wenn 
wir nicht das Kind in die Lage versetzen durch das, was wir als Lehrer und Erzieher sind, 
für das Kind die absolute Autorität zu sein. .. Und wenn man glauben wird, dass etwas 
anderes als dieses heilige Autoritätsgefühl zu Demokratie und Sozialismus erziehen wird, 
wenn man glaubt, dass eine demokratisch-sozialistische Schulgemeinschaft dazu erziehen 
wird, dann ist man ganz mächtig auf dem Holzwege.“   330, 308

 
  Im zweiten Jahrsiebt „lebt im Kinde die Kraft, die man nennen kann das Tun auf Autorität 
hin.“ Es gibt nichts Schlimmeres für das Kind, als es zu früh zu einem „eigenen Urteil“ 
führen zu wollen. „.. die Menschen werden nie reif werden als Erwachsene für das gleiche 
Recht der Menschen (Demokratie), wenn sie nicht in der Kindheit das Autoritätsgefühl 
eingepflanzt erhalten.“ Die sozialistischen Erziehungsprogramme, wo es um 
Gleichberechtigung zwischen Lehrern und Schülern geht, sind „das Furchtbarste“. Bis zur 
Geschlechtsreife entwickelt sich der Ätherleib, und er muss sich auf die Autorität hin 
entwickeln, sonst entsteht „die allgemeine Kulturschläfrigkeit“.  296, 19ff

  Erziehung im 3. Jahrsiebt zur Brüderlichkeit: Im dritten Jahrsiebt „entwickelt sich 
dieses geschlechtliche Liebesleben nur als ein Spezialfall der allgemeinen Menschenliebe 



überhaupt. .. Und diese Kraft der allgemeinen Menschenliebe .. sollte .. da besonders 
gepflegt werden.“ Dadurch wird das Wirtschaftsleben von Brüderlichkeit „durchglüht sein“.
Dadurch, dass „die Kraft der Liebe, die an den Astralleib gebunden ist, in vernünftiger 
Weise in alles, was Unterricht oder Lehre ist, hineingelegt wird,“ wird der Astralleib zu 
einem „freien Wesensgebilde im Menschen“ gestaltet. 296, 21f (>Altruism.)

  Im dritten Lebensalter, von der Geschlechtsreife bis zur Mündigkeit geht es um Liebe;
„Da wird nicht nur die geschlechtliche Liebe geboren, da wird auch das, was früher als 
Autoritätsgefühl da war, umgewandelt in das, was nun was nun wirklich sich betätigende, 
sich erfühlende allgemeine Menschenliebe ist. .. Allen Menschen, gleichgültig, ob sie 
Handarbeiter oder ob sie Geistesarbeiter sind, muss auch durch dieses Lebensalter hindurch 
neben der Ausbildung für den praktischen Lebensberuf die Möglichkeit gegeben sein, 
solche Vorstellungen, solche Begriffe über Welt und Leben .. eine solche Weltanschauung 
aufzunehmen .. damit Verständnis eintritt für alles, was lebt, vor allen Dingen Liebe, 
Brüderlichkeit zu anderen Menschen.“  330, 282 (>Kapital-Übertragung)

  Erziehung durch die Formen der Umgebung: „Viele Menschen glauben, dass der 
Materialismus unserer modernen Zeit davon herrühre, dass so viele materialistische 
Schriften gelesen werden. Aber .. was das Auge sieht, ist von weit grösserer Wichtigkeit, 
denn es hat Einfluss auf Vorgänge der Seele, die mehr oder weniger im Unbewussten 
verlaufen. Das hat eine eminent praktische Bedeutung.“ Im Mittelalter trug jede 
Häuserfassade, jeder Gegenstand, alles, was die Menschen umgab das Gepräge dessen, der 
es verfertigt hatte. „Mit Liebe war alles gemacht. … Was der Mensch sieht, was 
hineingegossen wird in seine Seele aus seiner Umgebung, das wird in ihm eine Kraft. 
Danach formt er sich selbst – bis in seine nächste Inkarnation.“  101, 158f  (>Stadt .., 
>Form und Stoff)

  Erziehung als Religion: „Wir können mit Recht davon sprechen, dass in alten Zeiten alles
sittliche Leben nur ein Spezialfall des religiösen Lebens ist, da eigentlich in den religiösen 
Geboten zu gleicher Zeit die sittlichen Gebote mit gegeben waren. Mit solchen Dingen ist 
die Menschheit durch das Zeitalter der Abstraktion hindurchgegangen. Jetzt muss sie aber 
wieder eintreten in das Zeitalter der Konkretheit. Jetzt muss sie wieder in einem bestimmten
Punkte spüren, wie das Sittliche zum Religiösen wird. Und zu einem Religiösen in einem 
modernen Sinne werden in Zukunft sich diejenigen sittlichen Taten gestalten müssen, die 
die unterrichtenden und erzieherischen sittlichen Taten sind. Denn die Pädagogik, meine 
lieben Freunde, ist nicht eine bloß technische Kunst. Die Pädagogik ist im wesentlichen 
auch ein Spezialkapitel des sittlichen Handelns des Menschen. Nur derjenige, welcher 
innerhalb der Sittlichkeit, innerhalb der Ethik die Pädagogik findet, findet sie auf die rechte 
Weise.“  217, 91f 

  Erziehungsideale, heutige: „Und wir sehen dann, wie das Können vollständig in die 
Unterschätzung hinuntertritt, und wie derjenige, der nur noch weiss, .. als Erziehungsideal 
der höchsten Stufe glänzt. .. Die Doktoren waren es schliesslich, welche die Erziehung der 
Kinder in der neueren Zeit machten. … Und so kam herauf die Sehnsucht, nun wiederum 
den ganzen Menschen zu erziehen.“ Es geht um die „Überwindung des Doktorprinzipes.“  
307, 35f

  „Unser Denken, das Hat zum Ideal, möglichst ..objektiv zu sein, .. ein ganz ruhiges Abbild

überhaupt. .. Und diese Kraft der allgemeinen Menschenliebe .. sollte .. da besonders 
gepflegt werden.“ Dadurch wird das Wirtschaftsleben von Brüderlichkeit „durchglüht sein“.
Dadurch, dass „die Kraft der Liebe, die an den Astralleib gebunden ist, in vernünftiger 
Weise in alles, was Unterricht oder Lehre ist, hineingelegt wird,“ wird der Astralleib zu 
einem „freien Wesensgebilde im Menschen“ gestaltet. 296, 21f (>Altruism.)

  Im dritten Lebensalter, von der Geschlechtsreife bis zur Mündigkeit geht es um Liebe;
„Da wird nicht nur die geschlechtliche Liebe geboren, da wird auch das, was früher als 
Autoritätsgefühl da war, umgewandelt in das, was nun was nun wirklich sich betätigende, 
sich erfühlende allgemeine Menschenliebe ist. .. Allen Menschen, gleichgültig, ob sie 
Handarbeiter oder ob sie Geistesarbeiter sind, muss auch durch dieses Lebensalter hindurch 
neben der Ausbildung für den praktischen Lebensberuf die Möglichkeit gegeben sein, 
solche Vorstellungen, solche Begriffe über Welt und Leben .. eine solche Weltanschauung 
aufzunehmen .. damit Verständnis eintritt für alles, was lebt, vor allen Dingen Liebe, 
Brüderlichkeit zu anderen Menschen.“  330, 282 (>Kapital-Übertragung)

  Erziehung durch die Formen der Umgebung: „Viele Menschen glauben, dass der 
Materialismus unserer modernen Zeit davon herrühre, dass so viele materialistische 
Schriften gelesen werden. Aber .. was das Auge sieht, ist von weit grösserer Wichtigkeit, 
denn es hat Einfluss auf Vorgänge der Seele, die mehr oder weniger im Unbewussten 
verlaufen. Das hat eine eminent praktische Bedeutung.“ Im Mittelalter trug jede 
Häuserfassade, jeder Gegenstand, alles, was die Menschen umgab das Gepräge dessen, der 
es verfertigt hatte. „Mit Liebe war alles gemacht. … Was der Mensch sieht, was 
hineingegossen wird in seine Seele aus seiner Umgebung, das wird in ihm eine Kraft. 
Danach formt er sich selbst – bis in seine nächste Inkarnation.“  101, 158f  (>Stadt .., 
>Form und Stoff)

  Erziehung als Religion: „Wir können mit Recht davon sprechen, dass in alten Zeiten alles
sittliche Leben nur ein Spezialfall des religiösen Lebens ist, da eigentlich in den religiösen 
Geboten zu gleicher Zeit die sittlichen Gebote mit gegeben waren. Mit solchen Dingen ist 
die Menschheit durch das Zeitalter der Abstraktion hindurchgegangen. Jetzt muss sie aber 
wieder eintreten in das Zeitalter der Konkretheit. Jetzt muss sie wieder in einem bestimmten
Punkte spüren, wie das Sittliche zum Religiösen wird. Und zu einem Religiösen in einem 
modernen Sinne werden in Zukunft sich diejenigen sittlichen Taten gestalten müssen, die 
die unterrichtenden und erzieherischen sittlichen Taten sind. Denn die Pädagogik, meine 
lieben Freunde, ist nicht eine bloß technische Kunst. Die Pädagogik ist im wesentlichen 
auch ein Spezialkapitel des sittlichen Handelns des Menschen. Nur derjenige, welcher 
innerhalb der Sittlichkeit, innerhalb der Ethik die Pädagogik findet, findet sie auf die rechte 
Weise.“  217, 91f 

  Erziehungsideale, heutige: „Und wir sehen dann, wie das Können vollständig in die 
Unterschätzung hinuntertritt, und wie derjenige, der nur noch weiss, .. als Erziehungsideal 
der höchsten Stufe glänzt. .. Die Doktoren waren es schliesslich, welche die Erziehung der 
Kinder in der neueren Zeit machten. … Und so kam herauf die Sehnsucht, nun wiederum 
den ganzen Menschen zu erziehen.“ Es geht um die „Überwindung des Doktorprinzipes.“  
307, 35f

  „Unser Denken, das Hat zum Ideal, möglichst ..objektiv zu sein, .. ein ganz ruhiges Abbild



der Aussenwelt zu sein. (..) Unsere Gedanken werden nicht Gebärden. Sie müssen aber 
wiederum Gebärden werden.“ Man denkt heute die intellektuelle und die körperliche 
Erziehung getrennt.  307, 70

  Erziehung, Recht auf: Ich spreche „von einem Recht auf Erziehung, das das Kind hat, 
und für das sogar im künftigen Staatswesen .. ein entsprechender Erziehungsbeitrag zu 
geben sein (wird) vom zukünftigen Wirtschaftsleben. … Wenn man keinen Schulzwang hat,
wenn das Recht auf Erziehung besteht, kann man sogar androhen, dass man bei denjenigen 
Eltern, die ihre Kinder nicht in die Schule schicken wollen, einen Erziehungsvormund für 
das Kind einsetzt, der das Recht des Kindes auf Erziehung bei den Eltern vertritt; dann 
werden sie die Kinder hübsch in die Schule schicken. Diese Nebenfragen lassen sich 
nämlich alle beantworten, wenn man nur den guten Willen hat, wirklich die Hauptfrage zu 
verstehen: was alles davon abhängt, dass das Geistesleben in freier Weise auf sich selbst 
gestellt wird.“   330, 321  (>Einkommen für Alte, Erziehung usw.)              

  Erziehung und Wirtschaftsleben: „Mit jeder neuen Generation (…) wird uns von der 
geistigen Welt etwas gegeben (..); das fangen wir auf in der Erziehung, das ist etwas 
Geistiges, das einverleiben wir wiederum dem Wirtschaftsleben und verhüten dessen 
Zerstörung..“ 200, 77  (>Geist herausholen oder verkommen lassen)

  Ethik: „Man behandelt die letztere (die allgemeine Ethik) ja vielfach so, als ob sie eine 
Summe von Normen sei, nach denen das menschliche Handeln sich zu richten habe. Man 
stellt von diesem Gesichtspunkte aus die Ethik der Naturwissenschaft und überhaupt der 
Wissenschaft vom Seienden gegenüber. Während nämlich die letztere uns die Gesetze von 
dem, was besteht, was ist, vermitteln soll, hätte uns die Ethik jene vom Seinsollenden zu 
lehren. Die Ethik soll ein Kodex von allen Idealen des Menschen sein, eine ausführliche 
Antwort auf die Frage: Was ist gut? Eine solche Wissenschaft ist aber unmöglich. Es kann 
keine allgemeine Antwort auf diese Frage geben. Das ethische Handeln ist ja ein Produkt 
dessen, was sich im Individuum geltend macht; es ist immer im einzelnen Fall gegeben, nie 
im allgemeinen. Es gibt keine allgemeinen Gesetze darüber, was man tun soll und was 
nicht. … Ein allgemeines Naturrecht, das für alle Menschen und alle Zeiten gelte, ist ein 
Unding. Rechtsanschauungen und Sittlichkeitsbegriffe kommen und gehen mit den Völkern,
ja sogar mit den Individuen. … Die Ethik ist ebenso wie alle anderen Wissenschaften 
eine Lehre vom Seienden.“  1, 189f   (>Geistiges als Keim)

  „Wenn wir das Gesetzmässige (Begriffliche) in dem Handeln der Individuen, Völker und 
Zeitalter aufsuchen, so erhalten wir eine Ethik, aber nicht als Wissenschaft von sittlichen 
Normen, sondern als Naturlehre der Sittlichkeit. Erst die hierdurch gewonnenen Gesetze 
verhalten sich zum menschlichen Handeln so wie Naturgesetze zu einer besonderen 
Erscheinung. Sie sind aber durchaus nicht identisch mit den Antrieben, die wir unserem 
Handeln zugrunde legen.“  4, 161  (>Moral, >Freiheit und Gesetz)

  „Die sittlichen Gebote, die der bloss schlussfolgernde Metaphysiker als Ausflüsse einer 
höheren Macht ansehen muss, sind .. Gedanken der Menschen; die sittliche Weltordnung 
ist .. weder der Abklatsch einer rein mechanischen Naturordnung, noch einer 
aussermenschlichen Weltordnung, sondern durchaus freies Menschenwerk.“  4, 179

  „Die Ethik beruht nicht auf der Ausrottung alles Strebens nach Lust, damit bleichsüchtige 

der Aussenwelt zu sein. (..) Unsere Gedanken werden nicht Gebärden. Sie müssen aber 
wiederum Gebärden werden.“ Man denkt heute die intellektuelle und die körperliche 
Erziehung getrennt.  307, 70

  Erziehung, Recht auf: Ich spreche „von einem Recht auf Erziehung, das das Kind hat, 
und für das sogar im künftigen Staatswesen .. ein entsprechender Erziehungsbeitrag zu 
geben sein (wird) vom zukünftigen Wirtschaftsleben. … Wenn man keinen Schulzwang hat,
wenn das Recht auf Erziehung besteht, kann man sogar androhen, dass man bei denjenigen 
Eltern, die ihre Kinder nicht in die Schule schicken wollen, einen Erziehungsvormund für 
das Kind einsetzt, der das Recht des Kindes auf Erziehung bei den Eltern vertritt; dann 
werden sie die Kinder hübsch in die Schule schicken. Diese Nebenfragen lassen sich 
nämlich alle beantworten, wenn man nur den guten Willen hat, wirklich die Hauptfrage zu 
verstehen: was alles davon abhängt, dass das Geistesleben in freier Weise auf sich selbst 
gestellt wird.“   330, 321  (>Einkommen für Alte, Erziehung usw.)              

  Erziehung und Wirtschaftsleben: „Mit jeder neuen Generation (…) wird uns von der 
geistigen Welt etwas gegeben (..); das fangen wir auf in der Erziehung, das ist etwas 
Geistiges, das einverleiben wir wiederum dem Wirtschaftsleben und verhüten dessen 
Zerstörung..“ 200, 77  (>Geist herausholen oder verkommen lassen)

  Ethik: „Man behandelt die letztere (die allgemeine Ethik) ja vielfach so, als ob sie eine 
Summe von Normen sei, nach denen das menschliche Handeln sich zu richten habe. Man 
stellt von diesem Gesichtspunkte aus die Ethik der Naturwissenschaft und überhaupt der 
Wissenschaft vom Seienden gegenüber. Während nämlich die letztere uns die Gesetze von 
dem, was besteht, was ist, vermitteln soll, hätte uns die Ethik jene vom Seinsollenden zu 
lehren. Die Ethik soll ein Kodex von allen Idealen des Menschen sein, eine ausführliche 
Antwort auf die Frage: Was ist gut? Eine solche Wissenschaft ist aber unmöglich. Es kann 
keine allgemeine Antwort auf diese Frage geben. Das ethische Handeln ist ja ein Produkt 
dessen, was sich im Individuum geltend macht; es ist immer im einzelnen Fall gegeben, nie 
im allgemeinen. Es gibt keine allgemeinen Gesetze darüber, was man tun soll und was 
nicht. … Ein allgemeines Naturrecht, das für alle Menschen und alle Zeiten gelte, ist ein 
Unding. Rechtsanschauungen und Sittlichkeitsbegriffe kommen und gehen mit den Völkern,
ja sogar mit den Individuen. … Die Ethik ist ebenso wie alle anderen Wissenschaften 
eine Lehre vom Seienden.“  1, 189f   (>Geistiges als Keim)

  „Wenn wir das Gesetzmässige (Begriffliche) in dem Handeln der Individuen, Völker und 
Zeitalter aufsuchen, so erhalten wir eine Ethik, aber nicht als Wissenschaft von sittlichen 
Normen, sondern als Naturlehre der Sittlichkeit. Erst die hierdurch gewonnenen Gesetze 
verhalten sich zum menschlichen Handeln so wie Naturgesetze zu einer besonderen 
Erscheinung. Sie sind aber durchaus nicht identisch mit den Antrieben, die wir unserem 
Handeln zugrunde legen.“  4, 161  (>Moral, >Freiheit und Gesetz)

  „Die sittlichen Gebote, die der bloss schlussfolgernde Metaphysiker als Ausflüsse einer 
höheren Macht ansehen muss, sind .. Gedanken der Menschen; die sittliche Weltordnung 
ist .. weder der Abklatsch einer rein mechanischen Naturordnung, noch einer 
aussermenschlichen Weltordnung, sondern durchaus freies Menschenwerk.“  4, 179

  „Die Ethik beruht nicht auf der Ausrottung alles Strebens nach Lust, damit bleichsüchtige 



abstrakte Ideen ihre Herrschaft da aufschlagen können, wo ihnen keine starke Sehnsucht 
nach Lebensgenuss entgegensteht, sondern auf dem starken, von ideeller Intuition 
getragenen Wollen, das sein Ziel erreicht, auch wenn der Weg dazu ein dornenvoller ist.“ 
Der Mensch „hat es nicht nötig, sich von der Ethik erst verbieten zu lassen, dass er nach 
Lust strebe, um sich dann gebieten zu lassen, wonach er streben soll.“   4, 232 

  „Lege jeder offen dar, was er weiss, bringe er auf den öffentlichen Plan das, was er 
geleistet hat; kurz, lebe er sich nach jeder Richtung hin aus: dann wird er der Gesamtheit 
mehr sein, als wenn er mit der Prätention vor sie hintritt, ihr sagen zu können, wie sie sich 
verhalten soll. (…) Neue Weltanschauungen zeitigen ganz von selbst neue Sittenlehren. 
Der Messias der Wahrheit ist immer auch der Messias der Moral. ...Das Herz folgt dem 
Kopfe, wenn der letztere nur eine bestimmte Richtung hat. ... Unter den Völkern mit 
vorwiegend praktischen, materiellen Tendenzen ist eine gewisse Schlaffheit in Bezug auf 
Erkenntnisfragen eingerissen. .. Es ist ihnen daher bequem, auf dem Ruhebett einer 
allgemein-menschlichen Sittenlehre es sich bequem machen zu können.“  31, 166f  
(>Humanismus, >Idealismus – Materialism., >Toleranz)

  Ethik, Ästhetik und Nützlichkeitsprinzip: „Der Orient ist die eigentliche Heimat .. der 
Ethik.“ Im Westen ist das Nützlichkeitsprinzip, in Mitteleuropa etwas Ästhetik. „Der Asiate 
verachtet gründlich das europäische und amerikanische Wesen.“ 191, 252f  (>Schiller-Kant,
>Deutschland, >Westen, >Urteil, Kategorien, >China)

  Ethik und Christentum: Nicht eine Lehre hielt die ersten Christen zusammen, sondern 
die Anerkennung der „Einzelpersönlichkeit in der Fülle der Wahrheit.“ „Schon das allein 
spricht auch gegen diejenigen, welche eine abstrakte ethische Sittenlehre an die Stelle des 
Christentums setzen wollen. Dann aber sind sie nicht mehr Christen.“  52, 66ff   

  Ethik als Naturlehre der moralischen Vorstellungen: „Insofern zum moralischen 
Handeln die Kenntnis der Objekte unseres Handelnsgebietes notwendig ist, beruht unser 
Handeln auf dieser Kenntnis. Was hier in Betracht kommt, sind Naturgesetze. Wir haben es 
mit Naturwissenschaft zu tun, nicht mit Ethik. Die moralische Phantasie und das moralische
Ideenvermögen können erst Gegenstand des Wissens werden, nach dem sie vom 
Individuum produziert sind. Dann aber regeln sie nicht mehr das Leben, sondern haben es 
bereits geregelt. Sie sind als wirkende Ursachen wie alle andern aufzufassen (Zwecke sind 
sie bloß für das Subjekt). Wir beschäftigen uns mit ihnen als mit einer Naturlehre der 
moralischen Vorstellungen. Eine Ethik als Normwissenschaft kann es daneben nicht geben.“
4, 194f  

  Ethik und Pädagogik: Eine Ethik der Zukunft wird wenig reden „von demjenigen, was 
man immer als ethische Intuitionen alter Art charakterisiert hat, .. aber stark .. davon, wie 
ein Mensch sich entwickeln muss von der Kindheit an, damit geweckt werde in ihm die 
Kraft der sittlichen Liebe. Und viel wird in der Zukunftspädagogik von Lehrenden und 
Erziehenden an die aufwachsende Generation überliefert werden müssen durch dasjenige, 
was in unausgesprochener Weise erzieherisch wirkt. .. Menschenkenntnis, aber nicht 
Menschenkenntnis, die uns den Mitmenschen gegenüber kalt macht, sondern die uns 
vertrauensvoll macht, muss der Grundnerv auch der Zukunftspädagogik werden. Denn es 
wird notwendig sein, auf eine neue Art ernst zu machen mit demjenigen, womit es einmal in
der Menschheitsentwickelung ernst war, was aber nicht mehr ernst genommen wird im 

abstrakte Ideen ihre Herrschaft da aufschlagen können, wo ihnen keine starke Sehnsucht 
nach Lebensgenuss entgegensteht, sondern auf dem starken, von ideeller Intuition 
getragenen Wollen, das sein Ziel erreicht, auch wenn der Weg dazu ein dornenvoller ist.“ 
Der Mensch „hat es nicht nötig, sich von der Ethik erst verbieten zu lassen, dass er nach 
Lust strebe, um sich dann gebieten zu lassen, wonach er streben soll.“   4, 232 

  „Lege jeder offen dar, was er weiss, bringe er auf den öffentlichen Plan das, was er 
geleistet hat; kurz, lebe er sich nach jeder Richtung hin aus: dann wird er der Gesamtheit 
mehr sein, als wenn er mit der Prätention vor sie hintritt, ihr sagen zu können, wie sie sich 
verhalten soll. (…) Neue Weltanschauungen zeitigen ganz von selbst neue Sittenlehren. 
Der Messias der Wahrheit ist immer auch der Messias der Moral. ...Das Herz folgt dem 
Kopfe, wenn der letztere nur eine bestimmte Richtung hat. ... Unter den Völkern mit 
vorwiegend praktischen, materiellen Tendenzen ist eine gewisse Schlaffheit in Bezug auf 
Erkenntnisfragen eingerissen. .. Es ist ihnen daher bequem, auf dem Ruhebett einer 
allgemein-menschlichen Sittenlehre es sich bequem machen zu können.“  31, 166f  
(>Humanismus, >Idealismus – Materialism., >Toleranz)

  Ethik, Ästhetik und Nützlichkeitsprinzip: „Der Orient ist die eigentliche Heimat .. der 
Ethik.“ Im Westen ist das Nützlichkeitsprinzip, in Mitteleuropa etwas Ästhetik. „Der Asiate 
verachtet gründlich das europäische und amerikanische Wesen.“ 191, 252f  (>Schiller-Kant,
>Deutschland, >Westen, >Urteil, Kategorien, >China)

  Ethik und Christentum: Nicht eine Lehre hielt die ersten Christen zusammen, sondern 
die Anerkennung der „Einzelpersönlichkeit in der Fülle der Wahrheit.“ „Schon das allein 
spricht auch gegen diejenigen, welche eine abstrakte ethische Sittenlehre an die Stelle des 
Christentums setzen wollen. Dann aber sind sie nicht mehr Christen.“  52, 66ff   

  Ethik als Naturlehre der moralischen Vorstellungen: „Insofern zum moralischen 
Handeln die Kenntnis der Objekte unseres Handelnsgebietes notwendig ist, beruht unser 
Handeln auf dieser Kenntnis. Was hier in Betracht kommt, sind Naturgesetze. Wir haben es 
mit Naturwissenschaft zu tun, nicht mit Ethik. Die moralische Phantasie und das moralische
Ideenvermögen können erst Gegenstand des Wissens werden, nach dem sie vom 
Individuum produziert sind. Dann aber regeln sie nicht mehr das Leben, sondern haben es 
bereits geregelt. Sie sind als wirkende Ursachen wie alle andern aufzufassen (Zwecke sind 
sie bloß für das Subjekt). Wir beschäftigen uns mit ihnen als mit einer Naturlehre der 
moralischen Vorstellungen. Eine Ethik als Normwissenschaft kann es daneben nicht geben.“
4, 194f  

  Ethik und Pädagogik: Eine Ethik der Zukunft wird wenig reden „von demjenigen, was 
man immer als ethische Intuitionen alter Art charakterisiert hat, .. aber stark .. davon, wie 
ein Mensch sich entwickeln muss von der Kindheit an, damit geweckt werde in ihm die 
Kraft der sittlichen Liebe. Und viel wird in der Zukunftspädagogik von Lehrenden und 
Erziehenden an die aufwachsende Generation überliefert werden müssen durch dasjenige, 
was in unausgesprochener Weise erzieherisch wirkt. .. Menschenkenntnis, aber nicht 
Menschenkenntnis, die uns den Mitmenschen gegenüber kalt macht, sondern die uns 
vertrauensvoll macht, muss der Grundnerv auch der Zukunftspädagogik werden. Denn es 
wird notwendig sein, auf eine neue Art ernst zu machen mit demjenigen, womit es einmal in
der Menschheitsentwickelung ernst war, was aber nicht mehr ernst genommen wird im 



Zeitalter des Intellektualismus.“  217, 89  (>Vertrauen)

  Ethik des Sprechens: Der amerikanische Pragmatismus und der englische Humanismus 
„gehen hervor aus einer vollständigen Skepsis gegenüber der Erkenntnis: Wahrheit ist 
etwas, was es eigentlich gar nicht gibt! Wenn wir zwei Behauptungen aufstellen, so stellen 
wir sie eigentlich aus dem Grunde auf, um im Leben Richtpunkte zu haben. Von einem 
«Atom» zu sprechen - man kann nicht irgendeinen besonderen Wahrheitsgrund dafür 
aufbringen; aber es ist nützlich, in der Chemie die Atomtheorie zugrunde zu legen .. «Gott»,
ob es ihn gibt oder nicht, darauf kommt es nicht an. .. Doch es lässt sich nicht gut leben, 
wenn man nicht den Begriff «Gott» aufstellt .. Ob die Erde im Sinne der Kant-Laplaceschen
Theorie begonnen hat und im Sinne der mechanischen Wärmetheorie enden wird, .. es ist 
nützlich für unser Denken ..“ In der Anthroposophie und in der Dreigliederung wird es sich 
darum handeln, „dass wir diese Trivialität einer materialistischen Utilitätstheorie ins 
Ethische hinaufheben und vielleicht durch das Ethische ins Religiöse. .. Wir müssen lernen, 
über die Rhetorik, über die Logik hinaus eine wirkliche Ethik des Sprechens.“  339, 36f 

  Ethischer Individualismus: „Die Summe der in uns wirksamen Ideen, den realen Inhalt 
unserer Intuitionen, macht das aus, was bei aller Allgemeinheit der Ideenwelt in jedem 
Menschen individuell geartet ist. Insofern dieser intuitive Inhalt auf das Handeln geht, ist er 
der Sittlichkeitsgehalt des Individuums. Das Auslebenlassen dieses Gehalts ist die höchste 
moralische Triebfeder und zugleich das höchste Motiv dessen, der einsieht, dass alle 
anderen Moralprinzipien sich letzten Endes in diesem Gehalte vereinigen. Man kann diesen 
Standpunkt den ethischen Individualismus nennen.“  4,160

  „Da, wo das Gebiet der Freiheit beginnt, hört das Bestimmen des Individuums nach 
Gesetzen der Gattung auf. Den begrifflichen Inhalt, den der Mensch durch das Denken mit 
der Wahrnehmung in Verbindung bringen muss, um der vollen Wirklichkeit sich zu 
bemächtigen, kann niemand ein für allemal festsetzen und der Menschheit fertig 
hinterlassen. Das Individuum muss seine Begriffe durch eigene Intuition gewinnen. Wie der
einzelne zu denken hat, lässt sich nicht aus irgendeinem Gattungsbegriffe ableiten. Dafür ist
einzig und allein das Individuum maßgebend.“ 4, 240   (>Intuition)

  Der ethische Individualismus muss getragen sein „von der Liebe, die sich ergibt aus der 
Anschauung der zu realisierenden Tat.“  217, 87

„In Anbetracht der Tatsache, dass die Menschheit sich nach der Richtung des 
Individualismus hin entwickelt, hat es gar keinen Sinn zu sagen, mit dem ethischen 
Individualismus zerstöre man die Gesellschaft. Es handelt sich vielmehr darum, jene Kräfte 
aufzusuchen, mit denen die weitere Entwickelung der Menschheit vor sich gehen kann, weil
dies notwendig ist für die Entwickelung des Menschen im Sinne des ethischen 
Individualismus, unter dem die Gesellschaft zusammengehalten und erst recht belebt 
werden kann. Eine solche Kraft ist das Vertrauen, das Vertrauen von Mensch zu Mensch. 
Gerade so, wie wir appellieren müssen für die ethische Zukunft, wenn wir in unser eigenes 
Innere hineinsehen, an die Liebe, so müssen wir appellieren, wenn wir auf den Verkehr der 
Menschen untereinander sehen, an das Vertrauen. ..Vertrauen in ganz konkretem Sinn, 
individuell, einzelgestaltet, ist das Schwerste, was aus der Menschenseele sich herausringt. 
Aber ohne eine Pädagogik, eine Kulturpädagogik, die auf Vertrauen hin orientiert ist, 
kommt die Zivilisation der Menschheit nicht weiter.“  217, 87f  (>Vertrauen)

Zeitalter des Intellektualismus.“  217, 89  (>Vertrauen)

  Ethik des Sprechens: Der amerikanische Pragmatismus und der englische Humanismus 
„gehen hervor aus einer vollständigen Skepsis gegenüber der Erkenntnis: Wahrheit ist 
etwas, was es eigentlich gar nicht gibt! Wenn wir zwei Behauptungen aufstellen, so stellen 
wir sie eigentlich aus dem Grunde auf, um im Leben Richtpunkte zu haben. Von einem 
«Atom» zu sprechen - man kann nicht irgendeinen besonderen Wahrheitsgrund dafür 
aufbringen; aber es ist nützlich, in der Chemie die Atomtheorie zugrunde zu legen .. «Gott»,
ob es ihn gibt oder nicht, darauf kommt es nicht an. .. Doch es lässt sich nicht gut leben, 
wenn man nicht den Begriff «Gott» aufstellt .. Ob die Erde im Sinne der Kant-Laplaceschen
Theorie begonnen hat und im Sinne der mechanischen Wärmetheorie enden wird, .. es ist 
nützlich für unser Denken ..“ In der Anthroposophie und in der Dreigliederung wird es sich 
darum handeln, „dass wir diese Trivialität einer materialistischen Utilitätstheorie ins 
Ethische hinaufheben und vielleicht durch das Ethische ins Religiöse. .. Wir müssen lernen, 
über die Rhetorik, über die Logik hinaus eine wirkliche Ethik des Sprechens.“  339, 36f 

  Ethischer Individualismus: „Die Summe der in uns wirksamen Ideen, den realen Inhalt 
unserer Intuitionen, macht das aus, was bei aller Allgemeinheit der Ideenwelt in jedem 
Menschen individuell geartet ist. Insofern dieser intuitive Inhalt auf das Handeln geht, ist er 
der Sittlichkeitsgehalt des Individuums. Das Auslebenlassen dieses Gehalts ist die höchste 
moralische Triebfeder und zugleich das höchste Motiv dessen, der einsieht, dass alle 
anderen Moralprinzipien sich letzten Endes in diesem Gehalte vereinigen. Man kann diesen 
Standpunkt den ethischen Individualismus nennen.“  4,160

  „Da, wo das Gebiet der Freiheit beginnt, hört das Bestimmen des Individuums nach 
Gesetzen der Gattung auf. Den begrifflichen Inhalt, den der Mensch durch das Denken mit 
der Wahrnehmung in Verbindung bringen muss, um der vollen Wirklichkeit sich zu 
bemächtigen, kann niemand ein für allemal festsetzen und der Menschheit fertig 
hinterlassen. Das Individuum muss seine Begriffe durch eigene Intuition gewinnen. Wie der
einzelne zu denken hat, lässt sich nicht aus irgendeinem Gattungsbegriffe ableiten. Dafür ist
einzig und allein das Individuum maßgebend.“ 4, 240   (>Intuition)

  Der ethische Individualismus muss getragen sein „von der Liebe, die sich ergibt aus der 
Anschauung der zu realisierenden Tat.“  217, 87

„In Anbetracht der Tatsache, dass die Menschheit sich nach der Richtung des 
Individualismus hin entwickelt, hat es gar keinen Sinn zu sagen, mit dem ethischen 
Individualismus zerstöre man die Gesellschaft. Es handelt sich vielmehr darum, jene Kräfte 
aufzusuchen, mit denen die weitere Entwickelung der Menschheit vor sich gehen kann, weil
dies notwendig ist für die Entwickelung des Menschen im Sinne des ethischen 
Individualismus, unter dem die Gesellschaft zusammengehalten und erst recht belebt 
werden kann. Eine solche Kraft ist das Vertrauen, das Vertrauen von Mensch zu Mensch. 
Gerade so, wie wir appellieren müssen für die ethische Zukunft, wenn wir in unser eigenes 
Innere hineinsehen, an die Liebe, so müssen wir appellieren, wenn wir auf den Verkehr der 
Menschen untereinander sehen, an das Vertrauen. ..Vertrauen in ganz konkretem Sinn, 
individuell, einzelgestaltet, ist das Schwerste, was aus der Menschenseele sich herausringt. 
Aber ohne eine Pädagogik, eine Kulturpädagogik, die auf Vertrauen hin orientiert ist, 
kommt die Zivilisation der Menschheit nicht weiter.“  217, 87f  (>Vertrauen)



  „Wahr ist es: die ethische Grundlegung ist in jedem menschlichen Individuum. Aber im 
höchsten Sinne tritt uns das wunderbar entgegen, dass sie in jedem menschlichen 
Individuum dieselbe ist; nicht eine irgendwie vorherbestimmte Gleichheit, nicht eine 
organisiserte Gleichheit, sondern eine gegebene Gleichheit ist es, die unter den Menschen 
auftritt. Und immer wieder von neuem treten wir vor jeden Menschen hin, um mit jedem 
Menschen zusammen vertrauensvoll sittliche Impulse zu begründen.“   334, 293

  Ethischer Individualismus und Entwicklungstheorie: „Keinem Entwicklungstheoretiker
sollte es aber einfallen, zu behaupten, dass er aus seinem Begriffe des Uramniontieres den 
des Reptils mit allen seinen Eigenschaften herausholen kann, .. der Entwicklungstheoretiker
muss, wenn er konsequent denkt, behaupten, .. dass wir, wenn wir den Begriff des 
Unvollkommenen und den des Vollkommenen gegeben haben, den Zusammenhang 
einsehen können; keineswegs aber sollte er zugeben, dass der an dem Früheren erlangte 
Begriff hinreicht, um das Spätere daraus zu entwickeln. Daraus folgt für den Ethiker, dass er
zwar den Zusammenhang späterer moralischer Begriffe mit früheren einsehen kann; aber 
nicht, dass auch nur eine einzige neue moralische Idee aus früheren geholt werden kann. Als
moralisches Wesen produziert das Individuum seinen Inhalt. Dieser produzierte Inhalt ist 
für den Ethiker gerade so ein Gegebenes, wie für den Naturforscher die Reptilien ein 
Gegebenes sind. .. Derselbe ethische Individualismus, den ich auf Grund der vorangehenden
Anschauungen entwickelt habe, würde sich auch aus der Entwicklungstheorie ableiten 
lassen. .. Wer dem Begriff des Natürlichen von vornherein in engherziger Weise ein 
willkürlich begrenztes Gebiet anweist, der kann dann leicht dazu kommen, für die freie 
individuelle Handlung keinen Raum darin zu finden. Der konsequent verfahrende 
Entwicklungstheoretiker kann in solche Engherzigkeit nicht verfallen. Er kann die 
natürliche Entwickelungsweise beim Affen nicht abschließen und dem Menschen einen 
«übernatürlichen» Ursprung zugestehen; er muss, auch indem er die natürlichen Vorfahren 
des Menschen sucht, in der Natur schon den Geist suchen; er kann auch bei den organischen
Verrichtungen des Menschen nicht stehen bleiben und nur diese natürlich finden, sondern er
muss auch das sittlich-freie Leben als geistige Fortsetzung des organischen ansehen. .. Von 
einer sich selbst verstehenden Naturwissenschaft hat der ethische Individualismus nichts zu 
fürchten: die Beobachtung ergibt als Charakteristikum der vollkommenen Form des 
menschlichen Handelns die Freiheit.“  4, 197ff  (>Ethik als Naturlehre)

 
  Eugenetik: „Immer weniger werden in der Erdenentwickelung die Menschen in der Lage 
sein, ihre Seelenentwickelung ganz parallel der Leibesentwickelung zu nehmen. Warum 
sollte es nicht sein können, dass eine Individualität sich verleiblicht in einem Körper, der 
nach seiner ganzen Konstitution zum Bösen bestimmt ist? Der Mensch kann ja trotzdem 
drinnen gut sein, weil die Individualität nicht mehr in einem intimen Zusammenhang mit 
der Körperlichkeit ist. Das ist .. eine Wahrheit, mit der man sich bekanntmachen muss.
(...) Dem Menschen von heute ist es daher schon durchaus notwendig, sich nicht bloß auf 
das zu verlassen, was die äußere Welt hergibt, wenn er sich Begriffe bilden will, sondern 
sich nach Maßgabe desjenigen Begriffe zu bilden, was nur aus dem Geiste auf den 
Menschen wirken kann. .. Die Begriffe, die die Umgebung hergibt, die nicht aus dem 
Spirituellen kommen, reichen nicht mehr aus für das, was der Mensch braucht. Daher die 
ungenügenden politischen und sozialistischen Theorien der Gegenwart. .. Wir leben nicht 
mehr in der Zeit,wo man solche Programme machen kann,wie Woodrow Wilson sie jetzt 
macht .. Der Geist muss schon Beistand leisten, wenn heute Weltenprogramme gemacht 

  „Wahr ist es: die ethische Grundlegung ist in jedem menschlichen Individuum. Aber im 
höchsten Sinne tritt uns das wunderbar entgegen, dass sie in jedem menschlichen 
Individuum dieselbe ist; nicht eine irgendwie vorherbestimmte Gleichheit, nicht eine 
organisiserte Gleichheit, sondern eine gegebene Gleichheit ist es, die unter den Menschen 
auftritt. Und immer wieder von neuem treten wir vor jeden Menschen hin, um mit jedem 
Menschen zusammen vertrauensvoll sittliche Impulse zu begründen.“   334, 293

  Ethischer Individualismus und Entwicklungstheorie: „Keinem Entwicklungstheoretiker
sollte es aber einfallen, zu behaupten, dass er aus seinem Begriffe des Uramniontieres den 
des Reptils mit allen seinen Eigenschaften herausholen kann, .. der Entwicklungstheoretiker
muss, wenn er konsequent denkt, behaupten, .. dass wir, wenn wir den Begriff des 
Unvollkommenen und den des Vollkommenen gegeben haben, den Zusammenhang 
einsehen können; keineswegs aber sollte er zugeben, dass der an dem Früheren erlangte 
Begriff hinreicht, um das Spätere daraus zu entwickeln. Daraus folgt für den Ethiker, dass er
zwar den Zusammenhang späterer moralischer Begriffe mit früheren einsehen kann; aber 
nicht, dass auch nur eine einzige neue moralische Idee aus früheren geholt werden kann. Als
moralisches Wesen produziert das Individuum seinen Inhalt. Dieser produzierte Inhalt ist 
für den Ethiker gerade so ein Gegebenes, wie für den Naturforscher die Reptilien ein 
Gegebenes sind. .. Derselbe ethische Individualismus, den ich auf Grund der vorangehenden
Anschauungen entwickelt habe, würde sich auch aus der Entwicklungstheorie ableiten 
lassen. .. Wer dem Begriff des Natürlichen von vornherein in engherziger Weise ein 
willkürlich begrenztes Gebiet anweist, der kann dann leicht dazu kommen, für die freie 
individuelle Handlung keinen Raum darin zu finden. Der konsequent verfahrende 
Entwicklungstheoretiker kann in solche Engherzigkeit nicht verfallen. Er kann die 
natürliche Entwickelungsweise beim Affen nicht abschließen und dem Menschen einen 
«übernatürlichen» Ursprung zugestehen; er muss, auch indem er die natürlichen Vorfahren 
des Menschen sucht, in der Natur schon den Geist suchen; er kann auch bei den organischen
Verrichtungen des Menschen nicht stehen bleiben und nur diese natürlich finden, sondern er
muss auch das sittlich-freie Leben als geistige Fortsetzung des organischen ansehen. .. Von 
einer sich selbst verstehenden Naturwissenschaft hat der ethische Individualismus nichts zu 
fürchten: die Beobachtung ergibt als Charakteristikum der vollkommenen Form des 
menschlichen Handelns die Freiheit.“  4, 197ff  (>Ethik als Naturlehre)

 
  Eugenetik: „Immer weniger werden in der Erdenentwickelung die Menschen in der Lage 
sein, ihre Seelenentwickelung ganz parallel der Leibesentwickelung zu nehmen. Warum 
sollte es nicht sein können, dass eine Individualität sich verleiblicht in einem Körper, der 
nach seiner ganzen Konstitution zum Bösen bestimmt ist? Der Mensch kann ja trotzdem 
drinnen gut sein, weil die Individualität nicht mehr in einem intimen Zusammenhang mit 
der Körperlichkeit ist. Das ist .. eine Wahrheit, mit der man sich bekanntmachen muss.
(...) Dem Menschen von heute ist es daher schon durchaus notwendig, sich nicht bloß auf 
das zu verlassen, was die äußere Welt hergibt, wenn er sich Begriffe bilden will, sondern 
sich nach Maßgabe desjenigen Begriffe zu bilden, was nur aus dem Geiste auf den 
Menschen wirken kann. .. Die Begriffe, die die Umgebung hergibt, die nicht aus dem 
Spirituellen kommen, reichen nicht mehr aus für das, was der Mensch braucht. Daher die 
ungenügenden politischen und sozialistischen Theorien der Gegenwart. .. Wir leben nicht 
mehr in der Zeit,wo man solche Programme machen kann,wie Woodrow Wilson sie jetzt 
macht .. Der Geist muss schon Beistand leisten, wenn heute Weltenprogramme gemacht 



werden.“ Es treten heute Reminiszenzen auf, „wo sich die Menschen nicht voll in ihrer 
Gewalt haben. .. So kann es sein, dass Versammlungen sind oder auch einzelne Menschen, 
in denen, wie in einem Uhrräderwerk, alte Ideen ablaufen .. Diese automatisch wirkenden 
Gehirne können allerlei nachklingen lassen. ..
  Da hat es eine Wissenschaft gegeben, die im Jahre 1912 in London begründet worden ist, 
eine ganz neue Wissenschaft: Eugenetik. Man hat ja gewöhnlich hochtrabende Namen 
gerade für das, was an sich am dümmsten ist. Die Ideen dieser Eugenetik, die gingen 
eigentlich aus den Gehirnen, nicht aus den Seelen der Menschen hervor. Was will diese 
Eugenetik? Sie will Einrichtungen treffen, so dass künftighin nur ein gesundes 
menschliches Geschlecht gezeugt wird, dass nicht minderwertige Individuen  gezeugt 
werden, will nach und nach durch die Verbindung von Nationalökonomie und 
Anthropologie Gesetze finden, um Männer und Frauen durch Gesetze so 
zusammenzubringen, dass ein möglichst starkes Geschlecht zustande kommt. Ja, über diese 
Dinge fängt man schon an durchaus nachzudenken. .. Das ist ein Rumoren .. in den von den 
Seelen leer gewordenen Gehirnen, ein Rumoren derjenigen Ideen, die eine Realität in der 
atlantischen Zeit hatten. Da war es wirklich so, dass es gewisse Gesetze gab, durch welche 
die Menschen Größe, Wachstum und alles mögliche durch Kreuzen, Überkreuzen und 
dergleichen bewirken konnten. .. Es entstand aber wirklich schwärzest magischer Unfug 
durch das, was da im atlantischen Zeitalter getrieben worden ist ..“  177, 83f  (>Blut und 
Geist, >Volk)

  Europa: Wenn wir nur von der Dualität zwischen Gott und dem Teufel sprechen, kommen
wir nicht zur Trinität: „zu den luziferischen Göttern, zu den ahrimanischen Mächten und 
dazwischen zu dem, was das Christus-Reich ist. Ohne dass wir dazu vorrücken, kommen 
wir nicht zu einem wirklichen Verständnis der Welt. Denken Sie, es ist darin ein ungeheures
Geheimnis der geschichtlichen Entwickelung der europäischen Menschheit (…).“   205, 
15.7.1921

  Deutsch: geistig; französisch: staatlich, juristisch; englisch: wirtschaftlich.  196, 15.2.20

  Europa zwischen Osten: Brüderlichkeit und Westen: Freiheit. Beides auseinanderhalten, 
um Gleichheit zu haben.   192, 18.5.19   (>Mitteleuropa; >Westen – Mitte – Osten)

  Europa müsste eigentlich die asiatische Gesinnung haben, wenn es die soziale Frage lösen 
wollte, nur hat der Europäer kein Talent dazu. Dafür hat Europa die Fähigkeit, den Impuls 
der Freiheit zu begründen, aber diese Europäer haben keine Menschen, die frei handeln, die 
die Freiheit verwirklichen würden.  191, 75f  (>Freiheit)

  Europa und Amerika: Wenn Europa sich zu Amerika nicht ein rechtes Verhältnis setzt, 
wird es ihm gehen, wie Griechenland mit Rom, es wird amerikanisiert. 178, 70

  „Unser eigenes Amerika, das Amerika innerhalb von Europa, ist das instinktiv gegebene 
Hinweisen des Menschen auf den Willen, also auf eine zahlreiche Menschenklasse in 
Europa. Das gibt aber auch den Boden ab, wo Europa sich wirklich mit Amerika 
verständigen muss, wenn eine soziale Verständigung über die Erde hin kommen soll.“ 
Früher hat der Geist die sozialen Ordnungen zusammengehalten. „Jetzt hat sich etwas 
hineingestellt, was aus dem Willen heraus kommt. Wir müssen wiederum die Möglichkeit 
finden, aus einem Geiste heraus weltanschaulich zu sprechen, der alle ergreift, vom 

werden.“ Es treten heute Reminiszenzen auf, „wo sich die Menschen nicht voll in ihrer 
Gewalt haben. .. So kann es sein, dass Versammlungen sind oder auch einzelne Menschen, 
in denen, wie in einem Uhrräderwerk, alte Ideen ablaufen .. Diese automatisch wirkenden 
Gehirne können allerlei nachklingen lassen. ..
  Da hat es eine Wissenschaft gegeben, die im Jahre 1912 in London begründet worden ist, 
eine ganz neue Wissenschaft: Eugenetik. Man hat ja gewöhnlich hochtrabende Namen 
gerade für das, was an sich am dümmsten ist. Die Ideen dieser Eugenetik, die gingen 
eigentlich aus den Gehirnen, nicht aus den Seelen der Menschen hervor. Was will diese 
Eugenetik? Sie will Einrichtungen treffen, so dass künftighin nur ein gesundes 
menschliches Geschlecht gezeugt wird, dass nicht minderwertige Individuen  gezeugt 
werden, will nach und nach durch die Verbindung von Nationalökonomie und 
Anthropologie Gesetze finden, um Männer und Frauen durch Gesetze so 
zusammenzubringen, dass ein möglichst starkes Geschlecht zustande kommt. Ja, über diese 
Dinge fängt man schon an durchaus nachzudenken. .. Das ist ein Rumoren .. in den von den 
Seelen leer gewordenen Gehirnen, ein Rumoren derjenigen Ideen, die eine Realität in der 
atlantischen Zeit hatten. Da war es wirklich so, dass es gewisse Gesetze gab, durch welche 
die Menschen Größe, Wachstum und alles mögliche durch Kreuzen, Überkreuzen und 
dergleichen bewirken konnten. .. Es entstand aber wirklich schwärzest magischer Unfug 
durch das, was da im atlantischen Zeitalter getrieben worden ist ..“  177, 83f  (>Blut und 
Geist, >Volk)

  Europa: Wenn wir nur von der Dualität zwischen Gott und dem Teufel sprechen, kommen
wir nicht zur Trinität: „zu den luziferischen Göttern, zu den ahrimanischen Mächten und 
dazwischen zu dem, was das Christus-Reich ist. Ohne dass wir dazu vorrücken, kommen 
wir nicht zu einem wirklichen Verständnis der Welt. Denken Sie, es ist darin ein ungeheures
Geheimnis der geschichtlichen Entwickelung der europäischen Menschheit (…).“   205, 
15.7.1921

  Deutsch: geistig; französisch: staatlich, juristisch; englisch: wirtschaftlich.  196, 15.2.20

  Europa zwischen Osten: Brüderlichkeit und Westen: Freiheit. Beides auseinanderhalten, 
um Gleichheit zu haben.   192, 18.5.19   (>Mitteleuropa; >Westen – Mitte – Osten)

  Europa müsste eigentlich die asiatische Gesinnung haben, wenn es die soziale Frage lösen 
wollte, nur hat der Europäer kein Talent dazu. Dafür hat Europa die Fähigkeit, den Impuls 
der Freiheit zu begründen, aber diese Europäer haben keine Menschen, die frei handeln, die 
die Freiheit verwirklichen würden.  191, 75f  (>Freiheit)

  Europa und Amerika: Wenn Europa sich zu Amerika nicht ein rechtes Verhältnis setzt, 
wird es ihm gehen, wie Griechenland mit Rom, es wird amerikanisiert. 178, 70

  „Unser eigenes Amerika, das Amerika innerhalb von Europa, ist das instinktiv gegebene 
Hinweisen des Menschen auf den Willen, also auf eine zahlreiche Menschenklasse in 
Europa. Das gibt aber auch den Boden ab, wo Europa sich wirklich mit Amerika 
verständigen muss, wenn eine soziale Verständigung über die Erde hin kommen soll.“ 
Früher hat der Geist die sozialen Ordnungen zusammengehalten. „Jetzt hat sich etwas 
hineingestellt, was aus dem Willen heraus kommt. Wir müssen wiederum die Möglichkeit 
finden, aus einem Geiste heraus weltanschaulich zu sprechen, der alle ergreift, vom 



Ungebildetsten bis zum Gebildetsten: Nur so können wir zusammen arbeiten, zusammen 
denken, zusammen empfinden, zusammen wollen, soziale Hoffnungen in der Gegenwart für
die Zukunft begründen.“  83, 273f

  Das Ententeprogramm (1917) setzt voraus: 1. Mitteleuropäische Staaten haben nicht die 
europäischen Völkerprobleme zu lösen. 2. Sie sollen in Abhängigkeitsverhältnis vom 
Anglo-Amerikanertum stehen. 3. Die kulturellen (geistigen) Verhältnisse Mittel- und 
Osteuropas sollen im Sinne des Volksegoismus des Anglo-Amerikanertums geordnet 
werden.    24, 367   (>Mitteleuropa, >Staat; Überstaat, >Weltherrschaft)

  „Denn Amerikas Bestreben geht darauf hinaus, alles zu mechanisieren, alles in das Gebiet 
des reinen Naturalismus hineinzutreiben, Europas Kultur nach und nach vom Erdboden 
auszulöschen. Es kann nicht anders.“  178, 71  (>Westen; Amerika)

  „Aber für den, der nicht ein Fanatiker ist, für den hat das, was amerikanische Kultur ist, 
etwas Ähnliches mit dem, was anthroposophische Wissenschaft ist in Europa. Nur ist dort 
alles aus Holz. Es ist noch nicht lebendig. (…) So wird sich der amerikanisch krasse 
Materialismus gerade zu einem Geistigen auswachsen. Das wird sein, wenn die Sonne im 
Zeichen des Wassermanns aufgeht. (…) .. das richtige Amerikanertum, das ist dasjenige, 
was tatsächlich einmal mit dem Europäertum .. sich vereinigen wird.“  349, 64ff

  Europa und Asien: Die Europäer sollten nicht bloß nach Asien das hineintragen, was sie 
schon haben, sondern sie sollten vor allen Dingen lernen, was die Asiaten wissen. Dann 
würden sie, wenn sie die Kultur der anderen achten würden, damit etwas erreichen.  353, 
257  (>Osten ..)

  In geistiger Beziehung und auch historisch entwickelte sich das Geistesleben Europas  
„wie eine kleine Halbinsel, die zu einem großen Kontinent gehört. Aber wenn wir gerade 
vom sozialen Gesichtspunkt hinübersehen nach Asien, finden wir, dass in Asien die 
Gemeinschaftsidee überall das Erste, das Primäre ist und dass Plato einfach diese 
Gemeinschaftsidee herübergenommen hat aus dem Orient. … Ein Persönlichkeitsgefühl, 
wie es der Europäer hat, tritt einem in Asien noch nicht in derselben Weise entgegen. Wird 
dagegen einem Menschen, der dieses Persönlichkeitsgefühl noch nicht hat, asiatische 
Hochkultur gewissermaßen einverleibt, und diese ist geeignet, der menschlichen 
Gemeinsamkeit einverleibt zu werden, dann nimmt er in einer gewissen Weise traumhaft, 
ohne Persönlichkeitsgefühl, an ihr teil.“ Früher „waren menschliche Gemeinschaften 
empfänglicher, begabter für eine Hochkultur als der einzelne Mensch .. es multiplizierten 
sich in gewisser Weise die menschlichen Fähigkeiten innerhalb des sozialen 
Zusammenlebens, um diese Hochkultur entgegenzunehmen.“ Dieses orientalische Ideal zog 
herüber nach Europa. „In einer gewissen Beziehung kann man das ganze alte Asien so 
ansehen, als ob seine Entwickelung hintendierte, einmal in Griechenland als den letzten 
Sinn der orientalischen selbstlosen Kulturentwickelung den Satz hinzustellen: Erkenne dich 
selbst -, der seitdem als eine geistige und Kulturdevise überhaupt über der Menschheit wie 
eine orientierende Kraft lebt. “  83, 227f   (>Individualität und Gesamtheit, >Arbeit und 
Individualität)

  „Ja, es ist doch die Frage, ob schon alles das, was für Europa an asiatischer  
Eigentümlichkeit zu besiegen war, schon besiegt ist, damit dann Europa, nachdem es sich 

Ungebildetsten bis zum Gebildetsten: Nur so können wir zusammen arbeiten, zusammen 
denken, zusammen empfinden, zusammen wollen, soziale Hoffnungen in der Gegenwart für
die Zukunft begründen.“  83, 273f

  Das Ententeprogramm (1917) setzt voraus: 1. Mitteleuropäische Staaten haben nicht die 
europäischen Völkerprobleme zu lösen. 2. Sie sollen in Abhängigkeitsverhältnis vom 
Anglo-Amerikanertum stehen. 3. Die kulturellen (geistigen) Verhältnisse Mittel- und 
Osteuropas sollen im Sinne des Volksegoismus des Anglo-Amerikanertums geordnet 
werden.    24, 367   (>Mitteleuropa, >Staat; Überstaat, >Weltherrschaft)

  „Denn Amerikas Bestreben geht darauf hinaus, alles zu mechanisieren, alles in das Gebiet 
des reinen Naturalismus hineinzutreiben, Europas Kultur nach und nach vom Erdboden 
auszulöschen. Es kann nicht anders.“  178, 71  (>Westen; Amerika)

  „Aber für den, der nicht ein Fanatiker ist, für den hat das, was amerikanische Kultur ist, 
etwas Ähnliches mit dem, was anthroposophische Wissenschaft ist in Europa. Nur ist dort 
alles aus Holz. Es ist noch nicht lebendig. (…) So wird sich der amerikanisch krasse 
Materialismus gerade zu einem Geistigen auswachsen. Das wird sein, wenn die Sonne im 
Zeichen des Wassermanns aufgeht. (…) .. das richtige Amerikanertum, das ist dasjenige, 
was tatsächlich einmal mit dem Europäertum .. sich vereinigen wird.“  349, 64ff

  Europa und Asien: Die Europäer sollten nicht bloß nach Asien das hineintragen, was sie 
schon haben, sondern sie sollten vor allen Dingen lernen, was die Asiaten wissen. Dann 
würden sie, wenn sie die Kultur der anderen achten würden, damit etwas erreichen.  353, 
257  (>Osten ..)

  In geistiger Beziehung und auch historisch entwickelte sich das Geistesleben Europas  
„wie eine kleine Halbinsel, die zu einem großen Kontinent gehört. Aber wenn wir gerade 
vom sozialen Gesichtspunkt hinübersehen nach Asien, finden wir, dass in Asien die 
Gemeinschaftsidee überall das Erste, das Primäre ist und dass Plato einfach diese 
Gemeinschaftsidee herübergenommen hat aus dem Orient. … Ein Persönlichkeitsgefühl, 
wie es der Europäer hat, tritt einem in Asien noch nicht in derselben Weise entgegen. Wird 
dagegen einem Menschen, der dieses Persönlichkeitsgefühl noch nicht hat, asiatische 
Hochkultur gewissermaßen einverleibt, und diese ist geeignet, der menschlichen 
Gemeinsamkeit einverleibt zu werden, dann nimmt er in einer gewissen Weise traumhaft, 
ohne Persönlichkeitsgefühl, an ihr teil.“ Früher „waren menschliche Gemeinschaften 
empfänglicher, begabter für eine Hochkultur als der einzelne Mensch .. es multiplizierten 
sich in gewisser Weise die menschlichen Fähigkeiten innerhalb des sozialen 
Zusammenlebens, um diese Hochkultur entgegenzunehmen.“ Dieses orientalische Ideal zog 
herüber nach Europa. „In einer gewissen Beziehung kann man das ganze alte Asien so 
ansehen, als ob seine Entwickelung hintendierte, einmal in Griechenland als den letzten 
Sinn der orientalischen selbstlosen Kulturentwickelung den Satz hinzustellen: Erkenne dich 
selbst -, der seitdem als eine geistige und Kulturdevise überhaupt über der Menschheit wie 
eine orientierende Kraft lebt. “  83, 227f   (>Individualität und Gesamtheit, >Arbeit und 
Individualität)

  „Ja, es ist doch die Frage, ob schon alles das, was für Europa an asiatischer  
Eigentümlichkeit zu besiegen war, schon besiegt ist, damit dann Europa, nachdem es sich 



selbst gefunden hat, von der Mitte der Weltentwickelung aus auch die Verständigung nach 
dem Osten hinüber gewinnen kann.“  83, 249 

  Europa und die Ausdehnung des Staates: „Die Dreigliederung ist etwas, das ja einfach 
aus dem natürlichen Zusammenleben der Menschen folgt. Man kann dieses natürliche 
Zusammenleben der Menschen fälschen, indem man, wie es zum Beispiel in der neueren 
Geschichte der Fall gewesen ist, die Eigentümlichkeiten des einen Gliedes, des rechtlich-
staatlichen Gliedes, auf die beiden anderen ausdehnt. Dann werden einfach diese beiden 
anderen Glieder korrumpiert, ... Sehen wir doch, wie in Europa das Geistesleben durchaus 
selbständig und frei war bis zum 13., 14. Jahrhundert, wo man das, was freies, selbständiges
Geistesleben war, zuerst in die Universitäten hineingeschoben hat. .. und die Universitäten 
schlüpften dann nach und nach wiederum in das Staatsleben hinein. .. und mit den 
Universitäten, ohne dass es ja eigentlich die Leute bemerkt haben, auch die übrigen 
Unterrichts- und Erziehungsanstalten. Sie sind ihnen einfach nachgefolgt. Das haben wir 
auf der einen Seite.
Und auf der anderen Seite haben wir ungefähr bis zu demselben Zeitalter das freie 
wirtschaftliche Walten, das seinen eigentlichen mitteleuropäischen Ausdruck gefunden hat 
in den freien wirtschaftlichen Dorfgemeinschaften. Und wie das freie Geistesleben 
hineingeschlüpft ist in die Universitäten, .. so bekommt dasjenige, was wirtschaftliche 
Organisation ist, zuerst eine gewisse Verwaltung im rechtlichen Sinn, indem die Städte 
immer mehr und mehr auftauchen und die Städte nun dieses wirtschaftliche Leben zunächst 
organisieren, während es früher gewachsen ist, als die Dorfgemeinden tonangebend waren. 
Und dann sehen wir, wie nun auch immer wieder mehr und mehr dasjenige, was in den 
Städten zentralisiert war, unterkriecht in die größeren Territorien der Staaten. .. die immer 
mehr und mehr den Charakter der nach römischem Rechte konstituierten Gebiete 
annehmen. Das war eigentlich die Entwickelung in der neueren Zeit.
Und an dem Punkte der geschichtlichen Entwickelung sind wir angelangt, wo es so nicht 
mehr weitergeht .. Wir stehen eben heute einfach in dem Zeitalter, wo wir die Bewegung, 
die sich gerade in der zivilisierten Welt Europas mit ihrem amerikanischen Anhange 
entwickelt hat, unbedingt rückgängig machen müssen, wo die entgegengesetzte Richtung 
einsetzen muss.“ Es ist wie bei einer Pflanze, die immer weiter wachsen und blühen soll, 
aber „man lässt sie nicht zum Keimen kommen.“ Man muss ein Gefühl entwickeln „für den 
historischen Wendepunkt, auf dem wir heute stehen.“  339, 28f  

  Europa und bolschewistische Ideale: „Ein grosser Teil von Europa will hineinsegeln in 
eine Gemeinschaft, in eine gesellschaftliche Gemeinschaftspolitik, in der die freiheitlichen, 
individuellen Kräfte des einzelnen Menschen untergehen. .. Nehmen wir einmal 
hypothetisch an: Europa erreicht die Ideale des Bolschewismus, .. das heisst der 
Sozialdemokratie des sozialistischen Kongresses. .. Dann würde Europa ein Gebilde, aus 
dem .. nach dem freien Amerika hinüber, in dem Wilson gerade durch das Entgegengesetzte
gross geworden ist, alle freien Kräfte notwendigerweise abfluten würden.“ Es würde 
geschehen, dass „Europa in Pauperismus verfällt und Amerika reich würde .. aus einer 
Torheit der europäischen Sozialpolitik heraus .. wenn nicht die sozialen Kräfte .. so gedacht 
und verwirklicht würden, dass sie dem gesunden sozialen Organismus entsprechen.“  332b, 
69

  Europa und Christentum: „Europa ist auf dem Nullpunkt ohne einen neuen Einschlag.   
Es entsteht nichts. .. Das Christentum hat, als es sich zuerst ausbreitete, den Menschen auch 

selbst gefunden hat, von der Mitte der Weltentwickelung aus auch die Verständigung nach 
dem Osten hinüber gewinnen kann.“  83, 249 

  Europa und die Ausdehnung des Staates: „Die Dreigliederung ist etwas, das ja einfach 
aus dem natürlichen Zusammenleben der Menschen folgt. Man kann dieses natürliche 
Zusammenleben der Menschen fälschen, indem man, wie es zum Beispiel in der neueren 
Geschichte der Fall gewesen ist, die Eigentümlichkeiten des einen Gliedes, des rechtlich-
staatlichen Gliedes, auf die beiden anderen ausdehnt. Dann werden einfach diese beiden 
anderen Glieder korrumpiert, ... Sehen wir doch, wie in Europa das Geistesleben durchaus 
selbständig und frei war bis zum 13., 14. Jahrhundert, wo man das, was freies, selbständiges
Geistesleben war, zuerst in die Universitäten hineingeschoben hat. .. und die Universitäten 
schlüpften dann nach und nach wiederum in das Staatsleben hinein. .. und mit den 
Universitäten, ohne dass es ja eigentlich die Leute bemerkt haben, auch die übrigen 
Unterrichts- und Erziehungsanstalten. Sie sind ihnen einfach nachgefolgt. Das haben wir 
auf der einen Seite.
Und auf der anderen Seite haben wir ungefähr bis zu demselben Zeitalter das freie 
wirtschaftliche Walten, das seinen eigentlichen mitteleuropäischen Ausdruck gefunden hat 
in den freien wirtschaftlichen Dorfgemeinschaften. Und wie das freie Geistesleben 
hineingeschlüpft ist in die Universitäten, .. so bekommt dasjenige, was wirtschaftliche 
Organisation ist, zuerst eine gewisse Verwaltung im rechtlichen Sinn, indem die Städte 
immer mehr und mehr auftauchen und die Städte nun dieses wirtschaftliche Leben zunächst 
organisieren, während es früher gewachsen ist, als die Dorfgemeinden tonangebend waren. 
Und dann sehen wir, wie nun auch immer wieder mehr und mehr dasjenige, was in den 
Städten zentralisiert war, unterkriecht in die größeren Territorien der Staaten. .. die immer 
mehr und mehr den Charakter der nach römischem Rechte konstituierten Gebiete 
annehmen. Das war eigentlich die Entwickelung in der neueren Zeit.
Und an dem Punkte der geschichtlichen Entwickelung sind wir angelangt, wo es so nicht 
mehr weitergeht .. Wir stehen eben heute einfach in dem Zeitalter, wo wir die Bewegung, 
die sich gerade in der zivilisierten Welt Europas mit ihrem amerikanischen Anhange 
entwickelt hat, unbedingt rückgängig machen müssen, wo die entgegengesetzte Richtung 
einsetzen muss.“ Es ist wie bei einer Pflanze, die immer weiter wachsen und blühen soll, 
aber „man lässt sie nicht zum Keimen kommen.“ Man muss ein Gefühl entwickeln „für den 
historischen Wendepunkt, auf dem wir heute stehen.“  339, 28f  

  Europa und bolschewistische Ideale: „Ein grosser Teil von Europa will hineinsegeln in 
eine Gemeinschaft, in eine gesellschaftliche Gemeinschaftspolitik, in der die freiheitlichen, 
individuellen Kräfte des einzelnen Menschen untergehen. .. Nehmen wir einmal 
hypothetisch an: Europa erreicht die Ideale des Bolschewismus, .. das heisst der 
Sozialdemokratie des sozialistischen Kongresses. .. Dann würde Europa ein Gebilde, aus 
dem .. nach dem freien Amerika hinüber, in dem Wilson gerade durch das Entgegengesetzte
gross geworden ist, alle freien Kräfte notwendigerweise abfluten würden.“ Es würde 
geschehen, dass „Europa in Pauperismus verfällt und Amerika reich würde .. aus einer 
Torheit der europäischen Sozialpolitik heraus .. wenn nicht die sozialen Kräfte .. so gedacht 
und verwirklicht würden, dass sie dem gesunden sozialen Organismus entsprechen.“  332b, 
69

  Europa und Christentum: „Europa ist auf dem Nullpunkt ohne einen neuen Einschlag.   
Es entsteht nichts. .. Das Christentum hat, als es sich zuerst ausbreitete, den Menschen auch 



paradox geklungen. Sie sollten sich nur vorstellen, wie es geklungen hat, als die Verbreiter 
des Christentums - sagen wir zum Beispiel im Elsass, in der Schweiz - gekommen sind, wo 
man noch verehrt hat die Bildnisse des Wodan, des Gottes Saxnot und so weiter, es war 
etwas Paradoxes. Heute ist es für die Menschen paradox, wenn man ihnen von dem spricht, 
wovon die anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft als von einem neuen Einschlag
und zu gleicher Zeit von einem neuen Verständnis des Christentums sprechen muss.  196, 
154f  (>Christentum und Europa)

„Heute haben wir allerdings ein wesentlich anderes nötig: eine Durchchristung unseres 
ganzen Lebens, der es nicht genügt, den Namen des Christus zu nennen, sondern die es für 
notwendig hält, sich mit dem Geiste des Christus inniglich zu verbinden. Wir sehen heute, 
wie fast über die ganze Erde hin große Fragen des Daseins aufgeworfen werden. Wir 
nehmen es heute schon wahr, dass jenes Gebiet, das europäische Gebiet, das lange Zeit 
hindurch der eigentliche Schauplatz der Zivilisation der Menschheit war, für die Zukunft 
dieser Schauplatz nicht mehr wird sein können.“  209, 132  (>Weltkultur)

  Europa braucht Gliederung: Europäisches Leben kam durch vier Jahrhunderte so, dass 
vom Osten her ein religiöser Impuls kam, der hier das geistige Leben erzeugt hat und nach 
Westen strömte ein ökonomischer Impuls ab. „Das fing an zu stocken“; das kann jetzt nicht 
mehr räumlich von aussen, sondern muss durch innere Gliederung weitergehen.  191, 96f

  Europa zwischen Materiellem und Geistigem: „So wie der Osten herübergeschickt hat 
das Betäubungsmittel einer alten Kultur, einer abgelebten Kultur, so schickt der ferne 
Westen den Menschen ein anderes Betäubungsmittel. .. Englisch-amerikanische Kultur hat 
auf der einen Seite die Aufgabe, das Materielle über die Erde hin zu organisieren, zu 
verbreiten, aber sie verbindet diese Aufgabe vermöge einer inneren Eigenart des anglo-
amerikanischen Wesens damit, durch die Amerikanismen den Menschen zu betäuben über 
das Suchen nach dem Geistigen in der Seele. Je mehr man orientalisch werden würde in 
Europa, desto mehr würde man sich betäuben in Bezug auf spirituelle Welterkenntnis.“  
182, 96f  (>Suche nach dem Inneren, >Geisteswissenschaft unbequem, >Westen-Osten; 
Materielles-Geistiges)

  Europa oder Stiller Ozean: Der Minister für Südafrika hat „einen Teil der heutigen 
Weltwende damit ausgedrückt hat, dass er sagte: Die Weltinteressen wenden sich ab von der
Nordsee und dem Atlantischen Ozean und bekommen ihren neuen Ausstrahlungspunkt im 
Stillen Ozean. … Er kann ja nur vom wirtschaftlichen Gesichtspunkte aus sprechen, weil 
nur der ihm nahe liegt, weil er ja nur den versteht. Und wenn sich das realisiert, was solche 
Leute heute denken können, dann wird in der Tat Europa eine Art halbbarbarisches 
Bauernland. Die Tendenz geht durchaus dahin.“  339, 116

  Europa, verwüstetes: Wenn nicht durch Wahrheiten und Erkenntnisse aus der geistigen 
Welt „befruchtet wird dasjenige, was wir Naturerkenntnis nennen, dasjenige namentlich, 
was wir Kunst nennen, so geht die Menschheit einem raschen Verfalle, einem furchtbaren 
Verfalle entgegen. Lassen Sie drei Jahrzehnte noch so gelehrt werden, wie an unseren 
Hochschulen gelehrt wird, .. so über soziale Angelegenheiten gedacht werden, wie heute 
gedacht wird, dann haben Sie nach diesen dreissig Jahren ein verwüstetes Europa.“ (1919)   
194, 197

paradox geklungen. Sie sollten sich nur vorstellen, wie es geklungen hat, als die Verbreiter 
des Christentums - sagen wir zum Beispiel im Elsass, in der Schweiz - gekommen sind, wo 
man noch verehrt hat die Bildnisse des Wodan, des Gottes Saxnot und so weiter, es war 
etwas Paradoxes. Heute ist es für die Menschen paradox, wenn man ihnen von dem spricht, 
wovon die anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft als von einem neuen Einschlag
und zu gleicher Zeit von einem neuen Verständnis des Christentums sprechen muss.  196, 
154f  (>Christentum und Europa)

„Heute haben wir allerdings ein wesentlich anderes nötig: eine Durchchristung unseres 
ganzen Lebens, der es nicht genügt, den Namen des Christus zu nennen, sondern die es für 
notwendig hält, sich mit dem Geiste des Christus inniglich zu verbinden. Wir sehen heute, 
wie fast über die ganze Erde hin große Fragen des Daseins aufgeworfen werden. Wir 
nehmen es heute schon wahr, dass jenes Gebiet, das europäische Gebiet, das lange Zeit 
hindurch der eigentliche Schauplatz der Zivilisation der Menschheit war, für die Zukunft 
dieser Schauplatz nicht mehr wird sein können.“  209, 132  (>Weltkultur)

  Europa braucht Gliederung: Europäisches Leben kam durch vier Jahrhunderte so, dass 
vom Osten her ein religiöser Impuls kam, der hier das geistige Leben erzeugt hat und nach 
Westen strömte ein ökonomischer Impuls ab. „Das fing an zu stocken“; das kann jetzt nicht 
mehr räumlich von aussen, sondern muss durch innere Gliederung weitergehen.  191, 96f

  Europa zwischen Materiellem und Geistigem: „So wie der Osten herübergeschickt hat 
das Betäubungsmittel einer alten Kultur, einer abgelebten Kultur, so schickt der ferne 
Westen den Menschen ein anderes Betäubungsmittel. .. Englisch-amerikanische Kultur hat 
auf der einen Seite die Aufgabe, das Materielle über die Erde hin zu organisieren, zu 
verbreiten, aber sie verbindet diese Aufgabe vermöge einer inneren Eigenart des anglo-
amerikanischen Wesens damit, durch die Amerikanismen den Menschen zu betäuben über 
das Suchen nach dem Geistigen in der Seele. Je mehr man orientalisch werden würde in 
Europa, desto mehr würde man sich betäuben in Bezug auf spirituelle Welterkenntnis.“  
182, 96f  (>Suche nach dem Inneren, >Geisteswissenschaft unbequem, >Westen-Osten; 
Materielles-Geistiges)

  Europa oder Stiller Ozean: Der Minister für Südafrika hat „einen Teil der heutigen 
Weltwende damit ausgedrückt hat, dass er sagte: Die Weltinteressen wenden sich ab von der
Nordsee und dem Atlantischen Ozean und bekommen ihren neuen Ausstrahlungspunkt im 
Stillen Ozean. … Er kann ja nur vom wirtschaftlichen Gesichtspunkte aus sprechen, weil 
nur der ihm nahe liegt, weil er ja nur den versteht. Und wenn sich das realisiert, was solche 
Leute heute denken können, dann wird in der Tat Europa eine Art halbbarbarisches 
Bauernland. Die Tendenz geht durchaus dahin.“  339, 116

  Europa, verwüstetes: Wenn nicht durch Wahrheiten und Erkenntnisse aus der geistigen 
Welt „befruchtet wird dasjenige, was wir Naturerkenntnis nennen, dasjenige namentlich, 
was wir Kunst nennen, so geht die Menschheit einem raschen Verfalle, einem furchtbaren 
Verfalle entgegen. Lassen Sie drei Jahrzehnte noch so gelehrt werden, wie an unseren 
Hochschulen gelehrt wird, .. so über soziale Angelegenheiten gedacht werden, wie heute 
gedacht wird, dann haben Sie nach diesen dreissig Jahren ein verwüstetes Europa.“ (1919)   
194, 197



  Europa; West, Mitte. Ost: „Auf eine noch höhere Weise wird der Osten Europas in 
seinem Volkstum mit dem Geistigen zusammenhängen und eine noch höhere Kultur in 
geistiger Beziehung entwickeln. .. Aber das ist Sache der Zukunft, ist heute noch nicht 
vorhanden, ist noch im Animalischen beschlossen, aus dem es sich erst herausentwickeln 
muss. Durchaus wie in rechter Erbschaft aus dem Alten hängen die westlichen Länder 
Europas mit dem vierten nachatlantischen Zeiträume zusammen. Etwas, was neuer ist, aber 
was entgegengesetzt ist dem Amerikanismus, liegt schon im deutschen Wesen: eine gewisse
Beziehung zur geistigen Welt, die innerhalb des Geistigen selbst gesucht wird. .. zum 
Beispiel im Goetheanismus ..“  181, 403  (>Mitteleuropa)

  Europa und Wilsonismus: „Indem Europa die Deklamationen des Wilsonismus annimmt,
die auf die Selbstverwaltung der blutsverwandten Völker gehen, erklärt es: Wir wollen 
nichts wissen von seelisch-geistigen Impulsen. - Es ist eine Opposition gegen das 
Hereinkommen des Seelisch-Geistigen.“  202, 133 (>Völker und Seelen) 

  Eurythmie: Avenarius und Mach „hatten bis zur höchsten Potenz ausgebildet die 
naturwissenschaftliche Gesinnung. .. das Prinzip, möglichst nur das Anschauliche der 
Naturwissenschaft für die menschliche Wissenschaft zur Geltung zu bringen,“ war ihnen 
alles. Ihre Philosophie ist „die Staatsphilosophie der Bolschewisten in Russland geworden. 
(…) Daher müssen wir dem Prinzip der Anschaulichkeit wieder etwas entgegenstellen, was 
willensbildend ist.“ Wir haben an die Stelle des Turnens „die Eurythmie zu setzen, die 
eigentlich die beseelte Bewegungskunst des Menschen ist“ und die „gerade dadurch für die 
Erziehung zum Willen etwas Bedeutsames leisten kann.“   330, 312f

  „Diese eurythmische Kunst will im allerbesten Sinne eine soziale Kunst sein, denn sie will
vor allen Dingen die Geheimnisse des Menschen vermitteln.“ .. „durchseelte, durchgeistigte
Bewegung.“    332a, 137

  Evolution: Darwin und Schelling haben beide recht: Vom geistigen Gesichtspunkt aus 
stammt das Unvollkommene vom Vollkommenen ab, vom physischen aus das 
Vollkommene vom Unvollkommenen.   186, 151  (>Schöpfung, >Reinkarnation ..)

  „Darauf beruht ja alle Entwickelung, dass erst aus dem Leben der Umgebung selbständige 
Wesenheit sich absondert; dann in dem abgesonderten Wesen sich die Umgebung wie durch
Spiegelung einprägt und dann dies abgesonderte Wesen sich selbständig weiterentwickelt.“  
13, 191  (>Sein und Werden, >Bild und Keim)

  „Aber diese einstige übersinnliche Welt brauchte den Durchgang durch die sinnliche. Ihre 
Weiterentwicklung wäre ohne diesen Durchgang nicht möglich gewesen. Erst wenn sich 
innerhalb des sinnlichen Reiches Wesen entwickelt haben werden mit entsprechenden 
Fähigkeiten, kann die übersinnliche wieder ihren Fortgang  nehmen. Und diese Wesenheiten
sind die Menschen.“   10, 197f

  Es gibt die Verpflichtung, aus sich etwas zu machen, damit man dem Kosmos etwas sein 
könne. - Die Erde wird zerschellen; die Menschenseelen werden allein da sein.   196, 
30.1.20    (>Pflicht)

  Die Entwicklung über den Leib geht nur bis zum 27. Lebensjahr, danach nur durch 

  Europa; West, Mitte. Ost: „Auf eine noch höhere Weise wird der Osten Europas in 
seinem Volkstum mit dem Geistigen zusammenhängen und eine noch höhere Kultur in 
geistiger Beziehung entwickeln. .. Aber das ist Sache der Zukunft, ist heute noch nicht 
vorhanden, ist noch im Animalischen beschlossen, aus dem es sich erst herausentwickeln 
muss. Durchaus wie in rechter Erbschaft aus dem Alten hängen die westlichen Länder 
Europas mit dem vierten nachatlantischen Zeiträume zusammen. Etwas, was neuer ist, aber 
was entgegengesetzt ist dem Amerikanismus, liegt schon im deutschen Wesen: eine gewisse
Beziehung zur geistigen Welt, die innerhalb des Geistigen selbst gesucht wird. .. zum 
Beispiel im Goetheanismus ..“  181, 403  (>Mitteleuropa)

  Europa und Wilsonismus: „Indem Europa die Deklamationen des Wilsonismus annimmt,
die auf die Selbstverwaltung der blutsverwandten Völker gehen, erklärt es: Wir wollen 
nichts wissen von seelisch-geistigen Impulsen. - Es ist eine Opposition gegen das 
Hereinkommen des Seelisch-Geistigen.“  202, 133 (>Völker und Seelen) 

  Eurythmie: Avenarius und Mach „hatten bis zur höchsten Potenz ausgebildet die 
naturwissenschaftliche Gesinnung. .. das Prinzip, möglichst nur das Anschauliche der 
Naturwissenschaft für die menschliche Wissenschaft zur Geltung zu bringen,“ war ihnen 
alles. Ihre Philosophie ist „die Staatsphilosophie der Bolschewisten in Russland geworden. 
(…) Daher müssen wir dem Prinzip der Anschaulichkeit wieder etwas entgegenstellen, was 
willensbildend ist.“ Wir haben an die Stelle des Turnens „die Eurythmie zu setzen, die 
eigentlich die beseelte Bewegungskunst des Menschen ist“ und die „gerade dadurch für die 
Erziehung zum Willen etwas Bedeutsames leisten kann.“   330, 312f

  „Diese eurythmische Kunst will im allerbesten Sinne eine soziale Kunst sein, denn sie will
vor allen Dingen die Geheimnisse des Menschen vermitteln.“ .. „durchseelte, durchgeistigte
Bewegung.“    332a, 137

  Evolution: Darwin und Schelling haben beide recht: Vom geistigen Gesichtspunkt aus 
stammt das Unvollkommene vom Vollkommenen ab, vom physischen aus das 
Vollkommene vom Unvollkommenen.   186, 151  (>Schöpfung, >Reinkarnation ..)

  „Darauf beruht ja alle Entwickelung, dass erst aus dem Leben der Umgebung selbständige 
Wesenheit sich absondert; dann in dem abgesonderten Wesen sich die Umgebung wie durch
Spiegelung einprägt und dann dies abgesonderte Wesen sich selbständig weiterentwickelt.“  
13, 191  (>Sein und Werden, >Bild und Keim)

  „Aber diese einstige übersinnliche Welt brauchte den Durchgang durch die sinnliche. Ihre 
Weiterentwicklung wäre ohne diesen Durchgang nicht möglich gewesen. Erst wenn sich 
innerhalb des sinnlichen Reiches Wesen entwickelt haben werden mit entsprechenden 
Fähigkeiten, kann die übersinnliche wieder ihren Fortgang  nehmen. Und diese Wesenheiten
sind die Menschen.“   10, 197f

  Es gibt die Verpflichtung, aus sich etwas zu machen, damit man dem Kosmos etwas sein 
könne. - Die Erde wird zerschellen; die Menschenseelen werden allein da sein.   196, 
30.1.20    (>Pflicht)

  Die Entwicklung über den Leib geht nur bis zum 27. Lebensjahr, danach nur durch 



Geistiges.  196, 16.1.20

  „Im Sozialen Organismus ist es nicht möglich, die Entwickelung objektiv zu betrachten 
wie in der Natur. Man muss die Entwickelung bewirken.“    Kp, 137

  Evolution und Involution: „Ein Zustand ist, wo das ganze Wesen des Maiglöckchens 
Involution ist: Der Same enthält das Wesen eingewickelt, involviert. Indem es 
herauswächst, geht es in die Evolution über, ..“  107, 301  (>Aufbau und Abbau,  >Leben 
und Form)

  „Das Gesetz der Rückverwandlung gilt für alle Wesen, ebenso wie das Gesetz des 
Aufstiegs. Die Mineralien sind degenerierte Pflanzen, die Pflanzen sind Vorfahren der Tiere.
Die Tiere und der Mensch haben einen gemeinsamen Vorfahren. Der Mensch ist 
aufgestiegen, das Tier ist heruntergestiegen. Was den geistigen Teil des Menschen betrifft, 
so stammt er von den Göttern. In dieser Hinsicht ist der Mensch ein gefallener Gott.“   
 94, 28  (>Selbst und Welt)

  Die Involution ist in uns eingezogen  unter dem Einfluss der göttlichen Weisheit. Die 
Evolution ist alles, was wir daraus hervorgehen lassen sollen durch unser Bewusstsein und 
unseren Willen. Die Kunst von heute wird die Natur von morgen sein.  94, 35  

  Existenzminimum: „Dasjenige, was man heute ein Existenzminimum nennt, das ist noch 
immer auf das Lohnverhältnis hin gedacht. Diese Art des Denkens, die wird beim 
selbständigen Wirtschaftsleben nicht in derselben Weise stattfinden können. Da wird die 
Frage reinlich aus dem Wirtschaftsleben heraus gestellt werden müssen. Diese Frage wird 
sich dann so stellen, dass der Mensch, indem er irgendeine Leistung vollbringt, indem er 
irgend etwas hervorbringt, für diese Leistung so viel an anderen Menschheitsleistungen 
durch Austausch wird zu bekommen haben, als er nötig hat, um seine Bedürfnisse und die 
Bedürfnisse derjenigen, die zu ihm gehören, zu befriedigen, bis er ein neues, gleichartiges 
Produkt hervorgebracht hat.“  337a, 82 (>Grundrente und Existenzminimum, >Einkommen)

  Existenzminimum und Unternehmereinkommen: „Die Festsetzung des 
Existenzminimums ist eine der kompliziertesten Sachen, die sich erst aus dem 
Wirtschaftsorganismus heraus ergibt. Es ist dazu innerhalb eines Territoriums eine 
Verständigung sämtlicher Wirtschaftsorganisationen nötig. Das Existenzminimum ist nicht 
auf eine Formel zu bringen. Es ergibt sich als Resultat. Das Privateigentum bleibt, aber das 
Privatkapital hört auf. Ich werde nie imstande sein, der Allgemeinheit irgendein Erträgnis 
zu entziehen. Es würde mir nichts nützen, Kapital anzuhäufen, ohne es in den 
Zirkulationsprozess einzuführen. Für die materielle Arbeit hat jeder gleich viel. Dazu 
kommt aber, was Sie geistig leisten, dadurch, dass Sie da sind an dieser Stelle. Es ist 
selbstverständlich, dass Sie sich dann, wenn Sie über eine größere Arbeiterschaft Leiter 
sind, mehr rühren können müssen.“   Molt, 234

  Experiment: Seit dem 15. Jahrhundert „hatten die Menschen keine geistigen 
Fassungskräfte mehr, sie hatten nur den auf das Sinnliche gerichteten Verstand. .. Ein großer
Teil der Welt steht heute noch auf diesem Standpunkt: Man muss experimentieren, .. und 
aus den Experimenten heraus müssen sich ergeben die Anschauungen über die Natur. - Vor 
dem Forum des Geistes angeschaut, heißt das: Ich habe hier einen Schmetterling; es ist mir 

Geistiges.  196, 16.1.20

  „Im Sozialen Organismus ist es nicht möglich, die Entwickelung objektiv zu betrachten 
wie in der Natur. Man muss die Entwickelung bewirken.“    Kp, 137

  Evolution und Involution: „Ein Zustand ist, wo das ganze Wesen des Maiglöckchens 
Involution ist: Der Same enthält das Wesen eingewickelt, involviert. Indem es 
herauswächst, geht es in die Evolution über, ..“  107, 301  (>Aufbau und Abbau,  >Leben 
und Form)

  „Das Gesetz der Rückverwandlung gilt für alle Wesen, ebenso wie das Gesetz des 
Aufstiegs. Die Mineralien sind degenerierte Pflanzen, die Pflanzen sind Vorfahren der Tiere.
Die Tiere und der Mensch haben einen gemeinsamen Vorfahren. Der Mensch ist 
aufgestiegen, das Tier ist heruntergestiegen. Was den geistigen Teil des Menschen betrifft, 
so stammt er von den Göttern. In dieser Hinsicht ist der Mensch ein gefallener Gott.“   
 94, 28  (>Selbst und Welt)

  Die Involution ist in uns eingezogen  unter dem Einfluss der göttlichen Weisheit. Die 
Evolution ist alles, was wir daraus hervorgehen lassen sollen durch unser Bewusstsein und 
unseren Willen. Die Kunst von heute wird die Natur von morgen sein.  94, 35  

  Existenzminimum: „Dasjenige, was man heute ein Existenzminimum nennt, das ist noch 
immer auf das Lohnverhältnis hin gedacht. Diese Art des Denkens, die wird beim 
selbständigen Wirtschaftsleben nicht in derselben Weise stattfinden können. Da wird die 
Frage reinlich aus dem Wirtschaftsleben heraus gestellt werden müssen. Diese Frage wird 
sich dann so stellen, dass der Mensch, indem er irgendeine Leistung vollbringt, indem er 
irgend etwas hervorbringt, für diese Leistung so viel an anderen Menschheitsleistungen 
durch Austausch wird zu bekommen haben, als er nötig hat, um seine Bedürfnisse und die 
Bedürfnisse derjenigen, die zu ihm gehören, zu befriedigen, bis er ein neues, gleichartiges 
Produkt hervorgebracht hat.“  337a, 82 (>Grundrente und Existenzminimum, >Einkommen)

  Existenzminimum und Unternehmereinkommen: „Die Festsetzung des 
Existenzminimums ist eine der kompliziertesten Sachen, die sich erst aus dem 
Wirtschaftsorganismus heraus ergibt. Es ist dazu innerhalb eines Territoriums eine 
Verständigung sämtlicher Wirtschaftsorganisationen nötig. Das Existenzminimum ist nicht 
auf eine Formel zu bringen. Es ergibt sich als Resultat. Das Privateigentum bleibt, aber das 
Privatkapital hört auf. Ich werde nie imstande sein, der Allgemeinheit irgendein Erträgnis 
zu entziehen. Es würde mir nichts nützen, Kapital anzuhäufen, ohne es in den 
Zirkulationsprozess einzuführen. Für die materielle Arbeit hat jeder gleich viel. Dazu 
kommt aber, was Sie geistig leisten, dadurch, dass Sie da sind an dieser Stelle. Es ist 
selbstverständlich, dass Sie sich dann, wenn Sie über eine größere Arbeiterschaft Leiter 
sind, mehr rühren können müssen.“   Molt, 234

  Experiment: Seit dem 15. Jahrhundert „hatten die Menschen keine geistigen 
Fassungskräfte mehr, sie hatten nur den auf das Sinnliche gerichteten Verstand. .. Ein großer
Teil der Welt steht heute noch auf diesem Standpunkt: Man muss experimentieren, .. und 
aus den Experimenten heraus müssen sich ergeben die Anschauungen über die Natur. - Vor 
dem Forum des Geistes angeschaut, heißt das: Ich habe hier einen Schmetterling; es ist mir 



zu kompliziert, diesen Schmetterling zu untersuchen, ich mache ihn aus Papiermaché sehr 
täuschend nach und untersuche dann die Nachbildung aus Papiermaché.“ Die Baconsche 
Denkweise ging von vornherein darauf aus, das Tote zum Erklärungsprinzip des 
Weltenwesens zu machen. Man darf sich aber nicht der Illusion hingeben, „dass man durch 
irgend etwas Experimentelles wirklich etwas gewinnen kann, was aufklärt über den 
Menschen selbst. Alles Experimentieren führt von der menschlichen Wesenheit hinweg.“ 
Dieses Denken hat das Verständnis für die Impulse des sozialen Wollens verloren und 
kommt einerseits zur blossen Nützlichkeitsmoral, andererseits zur Religion als Heuchelei. 
196, 141f 

  Export/Import >Dreigliederung und Ausland, >Handel

  Externsteine: „ .. in alten Zeiten Zentrum für die Ausstrahlung der Geistigkeit Europas..“  
121, 128

  Fabrik: „Zum Dorf und zur Kirche ist das Land und die Stadt hinzugekommen. Die 
wurden beherrscht mit einem sozialen Denken. Die Fabrik gehört nicht mehr zur Stadt. Die 
Fabrik ist ein neues soziales Gebilde. Die Fabrik ist aber auch herausgestellt wie ein 
besonderer Dämon aus der ganzen Weltordnung. Die Fabrik hat nichts Geistiges mehr an 
sich. Da muss das Geistige von der anderen Seite hergebracht werden. Daher ist gerade die 
soziale Frage heutigen Tages im eminentesten Sinne eine spirituelle Frage. Wir müssen die 
Möglichkeit finden, nicht nur unsere Nase hineinzustecken in das proletarische Elend, 
sondern wir müssen eine Geistigkeit finden, die aus unserem Herzen herauskommt in ganz 
naturgemäßer Weise, die aber auch aus dem Herzen desjenigen herauskommt, und wenn es 
der Mensch des untersten Standes ist, zu dem man spricht. So wie die Sonne allen 
Menschen scheint, so scheint dasjenige, was wirkliche Geistigkeit ist, nicht diesem oder 
jenem Stand, nicht dieser oder jener Klasse, führt nicht diesen oder jenen Standes- oder 
Klassenkampf, sondern ist für alle Menschen. Und dass alle Menschen als Einzelne in die 
Geschichte eintreten können, das fordert der große welthistorische Augenblick der 
Gegenwart.“  305, 221f  (>Drei Ströme, >Stadt-Land-Verhältnis) 

  Fähigkeiten, Begabungen: Man hat seine individuellen Fähigkeiten nur innerhalb der 
Sozietät – auch wenn man das Karma berücksichtigt. Man schuldet, was man 
hervorgebracht hat, der Sozietät. Aber man kennt es selber am besten und kann es daher 
zunächst auch am besten verwalten.   189, 145  (>Kapital und Geist, >Kapital-Besitz, 
>Kapital-Übertragung, >Luzifer)

  Natürliche Begabungen, Fähigkeiten usw. Sind Gaben, „die luziferisch in der Welt wirken, 
solange sie nicht geheiligt und durchdrungen werden von alldem, was als Christus-Impuls 
in die Welt eintreten kann.“  „Das ist der neue Weihnachtsgedanke.“  187, 19

  Fähigkeiten beurteilen: Die Beurteilung der Fähigkeit eines Kindes und deren 
Berechtigung kann nur in einer freien Geistgemeinschaft entstehen. Ebenso die Beurteilung 

zu kompliziert, diesen Schmetterling zu untersuchen, ich mache ihn aus Papiermaché sehr 
täuschend nach und untersuche dann die Nachbildung aus Papiermaché.“ Die Baconsche 
Denkweise ging von vornherein darauf aus, das Tote zum Erklärungsprinzip des 
Weltenwesens zu machen. Man darf sich aber nicht der Illusion hingeben, „dass man durch 
irgend etwas Experimentelles wirklich etwas gewinnen kann, was aufklärt über den 
Menschen selbst. Alles Experimentieren führt von der menschlichen Wesenheit hinweg.“ 
Dieses Denken hat das Verständnis für die Impulse des sozialen Wollens verloren und 
kommt einerseits zur blossen Nützlichkeitsmoral, andererseits zur Religion als Heuchelei. 
196, 141f 

  Export/Import >Dreigliederung und Ausland, >Handel

  Externsteine: „ .. in alten Zeiten Zentrum für die Ausstrahlung der Geistigkeit Europas..“  
121, 128

  Fabrik: „Zum Dorf und zur Kirche ist das Land und die Stadt hinzugekommen. Die 
wurden beherrscht mit einem sozialen Denken. Die Fabrik gehört nicht mehr zur Stadt. Die 
Fabrik ist ein neues soziales Gebilde. Die Fabrik ist aber auch herausgestellt wie ein 
besonderer Dämon aus der ganzen Weltordnung. Die Fabrik hat nichts Geistiges mehr an 
sich. Da muss das Geistige von der anderen Seite hergebracht werden. Daher ist gerade die 
soziale Frage heutigen Tages im eminentesten Sinne eine spirituelle Frage. Wir müssen die 
Möglichkeit finden, nicht nur unsere Nase hineinzustecken in das proletarische Elend, 
sondern wir müssen eine Geistigkeit finden, die aus unserem Herzen herauskommt in ganz 
naturgemäßer Weise, die aber auch aus dem Herzen desjenigen herauskommt, und wenn es 
der Mensch des untersten Standes ist, zu dem man spricht. So wie die Sonne allen 
Menschen scheint, so scheint dasjenige, was wirkliche Geistigkeit ist, nicht diesem oder 
jenem Stand, nicht dieser oder jener Klasse, führt nicht diesen oder jenen Standes- oder 
Klassenkampf, sondern ist für alle Menschen. Und dass alle Menschen als Einzelne in die 
Geschichte eintreten können, das fordert der große welthistorische Augenblick der 
Gegenwart.“  305, 221f  (>Drei Ströme, >Stadt-Land-Verhältnis) 

  Fähigkeiten, Begabungen: Man hat seine individuellen Fähigkeiten nur innerhalb der 
Sozietät – auch wenn man das Karma berücksichtigt. Man schuldet, was man 
hervorgebracht hat, der Sozietät. Aber man kennt es selber am besten und kann es daher 
zunächst auch am besten verwalten.   189, 145  (>Kapital und Geist, >Kapital-Besitz, 
>Kapital-Übertragung, >Luzifer)

  Natürliche Begabungen, Fähigkeiten usw. Sind Gaben, „die luziferisch in der Welt wirken, 
solange sie nicht geheiligt und durchdrungen werden von alldem, was als Christus-Impuls 
in die Welt eintreten kann.“  „Das ist der neue Weihnachtsgedanke.“  187, 19

  Fähigkeiten beurteilen: Die Beurteilung der Fähigkeit eines Kindes und deren 
Berechtigung kann nur in einer freien Geistgemeinschaft entstehen. Ebenso die Beurteilung 



der Leistungen des aus seiner freien Begabung heraus Schaffenden.  Kp, 11f

  Fähigkeiten und Denken: „Fähigkeiten, das ist etwas, das sich mehr bezieht auf das 
menschliche Vorstellen. Denn alle Fähigkeiten entspringen zuletzt beim Menschen, da er 
bewusst handeln muss, aus seiner Vorstellung, aus seinem Denkwillen. Gewiss, das Gefühl 
muss fortwährend die Fähigkeiten des Vorstellens anfeuern, sie begeistern; aber das Gefühl 
als solches kann nichts machen, wenn nicht die grundlegende Vorstellung da ist. Also wenn 
man von den Fähigkeiten spricht, auch wenn man von den praktischen Geschicklichkeiten 
spricht, kommt man zuletzt auf das Vorstellungsleben.“  332a, 82  (>Vorstellung, 
>Geistesleben und Fähigkeiten)

  Fähigkeiten und Gewinn: „In dem alten, bis in die Gegenwart reichenden 
Wirtschaftssystem pflegten die Menschen diese (ihre) Fähigkeiten, weil sie sich eben der 
Hoffnung auf persönlichen Gewinn hingeben konnten.“   24, 50  (>Arbeit, Antrieb)

  „Freiheit in Bezug auf das Geistige ist nur dann nicht von Schaden, wenn das Geistige im 
Geistigen stehen bleibt. Sobald irgendwie, was heute und seit langer Zeit immer geschieht, 
das Geistige, das heißt die Aneignung von Fähigkeiten, konfundiert wird mit der 
Möglichkeit, aus Unternehmergewinn privaten Erwerb zu machen, so dass der private 
Erwerb, der aus dem Unternehmertum gezogen ist, irgendwie eine Rolle spielen kann bei 
der Verwertung des Geistigen - alles das, was auf diesem Wege geschieht, ist etwas, was nur
die tiefsten Schäden herbeiführen kann gegenüber dem, was in der Zukunft notwendig ist. .. 
Der innigste Zusammenhang ist ja zwischen den geistigen Fähigkeiten und dem 
Unternehmergewinn auf dem Gebiete des - mit Respekt zu vermelden - Journalismus 
eingetreten, der beute alle Welt beherrscht und von dem eben vieles andere abhängig ist.“ 
185a, 65f  (>Ausbeutung)

  Fähigkeiten – Kapital - Antisoziales: „Im Wirtschaftskreislauf wird durch die 
Lebensformen der neueren Zeit die Tendenz nach dem Antisozialen nicht zu verhindern 
sein. Denn es wird der Gemeinschaft am besten gedient, wenn ungehemmt der einzelne 
seine Fähigkeiten zum Gedeihen dieser Gemeinschaft anwenden kann. Dazu aber ist 
notwendig, dass dieser einzelne Kapital ansammeln, und dass er auch mit andern sich frei 
vereinigen kann zur Auswertung dieses Kapitals.“   24, 72   (>Kapital und Geist)

  Fähigkeiten, obere und untere: In der Menschenseele sind im Wesentlichen drei 
erkennende („obere“) Fähigkeiten, die aus der Vergangenheit kommen; Sinnestätigkeit (in 
der ersten Anlage als dumpfe Intuition auf dem Saturn; Archai), Intelligenz (schlafende 
Inspiration auf der Sonne; Archangeloi) und Gedächtnis (traumhafte Imagination auf dem  
Mond; Angeloi). Das Fühlen beginnt mit dem Erdenmenschen und ist heute erst etwas 
Embryonales. Es gehört zu den „unteren“, zukünftigen Fähigkeiten: Das Fühlen wird auf 
dem Jupiter zur vollbewussten Imagination, das Begehren auf der Venus zur vollbewussten 
Inspiration und das Wollen auf dem Vulkan zur vollbewussten Intuition. Man soll aber nicht
sagen „diese Begierden, die treiben mich jetzt, aber die Dame Venus, die interessiert mich 
jetzt noch nicht .. ich interessiere mich nur für gegenwärtige Damen.“ - Nun wirkt beim 
Erdenmenschen „was der untere Mensch ist, in den oberen hinein, sowohl das Wollen, wie 
das Begehren, wie das Fühlen, wirken in den oberen Menschen hinein. (…) In unsere 
oberen Seelenfähigkeiten, die uns wie ausgetrocknete Därme in die Welt hineinstellen 
würden, .. leuchten und glühen die unteren Seelenfähigkeiten, .. und wir werden warme, 

der Leistungen des aus seiner freien Begabung heraus Schaffenden.  Kp, 11f

  Fähigkeiten und Denken: „Fähigkeiten, das ist etwas, das sich mehr bezieht auf das 
menschliche Vorstellen. Denn alle Fähigkeiten entspringen zuletzt beim Menschen, da er 
bewusst handeln muss, aus seiner Vorstellung, aus seinem Denkwillen. Gewiss, das Gefühl 
muss fortwährend die Fähigkeiten des Vorstellens anfeuern, sie begeistern; aber das Gefühl 
als solches kann nichts machen, wenn nicht die grundlegende Vorstellung da ist. Also wenn 
man von den Fähigkeiten spricht, auch wenn man von den praktischen Geschicklichkeiten 
spricht, kommt man zuletzt auf das Vorstellungsleben.“  332a, 82  (>Vorstellung, 
>Geistesleben und Fähigkeiten)

  Fähigkeiten und Gewinn: „In dem alten, bis in die Gegenwart reichenden 
Wirtschaftssystem pflegten die Menschen diese (ihre) Fähigkeiten, weil sie sich eben der 
Hoffnung auf persönlichen Gewinn hingeben konnten.“   24, 50  (>Arbeit, Antrieb)

  „Freiheit in Bezug auf das Geistige ist nur dann nicht von Schaden, wenn das Geistige im 
Geistigen stehen bleibt. Sobald irgendwie, was heute und seit langer Zeit immer geschieht, 
das Geistige, das heißt die Aneignung von Fähigkeiten, konfundiert wird mit der 
Möglichkeit, aus Unternehmergewinn privaten Erwerb zu machen, so dass der private 
Erwerb, der aus dem Unternehmertum gezogen ist, irgendwie eine Rolle spielen kann bei 
der Verwertung des Geistigen - alles das, was auf diesem Wege geschieht, ist etwas, was nur
die tiefsten Schäden herbeiführen kann gegenüber dem, was in der Zukunft notwendig ist. .. 
Der innigste Zusammenhang ist ja zwischen den geistigen Fähigkeiten und dem 
Unternehmergewinn auf dem Gebiete des - mit Respekt zu vermelden - Journalismus 
eingetreten, der beute alle Welt beherrscht und von dem eben vieles andere abhängig ist.“ 
185a, 65f  (>Ausbeutung)

  Fähigkeiten – Kapital - Antisoziales: „Im Wirtschaftskreislauf wird durch die 
Lebensformen der neueren Zeit die Tendenz nach dem Antisozialen nicht zu verhindern 
sein. Denn es wird der Gemeinschaft am besten gedient, wenn ungehemmt der einzelne 
seine Fähigkeiten zum Gedeihen dieser Gemeinschaft anwenden kann. Dazu aber ist 
notwendig, dass dieser einzelne Kapital ansammeln, und dass er auch mit andern sich frei 
vereinigen kann zur Auswertung dieses Kapitals.“   24, 72   (>Kapital und Geist)

  Fähigkeiten, obere und untere: In der Menschenseele sind im Wesentlichen drei 
erkennende („obere“) Fähigkeiten, die aus der Vergangenheit kommen; Sinnestätigkeit (in 
der ersten Anlage als dumpfe Intuition auf dem Saturn; Archai), Intelligenz (schlafende 
Inspiration auf der Sonne; Archangeloi) und Gedächtnis (traumhafte Imagination auf dem  
Mond; Angeloi). Das Fühlen beginnt mit dem Erdenmenschen und ist heute erst etwas 
Embryonales. Es gehört zu den „unteren“, zukünftigen Fähigkeiten: Das Fühlen wird auf 
dem Jupiter zur vollbewussten Imagination, das Begehren auf der Venus zur vollbewussten 
Inspiration und das Wollen auf dem Vulkan zur vollbewussten Intuition. Man soll aber nicht
sagen „diese Begierden, die treiben mich jetzt, aber die Dame Venus, die interessiert mich 
jetzt noch nicht .. ich interessiere mich nur für gegenwärtige Damen.“ - Nun wirkt beim 
Erdenmenschen „was der untere Mensch ist, in den oberen hinein, sowohl das Wollen, wie 
das Begehren, wie das Fühlen, wirken in den oberen Menschen hinein. (…) In unsere 
oberen Seelenfähigkeiten, die uns wie ausgetrocknete Därme in die Welt hineinstellen 
würden, .. leuchten und glühen die unteren Seelenfähigkeiten, .. und wir werden warme, 



fühlende Menschen, auch wenn wir denken. (…) Diese niederen menschlichen Fähigkeiten 
sind diejenigen, die uns vorzugsweise in ein Verhältnis zu unserer Umwelt bringen.“ Die 
soziale Welt „ist ganz das Ergebnis von Wollen, Begehren und Fühlen der 
zusammenlebenden Menschen. .. Was da aussen lebt, ist die Verobjektivierung von Fühlen, 
begehren und Wollen der in Sozietät zusammenlebenden Menschen.“ Der Leninismus will 
direkt aus der trockenen Intelligenz die soziale Ordnung gestalten. Das würde zu einer 
Erstarrung der Menschheitszivilisation führen mit Menschen als wandelnden Maschinen. Es
ist also eine Notwendigkeit, „dass einziehe in die oberen Seelenfähigkeiten die Erleuchtung 
und Erwärmung durch die geistige Offenbarung ..“. - Der individuelle, einzelne Mensch 
muss fähig werden, in seine oberen Fähigkeiten die geistige Welt hereinzubekommen. Der 
Staat darf sich nicht auf das geistige Leben erstrecken. Das „wirtschaftliche Leben muss eng
an die Interessengemeinschaften der einzelnen, in Interessenkreisen zusammengebundenen 
Menschen wurzeln in dem Fühlen, Begehren und Wollen, wie es sich herausbildet in den 
Assoziationen, in den engeren Gemeinschaften.“  196, 211ff

  Fähigkeiten und Ungleichheit:  Sobald die „Aneignung von Fähigkeiten konfundiert 
wird mit der Möglichkeit, aus Unternehmergewinn privaten Erwerb zu machen“, wird es 
schädlich.  185A, 65   (>Ausbeutung)

  Durch die Fähigkeiten entsteht die grösste Ungleichheit der Menschen, viel stärker als 
durch Volks- und Rassenunterschiede.  189, 23.4.19  (>Ungleichheit)

  Fähigkeiten zirkulieren lassen: „Ich habe einmal einem Industriellen, der ein             
ausgezeichneter Mensch auf seinem Gebiete ist, gesagt: Wir werden erst recht ins Leben 
hineinkommen, wenn Sie in der Fabrik einen Menschen haben, der sich ins volle Leben der 
Fabrik hineinstellt, der mit seinem ganzen Wesen dadrinnen steht; dann kommt irgendeine 
Hochschule, eine technische Hochschule, die nimmt sich diesen Menschen aus der Fabrik 
heraus, nicht den, der gerade zubereitet ist, sondern diesen aus dem Leben heraus nimmt sie.
Sie stellt ihn hin, damit er nun fünf oder zehn Jahre dasjenige den Jungen oder Mädchen zu 
sagen hat, was zu sagen ist aus dem Leben. Dann, wenn das ein bisschen altbacken 
geworden ist, mag er wieder zurückgehen in die Fabrik. - Es wird das Leben kompliziert, 
aber das fordert die Zeit, das lässt sich nicht anders machen. … Entweder muss der Mensch 
wirklich Mensch werden, das heißt, er muß mit seinen Fähigkeiten zirkulieren können im 
sozialen Organismus, oder wir kommen in die Dekadenz hinein.“  305, 239f   (>Handlung, 
durchfliessende)

  Familie: „Es ist gar nicht wahr, dass die Familie etwa das erste war in der sozialen   
Ordnung. Die Familie ist ein Spätprodukt, das erst später im Sozialen erschien. Die 
Urmenschen .. haben sich die Inspiration der Priesterschaft geben lassen und diese 
aufgefasst mit dem Unbewussten. Aber diese sozialen Urteilsfällungen, diese unbewussten, 
sind nur entstanden, wenn Menschen eben .. - durch die Bluts- und anderen Bande in der 
Gliederung standen. Soziale Gruppen haben ein Verständnis gehabt, soziale Gruppen, nicht 
die einzelnen; soziale Gruppen, die miteinander gelebt haben. Und aus dem 
Zusammenleben der Gruppen ist das richtige Soziale entstanden.“  305, 207f  (>Ehe, 
>Gruppe, >Einkommen für Alte, Erziehung usw. als Recht, >Jehova, Luzifer, Christus)

  Fatalismus: Die sozialistische Lehre ist, dass „alles Geistig-Seelische .. aus der einzigen 
Wirklichkeit, aus dem ökonomischen Prozess heraus stammt und eben eine Maja, eine 

fühlende Menschen, auch wenn wir denken. (…) Diese niederen menschlichen Fähigkeiten 
sind diejenigen, die uns vorzugsweise in ein Verhältnis zu unserer Umwelt bringen.“ Die 
soziale Welt „ist ganz das Ergebnis von Wollen, Begehren und Fühlen der 
zusammenlebenden Menschen. .. Was da aussen lebt, ist die Verobjektivierung von Fühlen, 
begehren und Wollen der in Sozietät zusammenlebenden Menschen.“ Der Leninismus will 
direkt aus der trockenen Intelligenz die soziale Ordnung gestalten. Das würde zu einer 
Erstarrung der Menschheitszivilisation führen mit Menschen als wandelnden Maschinen. Es
ist also eine Notwendigkeit, „dass einziehe in die oberen Seelenfähigkeiten die Erleuchtung 
und Erwärmung durch die geistige Offenbarung ..“. - Der individuelle, einzelne Mensch 
muss fähig werden, in seine oberen Fähigkeiten die geistige Welt hereinzubekommen. Der 
Staat darf sich nicht auf das geistige Leben erstrecken. Das „wirtschaftliche Leben muss eng
an die Interessengemeinschaften der einzelnen, in Interessenkreisen zusammengebundenen 
Menschen wurzeln in dem Fühlen, Begehren und Wollen, wie es sich herausbildet in den 
Assoziationen, in den engeren Gemeinschaften.“  196, 211ff

  Fähigkeiten und Ungleichheit:  Sobald die „Aneignung von Fähigkeiten konfundiert 
wird mit der Möglichkeit, aus Unternehmergewinn privaten Erwerb zu machen“, wird es 
schädlich.  185A, 65   (>Ausbeutung)

  Durch die Fähigkeiten entsteht die grösste Ungleichheit der Menschen, viel stärker als 
durch Volks- und Rassenunterschiede.  189, 23.4.19  (>Ungleichheit)

  Fähigkeiten zirkulieren lassen: „Ich habe einmal einem Industriellen, der ein             
ausgezeichneter Mensch auf seinem Gebiete ist, gesagt: Wir werden erst recht ins Leben 
hineinkommen, wenn Sie in der Fabrik einen Menschen haben, der sich ins volle Leben der 
Fabrik hineinstellt, der mit seinem ganzen Wesen dadrinnen steht; dann kommt irgendeine 
Hochschule, eine technische Hochschule, die nimmt sich diesen Menschen aus der Fabrik 
heraus, nicht den, der gerade zubereitet ist, sondern diesen aus dem Leben heraus nimmt sie.
Sie stellt ihn hin, damit er nun fünf oder zehn Jahre dasjenige den Jungen oder Mädchen zu 
sagen hat, was zu sagen ist aus dem Leben. Dann, wenn das ein bisschen altbacken 
geworden ist, mag er wieder zurückgehen in die Fabrik. - Es wird das Leben kompliziert, 
aber das fordert die Zeit, das lässt sich nicht anders machen. … Entweder muss der Mensch 
wirklich Mensch werden, das heißt, er muß mit seinen Fähigkeiten zirkulieren können im 
sozialen Organismus, oder wir kommen in die Dekadenz hinein.“  305, 239f   (>Handlung, 
durchfliessende)

  Familie: „Es ist gar nicht wahr, dass die Familie etwa das erste war in der sozialen   
Ordnung. Die Familie ist ein Spätprodukt, das erst später im Sozialen erschien. Die 
Urmenschen .. haben sich die Inspiration der Priesterschaft geben lassen und diese 
aufgefasst mit dem Unbewussten. Aber diese sozialen Urteilsfällungen, diese unbewussten, 
sind nur entstanden, wenn Menschen eben .. - durch die Bluts- und anderen Bande in der 
Gliederung standen. Soziale Gruppen haben ein Verständnis gehabt, soziale Gruppen, nicht 
die einzelnen; soziale Gruppen, die miteinander gelebt haben. Und aus dem 
Zusammenleben der Gruppen ist das richtige Soziale entstanden.“  305, 207f  (>Ehe, 
>Gruppe, >Einkommen für Alte, Erziehung usw. als Recht, >Jehova, Luzifer, Christus)

  Fatalismus: Die sozialistische Lehre ist, dass „alles Geistig-Seelische .. aus der einzigen 
Wirklichkeit, aus dem ökonomischen Prozess heraus stammt und eben eine Maja, eine 



Ideologie ist.“ Man sieht das als objektiven Prozess, man braucht nichts zu tun. Es ist 
Fatalismus; Passivität des menschlichen Willens.   296, 23ff

  Feste: Feste erwecken in uns „Vorstellungen, die uns verbinden mit allem dem, was 
unseren Seelen selber in Zeiten der Vergangenheit heilig war. Durch das Verständnis dessen,
was in solchen Festen liegt, werden in uns aber auch andere Vorstellungen erregt, solche, 
die unseren Blick hinlenken nach der Zukunft der Menschheit, .. nach der Zukunft unserer 
eigenen Seele. .. Gefühle werden wachgerufen .. und Ideale begeistern unseren Willen, die 
uns Kraft geben, um so zu wirken, dass wir unseren Aufgaben für die Zukunft immer mehr 
gerecht werden können.“ Selbst in der äusseren Festsetzung der Festtage waltet Weisheit. 
Das Weihnachtsfest ist auf den bestimmten Tag des Dezembers festgesetzt und hat etwas 
mit dem Erdenleib zu tun. Ostern ist ein bewegliches Fest, und von den Gesetzen des 
Himmels abhängig. Es soll uns erinnern, dass wir uns als Menschen erheben können über 
die Erde, ebenso Pfingsten, wo wir unseren Geist erfüllen können mit einem Inhalt.   118, 
168ff  (>Pfingsten, >Weihnacht .., >Soziales Fühlen, soziales Wissen, >Michael, 
>Demokratie und Fasching)

  „Die Bilder, die mit solchen Festen sich vor die Seele des Menschen hinstellen, sind wie 
Lebewesen. Wir können immer mehr ihrem Inhalte nahekommen, wir können sie immer 
besser und besser kennenlernen. Wenn die Menschen sich wieder aufschwingen dazu, das 
Jahr zu erfüllen mit solchem geistigem Verständnis der Festeszeiten, dann wird dieses Jahr 
einen konkreten, damit aber einen kosmisch-spirituellen Inhalt bekommen. Und der Mensch
wird schon in dem Erdendasein das kosmische Dasein miterleben lernen.“   224, 156  
(>Mysterium von Golgatha)

  Feste und Dreigliederung: Man versammelte sich an Weihnachten, „um in der 
Stimmung, im inneren Herzenserlebnis zu gedenken desjenigen, was man sich vorstellte mit
der Geburt des Christus Jesus. .. Denn die Menschen hatten dazumal ein anderes 
Bewusstsein von Menschenwürde und Menschendasein. Sie lebten noch ganz anders 
untereinander ..“ Die Hirten bildeten „gewissermassen das Proletariat“ und fühlten: „eine 
Zeit ist da, die einer Heilung bedarf“. Auch die weisen Könige empfingen diese 
Verkündigung „in ihrer Art. .. Aber beide fanden sich zusammen .. und opferten und 
verehrten diesen Repräsentanten der ganzen Menschheit, des rein Menschlichen, das keinen 
Unterschied kennt .. Darin liegt angedeutet in der Weihnachtsverkündigung der tief 
demokratische Zug, der durch das Christentum geht und der trotz der vielen Jahrhunderte 
durchaus bis heute nicht verwirklicht ist .. . Man möchte sagen,  die drei Hauptfeste, welche
die christliche Menschheit die Jahrhunderte hindurch begangen hat, .. sie lenkten die 
Aufmerksamkeit der Menschen hin, man darf sagen, auf eine Dreigliederung des Jahres. 
  Das Weihnachtsfest spricht am meisten zum Gefühl .. . Das Osterfest sollte mehr den 
Gedanken der Menschen ergreifen, sollte ihn mehr hinweisen auf die Geistigkeit und 
Freiheit, während das Weihnachtsfest mehr hinweisen sollte auf die Gleichheit unter den 
Menschen, auf das Nichtvorhandensein von Unterschieden .. Diese Auferstehung des 
Geistigen aus dem Materiellen, das ist schliesslich der Ostergedanke. Wenn die Seele 
innerlich auferstehen kann, dann erlebt sie eigentlich, indem sie sich in das Geistige 
hineinversetzen kann, die Freiheit. 
  Und der Pfingstgedanke .. wird so dargestellt, dass wir aufmerksam gemacht werden 
darauf, wie diejenigen, die dazumal berufen waren, das Christentum zu verkündigen, den 
Ton fanden, um im Augenblick zu allen Menschen zu sprechen in reiner Brüderlichkeit, sich

Ideologie ist.“ Man sieht das als objektiven Prozess, man braucht nichts zu tun. Es ist 
Fatalismus; Passivität des menschlichen Willens.   296, 23ff

  Feste: Feste erwecken in uns „Vorstellungen, die uns verbinden mit allem dem, was 
unseren Seelen selber in Zeiten der Vergangenheit heilig war. Durch das Verständnis dessen,
was in solchen Festen liegt, werden in uns aber auch andere Vorstellungen erregt, solche, 
die unseren Blick hinlenken nach der Zukunft der Menschheit, .. nach der Zukunft unserer 
eigenen Seele. .. Gefühle werden wachgerufen .. und Ideale begeistern unseren Willen, die 
uns Kraft geben, um so zu wirken, dass wir unseren Aufgaben für die Zukunft immer mehr 
gerecht werden können.“ Selbst in der äusseren Festsetzung der Festtage waltet Weisheit. 
Das Weihnachtsfest ist auf den bestimmten Tag des Dezembers festgesetzt und hat etwas 
mit dem Erdenleib zu tun. Ostern ist ein bewegliches Fest, und von den Gesetzen des 
Himmels abhängig. Es soll uns erinnern, dass wir uns als Menschen erheben können über 
die Erde, ebenso Pfingsten, wo wir unseren Geist erfüllen können mit einem Inhalt.   118, 
168ff  (>Pfingsten, >Weihnacht .., >Soziales Fühlen, soziales Wissen, >Michael, 
>Demokratie und Fasching)

  „Die Bilder, die mit solchen Festen sich vor die Seele des Menschen hinstellen, sind wie 
Lebewesen. Wir können immer mehr ihrem Inhalte nahekommen, wir können sie immer 
besser und besser kennenlernen. Wenn die Menschen sich wieder aufschwingen dazu, das 
Jahr zu erfüllen mit solchem geistigem Verständnis der Festeszeiten, dann wird dieses Jahr 
einen konkreten, damit aber einen kosmisch-spirituellen Inhalt bekommen. Und der Mensch
wird schon in dem Erdendasein das kosmische Dasein miterleben lernen.“   224, 156  
(>Mysterium von Golgatha)

  Feste und Dreigliederung: Man versammelte sich an Weihnachten, „um in der 
Stimmung, im inneren Herzenserlebnis zu gedenken desjenigen, was man sich vorstellte mit
der Geburt des Christus Jesus. .. Denn die Menschen hatten dazumal ein anderes 
Bewusstsein von Menschenwürde und Menschendasein. Sie lebten noch ganz anders 
untereinander ..“ Die Hirten bildeten „gewissermassen das Proletariat“ und fühlten: „eine 
Zeit ist da, die einer Heilung bedarf“. Auch die weisen Könige empfingen diese 
Verkündigung „in ihrer Art. .. Aber beide fanden sich zusammen .. und opferten und 
verehrten diesen Repräsentanten der ganzen Menschheit, des rein Menschlichen, das keinen 
Unterschied kennt .. Darin liegt angedeutet in der Weihnachtsverkündigung der tief 
demokratische Zug, der durch das Christentum geht und der trotz der vielen Jahrhunderte 
durchaus bis heute nicht verwirklicht ist .. . Man möchte sagen,  die drei Hauptfeste, welche
die christliche Menschheit die Jahrhunderte hindurch begangen hat, .. sie lenkten die 
Aufmerksamkeit der Menschen hin, man darf sagen, auf eine Dreigliederung des Jahres. 
  Das Weihnachtsfest spricht am meisten zum Gefühl .. . Das Osterfest sollte mehr den 
Gedanken der Menschen ergreifen, sollte ihn mehr hinweisen auf die Geistigkeit und 
Freiheit, während das Weihnachtsfest mehr hinweisen sollte auf die Gleichheit unter den 
Menschen, auf das Nichtvorhandensein von Unterschieden .. Diese Auferstehung des 
Geistigen aus dem Materiellen, das ist schliesslich der Ostergedanke. Wenn die Seele 
innerlich auferstehen kann, dann erlebt sie eigentlich, indem sie sich in das Geistige 
hineinversetzen kann, die Freiheit. 
  Und der Pfingstgedanke .. wird so dargestellt, dass wir aufmerksam gemacht werden 
darauf, wie diejenigen, die dazumal berufen waren, das Christentum zu verkündigen, den 
Ton fanden, um im Augenblick zu allen Menschen zu sprechen in reiner Brüderlichkeit, sich



allen Menschen zu nähern. Er weist, wenn man ihn richtig versteht, doch hin auf dasjenige, 
was wir innerlich empfinden müssen, wenn wir Brüderlichkeit erlangen wollen in Bezug 
auf das äussere, materielle Leben der Menschheit. 
  Es ist etwas Uraltes, im Menschengemüt Wurzelndes, was immer wiederum auf den 
verschiedensten Gebieten des Lebens hingelenkt hat die Gedanken nach der Dreigliederung.
Heute brauchen wir diese Dreigliederung .. um etwas in der Menschheit zu heilen, 
wiederum, um etwas Ungesundes auszurotten.“  332b, 320ff

  Fichte: „Und in einem wichtigen Moment hat Johann Gottlieb Fichte den Leuten gesagt: 
Was die andern sagen, dass Ideen nicht unmittelbar ins praktische Leben eingreifen können, 
das wissen wir Idealisten ebenso, vielleicht besser als die anderen; aber dass das Leben nach
ihnen orientiert werden muss, das wissen wir voraus. - Da wies er auf die Lebenspraxis hin, 
und er sagte: Diejenigen, die das nicht einsehen, gehören zu denen, auf die nicht 
mitgerechnet ist im Plan der Welt. So möge diesen Leuten zur rechten Zeit Sonnenschein 
und Regen gewährt werden und eine gute Verdauung und, wenn es möglich ist, auch einige 
gute Gedanken. .. Hüte sich das deutsche Volk davor, seine großen Vorfahren, von denen die
Welt so oft gesagt hat, dass sie Träumer seien, erst zu Träumern zu machen ..“  333, 119  
(>Pflicht, >Denken aus dem Ich)

  Die Menschen merken nicht, „dass Johann Gottlieb Fichte in seinem „Geschlossenen 
Handelsstaat“ ein echter Bolschewik ist.“  189, 156

  Form und Stoff: „Ewig, unvergänglich ist dasjenige, was der Mensch als die von seiner 
Seele ausgehende Form dem Stoffe auf unserem Erdenrund aufprägt. Wenn auch äusserlich 
der geformte Stoff zerfällt, unvergänglich ist dasjenige, was die königliche Kunst seit 
uralten Zeiten in Pyramiden, Tempeln und Kirchen geformt hat. (...) Wer heute den Blick 
zum Sternenhimmel hinaufrichtet, der erblickt eine wunderbare Harmonie. Diese Harmonie 
ist geworden, sie war nicht immer da. Genau ebenso, wie wir heute Stein auf Stein legen, 
wenn wir einen Dom bauen, Farbe neben Farbe setzen, wenn wir Bilder malen, Gesetz nach
Gesetz ausprägen, wenn wir Gesellschaften organisieren, so haben einst auch bildende 
Wesenheiten gearbeitet an dem, was uns heute als Kosmos entgegentritt.“   93, 281f    
(>Erziehung durch Formen, >Kain und Abel)

  „Beim physischen Menschen handelt es sich darum, den Stoff und die Form ins Auge zu 
fassen. Der Stoff erneuert sich innerhalb von sieben Jahren, die Form bleibt erhalten. Denn 
hinter dem Stofflichen steht ein übersinnlicher Baumeister. Dieser Baumeister ist der 
Ätherleib. Ihn sehen wir nicht, wir sehen nur sein Werk, den Leib.“   94, 66f  (>Leib)

  Fortgeschrittenstes und Primitives: Wirtschaften aus dem Boden heraus und 
Wirtschaften als Denken in Geld, das Primitive und das Fortgeschrittene stehen auch heute 
noch nebeneinander. Gerade das Höchstkultivierte kehrt oft sogar zurück zum Primitiven, 
z.B. zum Tauschhandel.   NÖK, 198

  Fortschritte: „Man ist gewohnt worden, die geistigen Fortschritte der neueren Zeit mit 
ungeteilter Anerkennung anzusehen. Man übersieht dabei aber doch, dass diese geistigen 
Fortschritte hauptsächlich auf den Gebieten gemacht worden sind, die mit dem technisch-
wirtschaftlichen Leben unmittelbar zusammenhängen.“  24, 96 

allen Menschen zu nähern. Er weist, wenn man ihn richtig versteht, doch hin auf dasjenige, 
was wir innerlich empfinden müssen, wenn wir Brüderlichkeit erlangen wollen in Bezug 
auf das äussere, materielle Leben der Menschheit. 
  Es ist etwas Uraltes, im Menschengemüt Wurzelndes, was immer wiederum auf den 
verschiedensten Gebieten des Lebens hingelenkt hat die Gedanken nach der Dreigliederung.
Heute brauchen wir diese Dreigliederung .. um etwas in der Menschheit zu heilen, 
wiederum, um etwas Ungesundes auszurotten.“  332b, 320ff

  Fichte: „Und in einem wichtigen Moment hat Johann Gottlieb Fichte den Leuten gesagt: 
Was die andern sagen, dass Ideen nicht unmittelbar ins praktische Leben eingreifen können, 
das wissen wir Idealisten ebenso, vielleicht besser als die anderen; aber dass das Leben nach
ihnen orientiert werden muss, das wissen wir voraus. - Da wies er auf die Lebenspraxis hin, 
und er sagte: Diejenigen, die das nicht einsehen, gehören zu denen, auf die nicht 
mitgerechnet ist im Plan der Welt. So möge diesen Leuten zur rechten Zeit Sonnenschein 
und Regen gewährt werden und eine gute Verdauung und, wenn es möglich ist, auch einige 
gute Gedanken. .. Hüte sich das deutsche Volk davor, seine großen Vorfahren, von denen die
Welt so oft gesagt hat, dass sie Träumer seien, erst zu Träumern zu machen ..“  333, 119  
(>Pflicht, >Denken aus dem Ich)

  Die Menschen merken nicht, „dass Johann Gottlieb Fichte in seinem „Geschlossenen 
Handelsstaat“ ein echter Bolschewik ist.“  189, 156

  Form und Stoff: „Ewig, unvergänglich ist dasjenige, was der Mensch als die von seiner 
Seele ausgehende Form dem Stoffe auf unserem Erdenrund aufprägt. Wenn auch äusserlich 
der geformte Stoff zerfällt, unvergänglich ist dasjenige, was die königliche Kunst seit 
uralten Zeiten in Pyramiden, Tempeln und Kirchen geformt hat. (...) Wer heute den Blick 
zum Sternenhimmel hinaufrichtet, der erblickt eine wunderbare Harmonie. Diese Harmonie 
ist geworden, sie war nicht immer da. Genau ebenso, wie wir heute Stein auf Stein legen, 
wenn wir einen Dom bauen, Farbe neben Farbe setzen, wenn wir Bilder malen, Gesetz nach
Gesetz ausprägen, wenn wir Gesellschaften organisieren, so haben einst auch bildende 
Wesenheiten gearbeitet an dem, was uns heute als Kosmos entgegentritt.“   93, 281f    
(>Erziehung durch Formen, >Kain und Abel)

  „Beim physischen Menschen handelt es sich darum, den Stoff und die Form ins Auge zu 
fassen. Der Stoff erneuert sich innerhalb von sieben Jahren, die Form bleibt erhalten. Denn 
hinter dem Stofflichen steht ein übersinnlicher Baumeister. Dieser Baumeister ist der 
Ätherleib. Ihn sehen wir nicht, wir sehen nur sein Werk, den Leib.“   94, 66f  (>Leib)

  Fortgeschrittenstes und Primitives: Wirtschaften aus dem Boden heraus und 
Wirtschaften als Denken in Geld, das Primitive und das Fortgeschrittene stehen auch heute 
noch nebeneinander. Gerade das Höchstkultivierte kehrt oft sogar zurück zum Primitiven, 
z.B. zum Tauschhandel.   NÖK, 198

  Fortschritte: „Man ist gewohnt worden, die geistigen Fortschritte der neueren Zeit mit 
ungeteilter Anerkennung anzusehen. Man übersieht dabei aber doch, dass diese geistigen 
Fortschritte hauptsächlich auf den Gebieten gemacht worden sind, die mit dem technisch-
wirtschaftlichen Leben unmittelbar zusammenhängen.“  24, 96 



  Die heutige Wissenschaft sucht nach materiell anwendbaren Begriffen. Der resultierende 
technische Fortschritt ist anational, ist ein Weltfortschritt. Dieser sich „über die ganze Erde 
hinziehende Leib braucht … eine Seele.“ „Und als solch eine Seele wurde gerade die 
Geisteswissenschaft in Anspruch genommen.“ Der innere Fortschritt ist jedoch in die 
Freiheit gestellt, äussere Verhältnisse in den Zwang. 173b, 208 (>Zerstörung und 
Fortschritt, >Wachstum)

  Wir werden „wie gestossen durch den naturwissenschaftlichen Fortschritt … Man möchte 
sagen, das naturwissenschaftliche Denken als solches hält seinen Einzug in den Menschen 
und führt ihn weiter. Dann ist der Mensch auf dem Gebiet der Technik produktiv. Denn es 
lebt in ihm, was er aus der Natur heraussaugt, selber als eine inspirierende Gabe. Man kann 
bis in die jüngsten Entdeckungen hinein verfolgen, wie, wenn jemand Naturwissenschaftler 
wird, dann das, was er aufnimmt, gewissermaßen seinen Geist stösst von Technizismus zu 
Technizismus, so dass die Inspiration der Natur nun weiterwirkt. Da ist eine 
Inspirationskraft! Diese Inspirationskraft fehlt dem modernen Menschen da, wo das 
Ethische, das Willensgemässe, das Religiöse, kurz, alles das, was, von der Menschenseele 
ausgehend, zuletzt doch zum sozialen Gestalten und sozialen Leben führt, in Betracht 
kommt. Hier brauchen wir wiederum eine Kraft, die auf geistig-seelischem Gebiete 
geradeso wirkt wie die rein natürliche inspirierende Kraft in unserer äußeren Technik. In 
unserer äusseren Technik haben wir es ausserordentlich weit gebracht. Was wir da errungen 
haben, das müssen wir als Menschheit der modernen Zeit damit bezahlen, dass eine Weile 
zurückgeblieben ist das rein geistige Leben, sich genährt hat von alten Traditionen sowohl 
in religiöser wie in moralischer und sozialer Beziehung. Wir brauchen aber heute die
Möglichkeit, aus der menschlichen Individualität heraus in vollem Freiheitserlebnis zu 
unmittelbaren moralischen Impulsen zu kommen.“  83, 189f 

  Fortschritt; Grenze: „Nur solange ist Fortschritt möglich auf einem bestimmten Gebiete, 
als diese Grenze, die durch die Kompensation“ von Bodenproduktion zu geistiger 
Produktion „gegeben ist, noch nicht erreicht ist.“ Zu viele geistig Tätige wirken wieder 
negativ.   NÖK, 196

  Fortschritt und Zeitlosigkeit: „Das Morgenland betrachtete das Werden wie den sich 
wiederholenden Pflanzenvorgang eines jeden Jahres.“ Jedes galt nur als Wiederholung des 
Einen. Im alten und noch mehr im neuen Testament tritt die historische Betrachtungsweise 
ein. Die einmalige Verkörperung des Christus ist „der Brennpunkt alles Werdens“. Im 
Abendland tritt der Fortschritt als neues Element ein. 139, 114f

  Frage, grosse volkswirtschaftliche: „Welche Art von Zahlung im wirtschaftlichen 
Verkehr muss erstrebt werden, damit immer innerhalb der geistigen Institutionen dasjenige 
verschwindet, was geschaffen wird durch die verarbeitete Natur da, wo eben die Produktion 
arbeitet für die Ernährung der Menschheit?“   NÖK, 169

  Frauenbewegung: „Unsere ganze moderne Bildung ist ja im Grunde eine Männerbildung.
.. Unsere ganze Zivilisation ist mehr oder weniger eine Männerzivilisation. .. Ja, die 
Frauenbewegung kann im Grunde genommen nur dann etwas Bedeutsames für das ganze
soziale Leben der neueren Zeit sein, wenn die Frauen nicht einfach eintreten in
dasjenige, was in unserer Zeit ja nur eine Männerbildung ist. .. Die Frauen haben nicht 
dasjenige, was in ihnen lag, hineingetragen in das moderne Leben, sondern sie haben sich 

  Die heutige Wissenschaft sucht nach materiell anwendbaren Begriffen. Der resultierende 
technische Fortschritt ist anational, ist ein Weltfortschritt. Dieser sich „über die ganze Erde 
hinziehende Leib braucht … eine Seele.“ „Und als solch eine Seele wurde gerade die 
Geisteswissenschaft in Anspruch genommen.“ Der innere Fortschritt ist jedoch in die 
Freiheit gestellt, äussere Verhältnisse in den Zwang. 173b, 208 (>Zerstörung und 
Fortschritt, >Wachstum)

  Wir werden „wie gestossen durch den naturwissenschaftlichen Fortschritt … Man möchte 
sagen, das naturwissenschaftliche Denken als solches hält seinen Einzug in den Menschen 
und führt ihn weiter. Dann ist der Mensch auf dem Gebiet der Technik produktiv. Denn es 
lebt in ihm, was er aus der Natur heraussaugt, selber als eine inspirierende Gabe. Man kann 
bis in die jüngsten Entdeckungen hinein verfolgen, wie, wenn jemand Naturwissenschaftler 
wird, dann das, was er aufnimmt, gewissermaßen seinen Geist stösst von Technizismus zu 
Technizismus, so dass die Inspiration der Natur nun weiterwirkt. Da ist eine 
Inspirationskraft! Diese Inspirationskraft fehlt dem modernen Menschen da, wo das 
Ethische, das Willensgemässe, das Religiöse, kurz, alles das, was, von der Menschenseele 
ausgehend, zuletzt doch zum sozialen Gestalten und sozialen Leben führt, in Betracht 
kommt. Hier brauchen wir wiederum eine Kraft, die auf geistig-seelischem Gebiete 
geradeso wirkt wie die rein natürliche inspirierende Kraft in unserer äußeren Technik. In 
unserer äusseren Technik haben wir es ausserordentlich weit gebracht. Was wir da errungen 
haben, das müssen wir als Menschheit der modernen Zeit damit bezahlen, dass eine Weile 
zurückgeblieben ist das rein geistige Leben, sich genährt hat von alten Traditionen sowohl 
in religiöser wie in moralischer und sozialer Beziehung. Wir brauchen aber heute die
Möglichkeit, aus der menschlichen Individualität heraus in vollem Freiheitserlebnis zu 
unmittelbaren moralischen Impulsen zu kommen.“  83, 189f 

  Fortschritt; Grenze: „Nur solange ist Fortschritt möglich auf einem bestimmten Gebiete, 
als diese Grenze, die durch die Kompensation“ von Bodenproduktion zu geistiger 
Produktion „gegeben ist, noch nicht erreicht ist.“ Zu viele geistig Tätige wirken wieder 
negativ.   NÖK, 196

  Fortschritt und Zeitlosigkeit: „Das Morgenland betrachtete das Werden wie den sich 
wiederholenden Pflanzenvorgang eines jeden Jahres.“ Jedes galt nur als Wiederholung des 
Einen. Im alten und noch mehr im neuen Testament tritt die historische Betrachtungsweise 
ein. Die einmalige Verkörperung des Christus ist „der Brennpunkt alles Werdens“. Im 
Abendland tritt der Fortschritt als neues Element ein. 139, 114f

  Frage, grosse volkswirtschaftliche: „Welche Art von Zahlung im wirtschaftlichen 
Verkehr muss erstrebt werden, damit immer innerhalb der geistigen Institutionen dasjenige 
verschwindet, was geschaffen wird durch die verarbeitete Natur da, wo eben die Produktion 
arbeitet für die Ernährung der Menschheit?“   NÖK, 169

  Frauenbewegung: „Unsere ganze moderne Bildung ist ja im Grunde eine Männerbildung.
.. Unsere ganze Zivilisation ist mehr oder weniger eine Männerzivilisation. .. Ja, die 
Frauenbewegung kann im Grunde genommen nur dann etwas Bedeutsames für das ganze
soziale Leben der neueren Zeit sein, wenn die Frauen nicht einfach eintreten in
dasjenige, was in unserer Zeit ja nur eine Männerbildung ist. .. Die Frauen haben nicht 
dasjenige, was in ihnen lag, hineingetragen in das moderne Leben, sondern sie haben sich 



angepasst, sie haben die geistigen Hosen angezogen, das heisst, sie sind solche Mediziner 
geworden, wie die Männer es geworden sind, sie sind solche Juristen oder Philologen 
geworden, wie die Männer Juristen oder Philologen wurden .. Aus der Frauenbewegung 
wird erst dann etwas, wenn die Frauen ihr besonderes Element — ich meine jetzt gar nicht 
das Weibliche, sondern .. dass nicht ihr Gehirn eingeschnürt ist in die spanischen Stiefel, 
welche aus den verschiedenen Fakultäten .. kommen; denn die Männergehirne, sie sind eben
in diese spanischen Stiefel seit Jahrhunderten eindressiert worden. In ihnen sind geworden 
jene Gedanken, die keine grossen Zusammenhänge übersehen können, die vor allen Dingen 
unbeweglich sind, starr, und die so etwas wie die Geisteswissenschaft, weil sie längere 
Gedanken fordert, eben nur als etwas Phantastisches ansehen können .. Da stellt sich eben 
gerade dieser Bildung der letzten vier Jahrhunderte ganz bewusst die Geisteswissenschaft 
entgegen ..“  336, 338f  (>Mensch; Mann und Frau)

  Frauenfrage: „Es ist unmöglich, einen Menschen ganz zu verstehen, wenn man seiner 
Beurteilung einen Gattungsbegriff zugrunde legt. Am hartnäckigsten im Beurteilen nach der
Gattung ist man da, wo es sich um das Geschlecht des Menschen handelt. .. Im praktischen 
Leben schadet das den Männern weniger als den Frauen. .. Solange von Männern darüber 
debattiert wird, ob die Frau „ihrer Naturanlage nach“ zu diesem oder jenem Beruf tauge, 
solange kann die sogenannte Frauenfrage aus ihrem elementarsten Stadium nicht 
herauskommen.“  4, 238f  (>Gruppe)

  Freie Empfänglichkeit >Geistesleben; freie Empfänglichkeit für geistige Leistungen

  „Frei“ fühlen: „Staatslehrer (Staatsschule) zu sein, (ist) den Menschen vielfach zur 
zweiten Natur geworden. .. sie .. haben sich gewöhnt, das fortzusetzen im Unterricht, was 
der Staat ihnen bietet. … das Sich-frei-Fühlen ist insbesondere in der Geistesverfassung der 
gegenwärtigen Menschheit kein Beweis dafür, dass man auch wirklich frei ist.“   330, 325 

  Für Woodrow Wilson ist ein Mensch dann frei, wenn er ungefähr wie das Rad in der 
Maschine frei läuft. „Würde man nicht, was als Freiheit lebt, vergleichen müssen mit dem, 
was sich nötigenfalls so benehmen könnte, dass sich das Schiff  gegen die Wellen wendet 
und stoppt?“  333, 107  (>Wilson, >Norm-Handeln)

  Freier Geist, unfreier Geist: „Der freie Geist handelt nach seinen Impulsen, das sind 
Intuitionen, die aus dem Ganzen seiner Ideenwelt durch das Denken ausgewählt sind. Für 
den unfreien Geist liegt der Grund, warum er aus seiner Ideenwelt eine bestimmte Intuition 
aussondert, um sie einer Handlung zugrunde zu legen, in der ihm gegebenen 
Wahrnehmungswelt, das heißt in seinen bisherigen Erlebnissen. Er erinnert sich, bevor er zu
einem Entschluss kommt, daran, was jemand in einem dem seinigen analogen Falle getan 
oder zu tun für gut geheissen hat, oder was Gott für diesen Fall befohlen hat und so weiter, 
und danach handelt er. Dem freien Geist sind diese Vorbedingungen nicht einzige Antriebe 
des Handelns. Er fasst einen schlechthin ersten Entschluss. Es kümmert ihn dabei 
ebensowenig, was andere in diesem Falle getan, noch was sie dafür befohlen haben. Er hat 
rein ideelle Gründe, die ihn bewegen, aus der Summe seiner Begriffe gerade einen 
bestimmten herauszuheben und ihn in Handlung umzusetzen. Seine Handlung wird aber der
wahrnehmbaren Wirklichkeit angehören. Was er vollbringt, wird also mit einem ganz 
bestimmten Wahrnehmungsinhalte identisch sein. Der Begriff wird sich in einem konkreten 
Einzelgeschehnis zu verwirklichen haben. Er wird als Begriff diesen Einzelfall nicht 

angepasst, sie haben die geistigen Hosen angezogen, das heisst, sie sind solche Mediziner 
geworden, wie die Männer es geworden sind, sie sind solche Juristen oder Philologen 
geworden, wie die Männer Juristen oder Philologen wurden .. Aus der Frauenbewegung 
wird erst dann etwas, wenn die Frauen ihr besonderes Element — ich meine jetzt gar nicht 
das Weibliche, sondern .. dass nicht ihr Gehirn eingeschnürt ist in die spanischen Stiefel, 
welche aus den verschiedenen Fakultäten .. kommen; denn die Männergehirne, sie sind eben
in diese spanischen Stiefel seit Jahrhunderten eindressiert worden. In ihnen sind geworden 
jene Gedanken, die keine grossen Zusammenhänge übersehen können, die vor allen Dingen 
unbeweglich sind, starr, und die so etwas wie die Geisteswissenschaft, weil sie längere 
Gedanken fordert, eben nur als etwas Phantastisches ansehen können .. Da stellt sich eben 
gerade dieser Bildung der letzten vier Jahrhunderte ganz bewusst die Geisteswissenschaft 
entgegen ..“  336, 338f  (>Mensch; Mann und Frau)

  Frauenfrage: „Es ist unmöglich, einen Menschen ganz zu verstehen, wenn man seiner 
Beurteilung einen Gattungsbegriff zugrunde legt. Am hartnäckigsten im Beurteilen nach der
Gattung ist man da, wo es sich um das Geschlecht des Menschen handelt. .. Im praktischen 
Leben schadet das den Männern weniger als den Frauen. .. Solange von Männern darüber 
debattiert wird, ob die Frau „ihrer Naturanlage nach“ zu diesem oder jenem Beruf tauge, 
solange kann die sogenannte Frauenfrage aus ihrem elementarsten Stadium nicht 
herauskommen.“  4, 238f  (>Gruppe)

  Freie Empfänglichkeit >Geistesleben; freie Empfänglichkeit für geistige Leistungen

  „Frei“ fühlen: „Staatslehrer (Staatsschule) zu sein, (ist) den Menschen vielfach zur 
zweiten Natur geworden. .. sie .. haben sich gewöhnt, das fortzusetzen im Unterricht, was 
der Staat ihnen bietet. … das Sich-frei-Fühlen ist insbesondere in der Geistesverfassung der 
gegenwärtigen Menschheit kein Beweis dafür, dass man auch wirklich frei ist.“   330, 325 

  Für Woodrow Wilson ist ein Mensch dann frei, wenn er ungefähr wie das Rad in der 
Maschine frei läuft. „Würde man nicht, was als Freiheit lebt, vergleichen müssen mit dem, 
was sich nötigenfalls so benehmen könnte, dass sich das Schiff  gegen die Wellen wendet 
und stoppt?“  333, 107  (>Wilson, >Norm-Handeln)

  Freier Geist, unfreier Geist: „Der freie Geist handelt nach seinen Impulsen, das sind 
Intuitionen, die aus dem Ganzen seiner Ideenwelt durch das Denken ausgewählt sind. Für 
den unfreien Geist liegt der Grund, warum er aus seiner Ideenwelt eine bestimmte Intuition 
aussondert, um sie einer Handlung zugrunde zu legen, in der ihm gegebenen 
Wahrnehmungswelt, das heißt in seinen bisherigen Erlebnissen. Er erinnert sich, bevor er zu
einem Entschluss kommt, daran, was jemand in einem dem seinigen analogen Falle getan 
oder zu tun für gut geheissen hat, oder was Gott für diesen Fall befohlen hat und so weiter, 
und danach handelt er. Dem freien Geist sind diese Vorbedingungen nicht einzige Antriebe 
des Handelns. Er fasst einen schlechthin ersten Entschluss. Es kümmert ihn dabei 
ebensowenig, was andere in diesem Falle getan, noch was sie dafür befohlen haben. Er hat 
rein ideelle Gründe, die ihn bewegen, aus der Summe seiner Begriffe gerade einen 
bestimmten herauszuheben und ihn in Handlung umzusetzen. Seine Handlung wird aber der
wahrnehmbaren Wirklichkeit angehören. Was er vollbringt, wird also mit einem ganz 
bestimmten Wahrnehmungsinhalte identisch sein. Der Begriff wird sich in einem konkreten 
Einzelgeschehnis zu verwirklichen haben. Er wird als Begriff diesen Einzelfall nicht 



enthalten können. Er wird sich darauf nur in der Art beziehen können, wie überhaupt ein 
Begriff sich auf eine Wahrnehmung bezieht, zum Beispiel wie der Begriff des Löwen auf 
einen einzelnen Löwen.“  4, 191 (>Moralische Phantasie)

  Freie Handlung: „Eine Handlung wird als eine freie empfunden, soweit deren Grund aus 
dem ideellen Teil meines individuellen Wesens hervorgeht; jeder andere Teil einer 
Handlung, gleichgültig, ob er aus dem Zwange der Natur oder aus der Nötigung einer 
sittlichen Norm vollzogen wird, wird als unfrei empfunden.“  4, 164  (>Liebe zur Handlg.)
(>Freier Wille, >Denken u. Wollen, >Wille als innerstes Heiligtum, >Moralische Intuition)

  „118. Eine freie Handlung kann nur diejenige sein, bei der kein Naturgeschehen in oder 
ausser dem Menschen mitwirkt.
119. Dem steht als der polarische Gegensatz gegenüber, dass im freien Wirken der 
Menschen-Individualität in dieser ein Naturgeschehen unterdrückt wird, das bei unfreiem 
Handeln da wäre und dem Menschenwesen seine ihm kosmisch vorbestimmte Gestaltung 
gäbe.
120. Diese Gestaltung, die dem Menschen, der in seinem Wesen mit dem gegenwärtigen 
und zukünftigen Welten-Entwicklungs-Stadium mitlebt, nicht auf naturgemässem Wege 
zukommt, kommt ihm auf geistgemässem zu durch das Sich-Verbinden mit Michael, 
wodurch er auch den Weg zu Christus findet.“   26, 180

  „Frei sein heißt: in Handlungen sich ausleben, die man liebt.“  305, 226                    

  Freie Initiative – freies Verständnis: „Die soziale Betätigung eines Menschen durch 
Kapital“ gehört in das Gebiet des Geisteslebens, „das dem Fähigen die freie Initiative gibt, 
(..) und das die Beurteilung des Wertes dieser Fähigkeiten durch freies Verständnis (..) 
ermöglicht.“   Kp, 94f   (>Geistesleben; Empfänglichkeit) 

  Freie Persönlichkeit; zwei Wege: Der rechte Weg ist, den Mut zu haben, „weiter 
hineinzugehen in die übersinnliche Welt. .. Will die Menschheit den Weg nur nach links 
gehen, dann wird sie dasjenige weiter fortsetzen, was eine Zeit lang über die Menschheit 
kommen musste, damit der Mensch seine freie Persönlichkeit ausbilden konnte. .. Um zur 
Freiheit zu gelangen, musste der Mensch“ dasjenige begreifen lernen, „was 
maschinenmässig ist in der äusseren Welt .. Bleibt er dabei stehen, ..dann tritt zu der 
Mechanisierung des Geistes die Vegetarisierung der Seele, die Schläfrigkeit der Seele.“ 
Wenn aber der Leib „nicht von der geistdurchleuchteten Seele durchglüht wird, dann tritt 
für den Leib ein die Animalisierung. Dann treten die sozialen Forderungen aus den 
animalischen Trieben heraus auf.“  336, 280

  Freie Zeit: „Und wenn man sich befriedigt mit dem, was einem die Schulwissenschaft 
gibt, dann ist man eben genötigt, bei denjenigen Dingen seine freie Zeit zu verwenden, bei 
denen die heutigen Leute ihre freie Zeit verwenden.“  196, 239

  Freier Wille: „Freiheit, freier Wille, unmittelbares Herauswirken aus der tiefsten Kraft der
Seele von jenem Orte der Seele her, wo diese unmittelbar mit dem Göttlichen verbunden ist:
die Menschen des fünften nachatlantischen Zeitalters können sich dieser Freiheit im 
unmittelbaren normalen Leben, eben  im Leben der gewöhnlichen Aussenwelt, nicht 
bewusst werden. Freiheit ist Theorie, Erkenntnis ist Theorie. (…) im materialistischen, 

enthalten können. Er wird sich darauf nur in der Art beziehen können, wie überhaupt ein 
Begriff sich auf eine Wahrnehmung bezieht, zum Beispiel wie der Begriff des Löwen auf 
einen einzelnen Löwen.“  4, 191 (>Moralische Phantasie)

  Freie Handlung: „Eine Handlung wird als eine freie empfunden, soweit deren Grund aus 
dem ideellen Teil meines individuellen Wesens hervorgeht; jeder andere Teil einer 
Handlung, gleichgültig, ob er aus dem Zwange der Natur oder aus der Nötigung einer 
sittlichen Norm vollzogen wird, wird als unfrei empfunden.“  4, 164  (>Liebe zur Handlg.)
(>Freier Wille, >Denken u. Wollen, >Wille als innerstes Heiligtum, >Moralische Intuition)

  „118. Eine freie Handlung kann nur diejenige sein, bei der kein Naturgeschehen in oder 
ausser dem Menschen mitwirkt.
119. Dem steht als der polarische Gegensatz gegenüber, dass im freien Wirken der 
Menschen-Individualität in dieser ein Naturgeschehen unterdrückt wird, das bei unfreiem 
Handeln da wäre und dem Menschenwesen seine ihm kosmisch vorbestimmte Gestaltung 
gäbe.
120. Diese Gestaltung, die dem Menschen, der in seinem Wesen mit dem gegenwärtigen 
und zukünftigen Welten-Entwicklungs-Stadium mitlebt, nicht auf naturgemässem Wege 
zukommt, kommt ihm auf geistgemässem zu durch das Sich-Verbinden mit Michael, 
wodurch er auch den Weg zu Christus findet.“   26, 180

  „Frei sein heißt: in Handlungen sich ausleben, die man liebt.“  305, 226                    

  Freie Initiative – freies Verständnis: „Die soziale Betätigung eines Menschen durch 
Kapital“ gehört in das Gebiet des Geisteslebens, „das dem Fähigen die freie Initiative gibt, 
(..) und das die Beurteilung des Wertes dieser Fähigkeiten durch freies Verständnis (..) 
ermöglicht.“   Kp, 94f   (>Geistesleben; Empfänglichkeit) 

  Freie Persönlichkeit; zwei Wege: Der rechte Weg ist, den Mut zu haben, „weiter 
hineinzugehen in die übersinnliche Welt. .. Will die Menschheit den Weg nur nach links 
gehen, dann wird sie dasjenige weiter fortsetzen, was eine Zeit lang über die Menschheit 
kommen musste, damit der Mensch seine freie Persönlichkeit ausbilden konnte. .. Um zur 
Freiheit zu gelangen, musste der Mensch“ dasjenige begreifen lernen, „was 
maschinenmässig ist in der äusseren Welt .. Bleibt er dabei stehen, ..dann tritt zu der 
Mechanisierung des Geistes die Vegetarisierung der Seele, die Schläfrigkeit der Seele.“ 
Wenn aber der Leib „nicht von der geistdurchleuchteten Seele durchglüht wird, dann tritt 
für den Leib ein die Animalisierung. Dann treten die sozialen Forderungen aus den 
animalischen Trieben heraus auf.“  336, 280

  Freie Zeit: „Und wenn man sich befriedigt mit dem, was einem die Schulwissenschaft 
gibt, dann ist man eben genötigt, bei denjenigen Dingen seine freie Zeit zu verwenden, bei 
denen die heutigen Leute ihre freie Zeit verwenden.“  196, 239

  Freier Wille: „Freiheit, freier Wille, unmittelbares Herauswirken aus der tiefsten Kraft der
Seele von jenem Orte der Seele her, wo diese unmittelbar mit dem Göttlichen verbunden ist:
die Menschen des fünften nachatlantischen Zeitalters können sich dieser Freiheit im 
unmittelbaren normalen Leben, eben  im Leben der gewöhnlichen Aussenwelt, nicht 
bewusst werden. Freiheit ist Theorie, Erkenntnis ist Theorie. (…) im materialistischen, 



naturwissenschaftlichen Zeitalter ist es dem Menschen nicht möglich, aus seiner eigenen 
Wesenheit heraus Handlungen zu vollführen, die geistdurchdrungen sind.“   176, 339f  
(>Wille, >Erkennen und Handeln)

  Die Frage nach dem freien Willen muss so gestellt werden: „Ist der Mensch von seiner 
Geburt an .. erziehungsgemäss und schulgemäss so zu entwickeln, dass in seinem Inneren, 
trotz äusserlicher Rechts- und Wirtschaftseinrichtungen etwas als Erlebnis aufsteigen kann, 
das ihn zum freien Wesen macht? Ja, das ihn nicht nur innerlich zum freien Wesen macht, 
sondern das in ihm die Kraft der Freiheit in einer solchen Stärke ausgestaltet, dass er dann 
auch das äussere Rechts- und das äussere Wirtschaftsleben in seinem Sinne einrichten kann?
.. Solch eine soziale Ordnung mit „gleiches Recht für alle“ und mit „hilf mir, wenn ich dir 
helfen will und muss“, solch eine soziale Ordnung lässt sich nur einrichten von Menschen, 
die als freie Menschen, als freie Geistmenschen eine wahre Beziehung zur ganzen 
Wirklichkeit entwickeln.“  330, 262f

  Freies Geistesleben >Geistesleben, freies

  Freies Zusammenleben: „Ein freies, unmittelbar wirkliches Zusammenleben wird durch 
die Dreigliederung des sozialen Organismus bewirkt. (..) Gebet dem Geiste, was des Geistes
ist, gebet der Seele, was der Seele ist, und es wird auch dem Wirtschaftsleben erscheinen, 
was der Wirtschaft ist.“   332a, 172f

  Freigeld >Gesell

  Freigiebigkeit und Geiz: „In Bezug auf das, was die Menschen geistig hervorbringen, 
sind sie ihrer Naturanlage nach nicht gerade geizig; davon möchten sie soviel als möglich 
jedem Menschen mitteilen. Derjenige, der selbst nur ein Lyriker ist, möchte am liebsten das,
was er als Lyriker produziert, allen Menschen höchst freigebig und egoismusfrei hingeben. 
Anders machen es die Leute heute in Bezug auf äußere, materielle Güter, die möchten sie 
für sich behalten.“ 338, 112f

  Freihandel: Die Wirtschaftsorganisationen werden „abzielen auf die sozial wirkende 
Preisbildung“ und nicht Gruppeninteressen verfolgen. „Daher wird ein Wirtschaftsleben 
sozial dreigliedriger Organismen dem Ideal des Freihandels zustreben.“   24, 229  (>Zölle)

  Freiheit:  „Aus Handlungen der Freiheit und der Unfreiheit setzt sich unser Leben 
zusammen.“ Der freie Geist ist die reinste Ausprägung der menschlichen Natur. 4, 167f 

  „Freiheit ist innerhalb des Materialismus, sowie des einseitigen Spiritualismus, überhaupt 
innerhalb des auf Aussermenschliches als wahre Wirklichkeit schliessenden, diese nicht 
erlebenden metaphysischen Realismus, ausgeschlossen.“  4, 177 

Freiheit: „Soll Freiheit sich verwirklichen, so muss in der Menschennatur das Wollen von 
dem intuitiven Denken getragen sein.“  4, 236 

  „Die Gesetze seines Handelns erkennen heisst, sich seiner Freiheit bewusst sein. Der 
Erkenntnisprozess ist .. der Entwicklungsprozess zur Freiheit. (..) Das wichtigste Problem 
alles menschlichen Denkens ist das: den Menschen als auf sich selbst gegründete, freie 

naturwissenschaftlichen Zeitalter ist es dem Menschen nicht möglich, aus seiner eigenen 
Wesenheit heraus Handlungen zu vollführen, die geistdurchdrungen sind.“   176, 339f  
(>Wille, >Erkennen und Handeln)

  Die Frage nach dem freien Willen muss so gestellt werden: „Ist der Mensch von seiner 
Geburt an .. erziehungsgemäss und schulgemäss so zu entwickeln, dass in seinem Inneren, 
trotz äusserlicher Rechts- und Wirtschaftseinrichtungen etwas als Erlebnis aufsteigen kann, 
das ihn zum freien Wesen macht? Ja, das ihn nicht nur innerlich zum freien Wesen macht, 
sondern das in ihm die Kraft der Freiheit in einer solchen Stärke ausgestaltet, dass er dann 
auch das äussere Rechts- und das äussere Wirtschaftsleben in seinem Sinne einrichten kann?
.. Solch eine soziale Ordnung mit „gleiches Recht für alle“ und mit „hilf mir, wenn ich dir 
helfen will und muss“, solch eine soziale Ordnung lässt sich nur einrichten von Menschen, 
die als freie Menschen, als freie Geistmenschen eine wahre Beziehung zur ganzen 
Wirklichkeit entwickeln.“  330, 262f

  Freies Geistesleben >Geistesleben, freies

  Freies Zusammenleben: „Ein freies, unmittelbar wirkliches Zusammenleben wird durch 
die Dreigliederung des sozialen Organismus bewirkt. (..) Gebet dem Geiste, was des Geistes
ist, gebet der Seele, was der Seele ist, und es wird auch dem Wirtschaftsleben erscheinen, 
was der Wirtschaft ist.“   332a, 172f

  Freigeld >Gesell

  Freigiebigkeit und Geiz: „In Bezug auf das, was die Menschen geistig hervorbringen, 
sind sie ihrer Naturanlage nach nicht gerade geizig; davon möchten sie soviel als möglich 
jedem Menschen mitteilen. Derjenige, der selbst nur ein Lyriker ist, möchte am liebsten das,
was er als Lyriker produziert, allen Menschen höchst freigebig und egoismusfrei hingeben. 
Anders machen es die Leute heute in Bezug auf äußere, materielle Güter, die möchten sie 
für sich behalten.“ 338, 112f

  Freihandel: Die Wirtschaftsorganisationen werden „abzielen auf die sozial wirkende 
Preisbildung“ und nicht Gruppeninteressen verfolgen. „Daher wird ein Wirtschaftsleben 
sozial dreigliedriger Organismen dem Ideal des Freihandels zustreben.“   24, 229  (>Zölle)

  Freiheit:  „Aus Handlungen der Freiheit und der Unfreiheit setzt sich unser Leben 
zusammen.“ Der freie Geist ist die reinste Ausprägung der menschlichen Natur. 4, 167f 

  „Freiheit ist innerhalb des Materialismus, sowie des einseitigen Spiritualismus, überhaupt 
innerhalb des auf Aussermenschliches als wahre Wirklichkeit schliessenden, diese nicht 
erlebenden metaphysischen Realismus, ausgeschlossen.“  4, 177 

Freiheit: „Soll Freiheit sich verwirklichen, so muss in der Menschennatur das Wollen von 
dem intuitiven Denken getragen sein.“  4, 236 

  „Die Gesetze seines Handelns erkennen heisst, sich seiner Freiheit bewusst sein. Der 
Erkenntnisprozess ist .. der Entwicklungsprozess zur Freiheit. (..) Das wichtigste Problem 
alles menschlichen Denkens ist das: den Menschen als auf sich selbst gegründete, freie 



Persönlichkeit zu begreifen.“ 3, 90f (>Erkennen, >Mensch, freier, >Persönlichkeit, 
>Gesetze und freier Geist, >Philosophie der Freiheit)

  „Frei kann man nur werden und frei können die Menschen nur werden, wenn sie zur 
Freiheit erzogen werden oder sich selbst erziehen.“  330, 276  (>Erziehung)

  „Wer sich wahrhaftig in die Natur der menschlichen Persönlichkeit vertieft, der wird 
einfach die Freiheit als eine Tatsache hinstellen müssen, die ebenso erfahrungsgemäss 
gegeben ist wie die Wärme- und Lichtvorgänge.“   30, 524 

  Der abstrakte Gedanke gibt uns moralische Fähigkeit und damit unsere Menschenwürde. 
„Unsere Freiheit und unsere Abstraktionsfähigkeit ist ein himmlisches Geschenk.“ Beides 
muss von dem Christus-Impuls durchdrungen werden. 257, 43f (>Abstraktion) 

  Freiheit und Anpassung: Für Woodrow Wilson ist ein Mensch dann frei, wenn er 
ungefähr wie das Rad in der Maschine frei läuft. Aber „.. ist es nicht das Gegenteil von 
Freiheit, wenn man an die Verhältnisse so angepasst ist, dass man nur in ihrem Sinne laufen 
kann? Fordert es nicht die Freiheit, dass man sich nötigenfalls den äusseren Verhältnissen 
entgegenstemmen kann? Würde man nicht, was als Freiheit lebt, vergleichen müssen mit 
dem, was sich nötigenfalls so benehmen könnte, dass sich das Schiff  gegen die Wellen 
wendet und stoppt?“   333, 107

  Freiheit und Besitz: „Was erreicht werden muss (..) ist die Freiheit des einzelnen 
Menschen in leiblicher, seelischer und geistiger Beziehung. Das ist nicht zu erreichen, wenn
alle Menschen Proletarier werden; aber sie ist für jeden Menschen zu erreichen, wenn alle 
eine Grundlage des Besitzes haben.“  186, 260  (>Ich als zweischneidiges ..)

  Freiheit und Bild: „In dieser Tatsache, dass der Mensch in seinem augenblicklichen 
Vorstellen nicht im Sein, sondern nur in einer Spiegelung des Seins, in einem Bild-Sein, 
lebt, liegt die Möglichkeit der Entfaltung der Freiheit. Alles Sein im Bewusstsein ist ein 
zwingendes. Allein das Bild kann nicht zwingen. Soll durch seinen Eindruck etwas 
geschehen, so muss es ganz unabhängig von ihm geschehen. - Der Mensch wird dadurch 
frei, dass er sich mit seiner Bewusstseinsseele aus dem Sein erhebt und in dem nicht-
seienden Bildwesen auftaucht.“   26, 282 (>Bewusstsein und Freiheit, >Intellekt)

  Freiheit und Erhaltung der Kraft:  „Nach den gewohnten naturwissenschaftlichen 
Begriffen ist der Mensch in seinen Handlungen abhängig von den Eigentümlichkeiten seiner
Organisation. Und da diese Eigentümlichkeiten seiner Organisation selbst in einem solchen 
Grade erforscht werden, dass man .. das Gesetz von der Erhaltung der Kraft auf das 
Seelenleben rechnend anwendet, so kommt man zu einer Ausschließung des 
Freiheitsbegriffes. Kann der Mensch nur dasjenige aus sich heraus an Kräften entwickeln, 
was Umsatz ist des Aufgenommenen .., so kann selbstverständlich die Seele aus sich heraus
nicht irgendwelche Kraftentfaltung entwickeln - was Anforderung wäre für eine 
Verwirklichung der Freiheit.“ Geisteswissenschaft führt dazu, „das ganze Geistig-Seelische 
des Menschen zu dem ganzen Physisch-Leiblichen in Beziehung zu setzen, und darauf, wie 
sich da herausstellt, dass man das eigentliche Vorstellungsleben in Beziehung zu setzen hat 
zu dem Nervenleben, das Gefühlsleben zu den Verästelungen und Dependenzen des 
Atmungsrhythmus und das Willensleben zu dem Stoffwechsel.“  73, 172f (>Kraft und Stoff,

Persönlichkeit zu begreifen.“ 3, 90f (>Erkennen, >Mensch, freier, >Persönlichkeit, 
>Gesetze und freier Geist, >Philosophie der Freiheit)

  „Frei kann man nur werden und frei können die Menschen nur werden, wenn sie zur 
Freiheit erzogen werden oder sich selbst erziehen.“  330, 276  (>Erziehung)

  „Wer sich wahrhaftig in die Natur der menschlichen Persönlichkeit vertieft, der wird 
einfach die Freiheit als eine Tatsache hinstellen müssen, die ebenso erfahrungsgemäss 
gegeben ist wie die Wärme- und Lichtvorgänge.“   30, 524 

  Der abstrakte Gedanke gibt uns moralische Fähigkeit und damit unsere Menschenwürde. 
„Unsere Freiheit und unsere Abstraktionsfähigkeit ist ein himmlisches Geschenk.“ Beides 
muss von dem Christus-Impuls durchdrungen werden. 257, 43f (>Abstraktion) 

  Freiheit und Anpassung: Für Woodrow Wilson ist ein Mensch dann frei, wenn er 
ungefähr wie das Rad in der Maschine frei läuft. Aber „.. ist es nicht das Gegenteil von 
Freiheit, wenn man an die Verhältnisse so angepasst ist, dass man nur in ihrem Sinne laufen 
kann? Fordert es nicht die Freiheit, dass man sich nötigenfalls den äusseren Verhältnissen 
entgegenstemmen kann? Würde man nicht, was als Freiheit lebt, vergleichen müssen mit 
dem, was sich nötigenfalls so benehmen könnte, dass sich das Schiff  gegen die Wellen 
wendet und stoppt?“   333, 107

  Freiheit und Besitz: „Was erreicht werden muss (..) ist die Freiheit des einzelnen 
Menschen in leiblicher, seelischer und geistiger Beziehung. Das ist nicht zu erreichen, wenn
alle Menschen Proletarier werden; aber sie ist für jeden Menschen zu erreichen, wenn alle 
eine Grundlage des Besitzes haben.“  186, 260  (>Ich als zweischneidiges ..)

  Freiheit und Bild: „In dieser Tatsache, dass der Mensch in seinem augenblicklichen 
Vorstellen nicht im Sein, sondern nur in einer Spiegelung des Seins, in einem Bild-Sein, 
lebt, liegt die Möglichkeit der Entfaltung der Freiheit. Alles Sein im Bewusstsein ist ein 
zwingendes. Allein das Bild kann nicht zwingen. Soll durch seinen Eindruck etwas 
geschehen, so muss es ganz unabhängig von ihm geschehen. - Der Mensch wird dadurch 
frei, dass er sich mit seiner Bewusstseinsseele aus dem Sein erhebt und in dem nicht-
seienden Bildwesen auftaucht.“   26, 282 (>Bewusstsein und Freiheit, >Intellekt)

  Freiheit und Erhaltung der Kraft:  „Nach den gewohnten naturwissenschaftlichen 
Begriffen ist der Mensch in seinen Handlungen abhängig von den Eigentümlichkeiten seiner
Organisation. Und da diese Eigentümlichkeiten seiner Organisation selbst in einem solchen 
Grade erforscht werden, dass man .. das Gesetz von der Erhaltung der Kraft auf das 
Seelenleben rechnend anwendet, so kommt man zu einer Ausschließung des 
Freiheitsbegriffes. Kann der Mensch nur dasjenige aus sich heraus an Kräften entwickeln, 
was Umsatz ist des Aufgenommenen .., so kann selbstverständlich die Seele aus sich heraus
nicht irgendwelche Kraftentfaltung entwickeln - was Anforderung wäre für eine 
Verwirklichung der Freiheit.“ Geisteswissenschaft führt dazu, „das ganze Geistig-Seelische 
des Menschen zu dem ganzen Physisch-Leiblichen in Beziehung zu setzen, und darauf, wie 
sich da herausstellt, dass man das eigentliche Vorstellungsleben in Beziehung zu setzen hat 
zu dem Nervenleben, das Gefühlsleben zu den Verästelungen und Dependenzen des 
Atmungsrhythmus und das Willensleben zu dem Stoffwechsel.“  73, 172f (>Kraft und Stoff,



>Nerven und Abbau) 

  Freiheit durch Gedanken im Handeln: Wir gelangen zur Freiheit, „indem wir immer 
mehr und mehr unser Handeln ausbilden, in dieses Handeln die Gedanken hineinzutragen. 
Wir durch-strahlen unser Handeln, das ja aus unserem Willen hervorgeht, mit unseren 
Gedanken.“  202, 203 

  Freiheit als Gedankenfreiheit: „Der Grundnerv der Freiheit ist nämlich die 
Gedankenfreiheit.“  „..die Freiheit liegt im Verhalten von Seele zu Seele“   „..in jeder Seele 
die eigene Richtung des Denkens gebührend achten..“ 174a, 184 (>Denken, reines)

  Im alten Orient wirkte aus den Mysterien heraus die Nachahmung, bis ins Mittelalter 
herrschte das Prinzip der Autorität. Jetzt tritt das Prinzip des freien Urteils auf.   200, 115f
(>Autorität) 

  Freiheit des Geisteslebens, statt früher berechtigter Überwältigung der Gedanken, macht 
möglich, den konkreten anderen Menschen zu sehen, nicht den abstrakten. Sozialisierung 
braucht Freiheit als Ausgleich.   186, 103  (>Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

  „Wenn der Mensch dazu aufrückt, ein inneres Leben in sich zu entwickeln, so dass er die 
sittlichen Impulse für seine Handlungen in reinen Gedanken erfasst, kann er wirklich 
Gedankenimpulse, nicht bloß instinktive Emotionen seinen Handlungen zugrunde legen, - 
Gedanken, die in die äußere Wirklichkeit so untertauchen wie der Liebende in das geliebte 
Wesen. Dann nähert sich der Mensch seiner Freiheit. Die Freiheit ist ebenso ein Kind des 
Gedankens, der in geistiger Hellsichtigkeit erfasst wird - nicht unter einem äußeren Zwang 
-, wie sie ein Kind der wahren hingebungsvollen Liebe ist, der Liebe zum Objekt des 
Handelns.“  333, 108

  Freiheit und Gesetz: „Dadurch also unterscheiden sich Prozesse der Natur von 
Handlungen des Menschen, dass bei jenen das Gesetz als der bedingende Hintergrund 
des erscheinenden Daseins zu betrachten ist, während bei diesen das Dasein selbst 
Gesetz ist und von nichts als von sich selbst bedingt erscheint. Dadurch legt sich jeder 
Naturprozess in ein Bedingendes und ein Bedingtes auseinander, und das letztere folgt mit 
Notwendigkeit aus dem ersten, während das menschliche Handeln nur sich selbst bedingt. 
Das aber ist das Wirken mit Freiheit. Indem die Intentionen der Natur, die hinter den 
Erscheinungen stehen und sie bedingen, in den Menschen einziehen, werden sie selbst zur 
Erscheinung; aber sie sind jetzt gleichsam rückenfrei. Wenn alle  Naturprozesse nur 
Manifestationen der Idee sind, so ist das menschliche Tun die agierende Idee selbst.“   
1, 184  (>Gesetze und freier Geist, >Anarchismus, >Ethik)

  „Die Handlung aus Freiheit schliesst die sittlichen Gesetze nicht etwa aus, sondern ein; sie 
erweist sich nur als höherstehend gegenüber derjenigen, die nur von diesen Gesetzen 
diktiert ist. Warum sollte meine Handlung denn weniger dem Gesamtwohle dienen, wenn 
ich sie aus Liebe getan habe …? Der blosse Pflichtbegriff schliesst die Freiheit aus, weil er 
das Individuelle nicht anerkennen will, sondern Unterwerfung des letztern unter eine 
allgemeine Norm fordert.“  4, 165  (>Pflicht, >Harmonie, >Reinkarnation)

  Es ist nicht klug zu fragen, ob der Mensch frei sein kann, wenn er täglich gezwungen ist zu

>Nerven und Abbau) 

  Freiheit durch Gedanken im Handeln: Wir gelangen zur Freiheit, „indem wir immer 
mehr und mehr unser Handeln ausbilden, in dieses Handeln die Gedanken hineinzutragen. 
Wir durch-strahlen unser Handeln, das ja aus unserem Willen hervorgeht, mit unseren 
Gedanken.“  202, 203 

  Freiheit als Gedankenfreiheit: „Der Grundnerv der Freiheit ist nämlich die 
Gedankenfreiheit.“  „..die Freiheit liegt im Verhalten von Seele zu Seele“   „..in jeder Seele 
die eigene Richtung des Denkens gebührend achten..“ 174a, 184 (>Denken, reines)

  Im alten Orient wirkte aus den Mysterien heraus die Nachahmung, bis ins Mittelalter 
herrschte das Prinzip der Autorität. Jetzt tritt das Prinzip des freien Urteils auf.   200, 115f
(>Autorität) 

  Freiheit des Geisteslebens, statt früher berechtigter Überwältigung der Gedanken, macht 
möglich, den konkreten anderen Menschen zu sehen, nicht den abstrakten. Sozialisierung 
braucht Freiheit als Ausgleich.   186, 103  (>Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

  „Wenn der Mensch dazu aufrückt, ein inneres Leben in sich zu entwickeln, so dass er die 
sittlichen Impulse für seine Handlungen in reinen Gedanken erfasst, kann er wirklich 
Gedankenimpulse, nicht bloß instinktive Emotionen seinen Handlungen zugrunde legen, - 
Gedanken, die in die äußere Wirklichkeit so untertauchen wie der Liebende in das geliebte 
Wesen. Dann nähert sich der Mensch seiner Freiheit. Die Freiheit ist ebenso ein Kind des 
Gedankens, der in geistiger Hellsichtigkeit erfasst wird - nicht unter einem äußeren Zwang 
-, wie sie ein Kind der wahren hingebungsvollen Liebe ist, der Liebe zum Objekt des 
Handelns.“  333, 108

  Freiheit und Gesetz: „Dadurch also unterscheiden sich Prozesse der Natur von 
Handlungen des Menschen, dass bei jenen das Gesetz als der bedingende Hintergrund 
des erscheinenden Daseins zu betrachten ist, während bei diesen das Dasein selbst 
Gesetz ist und von nichts als von sich selbst bedingt erscheint. Dadurch legt sich jeder 
Naturprozess in ein Bedingendes und ein Bedingtes auseinander, und das letztere folgt mit 
Notwendigkeit aus dem ersten, während das menschliche Handeln nur sich selbst bedingt. 
Das aber ist das Wirken mit Freiheit. Indem die Intentionen der Natur, die hinter den 
Erscheinungen stehen und sie bedingen, in den Menschen einziehen, werden sie selbst zur 
Erscheinung; aber sie sind jetzt gleichsam rückenfrei. Wenn alle  Naturprozesse nur 
Manifestationen der Idee sind, so ist das menschliche Tun die agierende Idee selbst.“   
1, 184  (>Gesetze und freier Geist, >Anarchismus, >Ethik)

  „Die Handlung aus Freiheit schliesst die sittlichen Gesetze nicht etwa aus, sondern ein; sie 
erweist sich nur als höherstehend gegenüber derjenigen, die nur von diesen Gesetzen 
diktiert ist. Warum sollte meine Handlung denn weniger dem Gesamtwohle dienen, wenn 
ich sie aus Liebe getan habe …? Der blosse Pflichtbegriff schliesst die Freiheit aus, weil er 
das Individuelle nicht anerkennen will, sondern Unterwerfung des letztern unter eine 
allgemeine Norm fordert.“  4, 165  (>Pflicht, >Harmonie, >Reinkarnation)

  Es ist nicht klug zu fragen, ob der Mensch frei sein kann, wenn er täglich gezwungen ist zu



essen. „Die Dinge, die in der Welt einer gewissen Gesetzmässigkeit unterliegen, auch wenn 
der Mensch hineingestellt ist in diese Gesetzmässigkeit, die haben schliesslich mit dem 
Problem der Freiheit nicht das geringste zu tun, geradesowenig, wie es mit dem Problem der
Freiheit zu tun hat, dass wir nicht den Mond herunterfassen können.“189, 35

  Freiheit und Gleichheit biographisch: „Bei der Geburt ist eine Kulmination der 
Gleichheitsidee da, und die Gleichheit bewegt sich in einer absteigenden Kurve. Umgekehrt
ist es nun bei der Freiheitsidee. Die Freiheit bewegt sich in einer aufsteigenden Kurve und 
hat ihre Kulmination im Tode. .. relativ, mit Bezug auf das Menschenleben entwickelt der 
Mensch den Impuls der Freiheit gegen den Moment des Todes hin immer mehr und mehr ..“
187, 44

  Freiheit – Gleichheit – Brüderlichkeit: In der Dreiheit der Ideen Freiheit, Gleichheit, 
Brüderlichkeit lebte der Drang nach der Dreigliederung, aber der Glaube an den 
Einheitsstaat war nicht überwunden. Erst durch bewusstes soziales Wollen kann aus dem 
Widerspruch eine höhere Einheit werden. Kp, 88f   (>Einheitsstaat, >Widerspruch)

  „Sagt man: im Staate muss walten Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit, und der Staat ist
omnipotent, dann ist das dasselbe, als wenn man sagt: Du brauchst keinen Kopf und du 
brauchst keinen Magen, sondern du sollst nur Herz und Lunge haben, denn das Herz muss 
denken und die Lunge muss essen und trinken.“  188, 164  (>Phrase, Konvention, Routine)

                                                                                                             
  „Dann wird man erkennen, dass im Zusammenwirken der Menschen im Wirtschaftsleben, 
wo sie untereinander zu regeln haben .. dieses erste soziale Glied .. wirken muss die 
Brüderlichkeit. In dem zweiten Gliede, in dem System des öffentlichen Rechtes, wo man es 
zu tun hat mit dem Verhältnis des Menschen zum Menschen, nur insofern man überhaupt 
Mensch ist, hat man es zu tun mit der Verwirklichung der Idee der Gleichheit. Und auf dem 
geistigen Gebiete .. hat man es zu tun mit der Idee der Freiheit. Da gewinnen plötzlich diese
drei goldenen Ideale erst ihre Wirklichkeit, wenn man weiss: sie dürfen nicht in einem 
chaotisch Durcheinandergewürfelten sich realisieren, sondern in dem, was ein nach 
wirklichkeitsgemässen Gesetzen orientierter sozialer dreigliedriger Organismus ist ..“  
 328, 38f

  Die Erziehungsfrage als Grundfrage hinter sozialen Forderungen: Nachahmung wird zu 
Freiheit; Autorität wird zu Recht; Liebe wird zu Brüderlichkeit.  296, 9.8.19

  Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit entsprechen Seele, Geist, Leib: „Die Brüderlichkeit
kann man nur richtig verstehen, wenn man sie angewendet denkt auf das Zusammenleben 
von Menschenleib zu Menschenleib im physischen Sein. Steigt man aber herauf zum 
Seelischen, dann kann die Rede sein von der Freiheit. Man wird immer im Irrtum drinnen 
leben, wenn man glaubt, dass sich Freiheit irgendwie realisieren lässt im äußeren leiblichen 
Zusammenleben; aber von Seele zu Seele lässt sich Freiheit realisieren. .. Zur Freiheit 
kommen die Menschen nur, wenn sie in der Seele frei werden wollen. Und gleich sein 
können die Menschen nur in Bezug auf den Geist. Der Geist, der uns spirituell ergreift, der 
ist für jeden derselbe. Er wird angestrebt dadurch, dass der fünfte Zeitraum, die 
Bewusstseinsseele, nach dem Geistselbst strebt. Und mit Bezug auf diesen Geist, nach dem 
da gestrebt wird, sind die Menschen gleich, geradeso wie, eigentlich zusammenhängend mit
dieser Gleichheit des Geistes, das Volkssprichwort sagt: Im Tode sind alle Menschen 

essen. „Die Dinge, die in der Welt einer gewissen Gesetzmässigkeit unterliegen, auch wenn 
der Mensch hineingestellt ist in diese Gesetzmässigkeit, die haben schliesslich mit dem 
Problem der Freiheit nicht das geringste zu tun, geradesowenig, wie es mit dem Problem der
Freiheit zu tun hat, dass wir nicht den Mond herunterfassen können.“189, 35

  Freiheit und Gleichheit biographisch: „Bei der Geburt ist eine Kulmination der 
Gleichheitsidee da, und die Gleichheit bewegt sich in einer absteigenden Kurve. Umgekehrt
ist es nun bei der Freiheitsidee. Die Freiheit bewegt sich in einer aufsteigenden Kurve und 
hat ihre Kulmination im Tode. .. relativ, mit Bezug auf das Menschenleben entwickelt der 
Mensch den Impuls der Freiheit gegen den Moment des Todes hin immer mehr und mehr ..“
187, 44

  Freiheit – Gleichheit – Brüderlichkeit: In der Dreiheit der Ideen Freiheit, Gleichheit, 
Brüderlichkeit lebte der Drang nach der Dreigliederung, aber der Glaube an den 
Einheitsstaat war nicht überwunden. Erst durch bewusstes soziales Wollen kann aus dem 
Widerspruch eine höhere Einheit werden. Kp, 88f   (>Einheitsstaat, >Widerspruch)

  „Sagt man: im Staate muss walten Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit, und der Staat ist
omnipotent, dann ist das dasselbe, als wenn man sagt: Du brauchst keinen Kopf und du 
brauchst keinen Magen, sondern du sollst nur Herz und Lunge haben, denn das Herz muss 
denken und die Lunge muss essen und trinken.“  188, 164  (>Phrase, Konvention, Routine)

                                                                                                             
  „Dann wird man erkennen, dass im Zusammenwirken der Menschen im Wirtschaftsleben, 
wo sie untereinander zu regeln haben .. dieses erste soziale Glied .. wirken muss die 
Brüderlichkeit. In dem zweiten Gliede, in dem System des öffentlichen Rechtes, wo man es 
zu tun hat mit dem Verhältnis des Menschen zum Menschen, nur insofern man überhaupt 
Mensch ist, hat man es zu tun mit der Verwirklichung der Idee der Gleichheit. Und auf dem 
geistigen Gebiete .. hat man es zu tun mit der Idee der Freiheit. Da gewinnen plötzlich diese
drei goldenen Ideale erst ihre Wirklichkeit, wenn man weiss: sie dürfen nicht in einem 
chaotisch Durcheinandergewürfelten sich realisieren, sondern in dem, was ein nach 
wirklichkeitsgemässen Gesetzen orientierter sozialer dreigliedriger Organismus ist ..“  
 328, 38f

  Die Erziehungsfrage als Grundfrage hinter sozialen Forderungen: Nachahmung wird zu 
Freiheit; Autorität wird zu Recht; Liebe wird zu Brüderlichkeit.  296, 9.8.19

  Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit entsprechen Seele, Geist, Leib: „Die Brüderlichkeit
kann man nur richtig verstehen, wenn man sie angewendet denkt auf das Zusammenleben 
von Menschenleib zu Menschenleib im physischen Sein. Steigt man aber herauf zum 
Seelischen, dann kann die Rede sein von der Freiheit. Man wird immer im Irrtum drinnen 
leben, wenn man glaubt, dass sich Freiheit irgendwie realisieren lässt im äußeren leiblichen 
Zusammenleben; aber von Seele zu Seele lässt sich Freiheit realisieren. .. Zur Freiheit 
kommen die Menschen nur, wenn sie in der Seele frei werden wollen. Und gleich sein 
können die Menschen nur in Bezug auf den Geist. Der Geist, der uns spirituell ergreift, der 
ist für jeden derselbe. Er wird angestrebt dadurch, dass der fünfte Zeitraum, die 
Bewusstseinsseele, nach dem Geistselbst strebt. Und mit Bezug auf diesen Geist, nach dem 
da gestrebt wird, sind die Menschen gleich, geradeso wie, eigentlich zusammenhängend mit
dieser Gleichheit des Geistes, das Volkssprichwort sagt: Im Tode sind alle Menschen 



gleich.“ 185, 39f

  „Wir können uns überhaupt als Menschen nur im Leben zusammenfinden, wenn wir,   
jeder für sich selber, den Geist suchen und zuletzt zu einem gleichen geistigen Inhalte  
kommen können. Von der Gleichheit des Geisteslebens kann gesprochen werden. Von 
Brüderlichkeit auf dem physischen Plane und in Bezug auf alles das, was mit den  
Gesetzen des physischen Planes zusammenhängt .. . Freiheit in Bezug auf alles das,    
was sich als Gesetze der Seelenwelt in die menschliche Seele hineinlebt; Gleichheit in 
Bezug auf  alles, was von den Gesetzen des Geisterlandes in die menschliche Seele 
sich hineinlebt.“  275, 93

  Freiheit noch Ideal: „Der Mensch, der heute schon ein freies Wesen wäre – man nennt 
ihn den „Heimatlosen“ auf einer gewissen Stufe der esoterischen Schülerschaft -  der ist 
doch noch ein Ideal! (..) Im Christus-Prinzip liegt die Überwindung des Gesetzes.“  103, 80

  Freiheit und Instinkt: „Diese menschliche Freiheit bedingt, dass der Mensch die Impulse,
die ihn leiten und treiben im Leben, in sich selber findet. In älteren Zeiten hat der Mensch, 
indem er sich instinktiv in die soziale Umgebung hineingelebt hat, aus seiner Umgebung et-
was aufgenommen, das dann in ihm als moralische, als religiöse Impulse gewirkt hat. Das 
ist, ich möchte sagen, herabgelähmt in seiner Tragkraft durch den Intellektualismus. Was in 
Bewusstheit wiederum zu denselben sozialen Impulsen hinführt, die einstmals auf 
instinktive Weise erlangt worden sind, das muss erst entwickelt werden.“  83, 188

  Freiheit und Intellekt: „Dieses Freiheitserlebnis ist eigentlich im Grunde genommen so 
alt wie das intellektuelle Leben. Indem das intellektuelle Leben den Menschen heraufhob 
bis zum Ergreifen des reinen Gedankens, durch den er dann auch die Naturerscheinungen 
erfasst, wird er sich erst seiner Freiheit bewusst. Ältere Zeiten haben in alles Gedankenleben
noch irgend etwas hineingemischt, was nur Ergebnis organischer Vorgänge war, was in den 
unbewussten Willensregionen instinktiv oder auch im Gefühlsleben unbewusst wurzelte. 
(…) So hängt gerade das Freiheitserlebnis zusammen mit dem, was herausführt aus den 
instinktiven Mächten, die früher sozial gestaltend waren.“  83, 172f   (>Freiheitsproblem)

  Freiheit und intellektuelle Bescheidenheit: „Eines von der menschlichen Wesenheit, das 
ist das, wozu der Mensch geboren ist, was in ihm vererbt ist; das andere ist das, was der 
Mensch aus sich machen kann, wozu er nicht veranlagt ist durch seine leibliche Wesenheit, 
indem er einen schlummernden Menschen in seinem Inneren zum Erwachen bringt. Weil 
dies so ist, habe ich die Frage nicht gestellt: Ist der Mensch frei oder nicht frei? - sondern 
ich habe die Frage so gestellt: Kann der Mensch durch seine innere Entwickelung zum 
freien Wesen werden oder nicht?“ Der Mensch kann „in der Tat seine eigene Entwickelung 
in die Hand nehmen“ und kann „erst dadurch, dass er diese Entwickelung in die Hand 
nimmt und sich zu etwas anderem macht, als er geboren ist, zu einer wirklichen Erkenntnis 
des Seelischen, des Geistigen aufsteigen.“ Allerdings setzt das voraus, „dass der Mensch 
sich durchringt zu einer gewissen intellektuellen Bescheidenheit. Das wollen die wenigsten 
Menschen heute.“ Zum Beispiel: Ein „Kind sass mit fünf Jahren vor dem Band lyrischer 
Gedichte von Goethe und sitzt mit zwölf oder vierzehn Jahren davor. Im Äußeren ist wenig 
Unterschied. Aber im Inneren des Kindes ist ein Unterschied. Wir haben es heran-
entwickelt, so dass es mit dem Band Goethescher Lyrik nunmehr das Richtige machen 
kann. So ungefähr .. müsste sich der Mensch empfinden, wenn er es mit Seele und Geist 

gleich.“ 185, 39f

  „Wir können uns überhaupt als Menschen nur im Leben zusammenfinden, wenn wir,   
jeder für sich selber, den Geist suchen und zuletzt zu einem gleichen geistigen Inhalte  
kommen können. Von der Gleichheit des Geisteslebens kann gesprochen werden. Von 
Brüderlichkeit auf dem physischen Plane und in Bezug auf alles das, was mit den  
Gesetzen des physischen Planes zusammenhängt .. . Freiheit in Bezug auf alles das,    
was sich als Gesetze der Seelenwelt in die menschliche Seele hineinlebt; Gleichheit in 
Bezug auf  alles, was von den Gesetzen des Geisterlandes in die menschliche Seele 
sich hineinlebt.“  275, 93

  Freiheit noch Ideal: „Der Mensch, der heute schon ein freies Wesen wäre – man nennt 
ihn den „Heimatlosen“ auf einer gewissen Stufe der esoterischen Schülerschaft -  der ist 
doch noch ein Ideal! (..) Im Christus-Prinzip liegt die Überwindung des Gesetzes.“  103, 80

  Freiheit und Instinkt: „Diese menschliche Freiheit bedingt, dass der Mensch die Impulse,
die ihn leiten und treiben im Leben, in sich selber findet. In älteren Zeiten hat der Mensch, 
indem er sich instinktiv in die soziale Umgebung hineingelebt hat, aus seiner Umgebung et-
was aufgenommen, das dann in ihm als moralische, als religiöse Impulse gewirkt hat. Das 
ist, ich möchte sagen, herabgelähmt in seiner Tragkraft durch den Intellektualismus. Was in 
Bewusstheit wiederum zu denselben sozialen Impulsen hinführt, die einstmals auf 
instinktive Weise erlangt worden sind, das muss erst entwickelt werden.“  83, 188

  Freiheit und Intellekt: „Dieses Freiheitserlebnis ist eigentlich im Grunde genommen so 
alt wie das intellektuelle Leben. Indem das intellektuelle Leben den Menschen heraufhob 
bis zum Ergreifen des reinen Gedankens, durch den er dann auch die Naturerscheinungen 
erfasst, wird er sich erst seiner Freiheit bewusst. Ältere Zeiten haben in alles Gedankenleben
noch irgend etwas hineingemischt, was nur Ergebnis organischer Vorgänge war, was in den 
unbewussten Willensregionen instinktiv oder auch im Gefühlsleben unbewusst wurzelte. 
(…) So hängt gerade das Freiheitserlebnis zusammen mit dem, was herausführt aus den 
instinktiven Mächten, die früher sozial gestaltend waren.“  83, 172f   (>Freiheitsproblem)

  Freiheit und intellektuelle Bescheidenheit: „Eines von der menschlichen Wesenheit, das 
ist das, wozu der Mensch geboren ist, was in ihm vererbt ist; das andere ist das, was der 
Mensch aus sich machen kann, wozu er nicht veranlagt ist durch seine leibliche Wesenheit, 
indem er einen schlummernden Menschen in seinem Inneren zum Erwachen bringt. Weil 
dies so ist, habe ich die Frage nicht gestellt: Ist der Mensch frei oder nicht frei? - sondern 
ich habe die Frage so gestellt: Kann der Mensch durch seine innere Entwickelung zum 
freien Wesen werden oder nicht?“ Der Mensch kann „in der Tat seine eigene Entwickelung 
in die Hand nehmen“ und kann „erst dadurch, dass er diese Entwickelung in die Hand 
nimmt und sich zu etwas anderem macht, als er geboren ist, zu einer wirklichen Erkenntnis 
des Seelischen, des Geistigen aufsteigen.“ Allerdings setzt das voraus, „dass der Mensch 
sich durchringt zu einer gewissen intellektuellen Bescheidenheit. Das wollen die wenigsten 
Menschen heute.“ Zum Beispiel: Ein „Kind sass mit fünf Jahren vor dem Band lyrischer 
Gedichte von Goethe und sitzt mit zwölf oder vierzehn Jahren davor. Im Äußeren ist wenig 
Unterschied. Aber im Inneren des Kindes ist ein Unterschied. Wir haben es heran-
entwickelt, so dass es mit dem Band Goethescher Lyrik nunmehr das Richtige machen 
kann. So ungefähr .. müsste sich der Mensch empfinden, wenn er es mit Seele und Geist 



ernst nimmt, gegenüber der Natur, gegenüber dem Kosmos, der Welt überhaupt. Er müsste 
sich sagen: Ich muss die Entwickelung meines inneren Menschen erst dazu fördern, um 
lesen zu lernen .. Dass wir durch dasjenige, zu dem wir geboren sind, die Welt nicht 
durchschauen können, das müssten wir uns in intellektueller Bescheidenheit gestehen, und 
dann zugeben, dass es Wege geben kann zur Selbstentwickelung ..“  332a, 122f   

  Freiheit und Liebe: „Was heißt im Grunde genommen, kosmisch gefasst, ein freies 
Wesen sein? Ein freies Wesen sein, sich zurückverwandeln können aus dem Physisch-
Leiblichen in das Geistig-Seelische, heißt im Grunde genommen, sterben können; während 
Liebe heißt, sich verwandeln können aus dem Geistig-Seelischen in Physisch-Leibliches. 
Lieben können heißt leben können, kosmisch gefasst. … Wir erleben Liebe und Freiheit 
zwischen Geburt und Tod. Sie sind nichts anderes als die menschlichen Widerklänge von 
kosmischen Kräften, denn mit aller Geburt hängt die kosmische Liebe zusammen, mit allem
Sterben hängt die kosmische Freiheit zusammen. Wir reden, seitdem die 
Naturwissenschaften ihre Triumphe gefeiert haben, von allerlei Naturkräften, Licht, Wärme,
Elektrizität und so weiter; wir reden aber nicht von denjenigen Naturkräften, oder besser 
gesagt Weltkräften, welche uns Menschen ins physisch-sinnliche Dasein führen und 
wiederum aus diesem physisch-sinnlichen Dasein herausführen.“  202, 113f  
(>“Philosophie der Freiheit“, >Weisheit und Liebe)

  Freiheit und Macht: „So ist eigentlich in unserem Kosmos, in den wir hineinverwoben 
sind als Menschen, ein Kampf vorhanden zwischen den fortwährend .. nach universeller 
Freiheit strebenden luziferischen Wesenheiten, und den nach einer immerwährenden Macht 
und Kraft strebenden ahrimanischen Wesenheiten.“  194, 18

  Freiheit im Osten und im Westen: „Der Orientale .. lebt in der Freiheit, die ihm eben 
werden kann nach seinen Rassen-, Volks- und Stammeseigentümlichkeiten. Er denkt nicht 
darüber nach. Je weiter man nach Westen blickt, desto mehr ist .. die Freiheit verloren 
gegangen.“ Deshalb strebt man danach.  296, 12

  Freiheit und Soziales: Es ist „ausserordentlich schwierig, die soziale Struktur der 
Menschheit zu begreifen, ohne über den Freiheitsbegriff ins klare zu kommen“. Für den 
naturwissenschaftlich Erzogenen ist dieser Begriff ein Kreuz. Die Deterministen nehmen 
an, dass alle menschlichen Handlungen in einer gewissen Weise vorbestimmt sind, die 
Indeterministen hielten sich an das, was der Mensch subjektiv als freie Handlungen erlebt. 
Durch die Soziologie wird alles zurückgeführt „auf gewisse Verursachungen, die ausserhalb
oder innerhalb des Menschen liegen. Solch eine Betrachtungsart ist .. bequem, denn sie 
gestattet einem, die soziale Struktur von vornherein in einer gewissen Weise zu bestimmen: 
weil es leichter ist, das menschliche Handeln abzuschätzen, wenn es bestimmt ist, als wenn 
man damit zu rechnen hat, dass freies Wesen im Menschen eine Rolle spielt.“  73, 170  
(>Naturwissenschaft und Soziales)

  Der Freiheitsbegriff ist der „Fundamentalbegriff des sozialen Lebens“.  73, 178  

  „Diese menschliche Freiheit bedingt, dass der Mensch die Impulse, die ihn leiten und 
treiben im Leben, in sich selber findet. In älteren Zeiten hat der Mensch, indem er sich 
instinktiv in die soziale Umgebung hineingelebt hat, aus seiner Umgebung etwas 
aufgenommen, das dann in ihm als moralische, als religiöse Impulse gewirkt hat.“ Das trägt 

ernst nimmt, gegenüber der Natur, gegenüber dem Kosmos, der Welt überhaupt. Er müsste 
sich sagen: Ich muss die Entwickelung meines inneren Menschen erst dazu fördern, um 
lesen zu lernen .. Dass wir durch dasjenige, zu dem wir geboren sind, die Welt nicht 
durchschauen können, das müssten wir uns in intellektueller Bescheidenheit gestehen, und 
dann zugeben, dass es Wege geben kann zur Selbstentwickelung ..“  332a, 122f   

  Freiheit und Liebe: „Was heißt im Grunde genommen, kosmisch gefasst, ein freies 
Wesen sein? Ein freies Wesen sein, sich zurückverwandeln können aus dem Physisch-
Leiblichen in das Geistig-Seelische, heißt im Grunde genommen, sterben können; während 
Liebe heißt, sich verwandeln können aus dem Geistig-Seelischen in Physisch-Leibliches. 
Lieben können heißt leben können, kosmisch gefasst. … Wir erleben Liebe und Freiheit 
zwischen Geburt und Tod. Sie sind nichts anderes als die menschlichen Widerklänge von 
kosmischen Kräften, denn mit aller Geburt hängt die kosmische Liebe zusammen, mit allem
Sterben hängt die kosmische Freiheit zusammen. Wir reden, seitdem die 
Naturwissenschaften ihre Triumphe gefeiert haben, von allerlei Naturkräften, Licht, Wärme,
Elektrizität und so weiter; wir reden aber nicht von denjenigen Naturkräften, oder besser 
gesagt Weltkräften, welche uns Menschen ins physisch-sinnliche Dasein führen und 
wiederum aus diesem physisch-sinnlichen Dasein herausführen.“  202, 113f  
(>“Philosophie der Freiheit“, >Weisheit und Liebe)

  Freiheit und Macht: „So ist eigentlich in unserem Kosmos, in den wir hineinverwoben 
sind als Menschen, ein Kampf vorhanden zwischen den fortwährend .. nach universeller 
Freiheit strebenden luziferischen Wesenheiten, und den nach einer immerwährenden Macht 
und Kraft strebenden ahrimanischen Wesenheiten.“  194, 18

  Freiheit im Osten und im Westen: „Der Orientale .. lebt in der Freiheit, die ihm eben 
werden kann nach seinen Rassen-, Volks- und Stammeseigentümlichkeiten. Er denkt nicht 
darüber nach. Je weiter man nach Westen blickt, desto mehr ist .. die Freiheit verloren 
gegangen.“ Deshalb strebt man danach.  296, 12

  Freiheit und Soziales: Es ist „ausserordentlich schwierig, die soziale Struktur der 
Menschheit zu begreifen, ohne über den Freiheitsbegriff ins klare zu kommen“. Für den 
naturwissenschaftlich Erzogenen ist dieser Begriff ein Kreuz. Die Deterministen nehmen 
an, dass alle menschlichen Handlungen in einer gewissen Weise vorbestimmt sind, die 
Indeterministen hielten sich an das, was der Mensch subjektiv als freie Handlungen erlebt. 
Durch die Soziologie wird alles zurückgeführt „auf gewisse Verursachungen, die ausserhalb
oder innerhalb des Menschen liegen. Solch eine Betrachtungsart ist .. bequem, denn sie 
gestattet einem, die soziale Struktur von vornherein in einer gewissen Weise zu bestimmen: 
weil es leichter ist, das menschliche Handeln abzuschätzen, wenn es bestimmt ist, als wenn 
man damit zu rechnen hat, dass freies Wesen im Menschen eine Rolle spielt.“  73, 170  
(>Naturwissenschaft und Soziales)

  Der Freiheitsbegriff ist der „Fundamentalbegriff des sozialen Lebens“.  73, 178  

  „Diese menschliche Freiheit bedingt, dass der Mensch die Impulse, die ihn leiten und 
treiben im Leben, in sich selber findet. In älteren Zeiten hat der Mensch, indem er sich 
instinktiv in die soziale Umgebung hineingelebt hat, aus seiner Umgebung etwas 
aufgenommen, das dann in ihm als moralische, als religiöse Impulse gewirkt hat.“ Das trägt 



nicht mehr durch den Intellektualismus, und die sozialen Impulse müssen erst entwickelt 
werden. Der moderne Mensch ist so vor zwei Dinge gestellt: Er muss seine sittlichen und 
religiösen Impulse in seiner eigenen Individualität suchen. Andererseits gilt gerade der 
Intellektualismus inzwischen „als die einzige Autorität“, aber er kann „nur auf das 
natürliche Leben hinschauen und es ordnen ..“  83, 188f

  „Über Freiheit ist so viel gestritten worden, weil die Menschen darüber entscheiden 
möchten, ohne den Boden zu betreten, auf dem sich die Erkenntnis über die Unsterblichkeit 
der Menschenseele ergibt. Und niemand, der nicht in unbefangener Weise darauf eingeht, 
über die Erkenntnis der menschlichen Unsterblichkeit, über das Ewige im Menschen zu 
denken, ist imstande, auf das Wesen der menschlichen Freiheit einzugehen. Sucht man das 
Wesen dieser Freiheit nicht im Aufleuchten des nicht bloß von der Natur gegebenen 
Gedankens, dann findet man dieses Wesen der Freiheit nicht. Aber nur, wenn man es 
gefunden hat, dann durchdringt und durchpulst es den Menschen so, dass er ein wirklich 
soziales Wesen werden kann, denn es trägt ihn so neben die anderen Menschen in die 
soziale Ordnung hinein, dass von innen heraus die sozialen Kräfte entbunden werden 
können, und diese Empfindung der sozialen Kräfte brauchen wir.“  333, 109f

  Freiheit und Unfreiheit: Die wahre Freiheit ist die: „sich die Gründe seines Wollens 
selbst zu bestimmen. .. Die äußeren Gewalten können mich hindern, zu tun, was ich will. 
Dann verdammen sie mich einfach zum Nichtstun oder zur Unfreiheit. Erst wenn sie 
meinen Geist knechten und mir meine Beweggründe aus dem Kopfe jagen und an deren 
Stelle die ihrigen setzen wollen, dann beabsichtigen sie meine Unfreiheit. .. Eine Kirche 
oder eine andere Gemeinschaft erzeugt dann Unfreiheit, wenn ihre Priester oder Lehrer sich 
zu Gewissensgebietern machen, das ist, wenn die Gläubigen sich von ihnen .. die 
Beweggründe ihres Handelns holen müssen.“  4, 202f 

 
  Freiheit und Vertrauen: „.. die Entwicklung der Menschheit geht dahin, dass nicht 
Menschengruppen, weder unter Blutsorganisationsbanden noch auch unter ideellen 
Organisationsbanden in der Zukunft organisiert werden sollen wie Hammelherden, sondern 
dass tatsächlich das, was im Zusammenwirken der Menschen entsteht, aus der Kraft der 
Individualitäten heraus geschieht. (…) Es kommt darauf an, auch in den wichtigen Dingen 
die Direktiven seines Handelns in sich selber zu tragen, so dass der andere sich darauf 
verlassen kann, auch ohne dass ein gemeinsames Gesetz, das die beiden zu Untermenschen 
macht, sie aufeinander dressiert .. (…) Das grosse Vertrauen, das muss das wichtigste 
Sozialmotiv der Zukunft werden. Die Menschen müssen aufeinander bauen können.“ 
196, 74f   (>Vertrauen, >Blut und Geist, >Gesetz, >Denken, wirtschaftliches)

  Freiheit durch Wille im Denken: „Es lebt also auf dasjenige, was Freiheit ist, dann, wenn
wir gerade in unserem Denken immer mächtiger und mächtiger werden lassen den Willen.“ 
Dann bereiten wir uns vor für die moralische Phantasie, „was aber aufsteigt zu den 
moralischen Intuitionen, die dann unseren Gedankengewordenen Willen oder Wille-
gewordenen Gedanken durchstrahlen, durchsetzen. Auf diese Weise heben wir uns heraus 
aus der physisch-sinnlichen Notwendigkeit ..“  202, 202  

  Freiheit und Willkür: Das „Handeln aus dem Innern kann nur ein Ideal sein, dem man 
zustrebt. Die Erreichung dieses Zieles liegt in weiter Ferne. Aber der Erkennende muss den 
Willen haben, diese Bahn klar zu sehen. Dies ist sein Wille zur Freiheit. Denn Freiheit ist 

nicht mehr durch den Intellektualismus, und die sozialen Impulse müssen erst entwickelt 
werden. Der moderne Mensch ist so vor zwei Dinge gestellt: Er muss seine sittlichen und 
religiösen Impulse in seiner eigenen Individualität suchen. Andererseits gilt gerade der 
Intellektualismus inzwischen „als die einzige Autorität“, aber er kann „nur auf das 
natürliche Leben hinschauen und es ordnen ..“  83, 188f

  „Über Freiheit ist so viel gestritten worden, weil die Menschen darüber entscheiden 
möchten, ohne den Boden zu betreten, auf dem sich die Erkenntnis über die Unsterblichkeit 
der Menschenseele ergibt. Und niemand, der nicht in unbefangener Weise darauf eingeht, 
über die Erkenntnis der menschlichen Unsterblichkeit, über das Ewige im Menschen zu 
denken, ist imstande, auf das Wesen der menschlichen Freiheit einzugehen. Sucht man das 
Wesen dieser Freiheit nicht im Aufleuchten des nicht bloß von der Natur gegebenen 
Gedankens, dann findet man dieses Wesen der Freiheit nicht. Aber nur, wenn man es 
gefunden hat, dann durchdringt und durchpulst es den Menschen so, dass er ein wirklich 
soziales Wesen werden kann, denn es trägt ihn so neben die anderen Menschen in die 
soziale Ordnung hinein, dass von innen heraus die sozialen Kräfte entbunden werden 
können, und diese Empfindung der sozialen Kräfte brauchen wir.“  333, 109f

  Freiheit und Unfreiheit: Die wahre Freiheit ist die: „sich die Gründe seines Wollens 
selbst zu bestimmen. .. Die äußeren Gewalten können mich hindern, zu tun, was ich will. 
Dann verdammen sie mich einfach zum Nichtstun oder zur Unfreiheit. Erst wenn sie 
meinen Geist knechten und mir meine Beweggründe aus dem Kopfe jagen und an deren 
Stelle die ihrigen setzen wollen, dann beabsichtigen sie meine Unfreiheit. .. Eine Kirche 
oder eine andere Gemeinschaft erzeugt dann Unfreiheit, wenn ihre Priester oder Lehrer sich 
zu Gewissensgebietern machen, das ist, wenn die Gläubigen sich von ihnen .. die 
Beweggründe ihres Handelns holen müssen.“  4, 202f 

 
  Freiheit und Vertrauen: „.. die Entwicklung der Menschheit geht dahin, dass nicht 
Menschengruppen, weder unter Blutsorganisationsbanden noch auch unter ideellen 
Organisationsbanden in der Zukunft organisiert werden sollen wie Hammelherden, sondern 
dass tatsächlich das, was im Zusammenwirken der Menschen entsteht, aus der Kraft der 
Individualitäten heraus geschieht. (…) Es kommt darauf an, auch in den wichtigen Dingen 
die Direktiven seines Handelns in sich selber zu tragen, so dass der andere sich darauf 
verlassen kann, auch ohne dass ein gemeinsames Gesetz, das die beiden zu Untermenschen 
macht, sie aufeinander dressiert .. (…) Das grosse Vertrauen, das muss das wichtigste 
Sozialmotiv der Zukunft werden. Die Menschen müssen aufeinander bauen können.“ 
196, 74f   (>Vertrauen, >Blut und Geist, >Gesetz, >Denken, wirtschaftliches)

  Freiheit durch Wille im Denken: „Es lebt also auf dasjenige, was Freiheit ist, dann, wenn
wir gerade in unserem Denken immer mächtiger und mächtiger werden lassen den Willen.“ 
Dann bereiten wir uns vor für die moralische Phantasie, „was aber aufsteigt zu den 
moralischen Intuitionen, die dann unseren Gedankengewordenen Willen oder Wille-
gewordenen Gedanken durchstrahlen, durchsetzen. Auf diese Weise heben wir uns heraus 
aus der physisch-sinnlichen Notwendigkeit ..“  202, 202  

  Freiheit und Willkür: Das „Handeln aus dem Innern kann nur ein Ideal sein, dem man 
zustrebt. Die Erreichung dieses Zieles liegt in weiter Ferne. Aber der Erkennende muss den 
Willen haben, diese Bahn klar zu sehen. Dies ist sein Wille zur Freiheit. Denn Freiheit ist 



Handeln aus sich heraus. Und aus sich darf nur handeln, wer aus dem Ewigen die 
Beweggründe schöpft. Ein Wesen, das dies nicht tut, handelt nach anderen Beweggründen, 
als den Dingen eingepflanzt sind. Ein solches widerstrebt der Weltordnung. Und diese muss 
ihm gegenüber dann obsiegen. Das heisst: es kann letzten Endes nicht geschehen, was es 
seinem Willen vorzeichnet. Es kann nicht frei werden. Willkür des Einzelwesens vernichtet 
sich selbst durch die Wirkung ihrer Taten.“  9, 191  (>Freiheit und Vertrauen)

  „Im alltäglichen Leben lassen sich die Menschen von dem zu ihren Handlungen 
bestimmen, was sie persönlich befriedigt, was ihnen Früchte trägt. Dadurch zwingen sie die 
Richtung ihrer Persönlichkeit dem Gang der Welterscheinungen auf, (..) sie verwirklichen 
die Forderung ihrer Willkür. (…) Solange man persönlich mit der Welt lebt, so lange 
enthüllen die Dinge auch nur das, was sie mit unserer Persönlichkeit verknüpft. Das aber ist 
ihr Vergängliches.“  9, 185ff   (>Persönlichkeit, >Wille, mit Gesetz oder Liebe)

  Freiheit und Wissenschaft davon: „..würde die Freiheit bloss als Wirklichkeit der 
Freiheit ergriffen ohne die solide Grundlage der Wissenschaft von der Freiheit, so würde im 
Zeitalter, in dem sich das Böse so einnistet (..) die Freiheit notwendigerweise nicht führen 
müssen zu freien Geistern, sondern zu zuchtlosen Geistern.“   185, 142  (>Philosophie der 
Freiheit)

  Freiheitsproblem Abstraktion: Wenn man im vollen Ernst an das Freiheitsproblem   
herandringt, ist man für eine Weile „wie in eine Art Leerheit geworfen, die man empfindet, 
wenn man eben damit ernst macht … Man kommt namentlich auf folgendes: In früheren 
Zeitepochen, wo die Menschheit in Bezug auf das Seelenleben naiver“, weniger bewusst 
war, „da konnten Anschauungen leben, die mehr bildhaft waren, die nicht im reinen, 
abstrakten Gedanken verliefen. Solche bildhaften Gedanken aber braucht man, wenn man 
sich hineinstellen will in das komplizierte soziale Menschenleben. Niemals kann das,was 
uns dazu führt, zu verstehen, wie wir unseren Platz in der Welt finden sollen, ausgemacht 
werden durch einen abstrakten Gedanken.“  83, 173  (>Soziale Klüfte, >Denken, 
lebendiges)

 
  Freimaurerei: „Für einen, der die Sache versteht, nimmt sich das, was die Sozialreformer 
heute tun, so aus, wie wenn einer Steine behaut, sie aufeinanderhäuft und dann glaubt, dass 
daraus von selbst ein Haus würde. Erst muss einmal ein Plan von dem Haus gemacht sein. ..
Man kann nicht die Gesellschaft reformieren, ohne die Gesetze der Theosophie 
(Anthroposophie) zu kennen. - Diese Gesinnung, welche in Gemässheit eines Planes 
arbeitet, nennt man Freimaurerei. Nichts anderes wollten die mittelalterlichen Freimaurer, 
welche mit der Geistlichkeit verhandelten und Verträge abschlossen, wie man zu bauen hat, 
nichts anderes wollten sie, als das äussere Leben so zu gestalten, dass es – mit dem 
gotischen Dom zusammen – ein Abbild des grossen geistigen Baues der Welt ist.“   93, 131 
(>Selbst und Welt)

  Freimaurerei und Jesuitismus  >93, 78 und GA 230 (ausführlich)

  Freiwillig tun: „Die Aufgabe der Gegenwart aber ist, die Menschen in eine solche Lage 
zu bringen, dass ein jeder aus seinem innersten Antriebe heraus die Arbeit für die 
Gesamtheit leistet. .. Aber um .. Zwang kann es sich gerade in der Gegenwart nicht handeln.
Es muss die Möglichkeit herbeigeführt werden, dass ein jeder freiwillig tut, wozu er berufen

Handeln aus sich heraus. Und aus sich darf nur handeln, wer aus dem Ewigen die 
Beweggründe schöpft. Ein Wesen, das dies nicht tut, handelt nach anderen Beweggründen, 
als den Dingen eingepflanzt sind. Ein solches widerstrebt der Weltordnung. Und diese muss 
ihm gegenüber dann obsiegen. Das heisst: es kann letzten Endes nicht geschehen, was es 
seinem Willen vorzeichnet. Es kann nicht frei werden. Willkür des Einzelwesens vernichtet 
sich selbst durch die Wirkung ihrer Taten.“  9, 191  (>Freiheit und Vertrauen)

  „Im alltäglichen Leben lassen sich die Menschen von dem zu ihren Handlungen 
bestimmen, was sie persönlich befriedigt, was ihnen Früchte trägt. Dadurch zwingen sie die 
Richtung ihrer Persönlichkeit dem Gang der Welterscheinungen auf, (..) sie verwirklichen 
die Forderung ihrer Willkür. (…) Solange man persönlich mit der Welt lebt, so lange 
enthüllen die Dinge auch nur das, was sie mit unserer Persönlichkeit verknüpft. Das aber ist 
ihr Vergängliches.“  9, 185ff   (>Persönlichkeit, >Wille, mit Gesetz oder Liebe)

  Freiheit und Wissenschaft davon: „..würde die Freiheit bloss als Wirklichkeit der 
Freiheit ergriffen ohne die solide Grundlage der Wissenschaft von der Freiheit, so würde im 
Zeitalter, in dem sich das Böse so einnistet (..) die Freiheit notwendigerweise nicht führen 
müssen zu freien Geistern, sondern zu zuchtlosen Geistern.“   185, 142  (>Philosophie der 
Freiheit)

  Freiheitsproblem Abstraktion: Wenn man im vollen Ernst an das Freiheitsproblem   
herandringt, ist man für eine Weile „wie in eine Art Leerheit geworfen, die man empfindet, 
wenn man eben damit ernst macht … Man kommt namentlich auf folgendes: In früheren 
Zeitepochen, wo die Menschheit in Bezug auf das Seelenleben naiver“, weniger bewusst 
war, „da konnten Anschauungen leben, die mehr bildhaft waren, die nicht im reinen, 
abstrakten Gedanken verliefen. Solche bildhaften Gedanken aber braucht man, wenn man 
sich hineinstellen will in das komplizierte soziale Menschenleben. Niemals kann das,was 
uns dazu führt, zu verstehen, wie wir unseren Platz in der Welt finden sollen, ausgemacht 
werden durch einen abstrakten Gedanken.“  83, 173  (>Soziale Klüfte, >Denken, 
lebendiges)

 
  Freimaurerei: „Für einen, der die Sache versteht, nimmt sich das, was die Sozialreformer 
heute tun, so aus, wie wenn einer Steine behaut, sie aufeinanderhäuft und dann glaubt, dass 
daraus von selbst ein Haus würde. Erst muss einmal ein Plan von dem Haus gemacht sein. ..
Man kann nicht die Gesellschaft reformieren, ohne die Gesetze der Theosophie 
(Anthroposophie) zu kennen. - Diese Gesinnung, welche in Gemässheit eines Planes 
arbeitet, nennt man Freimaurerei. Nichts anderes wollten die mittelalterlichen Freimaurer, 
welche mit der Geistlichkeit verhandelten und Verträge abschlossen, wie man zu bauen hat, 
nichts anderes wollten sie, als das äussere Leben so zu gestalten, dass es – mit dem 
gotischen Dom zusammen – ein Abbild des grossen geistigen Baues der Welt ist.“   93, 131 
(>Selbst und Welt)

  Freimaurerei und Jesuitismus  >93, 78 und GA 230 (ausführlich)

  Freiwillig tun: „Die Aufgabe der Gegenwart aber ist, die Menschen in eine solche Lage 
zu bringen, dass ein jeder aus seinem innersten Antriebe heraus die Arbeit für die 
Gesamtheit leistet. .. Aber um .. Zwang kann es sich gerade in der Gegenwart nicht handeln.
Es muss die Möglichkeit herbeigeführt werden, dass ein jeder freiwillig tut, wozu er berufen



ist nach dem Maß seiner Fähigkeiten und Kräfte. .. Eine nüchterne ökonomische Theorie 
kann niemals ein Antrieb gegen die egoistischen Mächte sein. .. Auf die Dauer aber kann 
eine solche Theorie niemandem nützen. .. Das, was allein helfen kann, ist eine geistige 
Weltanschauung, welche durch sich selbst, durch das, was sie zu bieten vermag, sich in die 
Gedanken, in die Gefühle, in den Willen, kurz in die ganze Seele des Menschen einlebt.“  
34, 216f 

  Freude und Leid: „Das, was mir das Lebensschicksal an Lust und Freude gebracht hat, 
ich nehme es dankbar von meinem Schicksal hin; meine Erkenntnisse aber verdanke ich 
dem, was ich gelitten habe, meinen Schmerzen, meinem Leid.“ Der Erkenntnis Suchende 
muss einen Teil seines Weges durch Überwindung von Leiden und Schmerzen 
durchmachen. 83, 44  (>Glück und Unglück)

  Freude, Schmerz und Karma: „Was uns heute an Freude begegnet, das soll uns anfeuern 
zu arbeiten. .. Wir müssen die Freude betrachten als eine Art Abschlagzahlung für die 
Zukunft. - Dagegen beim Schmerz, da waren unsere Taten meist so, dass wir ihn verdient 
haben, dass wir die  Veranlassung immer in den gegenwärtigen oder früheren Lebensläufen 
finden. (..) In tiefster Seele soll man sich doch sagen, dass man im Grunde genommen die 
Veranlassung zu allen solchen Sachen selbst war. (..) Wenn wir eine solche 
Betrachtungsweise entwickeln, so stärkt uns Gelassenheit, Ergebenheit in unser Schicksal in
allen Fällen den Willen.“  130, 124f    (>Reinkarnation und Karma)

  Friede:  Die Abrüstungsidee ist als solche unfruchtbar.  Man muss konkret sehen, wer 
abrüsten kann, ohne gefährdet zu sein.   173b, 214f  (>Krieg und Friede)

  Friede in der Gruppe: Die Völker waren „geleitet und gelenkt von den grossen 
Gruppenseelen. (…) Wenn wir zurückblicken auf die Zeit vor Christus, wo im alten 
Ägypten die gigantischen Pyramiden gebaut worden sind, da hat ein Heer von Sklaven 
Arbeiten verrichtet, von deren Schwierigkeiten und Mühen heute sich kein Mensch mehr 
eine richtige Vorstellung macht. Aber mit Selbstverständlichkeit und einem ungeheuren 
Frieden haben zu der weitaus größten Zeit diese Arbeiter gerade gebaut. Sie haben gebaut, 
weil in jener Zeit die Lehre von Reinkarnation und Karma eine Selbstverständlichkeit war.“ 
54, 49f  (>Christentum, Diesseits, Sondersein)

  Friede durch Krieg?: Kriege für den definitiven Frieden, für das jeweilige Paradies, das 
sich Liberalismus, Sozialismus usw. vorstellen; ein illusionäres Ideal. Denn die physische 
Welt „besteht in fortwährendem Oszillieren“; Tugend und Laster gehen auseinander hervor 
in der sozialen Ordnung. 176, 358f   (>Krieg)

  Friedensgesellschaft: „Wir kämpfen nicht, wir bekämpfen auch nicht den Krieg oder 
etwas anderes, weil der Kampf überhaupt nicht zur höheren Entwickelung führt. Aus dem 
Kampf heraus hat sich jede Tierart als eine besondere Rasse entwickelt. überlassen Sie allen
Kampf um uns herum den Bissigen, die noch nicht reif genug sind, das aufzusuchen, was 
die gemeinschaftliche Seele im Menschengeschlecht im spirituellen Leben aufsucht.
Eine wirkliche Friedensgesellschaft ist eine solche, die nach Geist-Erkenntnis strebt, und 
die wirkliche Friedensbewegung ist die geisteswissenschaftliche Strömung. Sie ist die 
Friedensbewegung, so wie in der Praxis einzig und allein eine Friedensbewegung sein kann,
weil Sie ausgeht auf das, was im Menschen lebt und der Zukunft entgegengeht.“  54, 53

ist nach dem Maß seiner Fähigkeiten und Kräfte. .. Eine nüchterne ökonomische Theorie 
kann niemals ein Antrieb gegen die egoistischen Mächte sein. .. Auf die Dauer aber kann 
eine solche Theorie niemandem nützen. .. Das, was allein helfen kann, ist eine geistige 
Weltanschauung, welche durch sich selbst, durch das, was sie zu bieten vermag, sich in die 
Gedanken, in die Gefühle, in den Willen, kurz in die ganze Seele des Menschen einlebt.“  
34, 216f 

  Freude und Leid: „Das, was mir das Lebensschicksal an Lust und Freude gebracht hat, 
ich nehme es dankbar von meinem Schicksal hin; meine Erkenntnisse aber verdanke ich 
dem, was ich gelitten habe, meinen Schmerzen, meinem Leid.“ Der Erkenntnis Suchende 
muss einen Teil seines Weges durch Überwindung von Leiden und Schmerzen 
durchmachen. 83, 44  (>Glück und Unglück)

  Freude, Schmerz und Karma: „Was uns heute an Freude begegnet, das soll uns anfeuern 
zu arbeiten. .. Wir müssen die Freude betrachten als eine Art Abschlagzahlung für die 
Zukunft. - Dagegen beim Schmerz, da waren unsere Taten meist so, dass wir ihn verdient 
haben, dass wir die  Veranlassung immer in den gegenwärtigen oder früheren Lebensläufen 
finden. (..) In tiefster Seele soll man sich doch sagen, dass man im Grunde genommen die 
Veranlassung zu allen solchen Sachen selbst war. (..) Wenn wir eine solche 
Betrachtungsweise entwickeln, so stärkt uns Gelassenheit, Ergebenheit in unser Schicksal in
allen Fällen den Willen.“  130, 124f    (>Reinkarnation und Karma)

  Friede:  Die Abrüstungsidee ist als solche unfruchtbar.  Man muss konkret sehen, wer 
abrüsten kann, ohne gefährdet zu sein.   173b, 214f  (>Krieg und Friede)

  Friede in der Gruppe: Die Völker waren „geleitet und gelenkt von den grossen 
Gruppenseelen. (…) Wenn wir zurückblicken auf die Zeit vor Christus, wo im alten 
Ägypten die gigantischen Pyramiden gebaut worden sind, da hat ein Heer von Sklaven 
Arbeiten verrichtet, von deren Schwierigkeiten und Mühen heute sich kein Mensch mehr 
eine richtige Vorstellung macht. Aber mit Selbstverständlichkeit und einem ungeheuren 
Frieden haben zu der weitaus größten Zeit diese Arbeiter gerade gebaut. Sie haben gebaut, 
weil in jener Zeit die Lehre von Reinkarnation und Karma eine Selbstverständlichkeit war.“ 
54, 49f  (>Christentum, Diesseits, Sondersein)

  Friede durch Krieg?: Kriege für den definitiven Frieden, für das jeweilige Paradies, das 
sich Liberalismus, Sozialismus usw. vorstellen; ein illusionäres Ideal. Denn die physische 
Welt „besteht in fortwährendem Oszillieren“; Tugend und Laster gehen auseinander hervor 
in der sozialen Ordnung. 176, 358f   (>Krieg)

  Friedensgesellschaft: „Wir kämpfen nicht, wir bekämpfen auch nicht den Krieg oder 
etwas anderes, weil der Kampf überhaupt nicht zur höheren Entwickelung führt. Aus dem 
Kampf heraus hat sich jede Tierart als eine besondere Rasse entwickelt. überlassen Sie allen
Kampf um uns herum den Bissigen, die noch nicht reif genug sind, das aufzusuchen, was 
die gemeinschaftliche Seele im Menschengeschlecht im spirituellen Leben aufsucht.
Eine wirkliche Friedensgesellschaft ist eine solche, die nach Geist-Erkenntnis strebt, und 
die wirkliche Friedensbewegung ist die geisteswissenschaftliche Strömung. Sie ist die 
Friedensbewegung, so wie in der Praxis einzig und allein eine Friedensbewegung sein kann,
weil Sie ausgeht auf das, was im Menschen lebt und der Zukunft entgegengeht.“  54, 53



  Fühlen: „Das Fühlen ist das Weben des Seelischen in sich selbst“ 9, 103  (>Seele, 
>Freude, >Angst, >Hass)

  „Unser Denken verbindet uns mit der Welt; unser Fühlen führt uns in uns selbst zurück, 
macht uns erst zum Individuum. (…) Unser Leben ist ein fortwährendes Hin- und 
Herpendeln zwischen dem Mitleben des allgemeinen Weltgeschehens und unserem 
individuellen Sein.“  4, 109  (>Denken, Fühlen, Wollen, >Empfindung, >Sozial-antisozial)

 
  Fühlen; Antipathie und Sympathie: „Wir müssen uns klar sein, dass im Menschen 
gewisse Kräfte vorhanden sein müssen, durch welche die Zurückwerfung der 
vorgeburtlichen Realität und das Im-Keime-Behalten der nachtodlichen Realität bewirkt 
wird; und hier kommen wir auf die wichtigsten psychologischen Begriffe … Wir 
entwickeln, indem wir in diese (physische Welt) herunterversetzt werden, gegen alles, was 
geistig ist, Antipathie, so dass wir die geistige vorgeburtliche Realität zurückstrahlen in 
einer uns unbewussten Antipathie. Wir tragen die Kraft der Antipathie in uns und 
verwandeln durch sie das vorgeburtliche Element in ein blosses Vorstellungsbild. Und mit 
dem, was als Willensrealität nach dem Tode hinausstrahlt zu unserem Dasein, verbinden wir
uns in Sympathie. Dieser zwei, der Sympathie und der Antipathie, werden wir uns nicht 
unmittelbar bewusst, aber sie leben in uns unbewusst und sie bedeuten unser Fühlen, das 
fortwährend aus einem Rhythmus, aus einem Wechselspiel zwischen Sympathie und 
Antipathie sich zusammensetzt.“  293, 33f   (>Vorgeburtliches ..)

  Antisozial ist es, „in unmittelbarer Sympathie und Antipathie an den anderen Menschen 
heranzugehen.“ Besser sich naturwissenschaftlich objektiv für die Fehler anderer Menschen 
interessieren, als sie zu kritisieren.   185, 96f  

  „Und deshalb, weil immer das Unterbewusste im Fühlen nach Sympathie und Antipathie 
geht, entwirft es immer ein gefälschtes Bild des Nebenmenschen.“ Wenn man versucht, mit 
den Menschen zu leben, wird man sozial.  186, 97  (>Denken-Welt ..)

  Fühlen und Atmung: Man muss das Fühlen in Beziehung bringen „zu demjenigen 
Lebensrhythmus, der in der Atmungstätigkeit seine Mitte hat.“  21, 151

  „Wie schauen denn daher die leiblichen Offenbarungen des Fühlens aus? Sie werden ja im 
menschlichen Leibe überall finden, wie die Blutbahnen mit den Nervenbahnen in 
irgendeiner Weise sich berühren. Und überall dort (..) entsteht eigentlich Gefühl.“  293, 82f

  Fühlen zwischen Atmung und Inspiration: Das Gefühlsleben des Menschen „hat auf der
einen Seite .. sein leibliches Gegenstück im Atmungsrhythmus, auf der anderen Seite aber 
hat es seine Beziehung zu geistigen Inhalten“, die mit dem inspirierten Bewusstsein 
durchdrungen werden. Während in das gewöhnliche Bewusstsein zunächst nur hereinspielt, 
was zwischen Geburt und Tod liegt, spielt in das Gefühlsleben herein und ist mit der 
Inspiration erfassbar, was auch dann lebt, wenn der Mensch diesen physischen Leib nicht 
mehr trägt: der ewige Wesenskern des Menschen.  73, 192f

  Fühlen und Denken: „Der Weg zum Herzen geht durch den Kopf. Davon macht auch die 
Liebe keine Ausnahme. Wenn sie nicht die blosse Äusserung des Geschlechtstriebes ist, 

  Fühlen: „Das Fühlen ist das Weben des Seelischen in sich selbst“ 9, 103  (>Seele, 
>Freude, >Angst, >Hass)

  „Unser Denken verbindet uns mit der Welt; unser Fühlen führt uns in uns selbst zurück, 
macht uns erst zum Individuum. (…) Unser Leben ist ein fortwährendes Hin- und 
Herpendeln zwischen dem Mitleben des allgemeinen Weltgeschehens und unserem 
individuellen Sein.“  4, 109  (>Denken, Fühlen, Wollen, >Empfindung, >Sozial-antisozial)

 
  Fühlen; Antipathie und Sympathie: „Wir müssen uns klar sein, dass im Menschen 
gewisse Kräfte vorhanden sein müssen, durch welche die Zurückwerfung der 
vorgeburtlichen Realität und das Im-Keime-Behalten der nachtodlichen Realität bewirkt 
wird; und hier kommen wir auf die wichtigsten psychologischen Begriffe … Wir 
entwickeln, indem wir in diese (physische Welt) herunterversetzt werden, gegen alles, was 
geistig ist, Antipathie, so dass wir die geistige vorgeburtliche Realität zurückstrahlen in 
einer uns unbewussten Antipathie. Wir tragen die Kraft der Antipathie in uns und 
verwandeln durch sie das vorgeburtliche Element in ein blosses Vorstellungsbild. Und mit 
dem, was als Willensrealität nach dem Tode hinausstrahlt zu unserem Dasein, verbinden wir
uns in Sympathie. Dieser zwei, der Sympathie und der Antipathie, werden wir uns nicht 
unmittelbar bewusst, aber sie leben in uns unbewusst und sie bedeuten unser Fühlen, das 
fortwährend aus einem Rhythmus, aus einem Wechselspiel zwischen Sympathie und 
Antipathie sich zusammensetzt.“  293, 33f   (>Vorgeburtliches ..)

  Antisozial ist es, „in unmittelbarer Sympathie und Antipathie an den anderen Menschen 
heranzugehen.“ Besser sich naturwissenschaftlich objektiv für die Fehler anderer Menschen 
interessieren, als sie zu kritisieren.   185, 96f  

  „Und deshalb, weil immer das Unterbewusste im Fühlen nach Sympathie und Antipathie 
geht, entwirft es immer ein gefälschtes Bild des Nebenmenschen.“ Wenn man versucht, mit 
den Menschen zu leben, wird man sozial.  186, 97  (>Denken-Welt ..)

  Fühlen und Atmung: Man muss das Fühlen in Beziehung bringen „zu demjenigen 
Lebensrhythmus, der in der Atmungstätigkeit seine Mitte hat.“  21, 151

  „Wie schauen denn daher die leiblichen Offenbarungen des Fühlens aus? Sie werden ja im 
menschlichen Leibe überall finden, wie die Blutbahnen mit den Nervenbahnen in 
irgendeiner Weise sich berühren. Und überall dort (..) entsteht eigentlich Gefühl.“  293, 82f

  Fühlen zwischen Atmung und Inspiration: Das Gefühlsleben des Menschen „hat auf der
einen Seite .. sein leibliches Gegenstück im Atmungsrhythmus, auf der anderen Seite aber 
hat es seine Beziehung zu geistigen Inhalten“, die mit dem inspirierten Bewusstsein 
durchdrungen werden. Während in das gewöhnliche Bewusstsein zunächst nur hereinspielt, 
was zwischen Geburt und Tod liegt, spielt in das Gefühlsleben herein und ist mit der 
Inspiration erfassbar, was auch dann lebt, wenn der Mensch diesen physischen Leib nicht 
mehr trägt: der ewige Wesenskern des Menschen.  73, 192f

  Fühlen und Denken: „Der Weg zum Herzen geht durch den Kopf. Davon macht auch die 
Liebe keine Ausnahme. Wenn sie nicht die blosse Äusserung des Geschlechtstriebes ist, 



dann beruht sie auf den Vorstellungen, die wir uns von dem geliebten Wesen machen. Und 
je idealistischer diese Vorstellungen sind, desto beseligender ist die Liebe. Auch hier ist der 
Gedanke der Vater des Gefühles.“ 4, 25

  Fühlen, entwickeltes: „Erlebnisse in unserer Seele, die in unserem Gefühlsleben 
wurzeln .., und die dadurch zu innerer Erkenntnis führen, dass sie tiefer in das Wesen eines 
Dinges hineinführen, die aber auch noch zu anderen Seiten der Seele als zum bloßen 
Intellektualismus sprechen, können ebenso vom Persönlichen gereinigt werden wie das 
Denken, so dass das Gefühl dann eben solche Objektivität vermittelt, wie sie das Denken 
oder das Vorstellungsvermögen vermitteln kann. Diese Reinigung oder Entwickelung des 
Gefühls nennt man in aller esoterischen Erkenntnislehre die Erleuchtung.“  57, 61 

  Fühlen und Inspirationen: „Das Fühlen des gewöhnlichen Bewusstseins ruht nach der 
Leibesseite hin auf dem rhythmischen Geschehen. Von der geistigen Seite her erfliesst es 
aus einem geistig-Wesenhaften, das (ich als) Inspiration kennzeichne.“  21, 161 

  Fühlen und Recht: Wenn man fordert, dass jeder nach seinen Fähigkeiten und 
Bedürfnissen leben können soll, lässt man das Gefühlsleben des Menschen aus und damit 
das Rechtsleben. „Denn die Rechtsverhältnisse können sich nur so entwickeln im 
Zusammenleben der Menschen, wie sich in diesem Zusammenleben der Menschen Gefühl 
an Gefühl abstreift, abschleift.“ Wenn man das Gefühl weglässt, muss die Rechtsfrage „in 
ein Loch fallen.“  332a, 83  (>Recht)

 
  Fühlen und Wissen: „Der naive Mensch … sucht nicht das Wissen sondern das Fühlen 
zum Mittel der Erkenntnis zu machen.“  4, 139f   (>Glaube neben Wissen)

  „Es entstehen die sozialen Wirren insofern richtig, als sie aus Empfindungen, aus Gefühlen
heraus entstehen. Gefühle und Empfindungen haben immer in einer gewissen Weise recht; 
aber man kann nicht korrigieren, was man korrigieren soll, wenn man nicht die richtigen 
Begriffe hat.“   NÖK, 120    (>Denken und Fühlen, >Revolution) 

  „Die Menschheit wird verurteilt sein, immer mehr und mehr die Disharmonie im sozialen 
Zusammenleben zu entwickeln, und immer mehr Kriegsstoff über die Welt auszusäen, wenn
sie sich nicht hineinfinden wird in den Zusammenklang mit dem Kosmos in dem Fühlen, 
um dieses hineinzutragen in alles, was man tut, auch in das Alleralltäglichste. .. Man wird 
keine Fabriken, keine Schulen halten können in der Zukunft, wenn man nicht entwickeln 
wird Begriffe aus den grossen Aufgaben des Universums heraus.“  182, 68

  Fühlen und Wollen:   „Die zweite Sphäre des menschlichen Lebens ist das Fühlen. An 
die Wahrnehmungen der Aussenwelt knüpfen sich bestimmte Gefühle. Diese Gefühle 
können zu Triebfedern des Handelns werden. Wenn ich einen hungernden Menschen sehe, 
so kann mein Mitgefühl mit demselben die Triebfeder meines Handelns bilden. Solche 
Gefühle sind etwa: das Schamgefühl, der Stolz, das Ehrgefühl, die Demut, die Reue, das 
Mitgefühl, das Rache- und Dankbarkeitsgefühl, die Pietät, das Liebes- und Pflichtgefühl.“  
4, 152

  „Wille ist, ich möchte sagen, nur das ausgeführte Gefühl, und das Gefühl ist der 
zurückgehaltene Wille. Der Wille, der sich noch nicht wirklich äussert, der in der Seele 

dann beruht sie auf den Vorstellungen, die wir uns von dem geliebten Wesen machen. Und 
je idealistischer diese Vorstellungen sind, desto beseligender ist die Liebe. Auch hier ist der 
Gedanke der Vater des Gefühles.“ 4, 25

  Fühlen, entwickeltes: „Erlebnisse in unserer Seele, die in unserem Gefühlsleben 
wurzeln .., und die dadurch zu innerer Erkenntnis führen, dass sie tiefer in das Wesen eines 
Dinges hineinführen, die aber auch noch zu anderen Seiten der Seele als zum bloßen 
Intellektualismus sprechen, können ebenso vom Persönlichen gereinigt werden wie das 
Denken, so dass das Gefühl dann eben solche Objektivität vermittelt, wie sie das Denken 
oder das Vorstellungsvermögen vermitteln kann. Diese Reinigung oder Entwickelung des 
Gefühls nennt man in aller esoterischen Erkenntnislehre die Erleuchtung.“  57, 61 

  Fühlen und Inspirationen: „Das Fühlen des gewöhnlichen Bewusstseins ruht nach der 
Leibesseite hin auf dem rhythmischen Geschehen. Von der geistigen Seite her erfliesst es 
aus einem geistig-Wesenhaften, das (ich als) Inspiration kennzeichne.“  21, 161 

  Fühlen und Recht: Wenn man fordert, dass jeder nach seinen Fähigkeiten und 
Bedürfnissen leben können soll, lässt man das Gefühlsleben des Menschen aus und damit 
das Rechtsleben. „Denn die Rechtsverhältnisse können sich nur so entwickeln im 
Zusammenleben der Menschen, wie sich in diesem Zusammenleben der Menschen Gefühl 
an Gefühl abstreift, abschleift.“ Wenn man das Gefühl weglässt, muss die Rechtsfrage „in 
ein Loch fallen.“  332a, 83  (>Recht)

 
  Fühlen und Wissen: „Der naive Mensch … sucht nicht das Wissen sondern das Fühlen 
zum Mittel der Erkenntnis zu machen.“  4, 139f   (>Glaube neben Wissen)

  „Es entstehen die sozialen Wirren insofern richtig, als sie aus Empfindungen, aus Gefühlen
heraus entstehen. Gefühle und Empfindungen haben immer in einer gewissen Weise recht; 
aber man kann nicht korrigieren, was man korrigieren soll, wenn man nicht die richtigen 
Begriffe hat.“   NÖK, 120    (>Denken und Fühlen, >Revolution) 

  „Die Menschheit wird verurteilt sein, immer mehr und mehr die Disharmonie im sozialen 
Zusammenleben zu entwickeln, und immer mehr Kriegsstoff über die Welt auszusäen, wenn
sie sich nicht hineinfinden wird in den Zusammenklang mit dem Kosmos in dem Fühlen, 
um dieses hineinzutragen in alles, was man tut, auch in das Alleralltäglichste. .. Man wird 
keine Fabriken, keine Schulen halten können in der Zukunft, wenn man nicht entwickeln 
wird Begriffe aus den grossen Aufgaben des Universums heraus.“  182, 68

  Fühlen und Wollen:   „Die zweite Sphäre des menschlichen Lebens ist das Fühlen. An 
die Wahrnehmungen der Aussenwelt knüpfen sich bestimmte Gefühle. Diese Gefühle 
können zu Triebfedern des Handelns werden. Wenn ich einen hungernden Menschen sehe, 
so kann mein Mitgefühl mit demselben die Triebfeder meines Handelns bilden. Solche 
Gefühle sind etwa: das Schamgefühl, der Stolz, das Ehrgefühl, die Demut, die Reue, das 
Mitgefühl, das Rache- und Dankbarkeitsgefühl, die Pietät, das Liebes- und Pflichtgefühl.“  
4, 152

  „Wille ist, ich möchte sagen, nur das ausgeführte Gefühl, und das Gefühl ist der 
zurückgehaltene Wille. Der Wille, der sich noch nicht wirklich äussert, der in der Seele 



zurückbleibt, das ist das Gefühl; ein abgestumpfter Wille ist das Gefühl.“   293, 59

  Führung >Geistige Führung, >Menschheitsführer

  Ganzes; „dem Ganzen dienen“: „Was ist das Ganze? Es sind die Einzelnen alle 
zusammen! Man sollte also nicht sagen „dem Blühen der Betriebe“ (sollen die Betriebsräte 
dienen), sondern „dem Blühen all derer, die an den Betrieben und überhaupt an der 
Wirtschaft beteiligt sind.“  331, 112f

  Gebot und Recht: Früher, z. B. Im alten Orient und bis ins 16. Jahrhundert herein hat sich
das volkswirtschaftliche Leben zum grössten Teil instinktiv abgespielt. „Die religiösen 
Gebote erstreckten sich vielfach hinein in das wirtschaftliche Leben, so dass auch für das 
ältere Leben die Arbeitsfrage, die Frage des sozialen Zirkulierens der Arbeitswerte, gar 
nicht in Betracht kam. Die Arbeit wurde in gewissem Sinne instinktiv verrichtet“; ob der 
eine mehr oder weniger tat, war noch bei Plato keine erhebliche Frage. Die Bewertung der 
Arbeit für den einzelnen Menschen begann erst in der römischen Zeit. Vorher enthielt das 
Gebot alles, was auch rechtens ist. Dann wurde es mehr auf das seelische Leben 
zurückgezogen und das Recht macht sich geltend mit Bezug auf das äussere Leben. Im 
Mittelalter sondern sich auf der einen Seite die Rechtsverhältnisse, auf der anderen Seite die
Arbeitsverhältnisse aus den religiösen Organisationen heraus. Damit fing die Arbeitsteilung 
an, eine besondere Bedeutung zu gewinnen.  340, 41f  (>Theokratie)

  Gedanken >Denken

  Gedankenfreiheit >Freiheit als Gedankenfreiheit

  Gegenseitige Hilfe: Der Zoologe Kessler sprach über das Prinzip der gegenseitigen Hilfe 
in der Natur. Fürst Kropotkin hat die Sache weitergeführt. Da „finden Sie 
auseinandergesetzt und durch die Tatsachen bewiesen, dass die tierischen Arten, die 
tierischen Gruppen sich nicht entwickeln durch den Kampf ums Dasein, dass es in Wahrheit
einen Kampf ums Dasein nur ausnahmsweise zwischen zwei Arten gibt, nicht aber in der 
Art selbst, deren Individuen sich im Gegenteil Hilfe leisten, und dass die Arten am 
dauerhaftesten sind, deren Individuen am meisten veranlagt sind zu solcher gegenseitigen 
Hilfe.“  54, 45  (>Individualität wie Tierart) 

  Gegenseitigkeit: „Erst wenn in der Arbeit die Gegenseitigkeit füreinander beginnt, kann 
man von volkswirtschaftlicher Arbeit sprechen.“  NÖS, 59   (>Arbeitsteilung)  

  „Die Arbeitsteilung macht also notwendig auf einer gewissen Stufe die Gegenseitigkeit, 
das heisst dasselbe im menschlichen Verkehr, was wir finden zum Beispiel beim Beleihen. 
(..) Dann haben wir im Zins die realisierte Gegenseitigkeit .. nur in die abstrakte Form des 
Geldes verwandelt.“  NÖK, 148  (>Leistung und Gegenleistung)
  
  Geist: „Alle diejenigen, welche da glauben, dass die Gedanken nur etwas sind, was der 

zurückbleibt, das ist das Gefühl; ein abgestumpfter Wille ist das Gefühl.“   293, 59

  Führung >Geistige Führung, >Menschheitsführer

  Ganzes; „dem Ganzen dienen“: „Was ist das Ganze? Es sind die Einzelnen alle 
zusammen! Man sollte also nicht sagen „dem Blühen der Betriebe“ (sollen die Betriebsräte 
dienen), sondern „dem Blühen all derer, die an den Betrieben und überhaupt an der 
Wirtschaft beteiligt sind.“  331, 112f

  Gebot und Recht: Früher, z. B. Im alten Orient und bis ins 16. Jahrhundert herein hat sich
das volkswirtschaftliche Leben zum grössten Teil instinktiv abgespielt. „Die religiösen 
Gebote erstreckten sich vielfach hinein in das wirtschaftliche Leben, so dass auch für das 
ältere Leben die Arbeitsfrage, die Frage des sozialen Zirkulierens der Arbeitswerte, gar 
nicht in Betracht kam. Die Arbeit wurde in gewissem Sinne instinktiv verrichtet“; ob der 
eine mehr oder weniger tat, war noch bei Plato keine erhebliche Frage. Die Bewertung der 
Arbeit für den einzelnen Menschen begann erst in der römischen Zeit. Vorher enthielt das 
Gebot alles, was auch rechtens ist. Dann wurde es mehr auf das seelische Leben 
zurückgezogen und das Recht macht sich geltend mit Bezug auf das äussere Leben. Im 
Mittelalter sondern sich auf der einen Seite die Rechtsverhältnisse, auf der anderen Seite die
Arbeitsverhältnisse aus den religiösen Organisationen heraus. Damit fing die Arbeitsteilung 
an, eine besondere Bedeutung zu gewinnen.  340, 41f  (>Theokratie)

  Gedanken >Denken

  Gedankenfreiheit >Freiheit als Gedankenfreiheit

  Gegenseitige Hilfe: Der Zoologe Kessler sprach über das Prinzip der gegenseitigen Hilfe 
in der Natur. Fürst Kropotkin hat die Sache weitergeführt. Da „finden Sie 
auseinandergesetzt und durch die Tatsachen bewiesen, dass die tierischen Arten, die 
tierischen Gruppen sich nicht entwickeln durch den Kampf ums Dasein, dass es in Wahrheit
einen Kampf ums Dasein nur ausnahmsweise zwischen zwei Arten gibt, nicht aber in der 
Art selbst, deren Individuen sich im Gegenteil Hilfe leisten, und dass die Arten am 
dauerhaftesten sind, deren Individuen am meisten veranlagt sind zu solcher gegenseitigen 
Hilfe.“  54, 45  (>Individualität wie Tierart) 

  Gegenseitigkeit: „Erst wenn in der Arbeit die Gegenseitigkeit füreinander beginnt, kann 
man von volkswirtschaftlicher Arbeit sprechen.“  NÖS, 59   (>Arbeitsteilung)  

  „Die Arbeitsteilung macht also notwendig auf einer gewissen Stufe die Gegenseitigkeit, 
das heisst dasselbe im menschlichen Verkehr, was wir finden zum Beispiel beim Beleihen. 
(..) Dann haben wir im Zins die realisierte Gegenseitigkeit .. nur in die abstrakte Form des 
Geldes verwandelt.“  NÖK, 148  (>Leistung und Gegenleistung)
  
  Geist: „Alle diejenigen, welche da glauben, dass die Gedanken nur etwas sind, was der 



menschliche Geist bildet, was nicht den Dingen zugrunde liegt als eigentliche Wirkens- und 
Schaffenskräfte der Dinge, die sollten nur gleich überhaupt alles Denken aufgeben; denn die
Gedanken, die also gebildet würden, ohne dass sie einer äußeren Gedankenwelt 
entsprechen, die wären eitel Hirngespinste. Einzig und allein derjenige denkt real, der da 
weiß, dass die Gedanken, die wie in einem Spiegel in unserem Inneren die äußere Welt 
wieder aufwecken, dass diese Gedanken der Dinge in der äußeren Welt sind und dass aus 
dieser Gedankenwelt alle Dinge ursprünglich hervorgesprossen sind. So also ist zwar für 
uns Menschen der Gedanke das letzte, das wir ergreifen von den Dingen, den Dingen aber 
liegt er als ihr erstes zugrunde. … Wenn der Gedanke draußen in der Welt wirkt, dann ist er 
durchzogen von dem Willen. Und das eben ist das eigenartige des Geistes, der objektiv 
draußen die Dinge durchwirkt, dass er schöpferisch ist. Dadurch ist er aber nicht mehr nur 
Gedanke, dadurch ist er Geist.“ 119, 21f  (>Intuition, >Urgedanken, >Real ..)

  „Der Geistesforscher sucht den Geist nicht nur im Menschen, sondern überall um uns 
herum. In allem erscheint er wie eine innere Physiognomie. Er ist überall im Weltenall 
ausgebreitet. Kein Mensch, kein Tier, keine Pflanze, kein Stein kann sein, ohne dass der 
Geist die Grundlage dieses Wesens ist. (…) Materie ist nichts anderes als verdichteter Geist.
(…) Nehmen wir an, der Mensch erhebt sich zu einer solchen Höhe, dass er wirklich über 
ein Ding der Aussenwelt etwas zu sagen vermag, worüber die Menschen sich einig sein 
können, so erhebt er sich zu dem Begriff, zu der Idee der Sache. Dann sollen wir uns 
bewusst werden, dass das genau dasselbe ist, was vor der Sache da war, wonach die Sache 
geschaffen ist. Nur der kann glauben, dass er Geistiges aus einer Welt gewinnen könne, in 
der kein Geist ist, der vermeint, aus einem Glase Wasser zu gewinnen, in dem kein Wasser 
ist. Wenn wir … irgendein Wesen der Aussenwelt betrachten, so dass wir nicht nur das 
Erhebende, Schöne, Herrliche, sondern auch das Traurige auf uns wirken lassen, wenn wir 
das eigentliche Wesen der Dinge auf uns wirken lassen, so müssen wir uns klarwerden, dass
wir in uns aufleuchten lassen das, was vor der Sache da war, woraus sie entstanden ist. So 
kommt uns das Körperliche vor wie eine Verdichtung des Geistigen.“   57, 11ff  (>Erde, 
>Materie, >Seele, >Sinneswelt und geistige Welt)

  Ein „Beweis“ für das Dasein des Geistes ist der Irrtum und die Überwindungsmöglichkeit 
des Irrtums.   115, 246   (>Heiliger Geist) 

  Geist, Abschaffung >Kopf, Gliedmassen und Rumpf

  Geistige Anschauung „beruht nicht auf äusserer Sinnesanschauung“. Sie erhebt sich über 
alles, was sonst als Phantasie die Völker durchglüht. „Sie ist ein und dieselbe, durch die 
Menschen hindurch, über die ganze Erde hin..“   332a, 197  (>Geisteswissenschaft)

  Geistiger Antrieb:  „Die Nicht-Anerkennung dieses Antriebes aus dem Geiste heraus im 
Innern des menschlichen Wesens ist das grösste Hindernis für die Erlangung einer Einsicht 
in die geistige Welt. Denn Einordnung des eigenen Wesens in den Naturzusammenhang 
bedeutet Ablenkung des Seelenblickes von diesem Wesen. (…) Wie der menschliche 
Körper verkümmert, wenn er nicht physische Nahrung erhält, so wird der .. Mensch sein 
Selbst in Verkümmerung empfinden, wenn er nicht sieht, wie in dieses Selbst die Kräfte 
einer ausser ihm tätigen geistigen Welt hineinwirken.“   26, 80f

  Geist erfasst Arbeit >Wert 2, >Leistung, geistige    

menschliche Geist bildet, was nicht den Dingen zugrunde liegt als eigentliche Wirkens- und 
Schaffenskräfte der Dinge, die sollten nur gleich überhaupt alles Denken aufgeben; denn die
Gedanken, die also gebildet würden, ohne dass sie einer äußeren Gedankenwelt 
entsprechen, die wären eitel Hirngespinste. Einzig und allein derjenige denkt real, der da 
weiß, dass die Gedanken, die wie in einem Spiegel in unserem Inneren die äußere Welt 
wieder aufwecken, dass diese Gedanken der Dinge in der äußeren Welt sind und dass aus 
dieser Gedankenwelt alle Dinge ursprünglich hervorgesprossen sind. So also ist zwar für 
uns Menschen der Gedanke das letzte, das wir ergreifen von den Dingen, den Dingen aber 
liegt er als ihr erstes zugrunde. … Wenn der Gedanke draußen in der Welt wirkt, dann ist er 
durchzogen von dem Willen. Und das eben ist das eigenartige des Geistes, der objektiv 
draußen die Dinge durchwirkt, dass er schöpferisch ist. Dadurch ist er aber nicht mehr nur 
Gedanke, dadurch ist er Geist.“ 119, 21f  (>Intuition, >Urgedanken, >Real ..)

  „Der Geistesforscher sucht den Geist nicht nur im Menschen, sondern überall um uns 
herum. In allem erscheint er wie eine innere Physiognomie. Er ist überall im Weltenall 
ausgebreitet. Kein Mensch, kein Tier, keine Pflanze, kein Stein kann sein, ohne dass der 
Geist die Grundlage dieses Wesens ist. (…) Materie ist nichts anderes als verdichteter Geist.
(…) Nehmen wir an, der Mensch erhebt sich zu einer solchen Höhe, dass er wirklich über 
ein Ding der Aussenwelt etwas zu sagen vermag, worüber die Menschen sich einig sein 
können, so erhebt er sich zu dem Begriff, zu der Idee der Sache. Dann sollen wir uns 
bewusst werden, dass das genau dasselbe ist, was vor der Sache da war, wonach die Sache 
geschaffen ist. Nur der kann glauben, dass er Geistiges aus einer Welt gewinnen könne, in 
der kein Geist ist, der vermeint, aus einem Glase Wasser zu gewinnen, in dem kein Wasser 
ist. Wenn wir … irgendein Wesen der Aussenwelt betrachten, so dass wir nicht nur das 
Erhebende, Schöne, Herrliche, sondern auch das Traurige auf uns wirken lassen, wenn wir 
das eigentliche Wesen der Dinge auf uns wirken lassen, so müssen wir uns klarwerden, dass
wir in uns aufleuchten lassen das, was vor der Sache da war, woraus sie entstanden ist. So 
kommt uns das Körperliche vor wie eine Verdichtung des Geistigen.“   57, 11ff  (>Erde, 
>Materie, >Seele, >Sinneswelt und geistige Welt)

  Ein „Beweis“ für das Dasein des Geistes ist der Irrtum und die Überwindungsmöglichkeit 
des Irrtums.   115, 246   (>Heiliger Geist) 

  Geist, Abschaffung >Kopf, Gliedmassen und Rumpf

  Geistige Anschauung „beruht nicht auf äusserer Sinnesanschauung“. Sie erhebt sich über 
alles, was sonst als Phantasie die Völker durchglüht. „Sie ist ein und dieselbe, durch die 
Menschen hindurch, über die ganze Erde hin..“   332a, 197  (>Geisteswissenschaft)

  Geistiger Antrieb:  „Die Nicht-Anerkennung dieses Antriebes aus dem Geiste heraus im 
Innern des menschlichen Wesens ist das grösste Hindernis für die Erlangung einer Einsicht 
in die geistige Welt. Denn Einordnung des eigenen Wesens in den Naturzusammenhang 
bedeutet Ablenkung des Seelenblickes von diesem Wesen. (…) Wie der menschliche 
Körper verkümmert, wenn er nicht physische Nahrung erhält, so wird der .. Mensch sein 
Selbst in Verkümmerung empfinden, wenn er nicht sieht, wie in dieses Selbst die Kräfte 
einer ausser ihm tätigen geistigen Welt hineinwirken.“   26, 80f

  Geist erfasst Arbeit >Wert 2, >Leistung, geistige    



  Geist und Bewusstsein: Der Geist macht „in dem Augenblicke seine Ansprüche im 
Unterbewussten geltend (..), in dem der Mensch ihn aus seinem Bewusstsein verbannt.“ Die
ungeistige „Aufklärung“, die am „Unerkennbaren“ festhält, wird das soziale Leben nicht 
gestalten können. „Mit dem Geiste aber wirkt nur derjenige, der ihn in sein Bewusstsein 
aufnimmt.“   24, 112  (>Bewusstsein, >Revolution, >Geisteswissenschaft)

  Geist und Denken: „Das geistige Auge sieht im „Geisterland“ den Gedanken des Löwen 
so wirklich wie das sinnliche den physischen Löwen. … Wie dem operierten 
Blindgeborenen auf einmal seine Umgebung mit den neuen Eigenschaften der Farben und 
Lichter erscheint, so erscheint demjenigen, der sein geistiges Auge gebrauchen lernt, die 
Umgebung mit einer neuen Welt erfüllt, mit der Welt lebendiger Gedanken oder 
Geistwesen.“   9, 120f

  Geistige Erfahrungen: „Die meisten Menschen glauben heute noch immer, das 
Wesentliche .. bestehe darin, dass man allerlei geistige Erfahrungen sammelt. .. Aber die 
unverarbeiteten Erfahrungen, die einfach gewonnen werden, ohne dass man den gesunden 
Menschenverstand zum Interpreten benützt, sind eigentlich wertlos ..“ Am schlechtesten 
bestellt ist es nicht etwa mit der übersinnlichen Erfahrung, sondern mit der gesunden Logik,
mit der Kraft der Wahrhaftigkeit.  196, 91f

  Geist-Erkenntnis: „Der Mensch braucht zur Sicherheit in seinem Fühlen, zur kraftvollen 
Entfaltung seines Willens eine Erkenntnis der geistigen Welt. Denn er kann die Grösse, 
Schönheit, Weisheit der natürlichen Welt im grössten Umfange empfinden: diese gibt ihm 
keine Antwort auf die Frage nach seinem eigenen Wesen. Dieses eigene Wesen hält die 
Stoffe und Kräfte der natürlichen Welt so lange in der lebend-regsamen Menschen Gestalt 
zusammen, bis der Mensch durch die Pforte des Todes schreitet. Dann übernimmt die Natur 
diese Gestalt. Sie kann dieselbe nicht zusammenhalten ..“   26, 51

  „Wer heute Gelegenheit hat, sich der Geist-Erkenntnis hinzugeben, geniesst eine Gnade 
des Karma. …  Das sollen alle Menschen, die davon wissen können, als ein besonderes 
Glück empfinden, als etwas, was die höchsten Kräfte des Menschen aufruft, was wie Feuer 
anfachen kann alles in seiner Seele, was im Erlöschen, in der Disharmonie ist oder dem 
Verfall entgegenzugehen scheint.“   130, 138  (>Geisteswissenschaft)

  Man kommt durch Eindringen in das Geistige erst zu einer Ahnung, dann zu einem 
Glauben und zuletzt zu einer Erkenntnis und Beobachtung des Geistigen. Wer den Willen 
zur Erkenntnis hat, gibt seinem Geist Nahrung. Der Geist wird stark und erlangt die 
Herrschaft über den Leib. Wer keine Ahnung davon haben will, dass hinter allem 
Physischen ein Geistig-Seelisches ist, lässt seinen Geist verhungern.  112, 125f

  Geist; Furcht davor: In den Untergründen des Seelenlebens weiss jeder Mensch viel 
mehr als er denkt, aber er schafft sich „logische Gründe“ gegen die Geisteswissenschaft, 
weil es eine Furcht vor der geistigen Erkenntnis gibt. Der Mensch ahnt, dass im 
Gedankenleben etwas enthalten ist, von der übersinnlichen Welt. Gleichzeitig braucht es 
Mut, „sich zu gestehen, dass die Gedankenwelt eben keine Wirklichkeit ist. .. Auf der einen 
Seite also müsste der Mensch fühlen, wie sein Denken hier in der Sinnenwelt bloss eine 
Summe von Bildern ist, auf der anderen .., dass dasjenige, was von der übersinnlichen Welt 

  Geist und Bewusstsein: Der Geist macht „in dem Augenblicke seine Ansprüche im 
Unterbewussten geltend (..), in dem der Mensch ihn aus seinem Bewusstsein verbannt.“ Die
ungeistige „Aufklärung“, die am „Unerkennbaren“ festhält, wird das soziale Leben nicht 
gestalten können. „Mit dem Geiste aber wirkt nur derjenige, der ihn in sein Bewusstsein 
aufnimmt.“   24, 112  (>Bewusstsein, >Revolution, >Geisteswissenschaft)

  Geist und Denken: „Das geistige Auge sieht im „Geisterland“ den Gedanken des Löwen 
so wirklich wie das sinnliche den physischen Löwen. … Wie dem operierten 
Blindgeborenen auf einmal seine Umgebung mit den neuen Eigenschaften der Farben und 
Lichter erscheint, so erscheint demjenigen, der sein geistiges Auge gebrauchen lernt, die 
Umgebung mit einer neuen Welt erfüllt, mit der Welt lebendiger Gedanken oder 
Geistwesen.“   9, 120f

  Geistige Erfahrungen: „Die meisten Menschen glauben heute noch immer, das 
Wesentliche .. bestehe darin, dass man allerlei geistige Erfahrungen sammelt. .. Aber die 
unverarbeiteten Erfahrungen, die einfach gewonnen werden, ohne dass man den gesunden 
Menschenverstand zum Interpreten benützt, sind eigentlich wertlos ..“ Am schlechtesten 
bestellt ist es nicht etwa mit der übersinnlichen Erfahrung, sondern mit der gesunden Logik,
mit der Kraft der Wahrhaftigkeit.  196, 91f

  Geist-Erkenntnis: „Der Mensch braucht zur Sicherheit in seinem Fühlen, zur kraftvollen 
Entfaltung seines Willens eine Erkenntnis der geistigen Welt. Denn er kann die Grösse, 
Schönheit, Weisheit der natürlichen Welt im grössten Umfange empfinden: diese gibt ihm 
keine Antwort auf die Frage nach seinem eigenen Wesen. Dieses eigene Wesen hält die 
Stoffe und Kräfte der natürlichen Welt so lange in der lebend-regsamen Menschen Gestalt 
zusammen, bis der Mensch durch die Pforte des Todes schreitet. Dann übernimmt die Natur 
diese Gestalt. Sie kann dieselbe nicht zusammenhalten ..“   26, 51

  „Wer heute Gelegenheit hat, sich der Geist-Erkenntnis hinzugeben, geniesst eine Gnade 
des Karma. …  Das sollen alle Menschen, die davon wissen können, als ein besonderes 
Glück empfinden, als etwas, was die höchsten Kräfte des Menschen aufruft, was wie Feuer 
anfachen kann alles in seiner Seele, was im Erlöschen, in der Disharmonie ist oder dem 
Verfall entgegenzugehen scheint.“   130, 138  (>Geisteswissenschaft)

  Man kommt durch Eindringen in das Geistige erst zu einer Ahnung, dann zu einem 
Glauben und zuletzt zu einer Erkenntnis und Beobachtung des Geistigen. Wer den Willen 
zur Erkenntnis hat, gibt seinem Geist Nahrung. Der Geist wird stark und erlangt die 
Herrschaft über den Leib. Wer keine Ahnung davon haben will, dass hinter allem 
Physischen ein Geistig-Seelisches ist, lässt seinen Geist verhungern.  112, 125f

  Geist; Furcht davor: In den Untergründen des Seelenlebens weiss jeder Mensch viel 
mehr als er denkt, aber er schafft sich „logische Gründe“ gegen die Geisteswissenschaft, 
weil es eine Furcht vor der geistigen Erkenntnis gibt. Der Mensch ahnt, dass im 
Gedankenleben etwas enthalten ist, von der übersinnlichen Welt. Gleichzeitig braucht es 
Mut, „sich zu gestehen, dass die Gedankenwelt eben keine Wirklichkeit ist. .. Auf der einen 
Seite also müsste der Mensch fühlen, wie sein Denken hier in der Sinnenwelt bloss eine 
Summe von Bildern ist, auf der anderen .., dass dasjenige, was von der übersinnlichen Welt 



erzählt, diese Welt hier zu einem Bilde macht.“  195, 9ff

  Geist herausholen oder verkommen lassen: Wir müssen lernen, „allmählich auf das 
Leben der Menschen hinzuschauen. Und unsere Lebensauffassung wird eine ganz andere 
werden .. . Wir können im Leben Menschen finden, die stumpf, gemütlos geworden sind. 
Wir werden nicht sagen, sie seien geistlos, aber wir werden sagen: Sie haben die Sünde 
begangen, den Geist zu begraben während ihres Lebens, den Geist in seiner Verzauberung 
zu lassen, den Geist ins Fleisch, in den bloß äußeren Lebensgang hineinschlüpfen zu lassen,
den Geist im Schicksal verkommen zu lassen. Wenn wir geboren werden, können wir nur 
dadurch Menschen werden, dass die geistig-seelische Individualität heruntersteigt aus 
geistig-seelischen Welten. Und indem das Kind in seiner ersten Organisation auftritt, ist es 
ein noch unvollkommenes Bild der geistigen Individualität. Die liegt in ihm. Die kann man 
unberücksichtigt lassen, oder man kann sie entzaubern, oder nach und nach aus dem Fleisch
herausholen, aus dem Lebensgang herausholen, aus dem Schicksal herausholen. Das aber ist
des Menschen Aufgabe .. Wenn wir von einem Tage an uns bemühen, etwas über die 
geistigen Welten zu erfahren, etwas über die geistigen Welten zu empfinden: wir holen es 
eigentlich aus uns selbst. Das andere ist nur eine Anregung. Wir holen es aus uns selbst .. 
denn es steckt in Ihrem tiefsten Inneren drinnen, und es will heraus. Und .. es ist eine 
Versündigung gegen die Weltenordnung, den Geist im bloßen Fleische drinnen zu lassen, 
denn da geht er Irrwege; da überlassen wir ihn einem Schicksal, das er nicht einschlagen 
soll. Wir befreien den Geist, indem wir ihn herausholen aus dem Fleische. Und indem wir 
uns bewusst durchdringen mit dem Geiste, erlösen wir dasjenige, was erlöst sein will, aus 
dem Untergrund des Daseins heraus. (…) Das ist dasjenige, worüber sich die Menschheit in 
der nächsten Zukunft zu entscheiden hat: ob sie den Geist in der Materie wird wuchern 
lassen wollen - dadurch wird der Geist zur Missbildung, dadurch kommt er in diabolischen, 
in teuflischen, in ahrimanischen Wahn hinein -, oder ob die Menschheit den Geist wird 
verwandeln wollen in Gedanken, in Gefühle, in Willensimpulse: dann wird der Geist unter 
den Menschen leben und das erreichen, was er erreichen will, indem er durch die Menschen 
in das Leben der Erde einziehen will. Denn der Geist will das ja: durch die Menschen in das
Leben der Erde einziehen. Wir sollen ihn nicht zurückhalten. Und jedesmal, wenn wir uns 
wehren gegen das Kennenlernen des Geistes, halten wir ihn zurück: er muss 
gewissermassen hinuntertauchen in die Materie, muss die Materie schlechter machen als sie 
ist. Denn der Geist hat seine zugeteilte Aufgabe: er soll durch die menschheitliche seelische 
Entwickelung ins Erdenleben eintreten; da wirkt er dann segensreich. Wird er in die Materie
zurückgestoßen, dann wirkt er in der Materie verheerend, dann wirkt er schlimm.“ 182, 60f

  Geistiger Kampf: „Der Kampf ist auf geistigem Felde kein böses; er ist da das Lebens-
Element.“  259, 844  (>Krieg, äusserer oder innerer)

  Das Geistesleben „wird auf eine gesunde Basis nur gestellt, wenn man alles geistige Leben
.. des staatlichen Monopolisierungscharakters  entkleidet und auf sich selbst stellt. … Dieses
wirklich Geistige muss in der Menschenseele in dem Lichte der Freiheit und der freien 
Konkurrenz geboren werden..“ 328, 64 (>Lebenskampf, >Weisheit und Liebe)

  „Grosse Geister bringen auch ihre Gegner hervor, und mit den Gegnern zusammen bringen
sie die Menschheit vorwärts. Auch wenn die zukünftige Menschheit zu wesentlich anderen 
Vorstellungen kommen sollte, als Darwin und Lyell sie hatten, so werden diese Söhne der 
Zukunft doch in den beiden Männern ihre Väter zu verehren haben.“   30, 361

erzählt, diese Welt hier zu einem Bilde macht.“  195, 9ff

  Geist herausholen oder verkommen lassen: Wir müssen lernen, „allmählich auf das 
Leben der Menschen hinzuschauen. Und unsere Lebensauffassung wird eine ganz andere 
werden .. . Wir können im Leben Menschen finden, die stumpf, gemütlos geworden sind. 
Wir werden nicht sagen, sie seien geistlos, aber wir werden sagen: Sie haben die Sünde 
begangen, den Geist zu begraben während ihres Lebens, den Geist in seiner Verzauberung 
zu lassen, den Geist ins Fleisch, in den bloß äußeren Lebensgang hineinschlüpfen zu lassen,
den Geist im Schicksal verkommen zu lassen. Wenn wir geboren werden, können wir nur 
dadurch Menschen werden, dass die geistig-seelische Individualität heruntersteigt aus 
geistig-seelischen Welten. Und indem das Kind in seiner ersten Organisation auftritt, ist es 
ein noch unvollkommenes Bild der geistigen Individualität. Die liegt in ihm. Die kann man 
unberücksichtigt lassen, oder man kann sie entzaubern, oder nach und nach aus dem Fleisch
herausholen, aus dem Lebensgang herausholen, aus dem Schicksal herausholen. Das aber ist
des Menschen Aufgabe .. Wenn wir von einem Tage an uns bemühen, etwas über die 
geistigen Welten zu erfahren, etwas über die geistigen Welten zu empfinden: wir holen es 
eigentlich aus uns selbst. Das andere ist nur eine Anregung. Wir holen es aus uns selbst .. 
denn es steckt in Ihrem tiefsten Inneren drinnen, und es will heraus. Und .. es ist eine 
Versündigung gegen die Weltenordnung, den Geist im bloßen Fleische drinnen zu lassen, 
denn da geht er Irrwege; da überlassen wir ihn einem Schicksal, das er nicht einschlagen 
soll. Wir befreien den Geist, indem wir ihn herausholen aus dem Fleische. Und indem wir 
uns bewusst durchdringen mit dem Geiste, erlösen wir dasjenige, was erlöst sein will, aus 
dem Untergrund des Daseins heraus. (…) Das ist dasjenige, worüber sich die Menschheit in 
der nächsten Zukunft zu entscheiden hat: ob sie den Geist in der Materie wird wuchern 
lassen wollen - dadurch wird der Geist zur Missbildung, dadurch kommt er in diabolischen, 
in teuflischen, in ahrimanischen Wahn hinein -, oder ob die Menschheit den Geist wird 
verwandeln wollen in Gedanken, in Gefühle, in Willensimpulse: dann wird der Geist unter 
den Menschen leben und das erreichen, was er erreichen will, indem er durch die Menschen 
in das Leben der Erde einziehen will. Denn der Geist will das ja: durch die Menschen in das
Leben der Erde einziehen. Wir sollen ihn nicht zurückhalten. Und jedesmal, wenn wir uns 
wehren gegen das Kennenlernen des Geistes, halten wir ihn zurück: er muss 
gewissermassen hinuntertauchen in die Materie, muss die Materie schlechter machen als sie 
ist. Denn der Geist hat seine zugeteilte Aufgabe: er soll durch die menschheitliche seelische 
Entwickelung ins Erdenleben eintreten; da wirkt er dann segensreich. Wird er in die Materie
zurückgestoßen, dann wirkt er in der Materie verheerend, dann wirkt er schlimm.“ 182, 60f

  Geistiger Kampf: „Der Kampf ist auf geistigem Felde kein böses; er ist da das Lebens-
Element.“  259, 844  (>Krieg, äusserer oder innerer)

  Das Geistesleben „wird auf eine gesunde Basis nur gestellt, wenn man alles geistige Leben
.. des staatlichen Monopolisierungscharakters  entkleidet und auf sich selbst stellt. … Dieses
wirklich Geistige muss in der Menschenseele in dem Lichte der Freiheit und der freien 
Konkurrenz geboren werden..“ 328, 64 (>Lebenskampf, >Weisheit und Liebe)

  „Grosse Geister bringen auch ihre Gegner hervor, und mit den Gegnern zusammen bringen
sie die Menschheit vorwärts. Auch wenn die zukünftige Menschheit zu wesentlich anderen 
Vorstellungen kommen sollte, als Darwin und Lyell sie hatten, so werden diese Söhne der 
Zukunft doch in den beiden Männern ihre Väter zu verehren haben.“   30, 361



  Wenn man die Notwendigkeit der Emanzipation des Geisteslebens in Mitteleuropa nicht 
verstehen will, wird ein sehr schlimmer Geisteskrieg kommen zwischen Orient und 
Okzident.   192, 15.6.19  (>Mitteleuropa, >Westen und Osten)

  „Der Kampf, der mit diesen und jenen Mitteln auszufechten sein wird, der sich an diesen 
Waffenkampf anschliessen wird zwischen Orient und Okzident, zwischen Asien, Europa 
und Amerika, dieser Kampf wird wohl der grösste Geisteskampf werden, welchen 
wiederum die Menschheit auszufechten hat. All dasjenige, was selbst durch das 
Christentum an Impulsen und Kräften in die Menschheit eingeflossen ist, das wird in 
gewaltigen, elementaren Kampfeswogen die Zivilisation überspülen.“   296, 10ff

  Geistiges als Keim: „.. Nein, nicht weil man das Geistige im Kampfe ums Dasein braucht,
sondern weil es erzeugt wird mit einer Notwendigkeit aus unserer Welt, wie der Keim der 
neuen Pflanze aus der alten mit Notwendigkeit erzeugt wird! Aber nur, wenn man einsieht, 
dass das Alte nicht der Konstanz der Energie, der Unzerstörbarkeit des Stoffes unterliegt, 
sondern dass abfällt alles Stoffliche wie die Pflanzenblätter abfallen, und dass das Geistige 
der Keim desjenigen ist, was da kommt, wie der Pflanzenkeim die neue Pflanze 
hervorbringt. Nur wenn man diese geistgetragene Notwendigkeit einsieht, kommt man zu 
den Quellen im menschlichen Inneren, wo wiederum sittlicher Menschenwert erzeugt 
wird ...“   334, 271  (>Bild und Keim)

  Geist als Kraft: „Eine Geistesart, die nicht in Freiheit aus dem Leben des Geistes selbst 
sich entwickelt, sondern aus einer äusseren Organisation heraus, die weiss eben nicht was 
der Geist wirklich vermag. Sie sucht nach einer Leitung für ihn ..“ 24, 247  

  „Das Schaffen aus Verhältnissen heraus nennt man in der christlichen Esoterik das 
Schaffen im Geiste.“ 107, 312   (>Heiliger Geist, >Verhältnis)

   Durch die Wirkung des Wortes von wenigen hat Europa seine Gestalt bekommen 
(Kirchen, Kultur..). „Es ist doch die innere Kraft des Geistes, welche die sozialen Tatsachen 
schaffen muss.“   337a, 181  (>Produktivität)

  Es kommt darauf an, „des Morgens, wenn man in die Fabrik hineingeht, den Geist in die 
Fabrik hineinzutragen, … damit der Geist sich nicht neben dem wirklichen Leben als ein 
Luxus entwickelt.“   337b, 205   (>Geistesleben, modernes, >Soziale Impulse)

  „Im geisteswissenschaftlichen Streben müssen Energien gesucht werden, nicht bloss 
Befriedigung, um zu sagen: Was war das wieder schön; ich bin so recht befriedigt! .. Viele 
von Ihnen werden sich noch erinnern an die vielen Proteste, die ich gegen all das edle 
Gesäusel vorgebracht habe, das man gerade auf dem Boden der Theosophischen 
Gesellschaft finden konnte. Hohe Ideale .. wurden ja international-liberal verzapft. 
Allgemeine Brüderlichkeit, allgemeine Menschenliebe: so tönte es überall.“ 177, 146

  Geist im Leben: Dieser Geist „will nicht eine Lebenspraxis, die auch für geistige 
Interessen „Zeit übrig lässt“; er will keine Zeit übrig lassen, in der er nicht wirkt. Er will 
nicht eine Kunst, die das „nüchterne“ Leben verschönt; er ist sich klar darüber, dass echtes 
Leben sich naturgemäss künstlerisch gestaltet.“ 24, 131 (>Geistesw. u. Soziales)

  Wenn man die Notwendigkeit der Emanzipation des Geisteslebens in Mitteleuropa nicht 
verstehen will, wird ein sehr schlimmer Geisteskrieg kommen zwischen Orient und 
Okzident.   192, 15.6.19  (>Mitteleuropa, >Westen und Osten)

  „Der Kampf, der mit diesen und jenen Mitteln auszufechten sein wird, der sich an diesen 
Waffenkampf anschliessen wird zwischen Orient und Okzident, zwischen Asien, Europa 
und Amerika, dieser Kampf wird wohl der grösste Geisteskampf werden, welchen 
wiederum die Menschheit auszufechten hat. All dasjenige, was selbst durch das 
Christentum an Impulsen und Kräften in die Menschheit eingeflossen ist, das wird in 
gewaltigen, elementaren Kampfeswogen die Zivilisation überspülen.“   296, 10ff

  Geistiges als Keim: „.. Nein, nicht weil man das Geistige im Kampfe ums Dasein braucht,
sondern weil es erzeugt wird mit einer Notwendigkeit aus unserer Welt, wie der Keim der 
neuen Pflanze aus der alten mit Notwendigkeit erzeugt wird! Aber nur, wenn man einsieht, 
dass das Alte nicht der Konstanz der Energie, der Unzerstörbarkeit des Stoffes unterliegt, 
sondern dass abfällt alles Stoffliche wie die Pflanzenblätter abfallen, und dass das Geistige 
der Keim desjenigen ist, was da kommt, wie der Pflanzenkeim die neue Pflanze 
hervorbringt. Nur wenn man diese geistgetragene Notwendigkeit einsieht, kommt man zu 
den Quellen im menschlichen Inneren, wo wiederum sittlicher Menschenwert erzeugt 
wird ...“   334, 271  (>Bild und Keim)

  Geist als Kraft: „Eine Geistesart, die nicht in Freiheit aus dem Leben des Geistes selbst 
sich entwickelt, sondern aus einer äusseren Organisation heraus, die weiss eben nicht was 
der Geist wirklich vermag. Sie sucht nach einer Leitung für ihn ..“ 24, 247  

  „Das Schaffen aus Verhältnissen heraus nennt man in der christlichen Esoterik das 
Schaffen im Geiste.“ 107, 312   (>Heiliger Geist, >Verhältnis)

   Durch die Wirkung des Wortes von wenigen hat Europa seine Gestalt bekommen 
(Kirchen, Kultur..). „Es ist doch die innere Kraft des Geistes, welche die sozialen Tatsachen 
schaffen muss.“   337a, 181  (>Produktivität)

  Es kommt darauf an, „des Morgens, wenn man in die Fabrik hineingeht, den Geist in die 
Fabrik hineinzutragen, … damit der Geist sich nicht neben dem wirklichen Leben als ein 
Luxus entwickelt.“   337b, 205   (>Geistesleben, modernes, >Soziale Impulse)

  „Im geisteswissenschaftlichen Streben müssen Energien gesucht werden, nicht bloss 
Befriedigung, um zu sagen: Was war das wieder schön; ich bin so recht befriedigt! .. Viele 
von Ihnen werden sich noch erinnern an die vielen Proteste, die ich gegen all das edle 
Gesäusel vorgebracht habe, das man gerade auf dem Boden der Theosophischen 
Gesellschaft finden konnte. Hohe Ideale .. wurden ja international-liberal verzapft. 
Allgemeine Brüderlichkeit, allgemeine Menschenliebe: so tönte es überall.“ 177, 146

  Geist im Leben: Dieser Geist „will nicht eine Lebenspraxis, die auch für geistige 
Interessen „Zeit übrig lässt“; er will keine Zeit übrig lassen, in der er nicht wirkt. Er will 
nicht eine Kunst, die das „nüchterne“ Leben verschönt; er ist sich klar darüber, dass echtes 
Leben sich naturgemäss künstlerisch gestaltet.“ 24, 131 (>Geistesw. u. Soziales)



  Geist und Leib: Der Geist fängt zu wirken an bei Abbauprozessen in Knochen und 
Nervensystem. NÖS, 31 (>Geist, Seele, Leib, >Nerven, >Ideale und Natur, >Kommunion, 
>Leib und Geist, Mensch und Maschine)

  Geist-Leib-Gleichgewicht: Die Kopfregion, die Nerven-Sinnes-Region des Menschen, 
„die ist ganz leiblich“. Im Kopf sind „Geist, Seele und Leib leiblich.“ „Überschätzung des 
Kopfes, das ist schon Materialismus.“ „Dass Geist, Seele und Leib geistig sind, das ist das 
grossartige Mysterium des unteren Menschen.“ Wir haben, in der Bewegung, im Willen, im 
Stoffwechsel „unten eine Region im Menschen, die ist ganz geistig.“ Von diesen Polen ist 
der Mensch abhängig. Aber es gibt eine unabhängige Region dazwischen, einen 
Gleichgewichtspunkt, „der ist weder vom Leiblichen noch vom Geistigen irgendwie 
abhängig.“ Da hört die Naturkausalität auf, und auch die „Determination durch die geistige 
Welt.“ „Freiheit ist das Ergebnis einer wirklichen Kenntnis der Konstitution des Menschen.“
225, 31ff

  Geistige Leistungen >Leistungen, geistige

  Geist und Materie: „Geistiges und Materielles müssen sich gegenseitig tragen, wenn das 
eine dem anderen zum Unheil für die Menschheit nicht entfremdet werden soll.“  24, 469   
(>Materie, >Kraft und Stoff, >Mass, Zahl, Gewicht, >Westen-Osten; Materielles-Geistiges)

  „Suchet das wirklich praktische materielle Leben, aber suchet es so, dass es euch nicht 
betäubt über den Geist, der in ihm wirksam ist. Suchet den Geist, aber suchet ihn nicht in 
übersinnlicher Wollust, aus übersinnlichem Egoismus, sondern suchet ihn, weil ihr ihn 
selbstlos im praktischen Leben, in der materiellen Welt anwenden wollt. Wendet an den 
alten Grundsatz: Geist ist niemals ohne Materie, Materie niemals ohne Geist in der Art, dass
ihr sagt: Wir wollen alles Materielle im Lichte des Geistes tun, und wir wollen das Licht des
Geistes so suchen, dass es uns Wärme entwickle für unser praktisches Tun.“  40, 116  
(>Innen und Aussen) 

  „Der Materialismus kann nicht widerlegt werden.“ Das Gehirn ist ein Abbild des Geistes. 
„Man kann gar nicht aus dem aus dem Porträt den Beweis liefern, dass es das Original gibt. 
Ebensowenig kann man aus der materiellen Nachbildung der geistigen Welt den Beweis 
liefern, dass es Geist gibt.“ Im neunzehnten Jahrhundert waren die Idealisten die tieferen 
Denker, „aber die Materialisten waren die Mächtigeren. Und der Streit entschied sich nicht 
durch Beweise, er entschied sich damals als eine Machtfrage. .. Man muss sich klar sein 
darüber, dass zum Geiste gelangen die Notwendigkeit voraussetzt, direkt einen Weg zu ihm 
zu suchen; nicht, um ihn zu erschliessen, ihn beweisen wollen aus den materiellen 
Erscheinungen.“  225, 11f 

  „Dem Stoff sich verschreiben, heisst Seelen zerreiben. Im Geiste sich finden, heisst 
Menschen verbinden. Im Menschen sich schauen, heisst Welten erbauen.“  40, 171

  Das Stoffliche ist nur wie eine Verdichtung des Geistigen. Das, was wir mit den Sinnen 
sehen, verhält sich so zu einem Geistigen hinter ihm, wie sich Eis zu Wasser verhält. Vor 
dem Physischen war das Geistige.    57, 97f  (>Mensch als Doppelnatur, >Sinne ..)

  Geist und Leib: Der Geist fängt zu wirken an bei Abbauprozessen in Knochen und 
Nervensystem. NÖS, 31 (>Geist, Seele, Leib, >Nerven, >Ideale und Natur, >Kommunion, 
>Leib und Geist, Mensch und Maschine)

  Geist-Leib-Gleichgewicht: Die Kopfregion, die Nerven-Sinnes-Region des Menschen, 
„die ist ganz leiblich“. Im Kopf sind „Geist, Seele und Leib leiblich.“ „Überschätzung des 
Kopfes, das ist schon Materialismus.“ „Dass Geist, Seele und Leib geistig sind, das ist das 
grossartige Mysterium des unteren Menschen.“ Wir haben, in der Bewegung, im Willen, im 
Stoffwechsel „unten eine Region im Menschen, die ist ganz geistig.“ Von diesen Polen ist 
der Mensch abhängig. Aber es gibt eine unabhängige Region dazwischen, einen 
Gleichgewichtspunkt, „der ist weder vom Leiblichen noch vom Geistigen irgendwie 
abhängig.“ Da hört die Naturkausalität auf, und auch die „Determination durch die geistige 
Welt.“ „Freiheit ist das Ergebnis einer wirklichen Kenntnis der Konstitution des Menschen.“
225, 31ff

  Geistige Leistungen >Leistungen, geistige

  Geist und Materie: „Geistiges und Materielles müssen sich gegenseitig tragen, wenn das 
eine dem anderen zum Unheil für die Menschheit nicht entfremdet werden soll.“  24, 469   
(>Materie, >Kraft und Stoff, >Mass, Zahl, Gewicht, >Westen-Osten; Materielles-Geistiges)

  „Suchet das wirklich praktische materielle Leben, aber suchet es so, dass es euch nicht 
betäubt über den Geist, der in ihm wirksam ist. Suchet den Geist, aber suchet ihn nicht in 
übersinnlicher Wollust, aus übersinnlichem Egoismus, sondern suchet ihn, weil ihr ihn 
selbstlos im praktischen Leben, in der materiellen Welt anwenden wollt. Wendet an den 
alten Grundsatz: Geist ist niemals ohne Materie, Materie niemals ohne Geist in der Art, dass
ihr sagt: Wir wollen alles Materielle im Lichte des Geistes tun, und wir wollen das Licht des
Geistes so suchen, dass es uns Wärme entwickle für unser praktisches Tun.“  40, 116  
(>Innen und Aussen) 

  „Der Materialismus kann nicht widerlegt werden.“ Das Gehirn ist ein Abbild des Geistes. 
„Man kann gar nicht aus dem aus dem Porträt den Beweis liefern, dass es das Original gibt. 
Ebensowenig kann man aus der materiellen Nachbildung der geistigen Welt den Beweis 
liefern, dass es Geist gibt.“ Im neunzehnten Jahrhundert waren die Idealisten die tieferen 
Denker, „aber die Materialisten waren die Mächtigeren. Und der Streit entschied sich nicht 
durch Beweise, er entschied sich damals als eine Machtfrage. .. Man muss sich klar sein 
darüber, dass zum Geiste gelangen die Notwendigkeit voraussetzt, direkt einen Weg zu ihm 
zu suchen; nicht, um ihn zu erschliessen, ihn beweisen wollen aus den materiellen 
Erscheinungen.“  225, 11f 

  „Dem Stoff sich verschreiben, heisst Seelen zerreiben. Im Geiste sich finden, heisst 
Menschen verbinden. Im Menschen sich schauen, heisst Welten erbauen.“  40, 171

  Das Stoffliche ist nur wie eine Verdichtung des Geistigen. Das, was wir mit den Sinnen 
sehen, verhält sich so zu einem Geistigen hinter ihm, wie sich Eis zu Wasser verhält. Vor 
dem Physischen war das Geistige.    57, 97f  (>Mensch als Doppelnatur, >Sinne ..)



  Nicht alles Geistige verwandelt sich in Stoffliches, „sondern man hat in dem letzteren 
immer nur umgewandelte Teile des ursprünglichen Geistigen vor sich. Dabei bleibt das 
Geistige auch während der stofflichen Entwicklungsperiode das eigentlich leitende und 
führende Prinzip.“  13, 140

  „.. der Geist hat seine zugeteilte Aufgabe: er soll durch die menschheitliche seelische 
Entwicklung ins Erdenleben eintreten; da wirkt er dann segensreich. Wird er in die Materie 
zurückgestossen, dann wirkt er in der Materie verheerend, dann wirkt er schlimm.“   182, 61
(>Technische Kultur)

  „Die Begleiterscheinung des Verlierens des Geistigen ist der Verlust des Materiellen.“
Beiträge 24/25, 40

  In der Sinneswelt haben wir sinnliche Erscheinungen, aber keine Materie, sondern geistige
Realitäten. Wenn wir nach innen gehen, haben wir mit unseren Gedanken und Vorstellungen
zunächst geistige Erscheinungen. Wenn wir aber tiefer in unseren Organismus 
hineinsteigen, kommen wir nicht in höhere Wirklichkeiten, wie der Mystiker meint, sondern
in die Materie.  199, 95ff 

  Geist, Mission: „Die göttliche Mission des Geistes ist es, die Zukunft zu schmieden. .. 
Wenn wir eine Kathedrale bauen, bauen wir im Mineral. Die Gebirge zu beiden Seiten des 
Nil sind das Werk der Götter, die Tempel an seinen Ufern sind das Werk des Menschen. 
Und beide haben das gleiche Ziel: die Verwandlung der Erde. Später wird der Mensch 
lernen, alle Reiche der Natur mit dem selben Bewusstsein zu formen, mit dem er jetzt das 
Mineralreich formt. Er wird Lebewesen formen und wird die Arbeit der Götter auf sich 
nehmen.“   94, 78  (>Kain und Abel)

  Geist-Natur: „Aber ich spreche öfter davon, dass der «Geist» aus dem Schosse der Natur 
«hervorgehe». Was ist da mit «Geist» gemeint? Alles das, was aus menschlichem Denken, 
Fühlen und Wollen die «Kultur» erzeugt. Von einem andern «Geiste» zu sprechen, wäre 
damals ganz zwecklos gewesen. Denn niemand hätte mich verstanden, wenn ich gesagt 
hätte: dem, was am Menschen als Geist erscheint, und der Natur liegt etwas zugrunde, das 
weder Geist, noch Natur ist, sondern die vollkommene Einheit beider. Diese Einheit: 
schaffender Geist, der den Stoff in seinem Schaffen zum Dasein bringt und dadurch 
zugleich Stoff ist, der ganz als Geist sich darstellt ...Von einer solchen Idee .. hätte 
gesprochen werden müssen, wenn in geistgemässer Anschauungsart die Urzustände der 
Erd- und Menschheitsentwickelung und die heute noch im Menschen selbst tätigen 
geiststofflichen Mächte hätten dargestellt werden sollen, die auf der einen Seite seinen 
Körper bilden, auf der andern das lebendig Geistige aus sich hervorgehen lassen, durch das 
er die Kultur schafft. Die äussere Natur aber hätte so besprochen werden müssen, dass in ihr
das ursprünglich Geist-Stoffliche als erstorben in den abstrakten Naturgesetzen sich 
darstellt. … Die Geist-Natur-Anschauung wollte ich aus der Naturerfahrung herausholen. 
Sprechen wollte ich von dem, was im «Diesseits» als das Geistig-Natürliche, als das 
wesenhaft Göttliche zu finden ist. Denn in den traditionell bewahrten Bekenntnissen war 
dies Göttliche zu einem «Jenseits» geworden, weil man den Geist des «Diesseits» nicht 
anerkannte und ihn daher von der wahrnehmbaren Welt absonderte. Er war zu etwas 
geworden, das für das menschliche Bewußtsein in ein immer stärkeres Dunkel 
untergetaucht war.“ Es geht nicht um „die Ablehnung des Göttlich-Geistigen, sondern die 

  Nicht alles Geistige verwandelt sich in Stoffliches, „sondern man hat in dem letzteren 
immer nur umgewandelte Teile des ursprünglichen Geistigen vor sich. Dabei bleibt das 
Geistige auch während der stofflichen Entwicklungsperiode das eigentlich leitende und 
führende Prinzip.“  13, 140

  „.. der Geist hat seine zugeteilte Aufgabe: er soll durch die menschheitliche seelische 
Entwicklung ins Erdenleben eintreten; da wirkt er dann segensreich. Wird er in die Materie 
zurückgestossen, dann wirkt er in der Materie verheerend, dann wirkt er schlimm.“   182, 61
(>Technische Kultur)

  „Die Begleiterscheinung des Verlierens des Geistigen ist der Verlust des Materiellen.“
Beiträge 24/25, 40

  In der Sinneswelt haben wir sinnliche Erscheinungen, aber keine Materie, sondern geistige
Realitäten. Wenn wir nach innen gehen, haben wir mit unseren Gedanken und Vorstellungen
zunächst geistige Erscheinungen. Wenn wir aber tiefer in unseren Organismus 
hineinsteigen, kommen wir nicht in höhere Wirklichkeiten, wie der Mystiker meint, sondern
in die Materie.  199, 95ff 

  Geist, Mission: „Die göttliche Mission des Geistes ist es, die Zukunft zu schmieden. .. 
Wenn wir eine Kathedrale bauen, bauen wir im Mineral. Die Gebirge zu beiden Seiten des 
Nil sind das Werk der Götter, die Tempel an seinen Ufern sind das Werk des Menschen. 
Und beide haben das gleiche Ziel: die Verwandlung der Erde. Später wird der Mensch 
lernen, alle Reiche der Natur mit dem selben Bewusstsein zu formen, mit dem er jetzt das 
Mineralreich formt. Er wird Lebewesen formen und wird die Arbeit der Götter auf sich 
nehmen.“   94, 78  (>Kain und Abel)

  Geist-Natur: „Aber ich spreche öfter davon, dass der «Geist» aus dem Schosse der Natur 
«hervorgehe». Was ist da mit «Geist» gemeint? Alles das, was aus menschlichem Denken, 
Fühlen und Wollen die «Kultur» erzeugt. Von einem andern «Geiste» zu sprechen, wäre 
damals ganz zwecklos gewesen. Denn niemand hätte mich verstanden, wenn ich gesagt 
hätte: dem, was am Menschen als Geist erscheint, und der Natur liegt etwas zugrunde, das 
weder Geist, noch Natur ist, sondern die vollkommene Einheit beider. Diese Einheit: 
schaffender Geist, der den Stoff in seinem Schaffen zum Dasein bringt und dadurch 
zugleich Stoff ist, der ganz als Geist sich darstellt ...Von einer solchen Idee .. hätte 
gesprochen werden müssen, wenn in geistgemässer Anschauungsart die Urzustände der 
Erd- und Menschheitsentwickelung und die heute noch im Menschen selbst tätigen 
geiststofflichen Mächte hätten dargestellt werden sollen, die auf der einen Seite seinen 
Körper bilden, auf der andern das lebendig Geistige aus sich hervorgehen lassen, durch das 
er die Kultur schafft. Die äussere Natur aber hätte so besprochen werden müssen, dass in ihr
das ursprünglich Geist-Stoffliche als erstorben in den abstrakten Naturgesetzen sich 
darstellt. … Die Geist-Natur-Anschauung wollte ich aus der Naturerfahrung herausholen. 
Sprechen wollte ich von dem, was im «Diesseits» als das Geistig-Natürliche, als das 
wesenhaft Göttliche zu finden ist. Denn in den traditionell bewahrten Bekenntnissen war 
dies Göttliche zu einem «Jenseits» geworden, weil man den Geist des «Diesseits» nicht 
anerkannte und ihn daher von der wahrnehmbaren Welt absonderte. Er war zu etwas 
geworden, das für das menschliche Bewußtsein in ein immer stärkeres Dunkel 
untergetaucht war.“ Es geht nicht um „die Ablehnung des Göttlich-Geistigen, sondern die 



Hereinstellung in die Welt, die Anrufung desselben im «Diesseits»“  28, 360f  (>Gott 
suchen, >Sein und Werden)

  „Überall, wo uns die Welt entgegentritt, ist sie in Wahrheit geistig und physisch, und  
es gibt nirgends ein Physisches, das nicht hinter sich in irgendeiner Weise als den 
eigentlichen Akteur ein Geistiges hätte. Und es gibt nicht irgendein Geistiges, das, nur um 
sich zu langweilen in der Welt, ein wesenloses, tatenloses Dasein führte, sondern jedes 
Geistige, das irgendwo gefunden werden kann, wird auch bis ins Physische hinein zu 
irgendeiner Zeit oder an irgendeinem Orte wirksam.“  243, 11  “  243, 11  (>Wirklichkeit)

  „Die Natur ist nicht geistlos. Man verliert erkennend auch die Natur, wenn man in ihr den 
Geist nicht gewahr wird. Aber man wird allerdings innerhalb des Naturdaseins den Geist 
wie schlafend finden. So wie aber der Schlaf im Menschenleben seine Aufgabe hat und das 
„Ich“ eine gewisse Zeit schlafen muss, um zu einer anderen recht wach zu sein, so muss der 
Weltengeist an der „Natur-Stelle“ schlafen, um an einer anderen recht wach zu sein.“ 26, 75
(>Geistesleben und Produktivität, >Produktion, natürlich-geistige und menschliche)

  „Was der menschliche Geist an Naturgesetzen erdenkt: es ist nicht zur Natur 
hinzuerfunden, es ist die eigene Wesenheit der Natur; und der Geist ist nur der Schauplatz, 
auf dem die Natur die Geheimnisse ihres Werdens sichtbar werden lässt. (…) ..die 
menschliche Innenwelt gehört .. zum Weltprozess wie jeder andere Vorgang. .. Der Mensch 
ist das Organ, durch das die Natur ihre Geheimnisse enthüllt.“   30, 201ff

  „Die Natur ist nicht der Geist in seinem Anderssein, sondern der Geist in seiner ganz 
entsprechenden Negativität. Die Natur verhält sich zum Geist wie die Schuld zum Kapital. 
Natur ist Loch im Geist.“  Molt, 239

  Geist, Seele, Leib: „So ist der Mensch Bürger dreier Welten. Durch seinen Leib gehört er 
der Welt an, die er auch mit seinem Leibe wahrnimmt; durch seine Seele baut er sich seine 
eigene Welt auf; durch seinen Geist offenbart sich ihm eine Welt, die über die beiden 
anderen erhaben ist.“ 9, 28  (>Leib, Leiber)
  
  „Der Mensch .. weiss, dass er seine Aufgabe als Mensch nur dann würdig erfüllt, wenn er 
sich durch richtige Gedanken sowohl im Erkennen wie im Handeln leiten lässt. Das 
Seelische steht also einer zweifachen Notwendigkeit gegenüber. Von den Gesetzen des 
Leibes wird es durch Naturnotwendigkeit bestimmt; von den Gesetzen, die es zum richtigen
Denken führen, lässt es sich bestimmen, weil es deren Notwendigkeit frei anerkennt.“ Das 
Seelische ist die Grundlage für das Geistige, wie das Leibliche die Grundlage für das 
Seelische ist.  9, 32f  (>Seele, >Leib und Geist)

  „Unvergänglich ist der Geist; Geburt und Tod walten nach den Gesetzen der physischen 
Welt in der Körperlichkeit; das Seelenleben, das dem Schicksal unterliegt, vermittelt den 
Zusammenhang von beiden während eines irdischen Lebenslaufes.“  9, 88

  „Der Geist ist der Mittelpunkt des Menschen, der Leib der Vermittler, durch den der Geist 
die physische Welt betrachtet und erkennt und durch den er in ihr wirkt. Die Seele aber ist 
der Vermittler zwischen beiden. … Ein Gedanke, der in dem Geiste auftritt, wird durch die 
Seele in den Wunsch nach Verwirklichung umgesetzt und kann erst dadurch mit Hilfe des 

Hereinstellung in die Welt, die Anrufung desselben im «Diesseits»“  28, 360f  (>Gott 
suchen, >Sein und Werden)

  „Überall, wo uns die Welt entgegentritt, ist sie in Wahrheit geistig und physisch, und  
es gibt nirgends ein Physisches, das nicht hinter sich in irgendeiner Weise als den 
eigentlichen Akteur ein Geistiges hätte. Und es gibt nicht irgendein Geistiges, das, nur um 
sich zu langweilen in der Welt, ein wesenloses, tatenloses Dasein führte, sondern jedes 
Geistige, das irgendwo gefunden werden kann, wird auch bis ins Physische hinein zu 
irgendeiner Zeit oder an irgendeinem Orte wirksam.“  243, 11  “  243, 11  (>Wirklichkeit)

  „Die Natur ist nicht geistlos. Man verliert erkennend auch die Natur, wenn man in ihr den 
Geist nicht gewahr wird. Aber man wird allerdings innerhalb des Naturdaseins den Geist 
wie schlafend finden. So wie aber der Schlaf im Menschenleben seine Aufgabe hat und das 
„Ich“ eine gewisse Zeit schlafen muss, um zu einer anderen recht wach zu sein, so muss der 
Weltengeist an der „Natur-Stelle“ schlafen, um an einer anderen recht wach zu sein.“ 26, 75
(>Geistesleben und Produktivität, >Produktion, natürlich-geistige und menschliche)

  „Was der menschliche Geist an Naturgesetzen erdenkt: es ist nicht zur Natur 
hinzuerfunden, es ist die eigene Wesenheit der Natur; und der Geist ist nur der Schauplatz, 
auf dem die Natur die Geheimnisse ihres Werdens sichtbar werden lässt. (…) ..die 
menschliche Innenwelt gehört .. zum Weltprozess wie jeder andere Vorgang. .. Der Mensch 
ist das Organ, durch das die Natur ihre Geheimnisse enthüllt.“   30, 201ff

  „Die Natur ist nicht der Geist in seinem Anderssein, sondern der Geist in seiner ganz 
entsprechenden Negativität. Die Natur verhält sich zum Geist wie die Schuld zum Kapital. 
Natur ist Loch im Geist.“  Molt, 239

  Geist, Seele, Leib: „So ist der Mensch Bürger dreier Welten. Durch seinen Leib gehört er 
der Welt an, die er auch mit seinem Leibe wahrnimmt; durch seine Seele baut er sich seine 
eigene Welt auf; durch seinen Geist offenbart sich ihm eine Welt, die über die beiden 
anderen erhaben ist.“ 9, 28  (>Leib, Leiber)
  
  „Der Mensch .. weiss, dass er seine Aufgabe als Mensch nur dann würdig erfüllt, wenn er 
sich durch richtige Gedanken sowohl im Erkennen wie im Handeln leiten lässt. Das 
Seelische steht also einer zweifachen Notwendigkeit gegenüber. Von den Gesetzen des 
Leibes wird es durch Naturnotwendigkeit bestimmt; von den Gesetzen, die es zum richtigen
Denken führen, lässt es sich bestimmen, weil es deren Notwendigkeit frei anerkennt.“ Das 
Seelische ist die Grundlage für das Geistige, wie das Leibliche die Grundlage für das 
Seelische ist.  9, 32f  (>Seele, >Leib und Geist)

  „Unvergänglich ist der Geist; Geburt und Tod walten nach den Gesetzen der physischen 
Welt in der Körperlichkeit; das Seelenleben, das dem Schicksal unterliegt, vermittelt den 
Zusammenhang von beiden während eines irdischen Lebenslaufes.“  9, 88

  „Der Geist ist der Mittelpunkt des Menschen, der Leib der Vermittler, durch den der Geist 
die physische Welt betrachtet und erkennt und durch den er in ihr wirkt. Die Seele aber ist 
der Vermittler zwischen beiden. … Ein Gedanke, der in dem Geiste auftritt, wird durch die 
Seele in den Wunsch nach Verwirklichung umgesetzt und kann erst dadurch mit Hilfe des 



leiblichen Werkzeuges zur Tat werden.“  9, 106f   (>Ich)

  „Man betrachte den unentwickelten Menschen. Die Neigungen seiner Seele hängen an den 
Verrichtungen seines Leibes. Er empfindet nur Lust bei den Eindrücken, welche die 
physische Welt auf seine Sinne macht. Und auch sein Geistesleben wird dadurch ganz in 
diese Sphäre herabgezogen. Seine Gedanken dienen nur der Befriedigung seines physischen
Bedürfnislebens.“   9, 107

  „Eines von den alten Volkssprichwörtern, die so oft alte gute Anschauungen in die neue 
Zeit herauftragen, ist dieses: Im Tode sind alle gleich - , weil da alle Geist werden, und weil 
die Idee der Gleichheit diejenige ist, die dem Geist entspricht. Gleichheit den Geistern! 
Nicht durcheinandermuddeln kann man die drei Ideen — Freiheit, Brüderlichkeit, 
Gleichheit - , sondern man muss wissen im Konkreten, der Wirklichkeit nach, was der 
Mensch ist, und dass er frei sein soll nach der Seele, brüderlich nach dem Leibe, dass die 
Menschen gleich sein müssen nach dem Geiste. Denn die Ungleichheit, die unter den 
Menschen existiert, das ist jene Spezialisierung, die durch Leib und Seele herbeigeführt 
wird, indem der Geist sich in Leib und Seele spezialisiert. Pneumatologie, Geistlehre, 
Geistanschauung ist die Grundlage für die Gleichheitsidee.“ Es muss verstanden werden, 
„wie die Ideen von Brüderlichkeit, Freiheit und Gleichheit nur verwirklicht werden können, 
wenn man auch imstande ist, die Erkenntnis des dreifachen Wesens des Menschen nach 
Leib, Seele und Geist in die Wirklichkeit hineinzutragen.“  174a, 187f 

  „Geisteswissenschaft für den Geist, Religionsfreiheit für die Seele, Brüderlichkeit für die 
Leiber.“   182, 146

  Seele und Leib lassen sich vergleichen mit Petschaft und Siegellack: Es sind verschiedene 
Substanzen; das eine drückt sich im anderen ab. Worauf es ankommt, ist aber z.B. der Name
„Müller“, den beide tragen, der beide verbindet: der Geist.191, 58f  

  „Hier in dieser physischen Welt ist der Mensch, sofern er in dieser physischen Welt ist, 
durchaus ein materielles Wesen, und in der Organisation seiner Materialität drückt sich zu 
gleicher Zeit aus das getreue Abbild des Geistigen. Allerdings lebt in ihm die Seele, die das 
Geistige vermittelt, aber zum ganzen Menschen gehört das, was bis zum Embryonalleben 
hineinlebt, was sich dann verwandelt in dasjenige, in das sich der Mensch nach dem Tode 
wiederum zurückverwandelt: das Geistige. Geistiges, Seelisches und Leibliches hängen so 
zusammen.“   205, 17 

  „In der Halluzination kombiniert der Leib, in den Phantasiegebilden kombiniert die Seele, 
in der Imagination, deren Abbild die abstrakten Gedanken für das gewöhnliche Leben sind, 
kombiniert der Geist.“   205, 20 

  „Das ist für den Menschen notwendig, dass er nicht den Weg links mit der Mechanisierung
des Geistes, der Vegetabilisierung der Seele, der Animalisierung des Leibes geht, sondern 
dass .. er empfange aus seinem höher entwickelten Selbstbewusstsein der neueren Zeit 
heraus in seinem Geiste das Licht, in seiner Seele die Wärme, das Geistige, dadurch in 
seinem Leibe das Veredelnde, das zur wirklichen sozialen Liebe, zur echten Brüderlichkeit 
fuhren wird.“ Nur dann „wird nicht die äussere Materie, der ökonomische Prozess, sondern 
dann werden der Geist und die Seele uns hineinführen in diese Neuordnung. Der Geist aber 

leiblichen Werkzeuges zur Tat werden.“  9, 106f   (>Ich)

  „Man betrachte den unentwickelten Menschen. Die Neigungen seiner Seele hängen an den 
Verrichtungen seines Leibes. Er empfindet nur Lust bei den Eindrücken, welche die 
physische Welt auf seine Sinne macht. Und auch sein Geistesleben wird dadurch ganz in 
diese Sphäre herabgezogen. Seine Gedanken dienen nur der Befriedigung seines physischen
Bedürfnislebens.“   9, 107

  „Eines von den alten Volkssprichwörtern, die so oft alte gute Anschauungen in die neue 
Zeit herauftragen, ist dieses: Im Tode sind alle gleich - , weil da alle Geist werden, und weil 
die Idee der Gleichheit diejenige ist, die dem Geist entspricht. Gleichheit den Geistern! 
Nicht durcheinandermuddeln kann man die drei Ideen — Freiheit, Brüderlichkeit, 
Gleichheit - , sondern man muss wissen im Konkreten, der Wirklichkeit nach, was der 
Mensch ist, und dass er frei sein soll nach der Seele, brüderlich nach dem Leibe, dass die 
Menschen gleich sein müssen nach dem Geiste. Denn die Ungleichheit, die unter den 
Menschen existiert, das ist jene Spezialisierung, die durch Leib und Seele herbeigeführt 
wird, indem der Geist sich in Leib und Seele spezialisiert. Pneumatologie, Geistlehre, 
Geistanschauung ist die Grundlage für die Gleichheitsidee.“ Es muss verstanden werden, 
„wie die Ideen von Brüderlichkeit, Freiheit und Gleichheit nur verwirklicht werden können, 
wenn man auch imstande ist, die Erkenntnis des dreifachen Wesens des Menschen nach 
Leib, Seele und Geist in die Wirklichkeit hineinzutragen.“  174a, 187f 

  „Geisteswissenschaft für den Geist, Religionsfreiheit für die Seele, Brüderlichkeit für die 
Leiber.“   182, 146

  Seele und Leib lassen sich vergleichen mit Petschaft und Siegellack: Es sind verschiedene 
Substanzen; das eine drückt sich im anderen ab. Worauf es ankommt, ist aber z.B. der Name
„Müller“, den beide tragen, der beide verbindet: der Geist.191, 58f  

  „Hier in dieser physischen Welt ist der Mensch, sofern er in dieser physischen Welt ist, 
durchaus ein materielles Wesen, und in der Organisation seiner Materialität drückt sich zu 
gleicher Zeit aus das getreue Abbild des Geistigen. Allerdings lebt in ihm die Seele, die das 
Geistige vermittelt, aber zum ganzen Menschen gehört das, was bis zum Embryonalleben 
hineinlebt, was sich dann verwandelt in dasjenige, in das sich der Mensch nach dem Tode 
wiederum zurückverwandelt: das Geistige. Geistiges, Seelisches und Leibliches hängen so 
zusammen.“   205, 17 

  „In der Halluzination kombiniert der Leib, in den Phantasiegebilden kombiniert die Seele, 
in der Imagination, deren Abbild die abstrakten Gedanken für das gewöhnliche Leben sind, 
kombiniert der Geist.“   205, 20 

  „Das ist für den Menschen notwendig, dass er nicht den Weg links mit der Mechanisierung
des Geistes, der Vegetabilisierung der Seele, der Animalisierung des Leibes geht, sondern 
dass .. er empfange aus seinem höher entwickelten Selbstbewusstsein der neueren Zeit 
heraus in seinem Geiste das Licht, in seiner Seele die Wärme, das Geistige, dadurch in 
seinem Leibe das Veredelnde, das zur wirklichen sozialen Liebe, zur echten Brüderlichkeit 
fuhren wird.“ Nur dann „wird nicht die äussere Materie, der ökonomische Prozess, sondern 
dann werden der Geist und die Seele uns hineinführen in diese Neuordnung. Der Geist aber 



kann den Menschen nur leiten, wenn der Mensch dem Geiste entgegenkommt ..“  336, 281

  „In der Theosophie spreche ich von Leib, Seele, Geist. Es wurde eingewendet: Wie kann 
man eine solche Unterscheidung machen? Antwort: Man muss nur den menschlichen 
Lebenslauf in seiner Realität ins Auge fassen: Kind mehr Körper, Mittelmensch mehr Seele,
der alte Mensch (Rückgang des Körpers) mehr Geist.“  Molt, 239

  Geist durch die Sinneswelt: In der Außenwelt ist Geist vorhanden. „Gerade durch die 
Phänomenologie gelangen wir dazu, deutlich zu sehen, wie in der Außenwelt Geist ist. 
Nicht wenn wir eine abstrakte Metaphysik treiben, sondern gerade durch die 
Phänomenologie gelangen wir zu der Erkenntnis des Geistes, indem wir wahrnehmen, wenn
wir das zur Bewusstheit erheben, was wir sonst unbewusst tun, indem wir wahrnehmen, wie
durch die Sinneswelt das Geistige in uns eindringt und uns selber organisiert.“  322, 117  
(>Goethe, >Soziales Zusammenleben)

  Geist und Soziales: Das Zusammenwirken der Menschen auf geistigem Gebiete „erhält 
durch seine eigene Wesenheit ein soziales Gepräge, wenn es sich nur wahrhaft frei 
entwickeln kann.“ Kp, 77  (>Geistesleben, freies, >Geisteswissenschaft und Soziales)

  Geist und Tod: „An dem Toten muss seit der Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts der Geist
geboren werden, wenn der Geist in das menschliche Seelenleben überhaupt hereintreten 
soll.“ Die klassisch Gebildeten werden allerdings noch befriedigt sein mit dem griechischen
Seelen-Geist.   190, 187  (>Bewusstseinsseele, >Denken, platonisches)

  Geistanschauung erarbeiten: „Was wir brauchen, ist nicht ein wehleidiges Jammern, 
dass die Menschen nicht reif seien, was wir brauchen, ist ein Hinweisen darauf, wie wir 
wahr, innerlichst wahr werden müssen. Dann wird auch nicht das unwahre Gerede von dem 
Geiste und immer wiederum dem Geiste durch die Welt tönen. … Man soll nur nicht 
glauben, dass wenn man sagt: Der Geist soll herrschen, dieser Geist durch irgendeinen 
Zauber in die Welt kommen werde. Nein, durch die menschliche Geistesarbeit allein kann 
dieser Geist in die Welt kommen. Auch in dieser Beziehung handelt es sich darum, dass 
man wahr werde .. : Geist wird nur sein, wenn Stätten da sind, in denen nicht bloss über die 
äussere Natur, nicht bloss im Sinne des Materialismus gearbeitet wird, sondern in denen 
eine Geistanschauung erarbeitet wird.“  332a, 207   

  Geistesforscher: „Und so wenig es abgeschafft werden kann, dass immer nur Einzelne 
werden Geistesforscher sein können,“ so notwendig wird es sein, deren Weisheit in die 
weitesten Kreise zu tragen.   198, 268

  „Die Seelenverfassung des Geistesforschers kann nur so verstanden werden, dass in ihr die
Illusion des gewöhnlichen Bewusstseins überwunden ist, und dass ein Ausgangspunkt des 
Seelenlebens gewonnen wird, der den menschlichen Wesenskern real in freier Loslösung 
von der Leibesorganisation erlebt.“  35, 143

  Geistesleben:  Geistesleben umfasst, was, auf Freiheit basiert, auf der körperlichen und 
geistigen Begabung des einzelnen Menschen beruht, und „Das, was umschlossen werden 
muss von diesem dritten Gebiete des gesunden sozialen Organismus, das ist alles dasjenige, 
was sich auf das religiöse Leben des Menschen bezieht, was sich auf Schule und Erziehung 

kann den Menschen nur leiten, wenn der Mensch dem Geiste entgegenkommt ..“  336, 281

  „In der Theosophie spreche ich von Leib, Seele, Geist. Es wurde eingewendet: Wie kann 
man eine solche Unterscheidung machen? Antwort: Man muss nur den menschlichen 
Lebenslauf in seiner Realität ins Auge fassen: Kind mehr Körper, Mittelmensch mehr Seele,
der alte Mensch (Rückgang des Körpers) mehr Geist.“  Molt, 239

  Geist durch die Sinneswelt: In der Außenwelt ist Geist vorhanden. „Gerade durch die 
Phänomenologie gelangen wir dazu, deutlich zu sehen, wie in der Außenwelt Geist ist. 
Nicht wenn wir eine abstrakte Metaphysik treiben, sondern gerade durch die 
Phänomenologie gelangen wir zu der Erkenntnis des Geistes, indem wir wahrnehmen, wenn
wir das zur Bewusstheit erheben, was wir sonst unbewusst tun, indem wir wahrnehmen, wie
durch die Sinneswelt das Geistige in uns eindringt und uns selber organisiert.“  322, 117  
(>Goethe, >Soziales Zusammenleben)

  Geist und Soziales: Das Zusammenwirken der Menschen auf geistigem Gebiete „erhält 
durch seine eigene Wesenheit ein soziales Gepräge, wenn es sich nur wahrhaft frei 
entwickeln kann.“ Kp, 77  (>Geistesleben, freies, >Geisteswissenschaft und Soziales)

  Geist und Tod: „An dem Toten muss seit der Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts der Geist
geboren werden, wenn der Geist in das menschliche Seelenleben überhaupt hereintreten 
soll.“ Die klassisch Gebildeten werden allerdings noch befriedigt sein mit dem griechischen
Seelen-Geist.   190, 187  (>Bewusstseinsseele, >Denken, platonisches)

  Geistanschauung erarbeiten: „Was wir brauchen, ist nicht ein wehleidiges Jammern, 
dass die Menschen nicht reif seien, was wir brauchen, ist ein Hinweisen darauf, wie wir 
wahr, innerlichst wahr werden müssen. Dann wird auch nicht das unwahre Gerede von dem 
Geiste und immer wiederum dem Geiste durch die Welt tönen. … Man soll nur nicht 
glauben, dass wenn man sagt: Der Geist soll herrschen, dieser Geist durch irgendeinen 
Zauber in die Welt kommen werde. Nein, durch die menschliche Geistesarbeit allein kann 
dieser Geist in die Welt kommen. Auch in dieser Beziehung handelt es sich darum, dass 
man wahr werde .. : Geist wird nur sein, wenn Stätten da sind, in denen nicht bloss über die 
äussere Natur, nicht bloss im Sinne des Materialismus gearbeitet wird, sondern in denen 
eine Geistanschauung erarbeitet wird.“  332a, 207   

  Geistesforscher: „Und so wenig es abgeschafft werden kann, dass immer nur Einzelne 
werden Geistesforscher sein können,“ so notwendig wird es sein, deren Weisheit in die 
weitesten Kreise zu tragen.   198, 268

  „Die Seelenverfassung des Geistesforschers kann nur so verstanden werden, dass in ihr die
Illusion des gewöhnlichen Bewusstseins überwunden ist, und dass ein Ausgangspunkt des 
Seelenlebens gewonnen wird, der den menschlichen Wesenskern real in freier Loslösung 
von der Leibesorganisation erlebt.“  35, 143

  Geistesleben:  Geistesleben umfasst, was, auf Freiheit basiert, auf der körperlichen und 
geistigen Begabung des einzelnen Menschen beruht, und „Das, was umschlossen werden 
muss von diesem dritten Gebiete des gesunden sozialen Organismus, das ist alles dasjenige, 
was sich auf das religiöse Leben des Menschen bezieht, was sich auf Schule und Erziehung 



im weitesten Sinne bezieht, was sich auch sonst auf das geistige Leben, auf den Betrieb von 
Kunst und so weiter bezieht. Und .. was sich bezieht auf das private Recht und auf das 
Strafrecht.“ Nicht auf das öffentliche Recht. „Das geistige Leben .. unterliegt so sehr dem, 
was aus der einzelnen Individualität des Menschen herausfließt in voller Freiheit, dass die 
beiden anderen Glieder des sozialen Organismus keinen Einfluss nehmen dürfen auf die 
Konfiguration, auf die Gestaltung dieses Lebens.“ 328, 39f  (>Geistesleben, freies, 
>Richter und Gerichte)

  „Der wissenschaftliche Idealismus strebte nach den Ideen; die Anthroposophie strebt nach 
dem Geistesleben in den Ideen. Sie findet hinter der Denkkraft, die sich zu den Ideen 
erhebt, eine geistige Bildekraft, welche den Ideen innewohnt wie das Leben dem 
Organismus. Hinter dem Denken liegt in der menschliche Seele die Imagination.“ 
TB 635 (36),166   (>Erkenntnis, >Vorgeburtlich ..)

  Neben dem Wirtschaftsleben und dem Rechtsbewusstsein wirkt in das soziale Leben 
hinein, „was aus einer dritten Quelle stammt: aus den individuellen Fähigkeiten des 
einzelnen Menschen. Dieses Gebiet umfasst alles von den höchsten geistigen Leistungen bis
zu dem, was in Menschenwerke einfliesst durch die bessere oder weniger gute körperliche 
Eignung des Menschen für Leistungen, die dem sozialen Organismus dienen.“  Kp, 80     
(>Fähigkeiten, >Drei Gebiete, >Individualität, >Freiheit)

  Im Geistesleben geht es um die einzelne Individualität, die ein Netz von Autorität schafft. 
Im Staat geht es um Parlamente, in der Wirtschaft um Assoziationen. NÖS, 87

  „Wir brauchen ein Geistesleben, das wiederum ganz in der Welt drinnensteht, wir 
brauchen ein Geistesleben, wo die Bücher aus dem Leben heraus geschrieben sind, ins 
Leben hinein wirken und nur Anregungen sind für das Leben, nur Mittel und Wege sein 
wollen für das Leben. Wir müssen aus der Bibliothek heraus. Wir müssen gerade im 
geistigen Leben in das Leben hinein.“  305, 234  

  „Aus dem Geiste selber muss die Möglichkeit des Schaffens entstehen.“   175, 338

  Geistesleben; Abhängigkeit von Staat und Wirtschaft: „Das, was wir heute Staat  ≪ ≫
nennen, ist ja eigentlich erst vier Jahrhunderte alt. .. Aber mit dem, was sich da herauf 
entwickelt hat, haben sich verbunden die Interessen der leitenden, führenden Kreise. Nur die
Interessen des modernen Proletariats .. sind einfach durch den modernen Wirtschaftsprozess
ausgeschlossen worden. Die Folge davon war: Ebenso, wie einzelne Kreise einzelne 
Gebiete des Wirtschaftslebens in der neueren Zeit in den Staat hineingeleitet haben, so 
wurde das geistige Leben in den Staat eingeleitet, Schulen, Mittelschulen, Hochschulen; 
und man strebt ja danach, immer mehr und mehr in dieses rein politische Leben des Staates 
hineinzuleiten. .. Dadurch geschah dieses, dass der Staat aussog das geistige Leben. Der 
Staat wurde das Massgebende für die Impulse der geistigen Betätigung der Menschheit. 
Daher kam es, dass der Staat seine Interessen durch diese geistigen Gewalten vertreten lies. 
Und die Folge davon war, dass nun wirklich das, was im geistigen Leben zutage trat, nur ein
Spiegelbild wurde, nur ein Überbau wurde derjenigen Interessen, die von den leitenden 
Kreisen mit dem Staatsleben verbunden waren... Wer sich die Mühe gegeben hat, zu 
verfolgen, was über den Hergang deutscher Geschichte mit ihrer Gipfelung in dieser 
Weltkriegskatastrophe sich abgespielt hat, der wird ganz gut einsehen können, dass 

im weitesten Sinne bezieht, was sich auch sonst auf das geistige Leben, auf den Betrieb von 
Kunst und so weiter bezieht. Und .. was sich bezieht auf das private Recht und auf das 
Strafrecht.“ Nicht auf das öffentliche Recht. „Das geistige Leben .. unterliegt so sehr dem, 
was aus der einzelnen Individualität des Menschen herausfließt in voller Freiheit, dass die 
beiden anderen Glieder des sozialen Organismus keinen Einfluss nehmen dürfen auf die 
Konfiguration, auf die Gestaltung dieses Lebens.“ 328, 39f  (>Geistesleben, freies, 
>Richter und Gerichte)

  „Der wissenschaftliche Idealismus strebte nach den Ideen; die Anthroposophie strebt nach 
dem Geistesleben in den Ideen. Sie findet hinter der Denkkraft, die sich zu den Ideen 
erhebt, eine geistige Bildekraft, welche den Ideen innewohnt wie das Leben dem 
Organismus. Hinter dem Denken liegt in der menschliche Seele die Imagination.“ 
TB 635 (36),166   (>Erkenntnis, >Vorgeburtlich ..)

  Neben dem Wirtschaftsleben und dem Rechtsbewusstsein wirkt in das soziale Leben 
hinein, „was aus einer dritten Quelle stammt: aus den individuellen Fähigkeiten des 
einzelnen Menschen. Dieses Gebiet umfasst alles von den höchsten geistigen Leistungen bis
zu dem, was in Menschenwerke einfliesst durch die bessere oder weniger gute körperliche 
Eignung des Menschen für Leistungen, die dem sozialen Organismus dienen.“  Kp, 80     
(>Fähigkeiten, >Drei Gebiete, >Individualität, >Freiheit)

  Im Geistesleben geht es um die einzelne Individualität, die ein Netz von Autorität schafft. 
Im Staat geht es um Parlamente, in der Wirtschaft um Assoziationen. NÖS, 87

  „Wir brauchen ein Geistesleben, das wiederum ganz in der Welt drinnensteht, wir 
brauchen ein Geistesleben, wo die Bücher aus dem Leben heraus geschrieben sind, ins 
Leben hinein wirken und nur Anregungen sind für das Leben, nur Mittel und Wege sein 
wollen für das Leben. Wir müssen aus der Bibliothek heraus. Wir müssen gerade im 
geistigen Leben in das Leben hinein.“  305, 234  

  „Aus dem Geiste selber muss die Möglichkeit des Schaffens entstehen.“   175, 338

  Geistesleben; Abhängigkeit von Staat und Wirtschaft: „Das, was wir heute Staat  ≪ ≫
nennen, ist ja eigentlich erst vier Jahrhunderte alt. .. Aber mit dem, was sich da herauf 
entwickelt hat, haben sich verbunden die Interessen der leitenden, führenden Kreise. Nur die
Interessen des modernen Proletariats .. sind einfach durch den modernen Wirtschaftsprozess
ausgeschlossen worden. Die Folge davon war: Ebenso, wie einzelne Kreise einzelne 
Gebiete des Wirtschaftslebens in der neueren Zeit in den Staat hineingeleitet haben, so 
wurde das geistige Leben in den Staat eingeleitet, Schulen, Mittelschulen, Hochschulen; 
und man strebt ja danach, immer mehr und mehr in dieses rein politische Leben des Staates 
hineinzuleiten. .. Dadurch geschah dieses, dass der Staat aussog das geistige Leben. Der 
Staat wurde das Massgebende für die Impulse der geistigen Betätigung der Menschheit. 
Daher kam es, dass der Staat seine Interessen durch diese geistigen Gewalten vertreten lies. 
Und die Folge davon war, dass nun wirklich das, was im geistigen Leben zutage trat, nur ein
Spiegelbild wurde, nur ein Überbau wurde derjenigen Interessen, die von den leitenden 
Kreisen mit dem Staatsleben verbunden waren... Wer sich die Mühe gegeben hat, zu 
verfolgen, was über den Hergang deutscher Geschichte mit ihrer Gipfelung in dieser 
Weltkriegskatastrophe sich abgespielt hat, der wird ganz gut einsehen können, dass 



dasjenige, was da die Gelehrten als Geschichte  den Menschen erzählt haben, nur ein ≪ ≫
Ausdruck der verschiedenen Gebiete des Staatswillens der herrschenden Mächte war.“  336,
153f  (>Proletarier und Bürger)

  Ein vom Staat freies Geistesleben wird nicht materialistisch sein. 336, 185  
(>Materialismus)

  „Man spricht ja wohl von „Freiheit der Wissenschaft und des Lehrens“. Aber man 
betrachtet es als selbstverständlich, dass der politische Staat die „freie Wissenschaft“ und 
das „freie Lehren“ verwaltet.“ Gerade durch die Abhängigkeit der Wissenschaft und der 
Kultur von Staat wurden diese von den Proletariern als Ideologie, als „Spiegelung der 
ökonomischen Organisation“ empfunden.  Kp, 81  (>Ideologie)

  „Man muss darauf hinschauen, was das Geistesleben in der Abhängigkeit von der 
Staatsgewalt und der mit ihr verbundenen kapitalistischen Gewalt geworden ist.“  333, 14 

„Die jeweiligen Machthaber stellten sich ihre Theologen, Juristen, Mediziner, Philologen 
und so weiter an, und ein klares Spiegelbild der Staatsordnung wurde die Wissenschaft, die 
aber nur dann gedeihen kann, wenn sie auf sich selbst gestellt ist und auf ihrem eigenen 
Boden sich entwickelt.“  336, 212

„Wenn aber derjenige, der geistig produzieren soll, den Weisungen eines Staates zu 
gehorchen hat, oder auch wenn er Sklave ist dieses oder jenes Kapitalisten, dieser oder jener
Clique — mancher ist es unbemerkt, weiss es gar nicht, glaubt, er folgt nur seinem Genius, 
indem er ein Bild malt, und in Wahrheit folgt er gar nicht seinem Genius, sondern er folgt 
der kapitalistischen Wirtschaftsordnung. Die Leute sind nur nicht gedankenbeschlagen 
genug, um in die Gesetze des modernen sozialen Lebens hineinzuschauen, in denen sie 
drinnen stehen.“  336, 219

  „Der Mensch wird noch als Kind in die Erziehung und den Unterricht des Staates 
aufgenommen. Er kann nur so erzogen werden, wie die wirtschaftlichen Zustände der 
Umgebung es gestatten, aus denen er herauswächst.“ Im Übergang vom Mittelalter in die 
Neuzeit war es notwendig, das Geistesleben dem Staat zu überantworten. „Die 
Beibehaltung dieses Zustandes ist aber ein schwerer sozialer Irrtum.“ Kp, 9f  (>Wirtschaft 
und Kopf)

  „Eine Geistesart, die nicht in Freiheit aus dem Leben des Geistes selbst sich entwickelt, 
sondern aus einer äusseren Organisation heraus, die weiss eben nicht was der Geist wirklich
vermag. Sie sucht nach einer Leitung für ihn ..“   24, 247 

  
  „Das Geistesleben ist durch den Staat nicht praktisch, es ist unpraktisch geworden, es ist 
abstrakt geworden.“   330, 122  (>Recht und Moral, >Geistesleben, Geschichte)

  Geschichte und Kulturwissenschaften werden direkt vom Staat beeinflusst, aber auch was 
man etwa von Mathematik und Physik entwickelt, die Wirkung ihrer Pflege auf das übrige 
Geistesleben usw.: „Die Freiheit des einen kann nicht ohne die Freiheit des anderen 
gedeihen.“   Kp, 82

dasjenige, was da die Gelehrten als Geschichte  den Menschen erzählt haben, nur ein ≪ ≫
Ausdruck der verschiedenen Gebiete des Staatswillens der herrschenden Mächte war.“  336,
153f  (>Proletarier und Bürger)

  Ein vom Staat freies Geistesleben wird nicht materialistisch sein. 336, 185  
(>Materialismus)

  „Man spricht ja wohl von „Freiheit der Wissenschaft und des Lehrens“. Aber man 
betrachtet es als selbstverständlich, dass der politische Staat die „freie Wissenschaft“ und 
das „freie Lehren“ verwaltet.“ Gerade durch die Abhängigkeit der Wissenschaft und der 
Kultur von Staat wurden diese von den Proletariern als Ideologie, als „Spiegelung der 
ökonomischen Organisation“ empfunden.  Kp, 81  (>Ideologie)

  „Man muss darauf hinschauen, was das Geistesleben in der Abhängigkeit von der 
Staatsgewalt und der mit ihr verbundenen kapitalistischen Gewalt geworden ist.“  333, 14 

„Die jeweiligen Machthaber stellten sich ihre Theologen, Juristen, Mediziner, Philologen 
und so weiter an, und ein klares Spiegelbild der Staatsordnung wurde die Wissenschaft, die 
aber nur dann gedeihen kann, wenn sie auf sich selbst gestellt ist und auf ihrem eigenen 
Boden sich entwickelt.“  336, 212

„Wenn aber derjenige, der geistig produzieren soll, den Weisungen eines Staates zu 
gehorchen hat, oder auch wenn er Sklave ist dieses oder jenes Kapitalisten, dieser oder jener
Clique — mancher ist es unbemerkt, weiss es gar nicht, glaubt, er folgt nur seinem Genius, 
indem er ein Bild malt, und in Wahrheit folgt er gar nicht seinem Genius, sondern er folgt 
der kapitalistischen Wirtschaftsordnung. Die Leute sind nur nicht gedankenbeschlagen 
genug, um in die Gesetze des modernen sozialen Lebens hineinzuschauen, in denen sie 
drinnen stehen.“  336, 219

  „Der Mensch wird noch als Kind in die Erziehung und den Unterricht des Staates 
aufgenommen. Er kann nur so erzogen werden, wie die wirtschaftlichen Zustände der 
Umgebung es gestatten, aus denen er herauswächst.“ Im Übergang vom Mittelalter in die 
Neuzeit war es notwendig, das Geistesleben dem Staat zu überantworten. „Die 
Beibehaltung dieses Zustandes ist aber ein schwerer sozialer Irrtum.“ Kp, 9f  (>Wirtschaft 
und Kopf)

  „Eine Geistesart, die nicht in Freiheit aus dem Leben des Geistes selbst sich entwickelt, 
sondern aus einer äusseren Organisation heraus, die weiss eben nicht was der Geist wirklich
vermag. Sie sucht nach einer Leitung für ihn ..“   24, 247 

  
  „Das Geistesleben ist durch den Staat nicht praktisch, es ist unpraktisch geworden, es ist 
abstrakt geworden.“   330, 122  (>Recht und Moral, >Geistesleben, Geschichte)

  Geschichte und Kulturwissenschaften werden direkt vom Staat beeinflusst, aber auch was 
man etwa von Mathematik und Physik entwickelt, die Wirkung ihrer Pflege auf das übrige 
Geistesleben usw.: „Die Freiheit des einen kann nicht ohne die Freiheit des anderen 
gedeihen.“   Kp, 82



  „Während dieses fünften nachatlantischen Zeitraums müssen die Sprachen wiederum 
zurückkehren zur Konkretisierung, zum bildhaften Vorstellen. … Nun werden die Sprachen 
um so weniger zurückkehren zum bildhaften Vorstellen, je mehr der Staat das geistige 
Leben unterjochen wird.“   190, 74

  „Der (westliche, heutige) Mensch ist nicht erfüllt von Seeleninhalt, er sieht nur auf die 
äussere Wirklichkeit. Er will nicht im Leben bloss das bedeuten, was er durch seinen 
Seeleninhalt geworden ist, er will das bedeuten, als was ihn der Staat an einer bestimmten 
Stelle anstellt. Er will das bedeuten, was ihm möglich macht, kapitalistisch oder lohnmässig
zu gewinnen. … Unser Geistesleben ist phrasenhaft geworden..“  330, 284f

  Vom Staate abhängiges Geistesleben ist mit luziferischen Impulsen durchsetzt. Der 
luziferische Charakter des Geisteslebens - traumhafte Elemente – kann vom Einzelnen nur 
überwunden werden, wenn das Geistesleben sozial wird, d.h. frei vom Staat.  196, 31.1.20  
(>Einheitsstaat, >Luzifer, >Liberalismus, >Religion und Leben)

  „Was eingezogen ist als Ersatz des Enthusiasmus für die Freiheit im Geistesleben, das tritt 
uns im staatlichen Leben entgegen als blosses leichtes Unterhaltungsbedürfnis. (…) Gegen 
diese allgemeine Stimmung muss nämlich empfindungsgemäss angekämpft werden, wenn 
man über Rechtsbegriffe sprechen will, denn da tritt der Mensch mit seinem ganzen inneren 
Werte als ein Gleicher den anderen Menschen gegenüber. Und dasjenige, was die 
Rechtsbegriffe nicht heraufkommen lässt, ist das (Unterhaltungsmässige).“  339, 72ff  
(>Geistesleben, modernes)

  Die Abhängigkeit des Geisteslebens von den Bedürfnissen des Staatslebens ist zugleich 
die von den Bedürfnissen des modernen Wirtschaftslebens, und dessen Interessen haben zur
Weltkriegskatastrophe geführt, waren „nicht allgemein menschliche Bedürfnisse.“   330, 30

  „Gebet dem Cäsar, was des Cäsars ist und Gott, was Gottes ist.“ - Gebet aber nicht – so 
muss man ergänzen – dem Cäsar, was Gottes ist, und Gott, was des Cäsars ist. - Der wird es 
zurückweisen!“    193, 30 

  Das Geistesleben wird unfrei sowohl unter dem Einfluss des Liberalismus als auch im 
Sowjetsystem.   NÖK, 157 

  Wenn das Geistesleben nur aus dem Wirtschaftsleben hervorgehen würde, wäre das der 
Grundstein zu einer völligen Vernichtung des Geisteslebens und der Kultur.   337a, 95

  „Hätte ich mich jemals gebeugt unter das Joch eines Staates, einer Kapitalistengruppe, ich 
könnte heute nicht vor Ihnen stehen und Ihnen dasjenige sagen, was ich Ihnen sage über die 
modernen sozialen Ideen, denn in meinen Kopf wäre dann das nicht hereingegangen. - Das 
können nur eben diejenigen sagen, die sich freigehalten haben vom Staat und von der 
kapitalistischen Wirtschaftsordnung, die sich ihr Geistesleben selbst aufgebaut haben. Die 
anderen aber, sie sind nicht Proletarier, sie sind Kulis. Das ist es, dass heute der Begriff des 
Geisteskuli, der im Geiste abhängig ist von dem gegenwärtigen Staat und der 
gegenwärtigen Wirtschaftsordnung, dass der im Geistigen die Leitung und damit auch im 
Grunde genommen wirtschaftlich und staatlich die Leitung in der Hand hat.“ 330, 87

  „Während dieses fünften nachatlantischen Zeitraums müssen die Sprachen wiederum 
zurückkehren zur Konkretisierung, zum bildhaften Vorstellen. … Nun werden die Sprachen 
um so weniger zurückkehren zum bildhaften Vorstellen, je mehr der Staat das geistige 
Leben unterjochen wird.“   190, 74

  „Der (westliche, heutige) Mensch ist nicht erfüllt von Seeleninhalt, er sieht nur auf die 
äussere Wirklichkeit. Er will nicht im Leben bloss das bedeuten, was er durch seinen 
Seeleninhalt geworden ist, er will das bedeuten, als was ihn der Staat an einer bestimmten 
Stelle anstellt. Er will das bedeuten, was ihm möglich macht, kapitalistisch oder lohnmässig
zu gewinnen. … Unser Geistesleben ist phrasenhaft geworden..“  330, 284f

  Vom Staate abhängiges Geistesleben ist mit luziferischen Impulsen durchsetzt. Der 
luziferische Charakter des Geisteslebens - traumhafte Elemente – kann vom Einzelnen nur 
überwunden werden, wenn das Geistesleben sozial wird, d.h. frei vom Staat.  196, 31.1.20  
(>Einheitsstaat, >Luzifer, >Liberalismus, >Religion und Leben)

  „Was eingezogen ist als Ersatz des Enthusiasmus für die Freiheit im Geistesleben, das tritt 
uns im staatlichen Leben entgegen als blosses leichtes Unterhaltungsbedürfnis. (…) Gegen 
diese allgemeine Stimmung muss nämlich empfindungsgemäss angekämpft werden, wenn 
man über Rechtsbegriffe sprechen will, denn da tritt der Mensch mit seinem ganzen inneren 
Werte als ein Gleicher den anderen Menschen gegenüber. Und dasjenige, was die 
Rechtsbegriffe nicht heraufkommen lässt, ist das (Unterhaltungsmässige).“  339, 72ff  
(>Geistesleben, modernes)

  Die Abhängigkeit des Geisteslebens von den Bedürfnissen des Staatslebens ist zugleich 
die von den Bedürfnissen des modernen Wirtschaftslebens, und dessen Interessen haben zur
Weltkriegskatastrophe geführt, waren „nicht allgemein menschliche Bedürfnisse.“   330, 30

  „Gebet dem Cäsar, was des Cäsars ist und Gott, was Gottes ist.“ - Gebet aber nicht – so 
muss man ergänzen – dem Cäsar, was Gottes ist, und Gott, was des Cäsars ist. - Der wird es 
zurückweisen!“    193, 30 

  Das Geistesleben wird unfrei sowohl unter dem Einfluss des Liberalismus als auch im 
Sowjetsystem.   NÖK, 157 

  Wenn das Geistesleben nur aus dem Wirtschaftsleben hervorgehen würde, wäre das der 
Grundstein zu einer völligen Vernichtung des Geisteslebens und der Kultur.   337a, 95

  „Hätte ich mich jemals gebeugt unter das Joch eines Staates, einer Kapitalistengruppe, ich 
könnte heute nicht vor Ihnen stehen und Ihnen dasjenige sagen, was ich Ihnen sage über die 
modernen sozialen Ideen, denn in meinen Kopf wäre dann das nicht hereingegangen. - Das 
können nur eben diejenigen sagen, die sich freigehalten haben vom Staat und von der 
kapitalistischen Wirtschaftsordnung, die sich ihr Geistesleben selbst aufgebaut haben. Die 
anderen aber, sie sind nicht Proletarier, sie sind Kulis. Das ist es, dass heute der Begriff des 
Geisteskuli, der im Geiste abhängig ist von dem gegenwärtigen Staat und der 
gegenwärtigen Wirtschaftsordnung, dass der im Geistigen die Leitung und damit auch im 
Grunde genommen wirtschaftlich und staatlich die Leitung in der Hand hat.“ 330, 87



  Geistesleben, abstraktes: „Wer eine Anschauung von dem wirklich freien Geistesleben 
gewinnt, der wird durchschauen können, wie dieses wirklich freie Geistesleben gar nicht 
jene Abstraktheit hat, die vielfach das heutige Geistesleben hat. … Das rührt davon her, 
dass wir im Grunde genommen heute noch immer auf dem Gebiete des Geisteslebens die 
Fortsetzung des alten griechischen Geisteslebens haben, .. das darauf beruhte, dass ein 
vollständig menschenwürdiges Dasein nur derjenige führt, der eigentlich nicht arbeitet, der 
nur für Politik sorgt und höchstens Landwirtschaft beaufsichtigt und dergleichen. Derjenige,
der arbeitete, der gehörte eigentlich nicht in Wirklichkeit zu den Menschen, die im höheren 
Sinne in Betracht kommen. … Aber diese Anschauung vom Geistesleben ist in unserem 
Gefühl geblieben. … Nehmen wir ein drastisches Beispiel. In der Mitte des 19. 
Jahrhunderts, wo die Leute auch vom Standpunkt ihrer religiösen, ihrer ethischen 
Weltanschauung aus über Nächstenliebe, über Brüderlichkeit nachgedacht haben, hat man 
eine statistische Aufnahme gemacht über die Schäden der Bergarbeit in England. Da hat 
sich herausgestellt, dass in der Tat in die Bergschächte neun-, elf-, dreizehnjährige Kinder 
vor dem Aufgang der Sonne hinuntergelassen und nach dem Untergang der Sonne erst 
wieder heraufgeholt worden sind, so dass die armen Kinder den ganzen Tag über nicht das 
Sonnenlicht gesehen haben, die ganze Woche nicht, nur am Sonntag. Ja, bei den Kohlen, die
auf diese Weise zutage gefördert worden sind, in gut geheizten Zimmern, haben sich dann 
die gebildeten Klassen unterhalten, .. haben ihre ethischen Ansichten entwickelt, haben 
sogar entwickelt, dass ein ethischer Mensch nur derjenige ist, welcher ohne Unterschied des
Standes und so weiter alle seine Mitmenschen liebt.
Aber ein solches Geistesleben - und im Grunde genommen geht dieser Zug durch unser 
ganzes Geistesleben - ist ein lebensfremdes Geistesleben. Das ist das Geistesleben, das man 
im Inneren führt, das nicht die Stosskraft hat, bis ins Leben hinein sich zu erstrecken. … 
Nun, sehen Sie, da haben Sie die tiefe Kluft zwischen dem abstrakten Geistesleben und der 
äußeren konkreten Wirklichkeit. .. Es gibt Philosophen, Ethiker, die behandeln Wohlwollen,
die behandeln Güte, Nächstenliebe und alles mögliche. Aber nehmen Sie ein solches 
philosophisches Buch und fragen Sie, wie man zum Beispiel irgendeine Bank gestalten soll,
so können Sie daraus nicht irgendeine Anleitung haben, wie man die Bank gestalten soll. 
Ein Geistesleben, das wirklich emanzipiert ist, auf seine eigenen Füße gestellt ist, das wird 
wiederum verbinden Lebenspraxis mit dem geistigen Betriebe, mit demjenigen, was 
Geistesleben ist.“  332a, 98f  (>Geistesleben, praktisch durch Selbständigkeit)  

  Der heutige „Parasitismus des Geisteslebens, diese Zusammenhangslosigkeit dessen, was 
auf den Höhen der Menschheit produziert wurde“ war in früheren Zeitaltern gar nicht 
denkbar.  192, 19f

  Das heutige abstrakte Geistesleben ist im Grunde „die Fortsetzung des alten griechischen 
Geisteslebens (..) das darauf beruhte, dass ein vollständig menschenwürdiges Dasein nur 
derjenige führt, der eigentlich nicht arbeitet.“ So beschäftigen sich führende Kreise in sehr 
abstrakter Weise mit Brüderlichkeit, Nächstenliebe usw. ..   332a, 98f

 
  Geistesleben, altes und neues: „Was als Geistesleben aus alten Zeiten da war in den 
Konfessionen, von denen die Universitätswissenschaften der Gegenwart doch nur eine 
Dependance sind, dieses Geistesleben hat sich ausgelebt; das andere hat noch nicht als 
Geistesleben zu leben beginnen können, also dasjenige, was aus der Naturwissenschaft und 
Technik  herausgewachsen ist. Das konnte sich noch nicht vergeistigen. Das muß 
hinaufgetrieben werden mit derselben Denkweise, aus der das alte Geistesleben entstanden 

  Geistesleben, abstraktes: „Wer eine Anschauung von dem wirklich freien Geistesleben 
gewinnt, der wird durchschauen können, wie dieses wirklich freie Geistesleben gar nicht 
jene Abstraktheit hat, die vielfach das heutige Geistesleben hat. … Das rührt davon her, 
dass wir im Grunde genommen heute noch immer auf dem Gebiete des Geisteslebens die 
Fortsetzung des alten griechischen Geisteslebens haben, .. das darauf beruhte, dass ein 
vollständig menschenwürdiges Dasein nur derjenige führt, der eigentlich nicht arbeitet, der 
nur für Politik sorgt und höchstens Landwirtschaft beaufsichtigt und dergleichen. Derjenige,
der arbeitete, der gehörte eigentlich nicht in Wirklichkeit zu den Menschen, die im höheren 
Sinne in Betracht kommen. … Aber diese Anschauung vom Geistesleben ist in unserem 
Gefühl geblieben. … Nehmen wir ein drastisches Beispiel. In der Mitte des 19. 
Jahrhunderts, wo die Leute auch vom Standpunkt ihrer religiösen, ihrer ethischen 
Weltanschauung aus über Nächstenliebe, über Brüderlichkeit nachgedacht haben, hat man 
eine statistische Aufnahme gemacht über die Schäden der Bergarbeit in England. Da hat 
sich herausgestellt, dass in der Tat in die Bergschächte neun-, elf-, dreizehnjährige Kinder 
vor dem Aufgang der Sonne hinuntergelassen und nach dem Untergang der Sonne erst 
wieder heraufgeholt worden sind, so dass die armen Kinder den ganzen Tag über nicht das 
Sonnenlicht gesehen haben, die ganze Woche nicht, nur am Sonntag. Ja, bei den Kohlen, die
auf diese Weise zutage gefördert worden sind, in gut geheizten Zimmern, haben sich dann 
die gebildeten Klassen unterhalten, .. haben ihre ethischen Ansichten entwickelt, haben 
sogar entwickelt, dass ein ethischer Mensch nur derjenige ist, welcher ohne Unterschied des
Standes und so weiter alle seine Mitmenschen liebt.
Aber ein solches Geistesleben - und im Grunde genommen geht dieser Zug durch unser 
ganzes Geistesleben - ist ein lebensfremdes Geistesleben. Das ist das Geistesleben, das man 
im Inneren führt, das nicht die Stosskraft hat, bis ins Leben hinein sich zu erstrecken. … 
Nun, sehen Sie, da haben Sie die tiefe Kluft zwischen dem abstrakten Geistesleben und der 
äußeren konkreten Wirklichkeit. .. Es gibt Philosophen, Ethiker, die behandeln Wohlwollen,
die behandeln Güte, Nächstenliebe und alles mögliche. Aber nehmen Sie ein solches 
philosophisches Buch und fragen Sie, wie man zum Beispiel irgendeine Bank gestalten soll,
so können Sie daraus nicht irgendeine Anleitung haben, wie man die Bank gestalten soll. 
Ein Geistesleben, das wirklich emanzipiert ist, auf seine eigenen Füße gestellt ist, das wird 
wiederum verbinden Lebenspraxis mit dem geistigen Betriebe, mit demjenigen, was 
Geistesleben ist.“  332a, 98f  (>Geistesleben, praktisch durch Selbständigkeit)  

  Der heutige „Parasitismus des Geisteslebens, diese Zusammenhangslosigkeit dessen, was 
auf den Höhen der Menschheit produziert wurde“ war in früheren Zeitaltern gar nicht 
denkbar.  192, 19f

  Das heutige abstrakte Geistesleben ist im Grunde „die Fortsetzung des alten griechischen 
Geisteslebens (..) das darauf beruhte, dass ein vollständig menschenwürdiges Dasein nur 
derjenige führt, der eigentlich nicht arbeitet.“ So beschäftigen sich führende Kreise in sehr 
abstrakter Weise mit Brüderlichkeit, Nächstenliebe usw. ..   332a, 98f

 
  Geistesleben, altes und neues: „Was als Geistesleben aus alten Zeiten da war in den 
Konfessionen, von denen die Universitätswissenschaften der Gegenwart doch nur eine 
Dependance sind, dieses Geistesleben hat sich ausgelebt; das andere hat noch nicht als 
Geistesleben zu leben beginnen können, also dasjenige, was aus der Naturwissenschaft und 
Technik  herausgewachsen ist. Das konnte sich noch nicht vergeistigen. Das muß 
hinaufgetrieben werden mit derselben Denkweise, aus der das alte Geistesleben entstanden 



ist. Die Geisteswissenschaft wird wiederum so produktiv sein, wie die frühere war, die dann
in den Religionen in die Dekadenz gekommen ist. Das ist es, was dem Geistesleben seinen 
Inhalt, seinen Schwung gibt.“  338, 90 

  Geistesleben, berechtigtes und unberechtigtes: „Mag irgend jemand in seiner Freizeit 
dichten, so viel er will – das, was berechtigt ist im geistigen Leben, ist allein das, was die 
anderen Menschen miterleben wollen mit der einzelnen menschlichen Individualität. (…) 
Dieses wirklich Geistige muss in der Menschenseele in dem Lichte der Freiheit und der 
freien Konkurrenz geboren werden..“  328, 64  (>Geistesleben, freie Empfänglichkeit ..)

  „Was in dem Aufruf angestrebt wird, ist, dass alles, was auf geistigem Boden getrieben 
wird, alle angeht, und dass der geistige Arbeiter der ganzen Menschheit verantwortlich 
ist. ... Weiss der Arbeiter heute, dass er für Dinge arbeitet, die einfach nicht zu sein 
brauchen in der Welt, die fruchtlose Arbeit sind, die hervorgebracht worden sind, weil das 
bürgerliche Leben auch auf geistigem Gebiete unzähligen Luxus gebracht hat?“   330, 62f

  Geistesleben als Luxus auf einem Unterbau von Millionen, die nicht daran teilnehmen 
konnten.    192, 21.4.19 

  Unsinnige Dissertationen an Universitäten sind dadurch möglich, dass „Unternehmer-
gewinn privater Erwerb sein darf (..) Unternehmergewinn, welcher aber Mehrwert der 
Arbeit ist.“   185a, 63     (>Leistungen, geistige)

  Geistesleben; freie Empfänglichkeit für geistige Leistungen: „Der aus seiner freien 
Begabung heraus Schaffende wird Aussicht auf eine rechte Beurteilung seiner Leistungen 
haben, wenn es eine freie Geistgemeinschaft gibt, die ganz aus ihren Gesichtspunkten 
heraus in das Leben eingreifen kann.“   Kp, 14  (>Autorität, selbstverständliche)

  Es gibt keine andere Möglichkeit, als die Aufnahme der individuellen Fähigkeiten des 
einzelnen Menschen von der freien Empfänglichkeit der Menschen und von den Impulsen, 
die aus den individuellen Fähigkeiten selbst kommen, abhängig sein zu lassen. „Wird die 
Entgegennahme“ individueller geistiger Leistungen „vom Wirtschaftsleben unmittelbar 
bedingt, oder vom Staate organisiert, so wird die freie Empfänglichkeit für sie gelähmt.“   
Kp, 80  (>Geistesleben, Finanzierung)

  „Lehrer, Künstler und so weiter (...) werden durch die Art ihres Wirkens die 
Empfänglichkeit für ihre Leistungen entwickeln können bei Menschen, .. denen das Recht 
auch die Musse gibt, welche das Verständnis für geistige Güter weckt.“ Auch der Besuch 
der Schule muss in das freie Verständnis der Menschen gestellt sein.  Kp, 84

  Es geht im Geistesleben um Tüchtigkeit, „die durch das Vertrauen erkannt wird, getragen 
wird“, nicht um die „vom Staate abgestempelte Tüchtigkeit.“  337b, 217

  „Ein Parlament kann es nur im Staate geben, nicht im freien Geistesleben. Da kann es nur 
die einzelne Individualität geben, die ein Netz von selbstverständlicher Autorität schafft.“  
NÖS, 87f

  Auf der einen Seite ist die freie Anerkennung der selbstverständlichen Autorität, auf der 

ist. Die Geisteswissenschaft wird wiederum so produktiv sein, wie die frühere war, die dann
in den Religionen in die Dekadenz gekommen ist. Das ist es, was dem Geistesleben seinen 
Inhalt, seinen Schwung gibt.“  338, 90 

  Geistesleben, berechtigtes und unberechtigtes: „Mag irgend jemand in seiner Freizeit 
dichten, so viel er will – das, was berechtigt ist im geistigen Leben, ist allein das, was die 
anderen Menschen miterleben wollen mit der einzelnen menschlichen Individualität. (…) 
Dieses wirklich Geistige muss in der Menschenseele in dem Lichte der Freiheit und der 
freien Konkurrenz geboren werden..“  328, 64  (>Geistesleben, freie Empfänglichkeit ..)

  „Was in dem Aufruf angestrebt wird, ist, dass alles, was auf geistigem Boden getrieben 
wird, alle angeht, und dass der geistige Arbeiter der ganzen Menschheit verantwortlich 
ist. ... Weiss der Arbeiter heute, dass er für Dinge arbeitet, die einfach nicht zu sein 
brauchen in der Welt, die fruchtlose Arbeit sind, die hervorgebracht worden sind, weil das 
bürgerliche Leben auch auf geistigem Gebiete unzähligen Luxus gebracht hat?“   330, 62f

  Geistesleben als Luxus auf einem Unterbau von Millionen, die nicht daran teilnehmen 
konnten.    192, 21.4.19 

  Unsinnige Dissertationen an Universitäten sind dadurch möglich, dass „Unternehmer-
gewinn privater Erwerb sein darf (..) Unternehmergewinn, welcher aber Mehrwert der 
Arbeit ist.“   185a, 63     (>Leistungen, geistige)

  Geistesleben; freie Empfänglichkeit für geistige Leistungen: „Der aus seiner freien 
Begabung heraus Schaffende wird Aussicht auf eine rechte Beurteilung seiner Leistungen 
haben, wenn es eine freie Geistgemeinschaft gibt, die ganz aus ihren Gesichtspunkten 
heraus in das Leben eingreifen kann.“   Kp, 14  (>Autorität, selbstverständliche)

  Es gibt keine andere Möglichkeit, als die Aufnahme der individuellen Fähigkeiten des 
einzelnen Menschen von der freien Empfänglichkeit der Menschen und von den Impulsen, 
die aus den individuellen Fähigkeiten selbst kommen, abhängig sein zu lassen. „Wird die 
Entgegennahme“ individueller geistiger Leistungen „vom Wirtschaftsleben unmittelbar 
bedingt, oder vom Staate organisiert, so wird die freie Empfänglichkeit für sie gelähmt.“   
Kp, 80  (>Geistesleben, Finanzierung)

  „Lehrer, Künstler und so weiter (...) werden durch die Art ihres Wirkens die 
Empfänglichkeit für ihre Leistungen entwickeln können bei Menschen, .. denen das Recht 
auch die Musse gibt, welche das Verständnis für geistige Güter weckt.“ Auch der Besuch 
der Schule muss in das freie Verständnis der Menschen gestellt sein.  Kp, 84

  Es geht im Geistesleben um Tüchtigkeit, „die durch das Vertrauen erkannt wird, getragen 
wird“, nicht um die „vom Staate abgestempelte Tüchtigkeit.“  337b, 217

  „Ein Parlament kann es nur im Staate geben, nicht im freien Geistesleben. Da kann es nur 
die einzelne Individualität geben, die ein Netz von selbstverständlicher Autorität schafft.“  
NÖS, 87f

  Auf der einen Seite ist die freie Anerkennung der selbstverständlichen Autorität, auf der 



anderen Seite das Gruppenurteil. Aber wenn der geistige Mensch seine „Toga“ auszieht und
„der Arbeiter seine Bluse“, können „sich die Menschen ganz ohne Unterschied des übrigen 
Autoritativen begegnen.“ 338, 156  

  „Derjenige, der eine leitende Stellung nach seinen Vorbedingungen haben kann zum 
Beispiel im Wirtschaftsleben, der wird nicht nur brauchen den sich abarbeitenden und sich 
abrackernden Proletarier, der dann überhaupt nicht mehr als solcher da sein wird, sondern 
der wird brauchen denjenigen, der für ihn als geistigen Arbeiter der Konsument sein kann. ..
Das wird allerdings nicht das sein, was der junge Dachs treiben wird, ein Jahr lang, indem 
er über die Empfindungswörter bei irgendeinem alten Schriftsteller ein Jahr lang schreibt 
und eine Doktorarbeit macht, sondern das wird dasjenige sein, was verlangt wird, was 
gebraucht wird .. .“  336, 124

„Man kann auch, wenn Gewalten dazu zwingen, etwas lernen selbstverständlich. Aber den 
Geist auf sich wirken lassen, den Geist erleben, wie es allein richtig wirksam sein kann für 
das menschliche Zusammenleben, das kann man nicht, wenn nicht der Geist auf sich selbst 
gestellt ist.“  336, 157  

  „.. wenn man real, praktisch denkt, so kommen im freien Geistesleben gar nicht in 
Betracht Rechtsimpulse, sondern es kommen in Betracht Vertrauensimpulse, es kommen in 
Betracht Fähigkeitsimpulse. Es ist einfach ein Unding, im freien Geistesleben davon zu 
sprechen, dass derjenige, der etwas kann, ein Recht hat zu wirken.“   337b, 142

  Geistesleben ist Erbschaft der Theokratie: Das Geistesleben als solches besteht heute 
als Erbschaft der Theokratie; „denn alles geistige Leben ist zum Schluss zurückzuführen auf
dasjenige, was in den Theokratien zunächst als Ursache gelegen hat.“  305, 230  (>Drei 
Ströme, >Geistesleben als Tyrannei) 

  Geistesleben und Fähigkeiten:   Geistiges Leben ist „alles dasjenige, was beruht auf der 
natürlichen Begabung des einzelnen menschlichen Individuums, .. sowohl der geistigen wie 
der physischen Begabung.“  Kp, 63  (>Erziehung, >Individualität, >Fähigkeiten)
  
  „In alles, was durch das Wirtschaftsleben und das Rechtsbewusstsein in der Organisation 
des sozialen Lebens hervorgebracht wird, wirkt hinein, was aus einer dritten Quelle stammt:
aus den individuellen Fähigkeiten des einzelnen Menschen. Dieses Gebiet umfasst alles von
den höchsten geistigen Leistungen bis zu dem, was in Menschenwerke einfließt durch die 
bessere oder weniger gute körperliche Eignung des Menschen für Leistungen, die dem 
sozialen Organismus dienen. Was aus dieser Quelle stammt, muss in den gesunden sozialen 
Organismus auf ganz andere Art einfließen, als dasjenige, was im Warenaustausch lebt, und 
was aus dem Staatsleben fließen kann. Es gibt keine andere Möglichkeit, diese Aufnahme in
gesunder Art zu bewirken, als sie von der freien Empfänglichkeit der Menschen und von 
den Impulsen, die aus den individuellen Fähigkeiten selbst kommen, abhängig sein zu 
lassen. (…) Für das Geistesleben, mit dem auch die Entwickelung der anderen individuellen
Fähigkeiten im Menschenleben durch unübersehbar viele Fäden zusammenhängt, ergibt 
sich nur eine gesunde Entwickelungsmöglichkeit, wenn es in der Hervorbringung auf seine 
eigenen Impulse gestellt ist, und wenn es in verständnisvollem Zusammenhange mit den 
Menschen steht, die seine Leistungen empfangen.  KP, 80f  (>Geistesleben; freie 
Empfänglichkeit)

anderen Seite das Gruppenurteil. Aber wenn der geistige Mensch seine „Toga“ auszieht und
„der Arbeiter seine Bluse“, können „sich die Menschen ganz ohne Unterschied des übrigen 
Autoritativen begegnen.“ 338, 156  

  „Derjenige, der eine leitende Stellung nach seinen Vorbedingungen haben kann zum 
Beispiel im Wirtschaftsleben, der wird nicht nur brauchen den sich abarbeitenden und sich 
abrackernden Proletarier, der dann überhaupt nicht mehr als solcher da sein wird, sondern 
der wird brauchen denjenigen, der für ihn als geistigen Arbeiter der Konsument sein kann. ..
Das wird allerdings nicht das sein, was der junge Dachs treiben wird, ein Jahr lang, indem 
er über die Empfindungswörter bei irgendeinem alten Schriftsteller ein Jahr lang schreibt 
und eine Doktorarbeit macht, sondern das wird dasjenige sein, was verlangt wird, was 
gebraucht wird .. .“  336, 124

„Man kann auch, wenn Gewalten dazu zwingen, etwas lernen selbstverständlich. Aber den 
Geist auf sich wirken lassen, den Geist erleben, wie es allein richtig wirksam sein kann für 
das menschliche Zusammenleben, das kann man nicht, wenn nicht der Geist auf sich selbst 
gestellt ist.“  336, 157  

  „.. wenn man real, praktisch denkt, so kommen im freien Geistesleben gar nicht in 
Betracht Rechtsimpulse, sondern es kommen in Betracht Vertrauensimpulse, es kommen in 
Betracht Fähigkeitsimpulse. Es ist einfach ein Unding, im freien Geistesleben davon zu 
sprechen, dass derjenige, der etwas kann, ein Recht hat zu wirken.“   337b, 142

  Geistesleben ist Erbschaft der Theokratie: Das Geistesleben als solches besteht heute 
als Erbschaft der Theokratie; „denn alles geistige Leben ist zum Schluss zurückzuführen auf
dasjenige, was in den Theokratien zunächst als Ursache gelegen hat.“  305, 230  (>Drei 
Ströme, >Geistesleben als Tyrannei) 

  Geistesleben und Fähigkeiten:   Geistiges Leben ist „alles dasjenige, was beruht auf der 
natürlichen Begabung des einzelnen menschlichen Individuums, .. sowohl der geistigen wie 
der physischen Begabung.“  Kp, 63  (>Erziehung, >Individualität, >Fähigkeiten)
  
  „In alles, was durch das Wirtschaftsleben und das Rechtsbewusstsein in der Organisation 
des sozialen Lebens hervorgebracht wird, wirkt hinein, was aus einer dritten Quelle stammt:
aus den individuellen Fähigkeiten des einzelnen Menschen. Dieses Gebiet umfasst alles von
den höchsten geistigen Leistungen bis zu dem, was in Menschenwerke einfließt durch die 
bessere oder weniger gute körperliche Eignung des Menschen für Leistungen, die dem 
sozialen Organismus dienen. Was aus dieser Quelle stammt, muss in den gesunden sozialen 
Organismus auf ganz andere Art einfließen, als dasjenige, was im Warenaustausch lebt, und 
was aus dem Staatsleben fließen kann. Es gibt keine andere Möglichkeit, diese Aufnahme in
gesunder Art zu bewirken, als sie von der freien Empfänglichkeit der Menschen und von 
den Impulsen, die aus den individuellen Fähigkeiten selbst kommen, abhängig sein zu 
lassen. (…) Für das Geistesleben, mit dem auch die Entwickelung der anderen individuellen
Fähigkeiten im Menschenleben durch unübersehbar viele Fäden zusammenhängt, ergibt 
sich nur eine gesunde Entwickelungsmöglichkeit, wenn es in der Hervorbringung auf seine 
eigenen Impulse gestellt ist, und wenn es in verständnisvollem Zusammenhange mit den 
Menschen steht, die seine Leistungen empfangen.  KP, 80f  (>Geistesleben; freie 
Empfänglichkeit)



  „Das Geistesleben beruht darauf, dass die Menschheit ihre Fähigkeiten entwickeln kann 
für das Staats- und Wirtschaftsleben.“   331, 167  (>Kapital und Geist) 

  „Das Wichtigste für die Zukunft wird geschehen durch die Tüchtigkeit des Individuums,“ 
nicht durch Institutionen; diese Tüchtigkeit ergibt sich aber nur aus dem 
Vertrauen in einen „unerschöpflichen Quell in der menschlichen Seele.“  185a, 148

  Im Geistesleben geht es um die einzelne Individualität, die ein Netz von Autorität schafft. 
Im Staat geht es um Parlamente, in der Wirtschaft um Assoziationen. NÖS, 87

  Die Dreigliederung würde „eine Auslese der Tüchtigen bringen, und es würden 
herabgestossen von ihrem Piedestal die Untüchtigen.“  338, 23f

  Geistesleben, Finanzierung: „Der handwerklich Arbeitende .. wird das Gefühl von der 
Zusammengehörigkeit seiner Arbeit mit den organisierenden Kräften, die aus der 
Entwicklung individueller menschlicher Fähigkeiten stammen, in sich aufnehmen können. 
Er wird auf dem Boden des politischen Staates die Rechte ausbilden, welche ihm den Anteil
sichern an dem Ertrage der Waren, die er erzeugt; und er wird in freier Weise dem ihm 
zukommenden Geistesgut denjenigen Anteil gönnen, der dessen Entstehung ermöglicht. 
Auf dem Gebiete des Geisteslebens wird die Möglichkeit entstehen, dass dessen 
Hervorbringer von den Erträgnissen ihrer Leistungen auch leben. Was jemand für sich im 
Gebiete des Geisteslebens treibt, wird seine engste Privatsache bleiben; was jemand für den 
sozialen Organismus zu leisten vermag, wird mit der freien Entschädigung derer rechnen 
können, denen das Geistesgut Bedürfnis ist. Wer durch solche Entschädigung innerhalb der 
Geistesorganisation das nicht finden kann, was er braucht, wird übergehen müssen zum 
Gebiet des politischen Staates oder des Wirtschaftslebens. … In das Wirtschaftsleben 
fliessen ein die aus dem geistigen Leben stammenden technischen Ideen. Sie stammen aus 
dem geistigen Leben, auch wenn sie unmittelbar von Angehörigen des Staats- oder 
Wirtschaftsgebietes kommen. Daher kommen alle die organisatorischen Ideen und Kräfte, 
welche das wirtschaftliche und staatliche Leben befruchten. Die Entschädigung für diesen 
Zufluss in die beiden sozialen Gebiete wird entweder auch durch das freie Verständnis derer
zustandekommen, die auf diesen Zufluss angewiesen sind, oder sie wird durch Rechte ihre 
Regelung finden, welche im Gebiete des politischen Staates ausgebildet werden.“   Kp, 85f

  „Mehrwert“ nicht für den unberechtigten Genuss des Einzelnen, sondern zur Schaffung 
seelischer oder materieller Güter für den sozialen Organismus und zur Pflege dessen,   
„was aus dessen Schoss heraus entsteht, ohne dass es ihm unmittelbar dienen kann.“
Kp, 129

  „Sie können also nicht in einer beliebigen Art innerhalb eines Wirtschaftsgebietes z.B. die 
Geistesarbeiter vermehren, ohne dass Sie (..) diejenigen, die im Wesentlichen die 
Produktion der Ernährung besorgen, auch vermehren.“  NÖK, 167

  Die geistige Arbeit muss auf ihre eigenen Füsse gestellt werden und nicht eine Sklavin des
Wirtschafts- oder Staatslebens sein.    337a, 96f

  „Und alles, was zum Unterhalte der geistigen Organisation nötig ist, wird dieser zufliessen 

  „Das Geistesleben beruht darauf, dass die Menschheit ihre Fähigkeiten entwickeln kann 
für das Staats- und Wirtschaftsleben.“   331, 167  (>Kapital und Geist) 

  „Das Wichtigste für die Zukunft wird geschehen durch die Tüchtigkeit des Individuums,“ 
nicht durch Institutionen; diese Tüchtigkeit ergibt sich aber nur aus dem 
Vertrauen in einen „unerschöpflichen Quell in der menschlichen Seele.“  185a, 148

  Im Geistesleben geht es um die einzelne Individualität, die ein Netz von Autorität schafft. 
Im Staat geht es um Parlamente, in der Wirtschaft um Assoziationen. NÖS, 87

  Die Dreigliederung würde „eine Auslese der Tüchtigen bringen, und es würden 
herabgestossen von ihrem Piedestal die Untüchtigen.“  338, 23f

  Geistesleben, Finanzierung: „Der handwerklich Arbeitende .. wird das Gefühl von der 
Zusammengehörigkeit seiner Arbeit mit den organisierenden Kräften, die aus der 
Entwicklung individueller menschlicher Fähigkeiten stammen, in sich aufnehmen können. 
Er wird auf dem Boden des politischen Staates die Rechte ausbilden, welche ihm den Anteil
sichern an dem Ertrage der Waren, die er erzeugt; und er wird in freier Weise dem ihm 
zukommenden Geistesgut denjenigen Anteil gönnen, der dessen Entstehung ermöglicht. 
Auf dem Gebiete des Geisteslebens wird die Möglichkeit entstehen, dass dessen 
Hervorbringer von den Erträgnissen ihrer Leistungen auch leben. Was jemand für sich im 
Gebiete des Geisteslebens treibt, wird seine engste Privatsache bleiben; was jemand für den 
sozialen Organismus zu leisten vermag, wird mit der freien Entschädigung derer rechnen 
können, denen das Geistesgut Bedürfnis ist. Wer durch solche Entschädigung innerhalb der 
Geistesorganisation das nicht finden kann, was er braucht, wird übergehen müssen zum 
Gebiet des politischen Staates oder des Wirtschaftslebens. … In das Wirtschaftsleben 
fliessen ein die aus dem geistigen Leben stammenden technischen Ideen. Sie stammen aus 
dem geistigen Leben, auch wenn sie unmittelbar von Angehörigen des Staats- oder 
Wirtschaftsgebietes kommen. Daher kommen alle die organisatorischen Ideen und Kräfte, 
welche das wirtschaftliche und staatliche Leben befruchten. Die Entschädigung für diesen 
Zufluss in die beiden sozialen Gebiete wird entweder auch durch das freie Verständnis derer
zustandekommen, die auf diesen Zufluss angewiesen sind, oder sie wird durch Rechte ihre 
Regelung finden, welche im Gebiete des politischen Staates ausgebildet werden.“   Kp, 85f

  „Mehrwert“ nicht für den unberechtigten Genuss des Einzelnen, sondern zur Schaffung 
seelischer oder materieller Güter für den sozialen Organismus und zur Pflege dessen,   
„was aus dessen Schoss heraus entsteht, ohne dass es ihm unmittelbar dienen kann.“
Kp, 129

  „Sie können also nicht in einer beliebigen Art innerhalb eines Wirtschaftsgebietes z.B. die 
Geistesarbeiter vermehren, ohne dass Sie (..) diejenigen, die im Wesentlichen die 
Produktion der Ernährung besorgen, auch vermehren.“  NÖK, 167

  Die geistige Arbeit muss auf ihre eigenen Füsse gestellt werden und nicht eine Sklavin des
Wirtschafts- oder Staatslebens sein.    337a, 96f

  „Und alles, was zum Unterhalte der geistigen Organisation nötig ist, wird dieser zufliessen 



durch die aus freiem Verständnis für sie erfolgende Vergütung von Seiten der 
Einzelpersonen, die am sozialen Organismus beteiligt sind.“   Kp, 127

  „Unentgeltlichkeit des Schulwesens ist ja nichts weiter als eine soziale Lüge.“ Entweder 
verbirgt man dahinter, „dass man erst einer kleinen Clique den Mehrwert in die Tasche 
liefern muss, damit die ihr Schulwesen gründet, durch das sie die Menschen beherrscht“, 
oder die Tatsache, dass jeder die Schulen mitfinanzieren muss.   192, 144f

  In den Assoziationen wird es sich ergeben, „.. dass der Künstler (..) im Sinne der 
wirtschaftlichen Urzelle für sein Kunstwerk entschädigt werden kann.“ Das geht wegen 
unnatürlicher Preise heute nicht.  337b, 102f   (>Wirtschaftliche Urzelle)

  „In das Wirtschaftsleben fliessen ein die aus dem geistigen Leben stammenden 
technischen Ideen. Sie stammen aus dem geistigen Leben, auch wenn sie unmittelbar von 
Angehörigen des Staats- oder Wirtschaftsgebietes kommen. Daher kommen alle die 
organisatorischen Ideen und Kräfte, welche das wirtschaftliche und staatliche Leben 
befruchten. Die Entschädigung für diesen Zufluss in die beiden sozialen Gebiete wird 
entweder auch durch das freie Verständnis derer zustandekommen, die auf diesen Zufluss 
angewiesen sind, oder sie wird durch Rechte ihre Regelung finden, welche im Gebiete des 
politischen Staates ausgebildet werden.“   Kp, 86

  „..in dem Augenblicke, wo wir ein freies Geistesleben haben, da wird es“ (Finanzierung 
des Goetheanum) „ganz anders stehen, und da kann man auf jenes Bettelprinzip verzichten, 
auf das wir heute leider angewiesen sind..“   337b, 244

  „Wie die Steuerabgabe allerdings eine zwangsläufige sein muss, .. so kann auf der anderen
Seite die Abgabe für das geistige Leben nur eine freiwillige sein.“  189, 113

  Es ist Materialismus, wenn man sagt, man wolle Geistiges nicht dadurch in den Staub 
ziehen, dass man dafür Geld gibt. 199, 4.9.20  (>Kapitalismus und Staat)

  „Der geistige Arbeiter wird gewisse Dinge für seine Arbeit brauchen. Sie werden gering 
versteuert sein. Wer zugleich industrieller Unternehmer ist, wird für alles das, was er für 
seine industriellen Unternehmungen braucht, hohe Ausgabensteuern zahlen müssen. Die 
geistige Produktion wird aus sich selbst leben können. Man braucht sie nur nicht zu hindern 
dadurch, dass man vom Staate hineinredet. Wenn sie frei vor sich gehen kann, dann muss  
jeder Mensch aus dem, was er in den anderen Sphären einnimmt, der geistigen Produktion 
seinen Tribut zahlen. Die beiden anderen Sphären brauchen Spezialisten, die gebildet 
werden müssen. Die ganze Erziehung muss bezahlt werden von den anderen beiden 
Sphären. Die Wirtschaftsmöglichkeit der geistigen Sphäre wird auch ganz auf sich selber 
gestellt sein.“  Molt, 228f

  Die geistige Leistung bezahlt der, „der sie empfängt. Wer geistig schafft, bekommt seine 
Entschädigung für die Leistung - nicht für die Arbeit. Der andere bezahlt. Es wird wohl so 
kommen, dass für das Geistige weniger zu bezahlen sein wird als heute. - Zwischen 
materiellen und geistigen Wirtschaftsgütern besteht ein großer Unterschied. Die geistigen 
können ins Unbegrenzte vervielfältigt werden. Bücher: Werte, die an viele gerichtet sind! 

durch die aus freiem Verständnis für sie erfolgende Vergütung von Seiten der 
Einzelpersonen, die am sozialen Organismus beteiligt sind.“   Kp, 127

  „Unentgeltlichkeit des Schulwesens ist ja nichts weiter als eine soziale Lüge.“ Entweder 
verbirgt man dahinter, „dass man erst einer kleinen Clique den Mehrwert in die Tasche 
liefern muss, damit die ihr Schulwesen gründet, durch das sie die Menschen beherrscht“, 
oder die Tatsache, dass jeder die Schulen mitfinanzieren muss.   192, 144f

  In den Assoziationen wird es sich ergeben, „.. dass der Künstler (..) im Sinne der 
wirtschaftlichen Urzelle für sein Kunstwerk entschädigt werden kann.“ Das geht wegen 
unnatürlicher Preise heute nicht.  337b, 102f   (>Wirtschaftliche Urzelle)

  „In das Wirtschaftsleben fliessen ein die aus dem geistigen Leben stammenden 
technischen Ideen. Sie stammen aus dem geistigen Leben, auch wenn sie unmittelbar von 
Angehörigen des Staats- oder Wirtschaftsgebietes kommen. Daher kommen alle die 
organisatorischen Ideen und Kräfte, welche das wirtschaftliche und staatliche Leben 
befruchten. Die Entschädigung für diesen Zufluss in die beiden sozialen Gebiete wird 
entweder auch durch das freie Verständnis derer zustandekommen, die auf diesen Zufluss 
angewiesen sind, oder sie wird durch Rechte ihre Regelung finden, welche im Gebiete des 
politischen Staates ausgebildet werden.“   Kp, 86

  „..in dem Augenblicke, wo wir ein freies Geistesleben haben, da wird es“ (Finanzierung 
des Goetheanum) „ganz anders stehen, und da kann man auf jenes Bettelprinzip verzichten, 
auf das wir heute leider angewiesen sind..“   337b, 244

  „Wie die Steuerabgabe allerdings eine zwangsläufige sein muss, .. so kann auf der anderen
Seite die Abgabe für das geistige Leben nur eine freiwillige sein.“  189, 113

  Es ist Materialismus, wenn man sagt, man wolle Geistiges nicht dadurch in den Staub 
ziehen, dass man dafür Geld gibt. 199, 4.9.20  (>Kapitalismus und Staat)

  „Der geistige Arbeiter wird gewisse Dinge für seine Arbeit brauchen. Sie werden gering 
versteuert sein. Wer zugleich industrieller Unternehmer ist, wird für alles das, was er für 
seine industriellen Unternehmungen braucht, hohe Ausgabensteuern zahlen müssen. Die 
geistige Produktion wird aus sich selbst leben können. Man braucht sie nur nicht zu hindern 
dadurch, dass man vom Staate hineinredet. Wenn sie frei vor sich gehen kann, dann muss  
jeder Mensch aus dem, was er in den anderen Sphären einnimmt, der geistigen Produktion 
seinen Tribut zahlen. Die beiden anderen Sphären brauchen Spezialisten, die gebildet 
werden müssen. Die ganze Erziehung muss bezahlt werden von den anderen beiden 
Sphären. Die Wirtschaftsmöglichkeit der geistigen Sphäre wird auch ganz auf sich selber 
gestellt sein.“  Molt, 228f

  Die geistige Leistung bezahlt der, „der sie empfängt. Wer geistig schafft, bekommt seine 
Entschädigung für die Leistung - nicht für die Arbeit. Der andere bezahlt. Es wird wohl so 
kommen, dass für das Geistige weniger zu bezahlen sein wird als heute. - Zwischen 
materiellen und geistigen Wirtschaftsgütern besteht ein großer Unterschied. Die geistigen 
können ins Unbegrenzte vervielfältigt werden. Bücher: Werte, die an viele gerichtet sind! 



Deshalb muss das unter ganz andere Gesetze gestellt werden. Der Laib Brot muss immer 
wieder für sich durch menschliche Arbeit hergestellt werden. Für das einzelne Buch muss 
nicht immer wieder geistig produziert werden.“  Molt, 229

  Bei der Finanzierung einer Schule müsste es „immer so gehalten werden, dass buchmäßig 
der einzelne bezahlen müsste. Diesem könnte man dann immer abnehmen, was man will, 
also auch diese Leistung, indem eine Treuhand für ihn einspringt. Die Lehrerschaft muss 
sich aus sich selbst erhalten, nicht aus der Treuhand oder vom Staate unterhalten werden. 
Der Lehrstand als solcher wird sich verpflichten, aus seinen Erträgnissen die anderen Dinge 
zu unterhalten. Er muss darüber freie Verwendung haben. Auf dem Gebiete des Lehrstandes
darf nicht sozialisiert werden. Wenn irgendwo aus einem Lehrstande heraus eine 
Gratishochschule errichtet wird, so ist nichts dagegen zu sagen.“  Molt, 229 

  Geistesleben, freies:  Freies Geistesleben heisst: Ausgliedern des Menschen aus der 
sozialen Ordnung, um in seinem Inneren antisoziale Triebe sich entwickeln zu lassen, die er 
für die Bewusstseinsseele braucht. 186, 165 (>Bewusstseinsseele, >Antisoziale Triebe, 
>Soziale Struktur .., >Wahrheit, Schönheit, Güte als Schein)

  „Im geistigen Gebiet waltet eine über das materielle Aussenleben hinausgehende 
Wirklichkeit, die ihren Inhalt in sich selber trägt. Es ist unmöglich, dass eine solche 
Empfindung entsteht, wenn das Geistesleben nicht aus seinen eigenen Impulsen heraus sich 
innerhalb des sozialen Organismus frei entfaltet und verwaltet. Nur solche Träger des 
Geisteslebens, die innerhalb einer derartigen Entfaltung und Verwaltung stehen, haben die 
Kraft, diesem Leben das ihm gebührende Gewicht im sozialen Organismus zu verschaffen. 
Kunst, Wissenschaft, Weltanschauung und alles, was damit zusammenhängt, bedarf einer 
solchen selbständigen Stellung in der menschlichen Gesellschaft. Denn im geistigen Leben 
hängt alles zusammen. Die Freiheit des einen kann nicht ohne die Freiheit des andern 
gedeihen.“ Kp, 82f   (>Geistiger Kampf, >Vertrauen, >Schule)

  „Denn im gesunden sozialen Organismus muss alles Geistesleben dem Staate und der 
Wirtschaft gegenüber .. Privatsache sein“, wie es die Sozialdemokratie in einseitiger Art 
von der Religion fordert.   Kp, 83  (>Staat; Unterkriechen, >Schule im freien Geistesl.)

  „Verständnis muss man erst dafür haben, dass der Mensch weder zur Freiheit noch zur 
Unfreiheit geboren ist, dass er aber erzogen und entwickelt werden kann zur Freiheit, zum 
Verständnis zur Freiheit, zu dem Erleben der Freiheit, wenn man dasjenige Geistesleben an 
ihn heranbringt, das ihn durchdringt mit Kräften, die ihn erst freimachen in seiner 
Entwickelung als Mensch; dass man sich hinaufentwickeln kann bis zu dem Punkte, wo 
unsere Gedanken nicht mehr die abstrakten, unwirklichen, ideologischen sind, sondern 
diejenigen Gedanken, die vom Willen ergriffen werden. Das versuchte ich, in meiner 
„Philosophie der Freiheit“ vor die Welt als eine Erkenntnis hinzustellen: Die Ehe des 
Willens mit den innerlich frei gewordenen Gedanken.“ Und daraus „ist zu erhoffen, dass der
Mensch hervorgeht, der auch die Fähigkeiten entwickelt, im Zusammenleben mit den 
anderen .. solche Rechts- und solche wirtschaftlichen Ordnungen hervorzubringen, die man 
hinnimmt in ihrer Notwendigkeit, wie man die Notwendigkeit hinnimmt, dass man den 
physischen Leib an sich tragen muss, seien Gesetzen gehorchen muss und nicht frei ist … 
Gegen dasjenige, was an den menschlichen Rechts- und Wirtschaftseinrichtungen 

Deshalb muss das unter ganz andere Gesetze gestellt werden. Der Laib Brot muss immer 
wieder für sich durch menschliche Arbeit hergestellt werden. Für das einzelne Buch muss 
nicht immer wieder geistig produziert werden.“  Molt, 229

  Bei der Finanzierung einer Schule müsste es „immer so gehalten werden, dass buchmäßig 
der einzelne bezahlen müsste. Diesem könnte man dann immer abnehmen, was man will, 
also auch diese Leistung, indem eine Treuhand für ihn einspringt. Die Lehrerschaft muss 
sich aus sich selbst erhalten, nicht aus der Treuhand oder vom Staate unterhalten werden. 
Der Lehrstand als solcher wird sich verpflichten, aus seinen Erträgnissen die anderen Dinge 
zu unterhalten. Er muss darüber freie Verwendung haben. Auf dem Gebiete des Lehrstandes
darf nicht sozialisiert werden. Wenn irgendwo aus einem Lehrstande heraus eine 
Gratishochschule errichtet wird, so ist nichts dagegen zu sagen.“  Molt, 229 

  Geistesleben, freies:  Freies Geistesleben heisst: Ausgliedern des Menschen aus der 
sozialen Ordnung, um in seinem Inneren antisoziale Triebe sich entwickeln zu lassen, die er 
für die Bewusstseinsseele braucht. 186, 165 (>Bewusstseinsseele, >Antisoziale Triebe, 
>Soziale Struktur .., >Wahrheit, Schönheit, Güte als Schein)

  „Im geistigen Gebiet waltet eine über das materielle Aussenleben hinausgehende 
Wirklichkeit, die ihren Inhalt in sich selber trägt. Es ist unmöglich, dass eine solche 
Empfindung entsteht, wenn das Geistesleben nicht aus seinen eigenen Impulsen heraus sich 
innerhalb des sozialen Organismus frei entfaltet und verwaltet. Nur solche Träger des 
Geisteslebens, die innerhalb einer derartigen Entfaltung und Verwaltung stehen, haben die 
Kraft, diesem Leben das ihm gebührende Gewicht im sozialen Organismus zu verschaffen. 
Kunst, Wissenschaft, Weltanschauung und alles, was damit zusammenhängt, bedarf einer 
solchen selbständigen Stellung in der menschlichen Gesellschaft. Denn im geistigen Leben 
hängt alles zusammen. Die Freiheit des einen kann nicht ohne die Freiheit des andern 
gedeihen.“ Kp, 82f   (>Geistiger Kampf, >Vertrauen, >Schule)

  „Denn im gesunden sozialen Organismus muss alles Geistesleben dem Staate und der 
Wirtschaft gegenüber .. Privatsache sein“, wie es die Sozialdemokratie in einseitiger Art 
von der Religion fordert.   Kp, 83  (>Staat; Unterkriechen, >Schule im freien Geistesl.)

  „Verständnis muss man erst dafür haben, dass der Mensch weder zur Freiheit noch zur 
Unfreiheit geboren ist, dass er aber erzogen und entwickelt werden kann zur Freiheit, zum 
Verständnis zur Freiheit, zu dem Erleben der Freiheit, wenn man dasjenige Geistesleben an 
ihn heranbringt, das ihn durchdringt mit Kräften, die ihn erst freimachen in seiner 
Entwickelung als Mensch; dass man sich hinaufentwickeln kann bis zu dem Punkte, wo 
unsere Gedanken nicht mehr die abstrakten, unwirklichen, ideologischen sind, sondern 
diejenigen Gedanken, die vom Willen ergriffen werden. Das versuchte ich, in meiner 
„Philosophie der Freiheit“ vor die Welt als eine Erkenntnis hinzustellen: Die Ehe des 
Willens mit den innerlich frei gewordenen Gedanken.“ Und daraus „ist zu erhoffen, dass der
Mensch hervorgeht, der auch die Fähigkeiten entwickelt, im Zusammenleben mit den 
anderen .. solche Rechts- und solche wirtschaftlichen Ordnungen hervorzubringen, die man 
hinnimmt in ihrer Notwendigkeit, wie man die Notwendigkeit hinnimmt, dass man den 
physischen Leib an sich tragen muss, seien Gesetzen gehorchen muss und nicht frei ist … 
Gegen dasjenige, was an den menschlichen Rechts- und Wirtschaftseinrichtungen 



widermenschlich und widernatürlich ist, kämpfen wir mit unserer Freiheit an, wenn wir zu 
entsprechendem Bewusstsein gekommen sind, weil wir wissen, es ist anders zu machen. 
(…) Und wir wissen und wollen wissen, als moderne Menschen, dass jeder Mensch 
demokratisch mitarbeiten soll an dieser Umgestaltung der äusseren Wirtschafts- und 
Rechtsordnung zu einer solchen Vernünftigkeit, die unsere Freiheit nicht beeinträchtigt, 
ebensowenig wie die natürliche Gesetzmässigkeit unseres physischen Leibes. … Das auf 
sich selbst gestellte Geistesleben .. das aus seiner eigenen Kraft heraus arbeitet, das macht 
frei, und das erzeugt gegenüber .. jenen drei Stimmungen; Hemmung des Willens, 
Beklemmung des Rechtsgefühls, Verdunkelung der Gedanken, die bei unfreiem Willen 
vorhanden sind, die andere Stimmung: die freie Willensausbildung im Geistesleben.“   330, 
263f (>Geistesleben als Tyrannei)

  In der Vergangenheit wurden „mit der Leitung der wirtschaftlichen Produktionsprozesse 
zugleich die Menschen mitregiert (..). Hört dieses Mitregieren auf, so müssen die Menschen
aus dem frei auf sich gestellten Geistesleben die Lebensantriebe empfangen, welche durch 
die bisherigen Regierungsimpulse in ihnen wirkten.“  24, 42

  „Deshalb muss das Geistesleben befreit werden, damit wir nicht Kapitalisten und ihre 
Knechte als geistige Leiter haben, sondern damit die geistige Leitung zum Wirtschaftsleben 
passt.“   331, 84  (>Geistesleben, Selbstverwaltung, >Arbeit, Antriebe)

  „Auf allen Stufen des Geisteslebens werden nicht Menschen, die lebensfremd sind, weil 
sie nur wissen, ausgebildet, sondern Menschen, die denken können, die disponieren 
können.“  330, 183

 „Mit der zündenden Kraft, die ein wirklich auf sich selbst gestelltes Geistesleben hat“, 
können die Pessimisten nicht rechnen, die nur das gefesselte kennen.   Kp, 85

  „Und dieses geistige Leben wird seelentragend sein, wird ganz anders den Menschen 
erfüllen können, wie einstmals religiöse Anschauungen erfüllten, zu denen das moderne 
Proletariat ganz gewiss nicht wieder zurückkehrt.“  336, 158

  Wenn das Geistesleben befreit wird, werden weder die höchsten Studien leiden, noch der 
Analphabetismus ausbrechen. Wenn es emanzipiert wird von den anderen Gewalten, wird es
in der richtigen Weise zurückwirken auf diejenigen Menschen, die im Wirtschafts- oder 
Rechtsleben sonst drinnen stehen. Sie werden dann das Bewusstsein in sich tragen, sich und
diejenigen, die sie zu leiten haben, aus freiem Willen zu diesem Geistesleben hinzuführen. 
„Die Menschen werden dann ganz gewiss, sagen wir, zum Beispiel zu dem
Verwaltungskörper des Rechtsstaates nur denjenigen zulassen, der eine gewisse
Schulbildung hat.“  336, 159

  „Da das Leben des Staates und der Wirtschaft nichts von der Menschennatur 
abgesondertes sind, sondern das Ergebnis dieser Natur, so ist niemals zu befürchten, dass 
ein wirklich freies, auf sich selbst gestelltes Geistesleben wirklichkeitsfremde Menschen 
ausbildet.“ Die entstehen dann, wenn Staat und Wirtschaft die Erziehung regeln.  24, 38

  „Entweder wird die heutige zivilisierte Menschheit sich dazu bequemen müssen, ein 
solches selbständiges Geistesleben hinzunehmen, oder die gegenwärtige Zivilisation muss 

widermenschlich und widernatürlich ist, kämpfen wir mit unserer Freiheit an, wenn wir zu 
entsprechendem Bewusstsein gekommen sind, weil wir wissen, es ist anders zu machen. 
(…) Und wir wissen und wollen wissen, als moderne Menschen, dass jeder Mensch 
demokratisch mitarbeiten soll an dieser Umgestaltung der äusseren Wirtschafts- und 
Rechtsordnung zu einer solchen Vernünftigkeit, die unsere Freiheit nicht beeinträchtigt, 
ebensowenig wie die natürliche Gesetzmässigkeit unseres physischen Leibes. … Das auf 
sich selbst gestellte Geistesleben .. das aus seiner eigenen Kraft heraus arbeitet, das macht 
frei, und das erzeugt gegenüber .. jenen drei Stimmungen; Hemmung des Willens, 
Beklemmung des Rechtsgefühls, Verdunkelung der Gedanken, die bei unfreiem Willen 
vorhanden sind, die andere Stimmung: die freie Willensausbildung im Geistesleben.“   330, 
263f (>Geistesleben als Tyrannei)

  In der Vergangenheit wurden „mit der Leitung der wirtschaftlichen Produktionsprozesse 
zugleich die Menschen mitregiert (..). Hört dieses Mitregieren auf, so müssen die Menschen
aus dem frei auf sich gestellten Geistesleben die Lebensantriebe empfangen, welche durch 
die bisherigen Regierungsimpulse in ihnen wirkten.“  24, 42

  „Deshalb muss das Geistesleben befreit werden, damit wir nicht Kapitalisten und ihre 
Knechte als geistige Leiter haben, sondern damit die geistige Leitung zum Wirtschaftsleben 
passt.“   331, 84  (>Geistesleben, Selbstverwaltung, >Arbeit, Antriebe)

  „Auf allen Stufen des Geisteslebens werden nicht Menschen, die lebensfremd sind, weil 
sie nur wissen, ausgebildet, sondern Menschen, die denken können, die disponieren 
können.“  330, 183

 „Mit der zündenden Kraft, die ein wirklich auf sich selbst gestelltes Geistesleben hat“, 
können die Pessimisten nicht rechnen, die nur das gefesselte kennen.   Kp, 85

  „Und dieses geistige Leben wird seelentragend sein, wird ganz anders den Menschen 
erfüllen können, wie einstmals religiöse Anschauungen erfüllten, zu denen das moderne 
Proletariat ganz gewiss nicht wieder zurückkehrt.“  336, 158

  Wenn das Geistesleben befreit wird, werden weder die höchsten Studien leiden, noch der 
Analphabetismus ausbrechen. Wenn es emanzipiert wird von den anderen Gewalten, wird es
in der richtigen Weise zurückwirken auf diejenigen Menschen, die im Wirtschafts- oder 
Rechtsleben sonst drinnen stehen. Sie werden dann das Bewusstsein in sich tragen, sich und
diejenigen, die sie zu leiten haben, aus freiem Willen zu diesem Geistesleben hinzuführen. 
„Die Menschen werden dann ganz gewiss, sagen wir, zum Beispiel zu dem
Verwaltungskörper des Rechtsstaates nur denjenigen zulassen, der eine gewisse
Schulbildung hat.“  336, 159

  „Da das Leben des Staates und der Wirtschaft nichts von der Menschennatur 
abgesondertes sind, sondern das Ergebnis dieser Natur, so ist niemals zu befürchten, dass 
ein wirklich freies, auf sich selbst gestelltes Geistesleben wirklichkeitsfremde Menschen 
ausbildet.“ Die entstehen dann, wenn Staat und Wirtschaft die Erziehung regeln.  24, 38

  „Entweder wird die heutige zivilisierte Menschheit sich dazu bequemen müssen, ein 
solches selbständiges Geistesleben hinzunehmen, oder die gegenwärtige Zivilisation muss 



ihrem Untergang entgegengehen und aus den asiatischen Kulturen muss sich etwas 
Zukünftiges für die Menschheit ergeben.“  191, 211f   (>Geisteskampf, >Osten)

  Die Menschheit hat nicht viel Zeit, um das Schulwesen und die Behandlung der geistigen 
Angelegenheiten frei auf sich selbst zu stellen. Es könnte bald zu spät sein dazu. Zeit ist nur
so lange, als man es in der Hand hat, durch das Wüten der Instinkte hindurch überhaupt 
noch an die innere Wesenheit der Menschen heranzukommen.  188, 239  (>Lüge)

  „Nehmt dem Staat die Schulen ab, nehmt ihm das geistige Leben ab, gründet das geistige 
Leben auf sich selbst, lasst es durch sich selbst verwalten, dann werdet ihr dieses geistige 
Leben nötigen, den Kampf fortwährend aus seiner eigenen Kraft zu führen. Dann wird aber 
dieses geistige Leben auch von sich aus in der richtigen Weise zum Rechtsstaat und zum 
Wirtschaftsleben sich stellen können, wird zum Beispiel das geistige Leben gerade … auch 
der richtige Verwalter des Kapitals sein.“   190, 24

 
 „Die Sozialdemokratie hat bisher nur Gelegenheit gefunden, aus Empfindungen heraus, die
vielleicht verkehrt sind, das soll hier nicht taxiert werden, die Forderung aufzustellen: 
Religion muss Privatsache sein. In einer ähnlichen Weise muss alles Geistesleben 
gegenüber der Staats- und Wirtschaftsordnung Privatsache werden, wenn es seine eigene 
Wirklichkeit fortwährend beweisen will.“  330, 32

  Geistesleben, freies und halbfreies: „Wenn Sie sich nämlich dieses freie Geistesleben 
auch wirklich befreit denken im sozialen Organismus, sodass tatsächlich immer die 
Fähigkeiten sich voll entwickeln können, dann wird gerade dieses freie Geistesleben in der 
Lage sein, einen ausserordentlich befruchtenden Einfluss auszuüben auf das halbfreie 
Geistesleben, auf dasjenige Geistesleben, das in das materielle Schaffen hineingeht. (..) 
Diese freien Geistesmenschen haben nämlich die Eigenschaft, dass sie die den „Gritzi“, die 
Geistigkeit, bei den anderen loslösen, dass sie ihr Denken beweglicher machen, und dass 
dadurch die anderen besser in die materiellen Prozesse einzugreifen vermögen.“  
NÖK, 93f  (>Geistesleben materieller denken, >Unternehmer u. GL., >Fähigkeiten)

  „Technische Ideen stammen aus dem geistigen Leben, auch wenn sie.. von Angehörigen 
des Staats- oder Wirtschaftsgebietes kommen.“  Kp, 86  (>Industriewissenschaft)

  Geistesleben, freies und Liebe: „Wer nicht daran glauben kann, dass ein freies 
Geistesleben in dem Menschen solche Liebe erzeugt, der weiss eben nicht, dass die 
Abhängigkeit des Geisteslebens von Staat und Wirtschaft die Sucht nach persönlichem 
Gewinn hervorbringt, und dass diese Sucht nicht ein elementares Ergebnis der 
Menschennatur ist.“   24, 51  (>Freiheit und Vertrauen) 

  Geistesleben, freies und Lüge: Heute (1921) kann die Dreigliederung nicht mehr wie 
1919 abstrakt durch eine Konstituierung der drei Glieder in die Wege geleitet werden. Heute
muss konkret das Geistesleben, also Religion, Wissenschaft und Kunst, befreit werden. 
Dann werden sich auch die Leute finden, die ein Verständnis haben für die Gleichheit im 
Staatsleben und die Brüderlichkeit im Wirtschaftsleben. Insbesondere haben wir heute 
notwendig „ein Hineinleuchten in die ganze Welt der Unwahrhaftigkeit, welche unser 
geistiges Leben durchzieht.“   342, 202ff   (>Lüge, >Dreigliederung; Verständnis und 
Ausführung)

ihrem Untergang entgegengehen und aus den asiatischen Kulturen muss sich etwas 
Zukünftiges für die Menschheit ergeben.“  191, 211f   (>Geisteskampf, >Osten)

  Die Menschheit hat nicht viel Zeit, um das Schulwesen und die Behandlung der geistigen 
Angelegenheiten frei auf sich selbst zu stellen. Es könnte bald zu spät sein dazu. Zeit ist nur
so lange, als man es in der Hand hat, durch das Wüten der Instinkte hindurch überhaupt 
noch an die innere Wesenheit der Menschen heranzukommen.  188, 239  (>Lüge)

  „Nehmt dem Staat die Schulen ab, nehmt ihm das geistige Leben ab, gründet das geistige 
Leben auf sich selbst, lasst es durch sich selbst verwalten, dann werdet ihr dieses geistige 
Leben nötigen, den Kampf fortwährend aus seiner eigenen Kraft zu führen. Dann wird aber 
dieses geistige Leben auch von sich aus in der richtigen Weise zum Rechtsstaat und zum 
Wirtschaftsleben sich stellen können, wird zum Beispiel das geistige Leben gerade … auch 
der richtige Verwalter des Kapitals sein.“   190, 24

 
 „Die Sozialdemokratie hat bisher nur Gelegenheit gefunden, aus Empfindungen heraus, die
vielleicht verkehrt sind, das soll hier nicht taxiert werden, die Forderung aufzustellen: 
Religion muss Privatsache sein. In einer ähnlichen Weise muss alles Geistesleben 
gegenüber der Staats- und Wirtschaftsordnung Privatsache werden, wenn es seine eigene 
Wirklichkeit fortwährend beweisen will.“  330, 32

  Geistesleben, freies und halbfreies: „Wenn Sie sich nämlich dieses freie Geistesleben 
auch wirklich befreit denken im sozialen Organismus, sodass tatsächlich immer die 
Fähigkeiten sich voll entwickeln können, dann wird gerade dieses freie Geistesleben in der 
Lage sein, einen ausserordentlich befruchtenden Einfluss auszuüben auf das halbfreie 
Geistesleben, auf dasjenige Geistesleben, das in das materielle Schaffen hineingeht. (..) 
Diese freien Geistesmenschen haben nämlich die Eigenschaft, dass sie die den „Gritzi“, die 
Geistigkeit, bei den anderen loslösen, dass sie ihr Denken beweglicher machen, und dass 
dadurch die anderen besser in die materiellen Prozesse einzugreifen vermögen.“  
NÖK, 93f  (>Geistesleben materieller denken, >Unternehmer u. GL., >Fähigkeiten)

  „Technische Ideen stammen aus dem geistigen Leben, auch wenn sie.. von Angehörigen 
des Staats- oder Wirtschaftsgebietes kommen.“  Kp, 86  (>Industriewissenschaft)

  Geistesleben, freies und Liebe: „Wer nicht daran glauben kann, dass ein freies 
Geistesleben in dem Menschen solche Liebe erzeugt, der weiss eben nicht, dass die 
Abhängigkeit des Geisteslebens von Staat und Wirtschaft die Sucht nach persönlichem 
Gewinn hervorbringt, und dass diese Sucht nicht ein elementares Ergebnis der 
Menschennatur ist.“   24, 51  (>Freiheit und Vertrauen) 

  Geistesleben, freies und Lüge: Heute (1921) kann die Dreigliederung nicht mehr wie 
1919 abstrakt durch eine Konstituierung der drei Glieder in die Wege geleitet werden. Heute
muss konkret das Geistesleben, also Religion, Wissenschaft und Kunst, befreit werden. 
Dann werden sich auch die Leute finden, die ein Verständnis haben für die Gleichheit im 
Staatsleben und die Brüderlichkeit im Wirtschaftsleben. Insbesondere haben wir heute 
notwendig „ein Hineinleuchten in die ganze Welt der Unwahrhaftigkeit, welche unser 
geistiges Leben durchzieht.“   342, 202ff   (>Lüge, >Dreigliederung; Verständnis und 
Ausführung)



  Geistesleben und der Gedankenweg zu Christus:  Das „Regierende im irdischen 
Geistesleben“ ist „im Grunde genommen das persönliche, wenn auch seelische, aber 
seelisch-egoistische Interesse.“ -  „Geistesleben im irdischen Sinne ist alles das, was uns in 
irgendeiner Weise über den einzelmenschlichen Egoismus hinaushebt und mit Gruppen von 
anderen Menschen zusammenführt. Nehmen Sie .. das religiöse Leben, wie es sich für den 
Menschen in den einzelnen Religionsgemeinden abspielt. Der Mensch wird da in einer 
gewissen Weise durch seine seelischen Bedürfnisse mit anderen Menschen 
zusammengeführt … Durch die Erziehung sorgt ein Mensch für den anderen im Geistig-
Seelischen. Wenn wir ein Buch lesen, werden wir auch über unser individuelles, 
egoistisches Leben hinausgeführt, indem wir .. mit zahlreichen anderen Menschen gleiche 
Gedanken aufnehmen, was wiederum uns in eine gewisse Menschengruppe hineinstellt ..“ 
Das geistige Leben kommt aus der vollen Freiheit, aus der individuellen Initiative des 
einzelnen Menschen, führt aber den Menschen zusammen mit anderen Menschen. „Das ist 
das Wesentliche, dass der Christus-Impuls nicht dem einzelnen Menschen gehört, sondern 
dem menschlichen Zusammenleben.“
  Wie durch ein Spiegelbild „wird durch das irdische Geistesleben hingewiesen auf das, was 
der Mensch erlebte, bevor er in einen irdischen Leib eingezogen ist.“ Es gibt „nichts auf der
Erde, was in einem .. so realen, lebendigen Bezug zu der übersinnlichen Welt steht als 
dieses irdische Geistesleben, das ja gewisse Verirrungen, viele Verirrungen aufweist. Aber 
auch die Verirrungen haben einen sinnvollen Bezug“ zum Übersinnlichen. - 
  Man kann den Christus finden, wenn man weiss: „Ich bin als ein vorurteilsvoller Mensch 
geboren und muss mir die Gedanken-Vorurteilslosigkeit im Leben erst erwerben … 
dadurch, dass ich nicht nur Interesse entwickele für dasjenige, was ich selber denke, was ich
selber für richtig halte, sondern dass ich selbstloses Interesse entwickele für alles, was 
Menschen meinen und was an mich herantritt, und wenn ich es noch so sehr für Irrtum 
halte.“ Der Christus spricht „heute zu denjenigen, die ihn hören wollen: Was einer der 
geringsten eurer Brüder denkt, das habt ihr so anzusehen, dass ich in ihm denke, und dass 
ich mit euch fühle, indem ihr des anderen Gedanken an euren Gedanken abmesset, soziales 
Interesse habt für dasjenige, was in der anderen Seele vorgeht.“  193, 3. Vortrag

  Geistesleben, Geschichte: 4.Kulturperiode: „Dem Griechen waren seine Ideen etwas 
Wesenhaftes, etwas vom Bilde Durchzogenes“ - „Unbewusste Imaginationen mit Begriffen“
5.Kulturperiode: Nüchternes, trockenes Geistesleben; alles Bildhafte herausgepresst, 
geblieben ist die Abstraktion. (hier ausführliches Schema)   189, 79ff

  Das heutige abstrakte Geistesleben ist „die Fortsetzung des alten griechischen 
Geisteslebens (..) das darauf beruhte, dass ein vollständig menschenwürdiges Dasein nur 
derjenige führt, der eigentlich nicht arbeitet.“ So beschäftigen sich führende Kreise in sehr 
abstrakter Weise mit Brüderlichkeit, Nächstenliebe usw. ..   332a, 98f

  Aus der alten theokratischen Art des Geisteslebens sind die theologischen und juristischen 
Fakultäten herausgewachsen. Was aus der Naturwissenschaft und Technik  
herausgewachsen ist, konnte sich noch nicht vergeistigen. „Die Geisteswissenschaft wird 
wiederum so produktiv sein, wie die frühere war, die dann in den Religionen in die 
Dekadenz gekommen ist.“  338, 85ff

  „Die Geschichte des geistigen Lebens ist ein fortwährendes Suchen der Einheit zwischen 

  Geistesleben und der Gedankenweg zu Christus:  Das „Regierende im irdischen 
Geistesleben“ ist „im Grunde genommen das persönliche, wenn auch seelische, aber 
seelisch-egoistische Interesse.“ -  „Geistesleben im irdischen Sinne ist alles das, was uns in 
irgendeiner Weise über den einzelmenschlichen Egoismus hinaushebt und mit Gruppen von 
anderen Menschen zusammenführt. Nehmen Sie .. das religiöse Leben, wie es sich für den 
Menschen in den einzelnen Religionsgemeinden abspielt. Der Mensch wird da in einer 
gewissen Weise durch seine seelischen Bedürfnisse mit anderen Menschen 
zusammengeführt … Durch die Erziehung sorgt ein Mensch für den anderen im Geistig-
Seelischen. Wenn wir ein Buch lesen, werden wir auch über unser individuelles, 
egoistisches Leben hinausgeführt, indem wir .. mit zahlreichen anderen Menschen gleiche 
Gedanken aufnehmen, was wiederum uns in eine gewisse Menschengruppe hineinstellt ..“ 
Das geistige Leben kommt aus der vollen Freiheit, aus der individuellen Initiative des 
einzelnen Menschen, führt aber den Menschen zusammen mit anderen Menschen. „Das ist 
das Wesentliche, dass der Christus-Impuls nicht dem einzelnen Menschen gehört, sondern 
dem menschlichen Zusammenleben.“
  Wie durch ein Spiegelbild „wird durch das irdische Geistesleben hingewiesen auf das, was 
der Mensch erlebte, bevor er in einen irdischen Leib eingezogen ist.“ Es gibt „nichts auf der
Erde, was in einem .. so realen, lebendigen Bezug zu der übersinnlichen Welt steht als 
dieses irdische Geistesleben, das ja gewisse Verirrungen, viele Verirrungen aufweist. Aber 
auch die Verirrungen haben einen sinnvollen Bezug“ zum Übersinnlichen. - 
  Man kann den Christus finden, wenn man weiss: „Ich bin als ein vorurteilsvoller Mensch 
geboren und muss mir die Gedanken-Vorurteilslosigkeit im Leben erst erwerben … 
dadurch, dass ich nicht nur Interesse entwickele für dasjenige, was ich selber denke, was ich
selber für richtig halte, sondern dass ich selbstloses Interesse entwickele für alles, was 
Menschen meinen und was an mich herantritt, und wenn ich es noch so sehr für Irrtum 
halte.“ Der Christus spricht „heute zu denjenigen, die ihn hören wollen: Was einer der 
geringsten eurer Brüder denkt, das habt ihr so anzusehen, dass ich in ihm denke, und dass 
ich mit euch fühle, indem ihr des anderen Gedanken an euren Gedanken abmesset, soziales 
Interesse habt für dasjenige, was in der anderen Seele vorgeht.“  193, 3. Vortrag

  Geistesleben, Geschichte: 4.Kulturperiode: „Dem Griechen waren seine Ideen etwas 
Wesenhaftes, etwas vom Bilde Durchzogenes“ - „Unbewusste Imaginationen mit Begriffen“
5.Kulturperiode: Nüchternes, trockenes Geistesleben; alles Bildhafte herausgepresst, 
geblieben ist die Abstraktion. (hier ausführliches Schema)   189, 79ff

  Das heutige abstrakte Geistesleben ist „die Fortsetzung des alten griechischen 
Geisteslebens (..) das darauf beruhte, dass ein vollständig menschenwürdiges Dasein nur 
derjenige führt, der eigentlich nicht arbeitet.“ So beschäftigen sich führende Kreise in sehr 
abstrakter Weise mit Brüderlichkeit, Nächstenliebe usw. ..   332a, 98f

  Aus der alten theokratischen Art des Geisteslebens sind die theologischen und juristischen 
Fakultäten herausgewachsen. Was aus der Naturwissenschaft und Technik  
herausgewachsen ist, konnte sich noch nicht vergeistigen. „Die Geisteswissenschaft wird 
wiederum so produktiv sein, wie die frühere war, die dann in den Religionen in die 
Dekadenz gekommen ist.“  338, 85ff

  „Die Geschichte des geistigen Lebens ist ein fortwährendes Suchen der Einheit zwischen 



uns und der Welt. Religion, Kunst und Wissenschaft verfolgen gleichermassen dieses Ziel.“ 
4, 28

  Geistesleben und Gruppe: „Geistesleben im irdischen Sinne ist alles das, was uns in 
irgendeiner Weise über den einzelmenschlichen Egoismus hinaushebt und mit Gruppen von 
anderen Menschen zusammenführt.“  193, 47 

  Geistesleben als Heilmittel: Alle geistige Kultur, als Abglanz unseres vorgeburtlichen 
Lebens, soll „eine Art Heilmittel für die restlichen Antipathien“ bilden, „die aus der 
übersinnlichen Welt geblieben sind.“ Sektenbildung als Abglanzzeichen für die nicht 
überwundenen Antipathien. 193, 74  (>Geisteswissenschaft im Leben, >Vorgeburtliches)

  „Auf das Wirtschaftsleben ist heute wenig Hoffnung zu setzen. Das wird gezwungen 
werden müssen, die neuen Ideen aufzunehmen, durch die eigene Not .. . Im geistigen Leben 
aber müssen wir unbedingt tätig sein, das freie Geistesleben als ein Glied des dreigliedrigen 
Organismus auszubilden. Das ist dasjenige, was nicht erlahmen darf, was unbedingt 
gepflegt werden muss, denn die Zeit, in der wir leben, ist geistig ja so, dass die Menschen in
ihren Seelen immer leerer und leerer werden, immer mehr und mehr veröden. Sie sind zu 
bequem, um sich das heute noch selber zu gestehen; aber wir gehen furchtbaren Zeiten 
entgegen in Bezug auf die Seelenverfassung der Menschen ..“  336, 471f

  „Das ursprüngliche künstlerische Empfinden, das mit elementarer Kraft aus der 
menschlichen Erkenntnis herausquillt, das ist ja unter der modernen Bildung ganz und gar 
verschwunden. Das würde wieder kommen..“   337b, 101   (>Kunst und Soziales)

  Kultur als „Nahrung“ für den sozialen Organismus.   192, 23.4.19 

  „Heilsam ist nur, wenn im Spiegel der Menschenseele sich bildet die ganze Gemeinschaft 
und in der Gemeinschaft lebet der Einzelseele Kraft.“   40, 256

  „Man muss die Heilkraft in einem selbständigen  Geistesleben neben dieses 
Wirtschaftsleben hinstellen, und beide müssen überbrückt werden durch das neutrale 
Rechtsleben.“ Denn das physische Leben der Erde ist bereits im Verfall.    191, 118
(>Gesundheit, >Zerstörung und Fortschritt, >Heiliger Geist)

  Geistesleben als Ideologie: Was die leitenden, führenden Kreise sich erhalten hatten mit 
der „Tradition der alten Überlieferungen, der alten ästhetisch-künstlerischen 
Weltanschauungen, der religiösen, der sittlichen Weltauffassungen der älteren Zeiten und so 
weiter. Das trugen sie weiter, diese führenden Klassen, für ihren ganzen Menschen, während
ihr Kopf aufnahm, was wissenschaftlich orientierte Weltanschauung geworden ist. Eine 
breite Masse der Bevölkerung jedoch konnte nicht mehr irgendeine Neigung, irgendeine 
Sympathie aufbringen für dieses Überlieferte. Sie nahm als einzigen Inhalt einer 
Weltanschauung an, was wissenschaftlich orientierte Weltanschauung war. Und sie nahm 
diese Weltanschauung so an, dass sie sie als Ideologie, als bloßes Gedankengebilde 
empfand. Man sagte sich: Wirklichkeit ist nur das wirtschaftliche Leben; Wirklichkeit ist 
nur, wie produziert wird, wie die produzierten Produkte verteilt werden, wie der Mensch 
konsumiert, wie der Mensch dies und jenes besitzt oder an den anderen abgibt und so 
weiter. Was im Menschenleben sonst da ist - Recht, Sitte, Wissenschaft, Kunst, Religion -, 

uns und der Welt. Religion, Kunst und Wissenschaft verfolgen gleichermassen dieses Ziel.“ 
4, 28

  Geistesleben und Gruppe: „Geistesleben im irdischen Sinne ist alles das, was uns in 
irgendeiner Weise über den einzelmenschlichen Egoismus hinaushebt und mit Gruppen von 
anderen Menschen zusammenführt.“  193, 47 

  Geistesleben als Heilmittel: Alle geistige Kultur, als Abglanz unseres vorgeburtlichen 
Lebens, soll „eine Art Heilmittel für die restlichen Antipathien“ bilden, „die aus der 
übersinnlichen Welt geblieben sind.“ Sektenbildung als Abglanzzeichen für die nicht 
überwundenen Antipathien. 193, 74  (>Geisteswissenschaft im Leben, >Vorgeburtliches)

  „Auf das Wirtschaftsleben ist heute wenig Hoffnung zu setzen. Das wird gezwungen 
werden müssen, die neuen Ideen aufzunehmen, durch die eigene Not .. . Im geistigen Leben 
aber müssen wir unbedingt tätig sein, das freie Geistesleben als ein Glied des dreigliedrigen 
Organismus auszubilden. Das ist dasjenige, was nicht erlahmen darf, was unbedingt 
gepflegt werden muss, denn die Zeit, in der wir leben, ist geistig ja so, dass die Menschen in
ihren Seelen immer leerer und leerer werden, immer mehr und mehr veröden. Sie sind zu 
bequem, um sich das heute noch selber zu gestehen; aber wir gehen furchtbaren Zeiten 
entgegen in Bezug auf die Seelenverfassung der Menschen ..“  336, 471f

  „Das ursprüngliche künstlerische Empfinden, das mit elementarer Kraft aus der 
menschlichen Erkenntnis herausquillt, das ist ja unter der modernen Bildung ganz und gar 
verschwunden. Das würde wieder kommen..“   337b, 101   (>Kunst und Soziales)

  Kultur als „Nahrung“ für den sozialen Organismus.   192, 23.4.19 

  „Heilsam ist nur, wenn im Spiegel der Menschenseele sich bildet die ganze Gemeinschaft 
und in der Gemeinschaft lebet der Einzelseele Kraft.“   40, 256

  „Man muss die Heilkraft in einem selbständigen  Geistesleben neben dieses 
Wirtschaftsleben hinstellen, und beide müssen überbrückt werden durch das neutrale 
Rechtsleben.“ Denn das physische Leben der Erde ist bereits im Verfall.    191, 118
(>Gesundheit, >Zerstörung und Fortschritt, >Heiliger Geist)

  Geistesleben als Ideologie: Was die leitenden, führenden Kreise sich erhalten hatten mit 
der „Tradition der alten Überlieferungen, der alten ästhetisch-künstlerischen 
Weltanschauungen, der religiösen, der sittlichen Weltauffassungen der älteren Zeiten und so 
weiter. Das trugen sie weiter, diese führenden Klassen, für ihren ganzen Menschen, während
ihr Kopf aufnahm, was wissenschaftlich orientierte Weltanschauung geworden ist. Eine 
breite Masse der Bevölkerung jedoch konnte nicht mehr irgendeine Neigung, irgendeine 
Sympathie aufbringen für dieses Überlieferte. Sie nahm als einzigen Inhalt einer 
Weltanschauung an, was wissenschaftlich orientierte Weltanschauung war. Und sie nahm 
diese Weltanschauung so an, dass sie sie als Ideologie, als bloßes Gedankengebilde 
empfand. Man sagte sich: Wirklichkeit ist nur das wirtschaftliche Leben; Wirklichkeit ist 
nur, wie produziert wird, wie die produzierten Produkte verteilt werden, wie der Mensch 
konsumiert, wie der Mensch dies und jenes besitzt oder an den anderen abgibt und so 
weiter. Was im Menschenleben sonst da ist - Recht, Sitte, Wissenschaft, Kunst, Religion -, 



das ist nur wie ein Rauch, der aufsteigt als Ideologie aus der einzigen Wirklichkeit, aus der 
wirtschaftlichen Wirklichkeit. Und so wurde für die breite Masse der Menschheit das 
Geistesleben zu einer Ideologie. … Mit einer solchen Weltanschauung, die man als 
Ideologie empfindet, die man so empfindet, dass man sagt: Recht, Sitte, Religion, Kunst, 
Wissenschaft sind nur ein Überbau, ein Rauch über dem einzig Wirklichen, über den 
Produktionsverhältnissen, über der Wirtschaftsordnung - mit einer solchen Weltanschauung 
lässt sich denken, mit einer solchen Weltanschauung lässt sich nicht leben. Eine solche 
Weltanschauung, sie mag noch so triumphal, wie sie es auch ist, für die Naturbetrachtung 
sein, mit einer solchen Weltanschauung wird die Menschenseele ausgehöhlt. Was diese 
Weltanschauung der Menschenseele zurechtgezimmert hat, das wirkt in den sozialen 
Tatsachen der neueren Zeit. Man wird diesen sozialen Tatsachen nicht gerecht, wenn man 
nur hinblickt auf das, was die Menschen in ihrem Bewusstsein tragen.“  332a, 14f  
(>Soziale Frage als Geistesfrage) 

  „Zur Ideologie war geworden das moderne Geistesleben. Der religiöse Schwung, die 
religiöse Stosskraft, die geistige Stosskraft überhaupt war aus diesem Geistesleben 
verschwunden. So empfing dieses Geistesleben der moderne Proletarier.“  336, 91  
(>Weltanschauung ohne Stosskraft)

  Geistesleben und Inspiration: Im geistigen Leben beruht alles auf Inspiration.   188, 234 
(>Inspiration)

  Geistesleben und Kapital: „Gliedert sich ab in gesunder Weise der geistige Organismus, 
frei von den beiden anderen Zweigen, dem Staats- und dem Wirtschaftsorganismus, .. und 
ist man in der Lage, von jenem geistigen Organismus aus auch jene Verwaltung zu 
besorgen, die sich bezieht auf die Verwendung des Kapitals und das ganze Wirtschaftsleben,
das heißt: werden ausgefüllt alle Stellen, die im Wirtschaftsleben notwendig sind, durch die 
Verwaltung der geistigen Organisation, wird der Mensch mit seinen individuellen 
Fähigkeiten in das Wirtschaftsleben hineingestellt von der geistigen Organisation aus, dann 
kommt man allein zu einer gesunden, fruchtbaren Sozialisierung.“ 329, 32  (>Kapital und 
Geist, >Produktionsmittel, >Wirtschaft umgestalten als Irrtum)

  Geistesleben und Kastenbildung: Das Geistesleben hat fortwährend eine Tendenz,     
Niedergangskräfte zu entwickeln. „Würde das Geistesleben in seiner Allmacht vor uns 
dastehen, so würden wir sehen,wie aus diesem Geistesleben heraus sich fortwährend der 
Impuls ergibt, dass die Menschen sich in Klassen, in Stände sondern.“ Die Kasteneinteilung
im Orient ist eine notwendige Begleiterscheinung dessen, dass sich das soziale Leben aus 
den geistigen Impulsen heraus entwickelt hat. Noch Plato weist darauf hin, dass die 
Menschheit im idealen Staat in Nährstand, Lehrstand,Wehrstand geschieden werden müsse.  
83, 295f

  Geistesleben und Lebenspraxis: „Durch die Gestaltung unseres Geisteslebens wird einer 
so vorgebildet, wie er sein muss, damit er ein richtiger Referendar ist, damit er ein richtiger 
Kaufmann ist und dergleichen. Es handelt sich darum, .. dass der Mensch tatsächlich durch 
die Art und Weise, wie das Geistesleben seine eigenen Bedingungen stellt, zu einer 
gewissen Lebenspraxis kommen wird, und dass er diese Lebenspraxis auch wird 
ausgestalten können. Man braucht ja durchaus nicht ein sachgemäßes Urteil auf jedem 
Gebiete zu haben. Das ist es gerade, was nicht sein kann und worauf nicht gerechnet werden

das ist nur wie ein Rauch, der aufsteigt als Ideologie aus der einzigen Wirklichkeit, aus der 
wirtschaftlichen Wirklichkeit. Und so wurde für die breite Masse der Menschheit das 
Geistesleben zu einer Ideologie. … Mit einer solchen Weltanschauung, die man als 
Ideologie empfindet, die man so empfindet, dass man sagt: Recht, Sitte, Religion, Kunst, 
Wissenschaft sind nur ein Überbau, ein Rauch über dem einzig Wirklichen, über den 
Produktionsverhältnissen, über der Wirtschaftsordnung - mit einer solchen Weltanschauung 
lässt sich denken, mit einer solchen Weltanschauung lässt sich nicht leben. Eine solche 
Weltanschauung, sie mag noch so triumphal, wie sie es auch ist, für die Naturbetrachtung 
sein, mit einer solchen Weltanschauung wird die Menschenseele ausgehöhlt. Was diese 
Weltanschauung der Menschenseele zurechtgezimmert hat, das wirkt in den sozialen 
Tatsachen der neueren Zeit. Man wird diesen sozialen Tatsachen nicht gerecht, wenn man 
nur hinblickt auf das, was die Menschen in ihrem Bewusstsein tragen.“  332a, 14f  
(>Soziale Frage als Geistesfrage) 

  „Zur Ideologie war geworden das moderne Geistesleben. Der religiöse Schwung, die 
religiöse Stosskraft, die geistige Stosskraft überhaupt war aus diesem Geistesleben 
verschwunden. So empfing dieses Geistesleben der moderne Proletarier.“  336, 91  
(>Weltanschauung ohne Stosskraft)

  Geistesleben und Inspiration: Im geistigen Leben beruht alles auf Inspiration.   188, 234 
(>Inspiration)

  Geistesleben und Kapital: „Gliedert sich ab in gesunder Weise der geistige Organismus, 
frei von den beiden anderen Zweigen, dem Staats- und dem Wirtschaftsorganismus, .. und 
ist man in der Lage, von jenem geistigen Organismus aus auch jene Verwaltung zu 
besorgen, die sich bezieht auf die Verwendung des Kapitals und das ganze Wirtschaftsleben,
das heißt: werden ausgefüllt alle Stellen, die im Wirtschaftsleben notwendig sind, durch die 
Verwaltung der geistigen Organisation, wird der Mensch mit seinen individuellen 
Fähigkeiten in das Wirtschaftsleben hineingestellt von der geistigen Organisation aus, dann 
kommt man allein zu einer gesunden, fruchtbaren Sozialisierung.“ 329, 32  (>Kapital und 
Geist, >Produktionsmittel, >Wirtschaft umgestalten als Irrtum)

  Geistesleben und Kastenbildung: Das Geistesleben hat fortwährend eine Tendenz,     
Niedergangskräfte zu entwickeln. „Würde das Geistesleben in seiner Allmacht vor uns 
dastehen, so würden wir sehen,wie aus diesem Geistesleben heraus sich fortwährend der 
Impuls ergibt, dass die Menschen sich in Klassen, in Stände sondern.“ Die Kasteneinteilung
im Orient ist eine notwendige Begleiterscheinung dessen, dass sich das soziale Leben aus 
den geistigen Impulsen heraus entwickelt hat. Noch Plato weist darauf hin, dass die 
Menschheit im idealen Staat in Nährstand, Lehrstand,Wehrstand geschieden werden müsse.  
83, 295f

  Geistesleben und Lebenspraxis: „Durch die Gestaltung unseres Geisteslebens wird einer 
so vorgebildet, wie er sein muss, damit er ein richtiger Referendar ist, damit er ein richtiger 
Kaufmann ist und dergleichen. Es handelt sich darum, .. dass der Mensch tatsächlich durch 
die Art und Weise, wie das Geistesleben seine eigenen Bedingungen stellt, zu einer 
gewissen Lebenspraxis kommen wird, und dass er diese Lebenspraxis auch wird 
ausgestalten können. Man braucht ja durchaus nicht ein sachgemäßes Urteil auf jedem 
Gebiete zu haben. Das ist es gerade, was nicht sein kann und worauf nicht gerechnet werden



darf. Dass der richtige Mensch in einem Handelsgerichte sitzt, dafür wird allerdings aus der 
geistigen Verwaltung heraus zu sorgen sein, weil in der geistigen Verwaltung drinnen auch 
diejenigen Menschen sitzen werden, die etwas von den Handelsgesetzen verstehen. Es wird,
was Wissen ist, nicht in Fächern in dieser Weise zentralisiert wie heute, sondern es wird 
durch dasjenige, wie die Menschen untereinander sind in den Korporationen der geistigen 
Organisation, möglich sein, solch ein Gericht in der entsprechenden Weise 
zusammenzusetzen, sachgemäß zusammenzusetzen, nicht aus irgendwelchem 
wirtschaftlichen Bedürfnis heraus und dergleichen.“ 332a, 102

  Geistesleben fordert seine Macht zurück: „In den Stellen, in den Kreisen, in denen 
wirtschaftliche Macht ist, ist die Möglichkeit vorhanden, die Nachkommen auch 
wirtschaftswissenschaftlich vorzubilden, so dass sie wiederum geeignet sind, wirtschaftliche
Macht zu erringen. … Und wiederum das Staatsleben: Der Staat .. wünscht, verlangt, dass 
in dem Menschen das herangebildet werde, was sich hineinschickt in den Umkreis dessen, 
was er für seine Stellungen bestimmt hat. Das aber ist ein unfreies Geistesleben, selbst wenn
es wähnt, frei zu sein. … 
Das eigentlich freie Geistesleben aber hat sich, unabhängig vom Wirtschaftsleben, vom 
Staatsleben, immerhin eine gewisse Stellung in der Welt erworben. Aber was für eine! .. Es 
ist .. lebensfremd geworden. Es hat in einem gewissen Sinn einen abstrakten Charakter 
angenommen. .. Es ist da, um den Verstand und das Gemüt zu ergreifen. Es ist da, um im 
Inneren des Menschen eine Rolle zu spielen, die Seele mit innerem Wohlbehagen und 
Wohlgefühl zu erfüllen, aber es hat nicht die Kraft, nicht die Stosskraft, wirklich ins äussere
Leben einzugreifen. Daher ist auch der Unglaube an dieses Geistesleben gekommen .. Und 
zu den realen Kräften wird eben dieses abgespaltene Geistesleben gar nicht gerechnet. Wie 
weit entfernt ist das .. , was heute als sein inneres, religiöses, selbst sein wissenschaftliches 
Überzeugungsleben der Kaufmann, der Staatsbeamte, der industriell Tätige hat, von den 
Gesetzen, die er anwendet im wirtschaftlichen Leben, in seiner äußeren Stellung, in der 
Verwaltung öffentlicher Angelegenheiten! Vollständig eine zweifache Würdigung des 
Lebens! Auf der einen Seite gewisse Grundsätze, die aber ganz hervorgegangen sind aus 
Wirtschafts- und Staatsleben, auf der anderen Seite ein Rest von Freiheit, von Geistesleben, 
der aber zur Ohnmacht gegenüber den äusseren Angelegenheiten des Lebens verurteilt ist. 
… Es fordert dieses Geistesleben aber heute, weil man den Einfluss des Geistes auf das 
äussere soziale Leben braucht, seine Macht, seine Kraft zurück. Das ist die Situation, die 
uns heute gegeben wird.“  332a, 154f  (>Macht der Rechtsverhältnisse) 

  Geistesleben materieller denken: „Wir sind nämlich genötigt, das Geistesleben viel 
materieller zu denken als die materialistischen Menschen, sofern wir vom physischen 
Geistesleben sprechen“, weil „alles materielle Leben vom Geistigen wirklich konkret 
durchtränkt ist.“   192, 37   (>Geist und Materie, >Mensch und Arbeit)

  Geistesleben, modernes: „Und wer das offizielle Geistesleben der neueren Zeit kennt, der
weiss, wenn das auch paradox klingt – ich sage es nicht einmal gerne, denn ich habe mich 
mit einem gewissen Widerwillen zu dieser Überzeugung durchringen müssen - , dass dieses 
moderne offizielle Geistesleben nach und nach entwickelt hat einen gewissen Hass auf die 
Begabungen und eine gewisse Vorliebe für Produktion des Durchschnittlichen in der 
menschlichen Natur. Alles Geistesleben aber muss auf den ursprünglichen menschlichen 
Begabungen beruhen.“   330, 31

darf. Dass der richtige Mensch in einem Handelsgerichte sitzt, dafür wird allerdings aus der 
geistigen Verwaltung heraus zu sorgen sein, weil in der geistigen Verwaltung drinnen auch 
diejenigen Menschen sitzen werden, die etwas von den Handelsgesetzen verstehen. Es wird,
was Wissen ist, nicht in Fächern in dieser Weise zentralisiert wie heute, sondern es wird 
durch dasjenige, wie die Menschen untereinander sind in den Korporationen der geistigen 
Organisation, möglich sein, solch ein Gericht in der entsprechenden Weise 
zusammenzusetzen, sachgemäß zusammenzusetzen, nicht aus irgendwelchem 
wirtschaftlichen Bedürfnis heraus und dergleichen.“ 332a, 102

  Geistesleben fordert seine Macht zurück: „In den Stellen, in den Kreisen, in denen 
wirtschaftliche Macht ist, ist die Möglichkeit vorhanden, die Nachkommen auch 
wirtschaftswissenschaftlich vorzubilden, so dass sie wiederum geeignet sind, wirtschaftliche
Macht zu erringen. … Und wiederum das Staatsleben: Der Staat .. wünscht, verlangt, dass 
in dem Menschen das herangebildet werde, was sich hineinschickt in den Umkreis dessen, 
was er für seine Stellungen bestimmt hat. Das aber ist ein unfreies Geistesleben, selbst wenn
es wähnt, frei zu sein. … 
Das eigentlich freie Geistesleben aber hat sich, unabhängig vom Wirtschaftsleben, vom 
Staatsleben, immerhin eine gewisse Stellung in der Welt erworben. Aber was für eine! .. Es 
ist .. lebensfremd geworden. Es hat in einem gewissen Sinn einen abstrakten Charakter 
angenommen. .. Es ist da, um den Verstand und das Gemüt zu ergreifen. Es ist da, um im 
Inneren des Menschen eine Rolle zu spielen, die Seele mit innerem Wohlbehagen und 
Wohlgefühl zu erfüllen, aber es hat nicht die Kraft, nicht die Stosskraft, wirklich ins äussere
Leben einzugreifen. Daher ist auch der Unglaube an dieses Geistesleben gekommen .. Und 
zu den realen Kräften wird eben dieses abgespaltene Geistesleben gar nicht gerechnet. Wie 
weit entfernt ist das .. , was heute als sein inneres, religiöses, selbst sein wissenschaftliches 
Überzeugungsleben der Kaufmann, der Staatsbeamte, der industriell Tätige hat, von den 
Gesetzen, die er anwendet im wirtschaftlichen Leben, in seiner äußeren Stellung, in der 
Verwaltung öffentlicher Angelegenheiten! Vollständig eine zweifache Würdigung des 
Lebens! Auf der einen Seite gewisse Grundsätze, die aber ganz hervorgegangen sind aus 
Wirtschafts- und Staatsleben, auf der anderen Seite ein Rest von Freiheit, von Geistesleben, 
der aber zur Ohnmacht gegenüber den äusseren Angelegenheiten des Lebens verurteilt ist. 
… Es fordert dieses Geistesleben aber heute, weil man den Einfluss des Geistes auf das 
äussere soziale Leben braucht, seine Macht, seine Kraft zurück. Das ist die Situation, die 
uns heute gegeben wird.“  332a, 154f  (>Macht der Rechtsverhältnisse) 

  Geistesleben materieller denken: „Wir sind nämlich genötigt, das Geistesleben viel 
materieller zu denken als die materialistischen Menschen, sofern wir vom physischen 
Geistesleben sprechen“, weil „alles materielle Leben vom Geistigen wirklich konkret 
durchtränkt ist.“   192, 37   (>Geist und Materie, >Mensch und Arbeit)

  Geistesleben, modernes: „Und wer das offizielle Geistesleben der neueren Zeit kennt, der
weiss, wenn das auch paradox klingt – ich sage es nicht einmal gerne, denn ich habe mich 
mit einem gewissen Widerwillen zu dieser Überzeugung durchringen müssen - , dass dieses 
moderne offizielle Geistesleben nach und nach entwickelt hat einen gewissen Hass auf die 
Begabungen und eine gewisse Vorliebe für Produktion des Durchschnittlichen in der 
menschlichen Natur. Alles Geistesleben aber muss auf den ursprünglichen menschlichen 
Begabungen beruhen.“   330, 31



  „Es ist unser Geistesleben heute so beschaffen, dass der reine Nonsens die grösste 
Berühmtheit geniesst. Ehe man das Gewicht einer solchen Tatsache nicht ins Auge fassen 
kann, eher entwickelt man nicht Gefühl und Empfindung für das, was notwendig ist. Und 
ehe man nicht dieses Gefühl und diese Empfindung entwickelt, eher wird man auch nicht 
einsehen, was man an innerem Mut aufzubringen hat für diese Umgestaltung unseres 
Geisteslebens .. namentlich des Erziehungs- und Unterrichtswesens.“   Beiträge 103, 15

  „Die Menschen sind allmählich erzogen worden zu einer lendenlahmen Intellektualität, zu 
einem blossen Denken, ohne dass dieses Denken durchdrungen wird von Willensinitiative. 
Die Menschen gehen auf in einem bloss betrachtenden Denken.“   338, 24f  (>Phrase)

  Der Intellekt hat sich auf die äussere Sinneswelt beschränkt und ihre Kombination. Daher 
konnte er „nicht aufkommen gegen die Monopole der Religionsgemeinschaften, die 
allerdings auch nicht zu einer neueren Erkenntnis des Geistigen und Seelischen aufgestiegen
sind..“   332a, 124

   Das neuere, aus der Naturwissenschaft und Technik herausgewachsene Geistesleben 
„konnte sich noch nicht vergeistigen. Das muss hinaufgetrieben werden mit derselben 
Denkweise, aus der das alte Geistesleben entstanden ist. Die Geisteswissenschaft wird 
wiederum so produktiv sein, wie die frühere war, die dann in den Religionen in die 
Dekadenz gekommen ist.“  338, 90

  „Der Mensch darf sich heute nicht zufriedengeben, wenn er etwas tun will für die 
aufsteigende Menschheitsentwickelung, mit dem, was ihm von außen anfliegt, denn es fliegt
ihm nur bis zu seinem siebenundzwanzigsten Jahre etwas an. Nachher mumifiziert er; 
nachher muss das Geistig-Seelische aus der geistigen Welt heraus seine Kräfte holen.“ Es ist
so, „dass heute derjenige, der wirklich alt werden will, dieses dadurch werden muss, dass er 
Geistiges in seine Seelenentwickelung hereinbekommt.“  Es sind „Kinkerlitzchen der 
Zivilisation“, wenn heute «Olympische Spiele» aufgeführt werden sollten. „Wir müssen 
dasjenige finden, was unserer Seelen- und Leibesverfassung angemessen ist. Wir zeigen nur
die Impotenz unseres Geistes, die völlige Leerheit von Seeleninhalten, wenn wir Altes 
unbedingt wieder und wiederum käuen wollen. Olympische Spiele waren möglich bei 
denjenigen Menschen, die bis in das dreiunddreißigste Jahr hinein ihre 
Entwickelungsfähigkeit hatten.“  196, 63ff   

  „Der (westliche, heutige) Mensch .. will nicht im Leben bloss das bedeuten, was er durch 
seinen Seeleninhalt geworden ist .. Er will das bedeuten, was ihm möglich macht, 
kapitalistisch oder lohnmässig zu gewinnen.“ Phrasenhaftes Geistesleben. 330, 284f   

  Der heutige „Parasitismus des Geisteslebens, diese Zusammenhangslosigkeit dessen, was 
auf den Höhen der Menschheit produziert wurde“ war in früheren Zeitaltern gar nicht 
denkbar.  192, 19f   (>Geistesleben, Abhängigkeit, >Mensch, moderner)

  Wir haben ein Luxus-Geistesleben auf dem Unterbau von Millionen Menschen, die daran 
nicht teilnehmen können.  192, 22f

  „Also unsere Zeitkultur ist darauf ausgegangen, die Schärfe des Lebens sich mystisch 

  „Es ist unser Geistesleben heute so beschaffen, dass der reine Nonsens die grösste 
Berühmtheit geniesst. Ehe man das Gewicht einer solchen Tatsache nicht ins Auge fassen 
kann, eher entwickelt man nicht Gefühl und Empfindung für das, was notwendig ist. Und 
ehe man nicht dieses Gefühl und diese Empfindung entwickelt, eher wird man auch nicht 
einsehen, was man an innerem Mut aufzubringen hat für diese Umgestaltung unseres 
Geisteslebens .. namentlich des Erziehungs- und Unterrichtswesens.“   Beiträge 103, 15

  „Die Menschen sind allmählich erzogen worden zu einer lendenlahmen Intellektualität, zu 
einem blossen Denken, ohne dass dieses Denken durchdrungen wird von Willensinitiative. 
Die Menschen gehen auf in einem bloss betrachtenden Denken.“   338, 24f  (>Phrase)

  Der Intellekt hat sich auf die äussere Sinneswelt beschränkt und ihre Kombination. Daher 
konnte er „nicht aufkommen gegen die Monopole der Religionsgemeinschaften, die 
allerdings auch nicht zu einer neueren Erkenntnis des Geistigen und Seelischen aufgestiegen
sind..“   332a, 124

   Das neuere, aus der Naturwissenschaft und Technik herausgewachsene Geistesleben 
„konnte sich noch nicht vergeistigen. Das muss hinaufgetrieben werden mit derselben 
Denkweise, aus der das alte Geistesleben entstanden ist. Die Geisteswissenschaft wird 
wiederum so produktiv sein, wie die frühere war, die dann in den Religionen in die 
Dekadenz gekommen ist.“  338, 90

  „Der Mensch darf sich heute nicht zufriedengeben, wenn er etwas tun will für die 
aufsteigende Menschheitsentwickelung, mit dem, was ihm von außen anfliegt, denn es fliegt
ihm nur bis zu seinem siebenundzwanzigsten Jahre etwas an. Nachher mumifiziert er; 
nachher muss das Geistig-Seelische aus der geistigen Welt heraus seine Kräfte holen.“ Es ist
so, „dass heute derjenige, der wirklich alt werden will, dieses dadurch werden muss, dass er 
Geistiges in seine Seelenentwickelung hereinbekommt.“  Es sind „Kinkerlitzchen der 
Zivilisation“, wenn heute «Olympische Spiele» aufgeführt werden sollten. „Wir müssen 
dasjenige finden, was unserer Seelen- und Leibesverfassung angemessen ist. Wir zeigen nur
die Impotenz unseres Geistes, die völlige Leerheit von Seeleninhalten, wenn wir Altes 
unbedingt wieder und wiederum käuen wollen. Olympische Spiele waren möglich bei 
denjenigen Menschen, die bis in das dreiunddreißigste Jahr hinein ihre 
Entwickelungsfähigkeit hatten.“  196, 63ff   

  „Der (westliche, heutige) Mensch .. will nicht im Leben bloss das bedeuten, was er durch 
seinen Seeleninhalt geworden ist .. Er will das bedeuten, was ihm möglich macht, 
kapitalistisch oder lohnmässig zu gewinnen.“ Phrasenhaftes Geistesleben. 330, 284f   

  Der heutige „Parasitismus des Geisteslebens, diese Zusammenhangslosigkeit dessen, was 
auf den Höhen der Menschheit produziert wurde“ war in früheren Zeitaltern gar nicht 
denkbar.  192, 19f   (>Geistesleben, Abhängigkeit, >Mensch, moderner)

  Wir haben ein Luxus-Geistesleben auf dem Unterbau von Millionen Menschen, die daran 
nicht teilnehmen können.  192, 22f

  „Also unsere Zeitkultur ist darauf ausgegangen, die Schärfe des Lebens sich mystisch 



behaglich oder brutal tätlich abzuschwächen.“   192, 148  (>Technische Kultur)

   Alles mögliche „gute“ wird angestrebt – dagegen sind die gewöhnlichen 
Lebensbedürfnisse ohne Geist. Das ethisch-religiöse Leben wird zur Lebenslüge.  Kp, 102f

  Geistesleben, Organisation: „Diese geistigen Führer (..) mussten sich bis jetzt durch 
besondere Machtkonstellationen zurückziehen in die Burgen, (..) dann in die Städte, (..) in 
das Staatswesen (..) weil keine Stimmung dafür da war, eine Organisation zu schaffen, die 
als solche durch ihre Anerkennung führend ist“, die als Quelle von selbst anerkannt wird. 
„Die Schaffung dieser geistigen Organisation führt allein weiter.“ So wie früher die Kirche. 
338, 234   (>Boden, Überleitung)

  „Diese geistige Organisation wird ihre gesunde Grundlage durch die in freier Konkurrenz 
sich geltend machende individuelle Initiative der zur geistigen Arbeit fähigen 
Einzelpersonen haben.“    Kp, 127

  „.. es ist doch eine Organisation da im Geistesleben (..) Volksschulen sind da, und 
Mittelschulen und Universitäten sind da (…). Es handelt sich ja nicht darum, dass man das 
alles umschmelzt, sondern dass man das Geistesleben freimacht und dass man dann die 
Dinge geschehen lässt -“   337b, 165

  Geistesleben; praktisch durch Selbständigkeit: „Durch diese Selbständigkeit wird das 
Geistesleben die Kraft bekommen, wirklich von sich aus fruchtbar einzugreifen in das 
Staats- und namentlich in das Wirtschaftsleben. Und innerlich wird gerade ein selbständiges
Geistesleben nicht graue Theorie, nicht weltfremde wissenschaftliche Anschauungen 
liefern, sondern zu gleicher Zeit eindringen in das menschliche Leben, so dass sich der 
Mensch von einem solchen selbständigen Geistesleben aus durchdringen wird nicht mit 
bloss abstrakten Geistesanschauungen, sondern mit Erkenntnissen, durch die er im 
wirtschaftlichen Leben seinen Mann stellen kann. Gerade durch die Selbständigkeit wird 
das Geistesleben zugleich praktisch werden. So dass man sagen kann: Im Geistesleben wird 
zu herrschen haben Sachkenntnis und Anwendung der Sachkenntnis. Nicht wird zu 
herrschen haben, was aus dem Urteil eines jeden urteilsfähigen, mündig gewordenen 
Menschen kommen kann. Es muss also aus dem Parlamentarismus herausgenommen 
werden die Verwaltung des Geisteslebens. Wer glaubt, dass da ein demokratisches 
Parlament herrschen soll, der missversteht gründlich gerade den Antrieb zur Dreigliederung 
des sozialen Organismus.“  332a, 41  (>Dreigliederung ermöglicht das Verbinden durch die
Menschen)

  Geistesleben und Produktivität:  In der Gegenwart ist „ein Sinn für geistige Produktion 
eigentlich nicht vorhanden (..). Die Leute haben sich zu sehr daran gewöhnt, das Geistige 
vom Unpersönlichen oder von solchem Persönlichen, das selbst kein Geistiges ist, tragen zu
lassen: vom Staate oder von staatlichen Persönlichkeiten.“ 338, 24

  „Das geistige Leben gedeiht auf dem Untergrund der menschlichen Wesenheiten eines 
Zeitalters. Und davon hängt dann das ganze übrige soziale Leben ab. Man denke sich nur, 
wie vieles sich auf manchen sozialen Gebieten einfach dadurch verändert hat, dass von dem 
oder jenem diese oder jene Erfindung oder Entdeckung gemacht worden ist. (…) Alles, was 
im geistigen Leben der Menschheit wirklich gedeihen kann, muss aus der menschlichen 

behaglich oder brutal tätlich abzuschwächen.“   192, 148  (>Technische Kultur)

   Alles mögliche „gute“ wird angestrebt – dagegen sind die gewöhnlichen 
Lebensbedürfnisse ohne Geist. Das ethisch-religiöse Leben wird zur Lebenslüge.  Kp, 102f

  Geistesleben, Organisation: „Diese geistigen Führer (..) mussten sich bis jetzt durch 
besondere Machtkonstellationen zurückziehen in die Burgen, (..) dann in die Städte, (..) in 
das Staatswesen (..) weil keine Stimmung dafür da war, eine Organisation zu schaffen, die 
als solche durch ihre Anerkennung führend ist“, die als Quelle von selbst anerkannt wird. 
„Die Schaffung dieser geistigen Organisation führt allein weiter.“ So wie früher die Kirche. 
338, 234   (>Boden, Überleitung)

  „Diese geistige Organisation wird ihre gesunde Grundlage durch die in freier Konkurrenz 
sich geltend machende individuelle Initiative der zur geistigen Arbeit fähigen 
Einzelpersonen haben.“    Kp, 127

  „.. es ist doch eine Organisation da im Geistesleben (..) Volksschulen sind da, und 
Mittelschulen und Universitäten sind da (…). Es handelt sich ja nicht darum, dass man das 
alles umschmelzt, sondern dass man das Geistesleben freimacht und dass man dann die 
Dinge geschehen lässt -“   337b, 165

  Geistesleben; praktisch durch Selbständigkeit: „Durch diese Selbständigkeit wird das 
Geistesleben die Kraft bekommen, wirklich von sich aus fruchtbar einzugreifen in das 
Staats- und namentlich in das Wirtschaftsleben. Und innerlich wird gerade ein selbständiges
Geistesleben nicht graue Theorie, nicht weltfremde wissenschaftliche Anschauungen 
liefern, sondern zu gleicher Zeit eindringen in das menschliche Leben, so dass sich der 
Mensch von einem solchen selbständigen Geistesleben aus durchdringen wird nicht mit 
bloss abstrakten Geistesanschauungen, sondern mit Erkenntnissen, durch die er im 
wirtschaftlichen Leben seinen Mann stellen kann. Gerade durch die Selbständigkeit wird 
das Geistesleben zugleich praktisch werden. So dass man sagen kann: Im Geistesleben wird 
zu herrschen haben Sachkenntnis und Anwendung der Sachkenntnis. Nicht wird zu 
herrschen haben, was aus dem Urteil eines jeden urteilsfähigen, mündig gewordenen 
Menschen kommen kann. Es muss also aus dem Parlamentarismus herausgenommen 
werden die Verwaltung des Geisteslebens. Wer glaubt, dass da ein demokratisches 
Parlament herrschen soll, der missversteht gründlich gerade den Antrieb zur Dreigliederung 
des sozialen Organismus.“  332a, 41  (>Dreigliederung ermöglicht das Verbinden durch die
Menschen)

  Geistesleben und Produktivität:  In der Gegenwart ist „ein Sinn für geistige Produktion 
eigentlich nicht vorhanden (..). Die Leute haben sich zu sehr daran gewöhnt, das Geistige 
vom Unpersönlichen oder von solchem Persönlichen, das selbst kein Geistiges ist, tragen zu
lassen: vom Staate oder von staatlichen Persönlichkeiten.“ 338, 24

  „Das geistige Leben gedeiht auf dem Untergrund der menschlichen Wesenheiten eines 
Zeitalters. Und davon hängt dann das ganze übrige soziale Leben ab. Man denke sich nur, 
wie vieles sich auf manchen sozialen Gebieten einfach dadurch verändert hat, dass von dem 
oder jenem diese oder jene Erfindung oder Entdeckung gemacht worden ist. (…) Alles, was 
im geistigen Leben der Menschheit wirklich gedeihen kann, muss aus der menschlichen 



innersten produktiven Kraft hervorgehen. Und man wird am günstigsten finden müssen für 
das gesamte soziale Leben, was sich in diesem Geistesleben unbehindert aus dem 
entwickeln kann, was auf dem Grund der menschlichen Seele ist.“ 83, 286  (>Demokratie, 
Grenzen)

  „Wir müssen wiederum aus dem bloss gedachten Geist zu dem schaffenden Geist den Weg
finden. Das können wir nur, wenn wir aus dem staatlichen Geistesleben heraus das freie 
Geistesleben zu entwickeln suchen..“   194, 223

  „Auf allen Stufen des Geisteslebens werden nicht Menschen, die lebensfremd sind, weil 
sie nur wissen, ausgebildet, sondern Menschen, die denken können, die disponieren 
können.“  330, 183  (>Individuelle Initiative, >Arbeit, geistige, >Unternehmer ..)

  „Von dieser gesunden Entwicklung des geistigen Gliedes des sozialen Organismus hängt 
es ab, dass auch das Geistige in der menschlichen Kultur die entsprechende Stosskraft habe,
dass sie wirklich hervorbringe dasjenige, was wirklichkeitstragend ist. Aus diesem geistigen
Leben entspringen zum Beispiel auch die technischen Ideen, entspringt dasjenige, was als 
Geistiges immerfort produzierend und produktiv eingreift in das Wirtschaftsleben.“  336, 
123  (>Industriewissenschaft)

   „Von der Vergangenheit in die Zukunft ist an Materiellem nur die rein materielle Arbeit 
auch im volkswirtschaftlichen Prozess produktiv zu denken mit ihrer Fortsetzung. Ganz 
anders ist es, wenn Sie die Zukunft ins Auge fassen – und Wirtschaften heisst eben, aus der 
Vergangenheit in die Zukunft hineinzuarbeiten.“ Zum Beispiel: „Irgendein Handwerker 
verfertigt irgend etwas in einem Dorf und er wird krank. Er wird, sagen wir, unter gewissen 
Verhältnissen, wenn er an einen ungeschickten Arzt kommt, drei Wochen im Bett liegen 
müssen und seine Dinge nicht verfertigen können. Da wird er den volkswirtschaftlichen 
Prozess sehr wesentlich stören“ es werden z.B. keine Schuhe fabriziert. „Nehmen wir aber 
an, er kommt an einen sehr geschickten Arzt, der ihn in acht Tagen gesund macht, .. dann 
können Sie die Frage in ernsthaftem Sinn entscheiden: Wer hat denn dann durch diese 
vierzehn Tage hindurch die Schuhe fabriziert? Der Schuhmacher oder der Arzt? Eigentlich 
hat der Arzt die Schuhe fabriziert. Und es ist ganz klar: Sobald Sie von irgendeinem Punkt 
an die Zukunft ins Auge fassen, können Sie nicht mehr sagen, dass das Geistige in die 
Zukunft hinein nicht produktiv wäre. Der Vergangenheit gegenüber .. sind diejenigen 
Menschen, die im Geistigen arbeiten, nur konsumierend: in Bezug auf die Zukunft sind sie 
durchaus produzierend, ja die Produzierenderen. Dass sie die Produzierenderen sind, in dem
Sinn auch, dass sie den ganzen Produktionsprozess umgestalten und ihn zu einem eminent 
anderen machen im volkswirtschaftlichen Sinn, das sehen Sie zum Beispiel, sagen wir, 
wenn heute Tunnels gebaut werden: sie können nicht gebaut werden, ohne dass die 
Differentialrechnung gefunden worden ist. Mit dieser Art Arbeit baut heute Leibniz noch an
allen Tunnels mit, und wie sich da die Preise stellen, ist im wesentlichen durch diese 
Anspannung der geistigen Kräfte entschieden worden.“  NÖK, 86f  (>Geistesleben, 
Finanzierung, >Wert 2)

  „.. von seinen Gedanken gibt jeder reichlich gern (…) Der Gedanke: Was wird der andere 
über dich denken, welche Gemeinsamkeit wird sich herausbilden, wenn du ihm gibst – das 
ist etwas, das sehr stark das Geben (..) beeinflusst, so dass auch beim Schenken oder für 
einen anderen Arbeiten sehr stark das Mitteilungsbedürfnis mitlebt.“   198, 193f

innersten produktiven Kraft hervorgehen. Und man wird am günstigsten finden müssen für 
das gesamte soziale Leben, was sich in diesem Geistesleben unbehindert aus dem 
entwickeln kann, was auf dem Grund der menschlichen Seele ist.“ 83, 286  (>Demokratie, 
Grenzen)

  „Wir müssen wiederum aus dem bloss gedachten Geist zu dem schaffenden Geist den Weg
finden. Das können wir nur, wenn wir aus dem staatlichen Geistesleben heraus das freie 
Geistesleben zu entwickeln suchen..“   194, 223

  „Auf allen Stufen des Geisteslebens werden nicht Menschen, die lebensfremd sind, weil 
sie nur wissen, ausgebildet, sondern Menschen, die denken können, die disponieren 
können.“  330, 183  (>Individuelle Initiative, >Arbeit, geistige, >Unternehmer ..)

  „Von dieser gesunden Entwicklung des geistigen Gliedes des sozialen Organismus hängt 
es ab, dass auch das Geistige in der menschlichen Kultur die entsprechende Stosskraft habe,
dass sie wirklich hervorbringe dasjenige, was wirklichkeitstragend ist. Aus diesem geistigen
Leben entspringen zum Beispiel auch die technischen Ideen, entspringt dasjenige, was als 
Geistiges immerfort produzierend und produktiv eingreift in das Wirtschaftsleben.“  336, 
123  (>Industriewissenschaft)

   „Von der Vergangenheit in die Zukunft ist an Materiellem nur die rein materielle Arbeit 
auch im volkswirtschaftlichen Prozess produktiv zu denken mit ihrer Fortsetzung. Ganz 
anders ist es, wenn Sie die Zukunft ins Auge fassen – und Wirtschaften heisst eben, aus der 
Vergangenheit in die Zukunft hineinzuarbeiten.“ Zum Beispiel: „Irgendein Handwerker 
verfertigt irgend etwas in einem Dorf und er wird krank. Er wird, sagen wir, unter gewissen 
Verhältnissen, wenn er an einen ungeschickten Arzt kommt, drei Wochen im Bett liegen 
müssen und seine Dinge nicht verfertigen können. Da wird er den volkswirtschaftlichen 
Prozess sehr wesentlich stören“ es werden z.B. keine Schuhe fabriziert. „Nehmen wir aber 
an, er kommt an einen sehr geschickten Arzt, der ihn in acht Tagen gesund macht, .. dann 
können Sie die Frage in ernsthaftem Sinn entscheiden: Wer hat denn dann durch diese 
vierzehn Tage hindurch die Schuhe fabriziert? Der Schuhmacher oder der Arzt? Eigentlich 
hat der Arzt die Schuhe fabriziert. Und es ist ganz klar: Sobald Sie von irgendeinem Punkt 
an die Zukunft ins Auge fassen, können Sie nicht mehr sagen, dass das Geistige in die 
Zukunft hinein nicht produktiv wäre. Der Vergangenheit gegenüber .. sind diejenigen 
Menschen, die im Geistigen arbeiten, nur konsumierend: in Bezug auf die Zukunft sind sie 
durchaus produzierend, ja die Produzierenderen. Dass sie die Produzierenderen sind, in dem
Sinn auch, dass sie den ganzen Produktionsprozess umgestalten und ihn zu einem eminent 
anderen machen im volkswirtschaftlichen Sinn, das sehen Sie zum Beispiel, sagen wir, 
wenn heute Tunnels gebaut werden: sie können nicht gebaut werden, ohne dass die 
Differentialrechnung gefunden worden ist. Mit dieser Art Arbeit baut heute Leibniz noch an
allen Tunnels mit, und wie sich da die Preise stellen, ist im wesentlichen durch diese 
Anspannung der geistigen Kräfte entschieden worden.“  NÖK, 86f  (>Geistesleben, 
Finanzierung, >Wert 2)

  „.. von seinen Gedanken gibt jeder reichlich gern (…) Der Gedanke: Was wird der andere 
über dich denken, welche Gemeinsamkeit wird sich herausbilden, wenn du ihm gibst – das 
ist etwas, das sehr stark das Geben (..) beeinflusst, so dass auch beim Schenken oder für 
einen anderen Arbeiten sehr stark das Mitteilungsbedürfnis mitlebt.“   198, 193f



   Die geistige Produktion gleicht der Natur. Viele Keime gehen zugrunde, indem sie zu 
menschlicher Nahrung und anderem verwendet werden, nur wenige werden Saatgut. Aber 
in der Natur waltet der Geist und nichts geht verloren. Materiell produziert man heute 
naturhaft drauflos, ohne Geist, nicht nach Bedarf. Aber hier wird dieses naturhafte 
Produzieren zum Kulturkrebs führen.  153, 174  (>Produktion ohne Geist)

  „Wie der Mensch produktiv ist durch seine Nerven und Sinne, so ist der soziale 
Organismus durch seine Naturgrundlage produktiv.“   188, 175

  Letztlich beruht die Produktivität alles dessen, was Kapitalaufwendung notwendig macht, 
auf dem, was sich an freien individuellen Kräften auch durch die lähmenden Einrichtungen 
des Einheitsstaates hindurchzwängt.   Kp, 99   (>Schenken)

 
  Die Produktivität des menschlichen Kopfes wurde im Materialismus verloren; man hat nur
noch das Experiment. In Entsprechung dazu verliert man in der Volkswirtschaft die 
Naturgrundlage aus den Augen.   188, 177   (>Produktivität, >Ideologie und Maja)

  Geistesleben beruht auf  Ratschlägen: „Es würde ein grosser Irrtum sein, wenn man 
glaubt, dass die geistigen und auch die physischen Fähigkeiten – letztere sind ja im Grunde 
genommen gleichwertig den geistigen – auf dieselbe Weise erkannt und gepflegt werden 
könnten wie die staatlichen und wirtschaftlichen Dinge. Das, was sich zum Beispiel auf 
Erziehung und Unterricht bezieht, das kann weder beruhen auf Verträgen noch auf Gesetzen
oder Verordnungen, sondern es muss beruhen auf Ratschlägen, die gegeben werden zur 
Entwicklung der Fähigkeiten.“ 331, 168  (>Erkenntnisse, Gesetze..)

  Geistesleben und Rechtsleben: „Der Staat wird zu warten haben auf dasjenige, was ihm 
von diesem freien Geistesleben aus überantwortet wird.“ Jurisprudenz ist Sache des freien 
Geisteslebens.  Kp, 13  (>Freiheit und Gesetz, >Richter und Gerichte)

  „Das irdische Geistesleben ist ein Nachklang unseres vorgeburtlichen übersinnlichen 
Lebens in der geistigen Welt. Das übersinnliche Leben hat gar nichts von dem, was durch 
Rechtssatzungen oder äußere Sittenimpulse geregelt werden kann, denn da wird alles durch 
innere Seelenimpulse geregelt. Hier, im physischen Leben, wird der volle Gegensatz 
aufgestellt, indem man das Staatsleben mit seiner Grundnuance aufstellt, weil uns durch die 
Geburt dasjenige verlorengeht, was in der Seele lebt als Grundimpulse, die von Seele zu 
Seele das Leben herstellen; weil das verlorengeht, weil wir uns das Gegenteil hier aneignen 
zwischen Geburt und Tod. Dieses Gegenteil sind die Rechtssatzungen die existieren; die 
stellen her, was hergestellt werden muss, das Rechtsverhältnis, weil der Mensch das, was in 
der übersinnlichen Welt das Verhältnis von Seele zu Seele angeht, verloren hat. Von Mensch
zu Mensch tragen wir in die physische Geisteskulturwelt etwas herein, was uns durch die 
Geburt als Nachklang bleibt aus der übersinnlichen Welt. Wir breiten gleichsam einen Glanz
über das Leben aus dadurch, dass wir hereinleuchten lassen das, was wir in die Welt 
hineintragen, indem wir es zu offenbaren suchen in Kunst, Wissenschaft und Erziehung der 
anderen Menschen. Das ist mit dem Rechtsleben etwas anderes. Das müssen wir hier 
begründen auf der physischen Erde als einen Ersatz für das, was wir in übersinnlicher 
Beziehung verlieren, indem wir durch die Geburt in das physische Dasein hereinkommen.“ 
192, 43f  (>Recht auf dem Boden des Geisteslebens)

   Die geistige Produktion gleicht der Natur. Viele Keime gehen zugrunde, indem sie zu 
menschlicher Nahrung und anderem verwendet werden, nur wenige werden Saatgut. Aber 
in der Natur waltet der Geist und nichts geht verloren. Materiell produziert man heute 
naturhaft drauflos, ohne Geist, nicht nach Bedarf. Aber hier wird dieses naturhafte 
Produzieren zum Kulturkrebs führen.  153, 174  (>Produktion ohne Geist)

  „Wie der Mensch produktiv ist durch seine Nerven und Sinne, so ist der soziale 
Organismus durch seine Naturgrundlage produktiv.“   188, 175

  Letztlich beruht die Produktivität alles dessen, was Kapitalaufwendung notwendig macht, 
auf dem, was sich an freien individuellen Kräften auch durch die lähmenden Einrichtungen 
des Einheitsstaates hindurchzwängt.   Kp, 99   (>Schenken)

 
  Die Produktivität des menschlichen Kopfes wurde im Materialismus verloren; man hat nur
noch das Experiment. In Entsprechung dazu verliert man in der Volkswirtschaft die 
Naturgrundlage aus den Augen.   188, 177   (>Produktivität, >Ideologie und Maja)

  Geistesleben beruht auf  Ratschlägen: „Es würde ein grosser Irrtum sein, wenn man 
glaubt, dass die geistigen und auch die physischen Fähigkeiten – letztere sind ja im Grunde 
genommen gleichwertig den geistigen – auf dieselbe Weise erkannt und gepflegt werden 
könnten wie die staatlichen und wirtschaftlichen Dinge. Das, was sich zum Beispiel auf 
Erziehung und Unterricht bezieht, das kann weder beruhen auf Verträgen noch auf Gesetzen
oder Verordnungen, sondern es muss beruhen auf Ratschlägen, die gegeben werden zur 
Entwicklung der Fähigkeiten.“ 331, 168  (>Erkenntnisse, Gesetze..)

  Geistesleben und Rechtsleben: „Der Staat wird zu warten haben auf dasjenige, was ihm 
von diesem freien Geistesleben aus überantwortet wird.“ Jurisprudenz ist Sache des freien 
Geisteslebens.  Kp, 13  (>Freiheit und Gesetz, >Richter und Gerichte)

  „Das irdische Geistesleben ist ein Nachklang unseres vorgeburtlichen übersinnlichen 
Lebens in der geistigen Welt. Das übersinnliche Leben hat gar nichts von dem, was durch 
Rechtssatzungen oder äußere Sittenimpulse geregelt werden kann, denn da wird alles durch 
innere Seelenimpulse geregelt. Hier, im physischen Leben, wird der volle Gegensatz 
aufgestellt, indem man das Staatsleben mit seiner Grundnuance aufstellt, weil uns durch die 
Geburt dasjenige verlorengeht, was in der Seele lebt als Grundimpulse, die von Seele zu 
Seele das Leben herstellen; weil das verlorengeht, weil wir uns das Gegenteil hier aneignen 
zwischen Geburt und Tod. Dieses Gegenteil sind die Rechtssatzungen die existieren; die 
stellen her, was hergestellt werden muss, das Rechtsverhältnis, weil der Mensch das, was in 
der übersinnlichen Welt das Verhältnis von Seele zu Seele angeht, verloren hat. Von Mensch
zu Mensch tragen wir in die physische Geisteskulturwelt etwas herein, was uns durch die 
Geburt als Nachklang bleibt aus der übersinnlichen Welt. Wir breiten gleichsam einen Glanz
über das Leben aus dadurch, dass wir hereinleuchten lassen das, was wir in die Welt 
hineintragen, indem wir es zu offenbaren suchen in Kunst, Wissenschaft und Erziehung der 
anderen Menschen. Das ist mit dem Rechtsleben etwas anderes. Das müssen wir hier 
begründen auf der physischen Erde als einen Ersatz für das, was wir in übersinnlicher 
Beziehung verlieren, indem wir durch die Geburt in das physische Dasein hereinkommen.“ 
192, 43f  (>Recht auf dem Boden des Geisteslebens)



  „Mit jedem einzelnen Menschen werden neue Kräfte aus unbekannten Tiefen heraus 
geboren; die haben wir zu erziehen, und wir haben zu warten, was sie hineintragen in das 
Leben. Wir haben nicht dasjenige, was da durch die geistigen Anlagen in das Leben 
getragen wird, zu tyrannisieren durch etwa schon bestehende Gesetze oder eine schon 
bestehende Organisation; wir müssen dasjenige, was uns hineingetragen wird aus geistigen 
Welten, unbefangen empfangen, wir dürfen es nicht tyrannisieren und dogmatisieren durch 
dasjenige, was schon da ist. Daher brauchen wir ein solches Glied des sozialen Organismus,
das ganz aus der Freiheit heraus, aus der Freiheit der immer neu in die Menschheit 
hereingeborenen menschlichen Anlagen heraus wirkt. 337A, 203

 „In dem Augenblicke, wo man dem Geiste es zugestehen wird, nicht bloss zu registrieren, 
was Parlamente und Staatsrecht bestimmen, sondern wo er von sich aus, wie es sein soll, 
das Staatsrecht zu bestimmen hat, in diesem Augenblick wird er das Staatsrecht zu seiner 
Schöpfung machen.“   332a, 160f

  „Sie werden kaum in der Lage sein zu behaupten, dass das, was in den Parlamenten als 
Majoritätsbeschlüsse heute zustandekommt, so recht inspirierte Tatsachen sind. Aber 
umgekehrt muss die Sache werden. Im Geistesleben drinnen, an den Universitäten muss das
Staatsrecht entstehen als Wissenschaft zunächst, rein aus der menschlichen geistigen 
Auffassung heraus.“  296, 62f

  Das öffentliche Recht; „das Recht, das sich auf die Sicherheit und Gleichheit aller 
Menschen bezieht“, gehört in das Rechtsleben, muss aber abgetrennt werden „von dem, was
Recht ist gegenüber einer Rechtsverletzung, oder gegenüber dem, was eben private 
Verhältnisse der Menschen sind“; sodass Privatrecht und Strafrecht dem Geistesleben 
zugezählt werden müssen.  328, 39   (>Richter und Gerichte)

  „Ist es denn möglich, dass ein solches Rechtsverhältnis von Mensch zu Mensch auftreten 
könne, ohne dass es sich ergebe auf dem Untergrunde jener kosmischen Schätzung des 
Menschen, die nur aus geistiger Erkenntnis und geistiger Empfindung erquellen kann?“ 
193, 14    (>Rechtsstaat, >Inspiration und Volk)

  Geistesleben, Rechtsleben, Wirtschaftsleben: Wir haben sowohl im Geistesleben, wie 
auch im Rechtsleben „etwas, was in einer gewissen Beziehung auf einem Anspruch von uns
beruht..“ Im Wirtschaftsleben „kann sich etwas geltend machen“ wie „Brüderlichkeit, 
Berücksichtigung des anderen..“  193, 53  (>Mensch in Geistesleben, Rechtsleben ..)

  „..was der Mensch im Verein mit seinen Mitmenschen durch die Wechselwirkung von 
Bewusstsein zu Bewusstsein entwickelt, das gehört (..) dem Staatsleben an.“ Im 
Wirtschaftsleben gilt die Erfahrung, im Geistesleben die individuelle Fähigkeit; beides will 
man nicht gelten lassen.   190, 135f  (>Imagination, Inspiration, Intuition)

  Im Geistesleben geht es um Ratschläge, im Rechtsleben um Gesetze, im Wirtschaftsleben 
um Verträge.   331, 166ff   (>Erkenntnisse, Gesetze, Verträge)

  Wirtschaftsleben – Zukunft – nachtodlich; Rechtsleben – Gegenwart; Geistesleben – 
Vergangenheit – vorgeburtlich.   189, 16. 2. 19  (>Staat irdisch, >Engel, Erzengel..)

  „Mit jedem einzelnen Menschen werden neue Kräfte aus unbekannten Tiefen heraus 
geboren; die haben wir zu erziehen, und wir haben zu warten, was sie hineintragen in das 
Leben. Wir haben nicht dasjenige, was da durch die geistigen Anlagen in das Leben 
getragen wird, zu tyrannisieren durch etwa schon bestehende Gesetze oder eine schon 
bestehende Organisation; wir müssen dasjenige, was uns hineingetragen wird aus geistigen 
Welten, unbefangen empfangen, wir dürfen es nicht tyrannisieren und dogmatisieren durch 
dasjenige, was schon da ist. Daher brauchen wir ein solches Glied des sozialen Organismus,
das ganz aus der Freiheit heraus, aus der Freiheit der immer neu in die Menschheit 
hereingeborenen menschlichen Anlagen heraus wirkt. 337A, 203

 „In dem Augenblicke, wo man dem Geiste es zugestehen wird, nicht bloss zu registrieren, 
was Parlamente und Staatsrecht bestimmen, sondern wo er von sich aus, wie es sein soll, 
das Staatsrecht zu bestimmen hat, in diesem Augenblick wird er das Staatsrecht zu seiner 
Schöpfung machen.“   332a, 160f

  „Sie werden kaum in der Lage sein zu behaupten, dass das, was in den Parlamenten als 
Majoritätsbeschlüsse heute zustandekommt, so recht inspirierte Tatsachen sind. Aber 
umgekehrt muss die Sache werden. Im Geistesleben drinnen, an den Universitäten muss das
Staatsrecht entstehen als Wissenschaft zunächst, rein aus der menschlichen geistigen 
Auffassung heraus.“  296, 62f

  Das öffentliche Recht; „das Recht, das sich auf die Sicherheit und Gleichheit aller 
Menschen bezieht“, gehört in das Rechtsleben, muss aber abgetrennt werden „von dem, was
Recht ist gegenüber einer Rechtsverletzung, oder gegenüber dem, was eben private 
Verhältnisse der Menschen sind“; sodass Privatrecht und Strafrecht dem Geistesleben 
zugezählt werden müssen.  328, 39   (>Richter und Gerichte)

  „Ist es denn möglich, dass ein solches Rechtsverhältnis von Mensch zu Mensch auftreten 
könne, ohne dass es sich ergebe auf dem Untergrunde jener kosmischen Schätzung des 
Menschen, die nur aus geistiger Erkenntnis und geistiger Empfindung erquellen kann?“ 
193, 14    (>Rechtsstaat, >Inspiration und Volk)

  Geistesleben, Rechtsleben, Wirtschaftsleben: Wir haben sowohl im Geistesleben, wie 
auch im Rechtsleben „etwas, was in einer gewissen Beziehung auf einem Anspruch von uns
beruht..“ Im Wirtschaftsleben „kann sich etwas geltend machen“ wie „Brüderlichkeit, 
Berücksichtigung des anderen..“  193, 53  (>Mensch in Geistesleben, Rechtsleben ..)

  „..was der Mensch im Verein mit seinen Mitmenschen durch die Wechselwirkung von 
Bewusstsein zu Bewusstsein entwickelt, das gehört (..) dem Staatsleben an.“ Im 
Wirtschaftsleben gilt die Erfahrung, im Geistesleben die individuelle Fähigkeit; beides will 
man nicht gelten lassen.   190, 135f  (>Imagination, Inspiration, Intuition)

  Im Geistesleben geht es um Ratschläge, im Rechtsleben um Gesetze, im Wirtschaftsleben 
um Verträge.   331, 166ff   (>Erkenntnisse, Gesetze, Verträge)

  Wirtschaftsleben – Zukunft – nachtodlich; Rechtsleben – Gegenwart; Geistesleben – 
Vergangenheit – vorgeburtlich.   189, 16. 2. 19  (>Staat irdisch, >Engel, Erzengel..)



  In alten Zeiten hat die Erde als Blüte und Frucht durch den Menschenleib die Veden und 
die Philosophie der Vedanta entstehen lassen. Die Rechtsbegriffe entwickeln sich in der 
Zeit, wo der Mensch nur mehr mit Klima und Atmosphäre zusammenhängt. Das 
wirtschaftliche Denken beginnt, wo er sich absondert von der Erde und sich in sich selbst 
zusammenschliesst.  199, 228  (>Mensch und Erde)

  „Von Staat und Wirtschaftsleben ist für den geistigen Teil des sozialen Körpers nichts zu 
fordern. Von ihnen ist nur zu verlangen, dass sie die Einzelnen  unterstützen. Das 
Geistesleben darf nur nicht verhindert werden im Sichausleben. Es müsste sorgfältig 
darüber gewacht werden, dass nirgends Geistesleben gedrückt wird. Und darüber müsste 
gewacht werden, dass es frei zirkulieren kann. Der Staat hat nur die Aufgabe, das 
Geistesleben von allem Zwang zu entbinden. Er ist dem Geistesleben gegenüber nur 
Polizist. Es unterhält sich von selbst, auch wirtschaftlich. Man sollte nicht sagen «staatlicher
Schutz» und «wirtschaftliche Bedarfsdeckung». Der Staat muss dafür sorgen, dass das 
Geistesgut an seine Konsumenten kommt. In den Parlamenten wird ganz von selbst davon 
gesprochen werden, dass da und dort Geistesleben vorhanden ist. Geht die 
Geistesproduktion in Schädigungen über, so muss den Staat die Wirkung treffen.“  Molt, 
230

  Geistesleben, Selbstverwaltung:  „Wir stehen am Ende der Zeit, in der man das Richtige 
darin gesehen hat,: der Staat kann alles; wir stehen mitten in der Zeit, in der viele glauben, 
die Wirtschaft kann alles; wir müssen sehen lernen: was der Staat nicht kann und was die 
Wirtschaft nicht kann.“   Beiträge 24/25, 36

  „Innerhalb des Staatsgefüges ist das Geistesleben zur Freiheit herangewachsen; es kann 
dieser Freiheit nicht richtig leben, wenn ihm nicht die volle Selbstverwaltung gegeben wird.
… Das Erziehungs- und Unterrichtswesen .. muss in die Verwaltung derer gestellt sein, die 
erziehen und unterrichten. In diese Verwaltung soll nichts hineinreden oder hineinregieren, 
was im Staate oder in der Wirtschaft tätig ist. Jeder Unterrrichtende hat für das Unterrichten 
nur soviel Zeit aufzuwenden, dass er auch noch ein Verwaltender auf seinem Gebiete sein 
kann. .. Was im Unterricht ganz unmittelbar erfahren wird, das fliesst auch in die 
Verwaltung ein. … Die Fähigkeiten, die in dem Menschenkinde heranwachsen, werden der 
Gemeinschaft wirklich übermittelt werden, wenn über ihre Ausbildung nur zu sorgen hat, 
wer aus geistigen Bestimmungsgründen heraus sein massgebendes Urteil fällen kann. .. 
auch die Einrichtungen und der Unterrichtsinhalt derjenigen Anstalten, die dem Staate oder 
dem Wirtschaftsleben dienen (Juristenschulen, Handelsschulen, landwirtschaftliche und 
industrielle Unterrichtsanstalten), (werden) von den Verwaltern des freien Geisteslebens 
besorgt werden. … es ist antisozial, wenn man die Jugend von Menschen erziehen und 
unterrichten lässt, die man dadurch lebensfremd werden lässt, dass man ihnen von aussen 
her Richtung und Inhalt ihres Tuns vorschreibt.“   Kp, 10ff  (>Schule im freien 
Geistesleben)

  „Will man aus dem bisherigen Staate eine wahre Demokratie herausgestalten, so muss man
aus dieser alles dasjenige herausnehmen und es seiner vollen Selbstverwaltung überliefern, 
über das nur die individuelle Entwickelung des besonderen Menschen die rechten Impulse 
entwickeln kann, und das keine Regelung erfahren kann durch dasjenige, was in jedem 
Menschen einfach dadurch lebt, dass er ein mündiger Mensch geworden ist. Es gibt keinen 

  In alten Zeiten hat die Erde als Blüte und Frucht durch den Menschenleib die Veden und 
die Philosophie der Vedanta entstehen lassen. Die Rechtsbegriffe entwickeln sich in der 
Zeit, wo der Mensch nur mehr mit Klima und Atmosphäre zusammenhängt. Das 
wirtschaftliche Denken beginnt, wo er sich absondert von der Erde und sich in sich selbst 
zusammenschliesst.  199, 228  (>Mensch und Erde)

  „Von Staat und Wirtschaftsleben ist für den geistigen Teil des sozialen Körpers nichts zu 
fordern. Von ihnen ist nur zu verlangen, dass sie die Einzelnen  unterstützen. Das 
Geistesleben darf nur nicht verhindert werden im Sichausleben. Es müsste sorgfältig 
darüber gewacht werden, dass nirgends Geistesleben gedrückt wird. Und darüber müsste 
gewacht werden, dass es frei zirkulieren kann. Der Staat hat nur die Aufgabe, das 
Geistesleben von allem Zwang zu entbinden. Er ist dem Geistesleben gegenüber nur 
Polizist. Es unterhält sich von selbst, auch wirtschaftlich. Man sollte nicht sagen «staatlicher
Schutz» und «wirtschaftliche Bedarfsdeckung». Der Staat muss dafür sorgen, dass das 
Geistesgut an seine Konsumenten kommt. In den Parlamenten wird ganz von selbst davon 
gesprochen werden, dass da und dort Geistesleben vorhanden ist. Geht die 
Geistesproduktion in Schädigungen über, so muss den Staat die Wirkung treffen.“  Molt, 
230

  Geistesleben, Selbstverwaltung:  „Wir stehen am Ende der Zeit, in der man das Richtige 
darin gesehen hat,: der Staat kann alles; wir stehen mitten in der Zeit, in der viele glauben, 
die Wirtschaft kann alles; wir müssen sehen lernen: was der Staat nicht kann und was die 
Wirtschaft nicht kann.“   Beiträge 24/25, 36

  „Innerhalb des Staatsgefüges ist das Geistesleben zur Freiheit herangewachsen; es kann 
dieser Freiheit nicht richtig leben, wenn ihm nicht die volle Selbstverwaltung gegeben wird.
… Das Erziehungs- und Unterrichtswesen .. muss in die Verwaltung derer gestellt sein, die 
erziehen und unterrichten. In diese Verwaltung soll nichts hineinreden oder hineinregieren, 
was im Staate oder in der Wirtschaft tätig ist. Jeder Unterrrichtende hat für das Unterrichten 
nur soviel Zeit aufzuwenden, dass er auch noch ein Verwaltender auf seinem Gebiete sein 
kann. .. Was im Unterricht ganz unmittelbar erfahren wird, das fliesst auch in die 
Verwaltung ein. … Die Fähigkeiten, die in dem Menschenkinde heranwachsen, werden der 
Gemeinschaft wirklich übermittelt werden, wenn über ihre Ausbildung nur zu sorgen hat, 
wer aus geistigen Bestimmungsgründen heraus sein massgebendes Urteil fällen kann. .. 
auch die Einrichtungen und der Unterrichtsinhalt derjenigen Anstalten, die dem Staate oder 
dem Wirtschaftsleben dienen (Juristenschulen, Handelsschulen, landwirtschaftliche und 
industrielle Unterrichtsanstalten), (werden) von den Verwaltern des freien Geisteslebens 
besorgt werden. … es ist antisozial, wenn man die Jugend von Menschen erziehen und 
unterrichten lässt, die man dadurch lebensfremd werden lässt, dass man ihnen von aussen 
her Richtung und Inhalt ihres Tuns vorschreibt.“   Kp, 10ff  (>Schule im freien 
Geistesleben)

  „Will man aus dem bisherigen Staate eine wahre Demokratie herausgestalten, so muss man
aus dieser alles dasjenige herausnehmen und es seiner vollen Selbstverwaltung überliefern, 
über das nur die individuelle Entwickelung des besonderen Menschen die rechten Impulse 
entwickeln kann, und das keine Regelung erfahren kann durch dasjenige, was in jedem 
Menschen einfach dadurch lebt, dass er ein mündiger Mensch geworden ist. Es gibt keinen 



anderen Weg, die Früchte dieser individuellen Fähigkeiten zur Entfaltung zu bringen, als 
ihre Selbstverwaltung. Innerhalb dieser Selbstverwaltung kann allein der Zustand eintreten, 
durch den nicht ein die Fruchtbarkeit der Einzelmenschen für das soziale Leben 
unterdrückender Gesamtwille entsteht, sondern durch den in das Gesamtleben die 
menschlichen Einzelleistungen zu dessen Wohle aufgenommen werden. (…) Innerhalb 
einer solchen Selbstverwaltung werden sich aus dem Geistesleben heraus die 
Gesichtspunkte ergeben, durch welche die rechten Menschen an die rechten Stellen 
gebracht werden und durch welche an die Stelle von Gesetz und Verordnung das 
unmittelbar lebendige Vertrauen gesetzt werden kann. Den an der Volkserziehung 
beteiligten Personen werden solche Gesetze und Verordnungen keine Erziehungsziele 
weisen; dafür werden sie zu Beobachtern des Lebens werden und diesem abzulauschen 
suchen, was sie heranzubilden haben. Es wird die Tendenz entstehen können, im 
praktischen Leben stehende Personen, die in irgendeinem Zweige des Wirtschafts- oder 
Rechtslebens durch Jahre Erfahrung gesammelt haben, in die geistige Organisation 
aufzunehmen. In dieser werden sie die Menschen finden, mit denen, im lebendigen 
Verkehre, sie das praktisch Erfahrene in erzieherisch Fruchtbares werden umgestalten 
können. Andererseits werden in der geistigen Verwaltung stehende Personen den Antrieb 
empfinden, aus dieser Verwaltung zeitweise hinüberzutreten in das praktische Leben, um in 
diesem das Errungene lebenswirklich zu verwerten.“  24, 206f

  „Gerade durch die Selbständigkeit wird das Geistesleben zugleich praktisch werden. (..) 
Im Geistesleben wird zu herrschen haben Sachkenntnis und Anwendung der Sachkenntnis. 
Nicht wird zu herrschen haben, was aus dem Urteil eines jeden urteilsfähigen, mündig 
gewordenen Menschen kommen kann.“   332a, 41

  „Was im Geistesleben verwendet werden soll, das müssen die Betreffenden selbst 
verwalten. Dann sind sie aber auch gezwungen, sich hineinzubegeben ins praktische Leben, 
herauszuunterrichten und zu erziehen, weil sie nicht eine abstrakte Wissenschaftlichkeit zu 
lehren haben, sondern dasjenige, was das Leben wirklich trägt. .. Das wird Schwierigkeiten 
machen, weil die Menschen ungewohnt sind, ein solches Geistesleben richtig zu erfassen; 
sie haben nur ein blosses Denken über den Geist“  336, 445

  Wenn das Geistesleben auf sich selbst gestellt ist, „werden schon diejenigen, die draussen 
Dummköpfe sind, nicht gehört werden.“ „Derjenige, der etwas zu sagen hat, der wird schon 
gehört.“   337b, 165f

  Das Geistesleben muss sich beweisen, und kann es nur, wenn es auf sich selbst gestellt ist, 
ohne die Fittiche des Staates.   192, 25

 
 Das irdische Geistesleben ist der Abglanz „dessen, was man schon erlebt hat im wahren, 
konkreten Geistesleben vor der Geburt.“ .. „Dadurch stellt sich diese geistige Kulturwelt 
notwendig als etwas Selbständiges herein..“   193, 28f

  Geistesleben und Stoffwechselsystem: „Insoferne das, was der Mensch innerlich geistig 
entwickelt, eine Bedeutung hat im Leben von Mensch zu Mensch, insofern ist das, was der 
Mensch in seinem Kopfe hat, in sich hat, zugleich Nahrung für den sozialen Organismus.“ 
Seit dem 15. Jahrhundert hungert der soziale Organismus.  190, 36

anderen Weg, die Früchte dieser individuellen Fähigkeiten zur Entfaltung zu bringen, als 
ihre Selbstverwaltung. Innerhalb dieser Selbstverwaltung kann allein der Zustand eintreten, 
durch den nicht ein die Fruchtbarkeit der Einzelmenschen für das soziale Leben 
unterdrückender Gesamtwille entsteht, sondern durch den in das Gesamtleben die 
menschlichen Einzelleistungen zu dessen Wohle aufgenommen werden. (…) Innerhalb 
einer solchen Selbstverwaltung werden sich aus dem Geistesleben heraus die 
Gesichtspunkte ergeben, durch welche die rechten Menschen an die rechten Stellen 
gebracht werden und durch welche an die Stelle von Gesetz und Verordnung das 
unmittelbar lebendige Vertrauen gesetzt werden kann. Den an der Volkserziehung 
beteiligten Personen werden solche Gesetze und Verordnungen keine Erziehungsziele 
weisen; dafür werden sie zu Beobachtern des Lebens werden und diesem abzulauschen 
suchen, was sie heranzubilden haben. Es wird die Tendenz entstehen können, im 
praktischen Leben stehende Personen, die in irgendeinem Zweige des Wirtschafts- oder 
Rechtslebens durch Jahre Erfahrung gesammelt haben, in die geistige Organisation 
aufzunehmen. In dieser werden sie die Menschen finden, mit denen, im lebendigen 
Verkehre, sie das praktisch Erfahrene in erzieherisch Fruchtbares werden umgestalten 
können. Andererseits werden in der geistigen Verwaltung stehende Personen den Antrieb 
empfinden, aus dieser Verwaltung zeitweise hinüberzutreten in das praktische Leben, um in 
diesem das Errungene lebenswirklich zu verwerten.“  24, 206f

  „Gerade durch die Selbständigkeit wird das Geistesleben zugleich praktisch werden. (..) 
Im Geistesleben wird zu herrschen haben Sachkenntnis und Anwendung der Sachkenntnis. 
Nicht wird zu herrschen haben, was aus dem Urteil eines jeden urteilsfähigen, mündig 
gewordenen Menschen kommen kann.“   332a, 41

  „Was im Geistesleben verwendet werden soll, das müssen die Betreffenden selbst 
verwalten. Dann sind sie aber auch gezwungen, sich hineinzubegeben ins praktische Leben, 
herauszuunterrichten und zu erziehen, weil sie nicht eine abstrakte Wissenschaftlichkeit zu 
lehren haben, sondern dasjenige, was das Leben wirklich trägt. .. Das wird Schwierigkeiten 
machen, weil die Menschen ungewohnt sind, ein solches Geistesleben richtig zu erfassen; 
sie haben nur ein blosses Denken über den Geist“  336, 445

  Wenn das Geistesleben auf sich selbst gestellt ist, „werden schon diejenigen, die draussen 
Dummköpfe sind, nicht gehört werden.“ „Derjenige, der etwas zu sagen hat, der wird schon 
gehört.“   337b, 165f

  Das Geistesleben muss sich beweisen, und kann es nur, wenn es auf sich selbst gestellt ist, 
ohne die Fittiche des Staates.   192, 25

 
 Das irdische Geistesleben ist der Abglanz „dessen, was man schon erlebt hat im wahren, 
konkreten Geistesleben vor der Geburt.“ .. „Dadurch stellt sich diese geistige Kulturwelt 
notwendig als etwas Selbständiges herein..“   193, 28f

  Geistesleben und Stoffwechselsystem: „Insoferne das, was der Mensch innerlich geistig 
entwickelt, eine Bedeutung hat im Leben von Mensch zu Mensch, insofern ist das, was der 
Mensch in seinem Kopfe hat, in sich hat, zugleich Nahrung für den sozialen Organismus.“ 
Seit dem 15. Jahrhundert hungert der soziale Organismus.  190, 36



  „..das, was geistiges Leben im sozialen Organismus ist, das hat Gesetze, die sich nur 
vergleichen lassen mit den Gesetzen des menschlichen gröbsten Systems, des 
Stoffwechselsystems.“  328, 30  (>Geistesleben, Produktivität, >Osten)

  Geistesleben mit Stosskraft: „Das Geistesleben .. kann nur auf seinem eigenen freien 
Boden sich entwickeln. Aber wenn es sich auf seinem eigenen freien Boden entwickelt, 
dann wird es, wenn man ihm zugesteht, dass es gleiches Recht habe neben den beiden 
übrigen Gliedern des sozialen Organismus, nicht ein lebensfremdes Gebilde sein wie 
dasjenige Geistesleben, das sich seit Jahrhunderten eben lebensfremd und abstrakt 
entwickelt hat, sondern es wird die Stosskraft entwickeln, unmittelbar in das wirkliche, 
äußerlich wirkliche Rechts- und Wirtschaftsleben einzugreifen. Es könnte als ein grotesker, 
als ein paradoxer Widerspruch erscheinen, wenn auf der einen Seite behauptet wird, das 
Geistesleben solle völlig selbständig werden, solle sich aus seinen eigenen Grundlagen 
heraus .. entwickeln, und es könne doch auf der anderen Seite eingreifen in die praktischsten
Gebiete des Lebens. Aber gerade dann, wenn der Geist sich selber überlassen ist, dann 
entwickelt er die Impulse, die das ganze Leben umfassen können. Denn dieser sich selbst 
überlassene Geist, der ist nicht darauf angewiesen, hinzuhorchen auf das, was der Mensch 
in sich ausbilden soll zum Zwecke irgendeiner Staatsschablone; er ist nicht bestimmt 
dadurch, dass nur derjenige ausgebildet werden kann, dem eine gewisse wirtschaftliche 
Macht zusteht, sondern es wird aus den Bedingungen der menschlichen Individualität 
heraus, aus der Beobachtung der menschlichen Fähigkeiten heraus entwickelt, was zutage 
treten will in irgendeiner Generation.
  Das aber, was so zutage treten will in irgendeiner Generation, das wird, weil der Geist sein 
Interesse über das ganze Leben hin ausdehnt, nicht nur die Natur in ihren Erscheinungen 
und Tatsachen umfassen, sondern das wird vor allen Dingen das Menschenleben selbst 
umfassen. Wir waren verurteilt, unpraktisch zu sein auf geistigem Gebiete, weil uns für das 
freie Geistesleben nur diejenigen Gebiete überlassen waren, die nicht eingreifen durften in 
die äussere Wirklichkeit. In dem Augenblicke, wo man dem Geiste es zugestehen wird, 
nicht bloss zu registrieren, was Parlamente als Staatsrecht bestimmen, sondern wo er von 
sich aus, wie es sein soll, das Staatsrecht zu bestimmen hat, in diesem Augenblicke wird er 
das Staatsrecht zu seiner Schöpfung machen und er wird eingreifen in das Getriebe, in die 
Ordnung der Wirtschaft in dem Augenblicke, wo man nicht bloss nach einer sich selbst 
überlassenen Wirtschaft, die nach ihren Tatsachen weiterrollt, ohne dass sie von Gedanken 
beherrscht wird, gewisse Gesichtspunkte und Maximen ausbilden wird für dieses 
Wirtschaftsleben, sondern wenn es dem Geiste überlassen wird, in dieses Wirtschaftsleben 
einzugreifen. Dann wird er sich auch fähig erweisen zur Lebenspraxis innerhalb des 
Wirtschaftskreislaufes. Man braucht ihm nur die Kraft zuzugestehen, ins praktische Leben 
einzugreifen, dann wird er es tun. Aber diese Wirklichkeitsanschauung ist notwendig, dass 
man den Geist nicht hermetisch abschliesse in die Abstraktion, sondern dass man ihm den 
Einfluss in das Leben gebe. Dann wird er aus sich heraus jederzeit das Wirtschaftsleben 
gerade befruchten, während es sonst unbefruchtet bleibt oder nur durch 
Zufallserscheinungen befruchtet wird.“  332a, 160 

  Geistesleben als Tyrannei: „Das Geistesleben aber ist, wenn man ihm gegenübersteht als 
einem Elemente, das auf sich selbst gebaut ist, ein sehr strenges Element, ein Element, 
demgegenüber man fortwährend seine Freiheit bewahren muss, das deshalb nicht anders als 
auch in der Freiheit organisiert werden darf. Lassen Sie einmal eine Generation ihr 
Geistesleben freier entfalten und dann dieses Geistesleben organisieren, wie sie es will: es 

  „..das, was geistiges Leben im sozialen Organismus ist, das hat Gesetze, die sich nur 
vergleichen lassen mit den Gesetzen des menschlichen gröbsten Systems, des 
Stoffwechselsystems.“  328, 30  (>Geistesleben, Produktivität, >Osten)

  Geistesleben mit Stosskraft: „Das Geistesleben .. kann nur auf seinem eigenen freien 
Boden sich entwickeln. Aber wenn es sich auf seinem eigenen freien Boden entwickelt, 
dann wird es, wenn man ihm zugesteht, dass es gleiches Recht habe neben den beiden 
übrigen Gliedern des sozialen Organismus, nicht ein lebensfremdes Gebilde sein wie 
dasjenige Geistesleben, das sich seit Jahrhunderten eben lebensfremd und abstrakt 
entwickelt hat, sondern es wird die Stosskraft entwickeln, unmittelbar in das wirkliche, 
äußerlich wirkliche Rechts- und Wirtschaftsleben einzugreifen. Es könnte als ein grotesker, 
als ein paradoxer Widerspruch erscheinen, wenn auf der einen Seite behauptet wird, das 
Geistesleben solle völlig selbständig werden, solle sich aus seinen eigenen Grundlagen 
heraus .. entwickeln, und es könne doch auf der anderen Seite eingreifen in die praktischsten
Gebiete des Lebens. Aber gerade dann, wenn der Geist sich selber überlassen ist, dann 
entwickelt er die Impulse, die das ganze Leben umfassen können. Denn dieser sich selbst 
überlassene Geist, der ist nicht darauf angewiesen, hinzuhorchen auf das, was der Mensch 
in sich ausbilden soll zum Zwecke irgendeiner Staatsschablone; er ist nicht bestimmt 
dadurch, dass nur derjenige ausgebildet werden kann, dem eine gewisse wirtschaftliche 
Macht zusteht, sondern es wird aus den Bedingungen der menschlichen Individualität 
heraus, aus der Beobachtung der menschlichen Fähigkeiten heraus entwickelt, was zutage 
treten will in irgendeiner Generation.
  Das aber, was so zutage treten will in irgendeiner Generation, das wird, weil der Geist sein 
Interesse über das ganze Leben hin ausdehnt, nicht nur die Natur in ihren Erscheinungen 
und Tatsachen umfassen, sondern das wird vor allen Dingen das Menschenleben selbst 
umfassen. Wir waren verurteilt, unpraktisch zu sein auf geistigem Gebiete, weil uns für das 
freie Geistesleben nur diejenigen Gebiete überlassen waren, die nicht eingreifen durften in 
die äussere Wirklichkeit. In dem Augenblicke, wo man dem Geiste es zugestehen wird, 
nicht bloss zu registrieren, was Parlamente als Staatsrecht bestimmen, sondern wo er von 
sich aus, wie es sein soll, das Staatsrecht zu bestimmen hat, in diesem Augenblicke wird er 
das Staatsrecht zu seiner Schöpfung machen und er wird eingreifen in das Getriebe, in die 
Ordnung der Wirtschaft in dem Augenblicke, wo man nicht bloss nach einer sich selbst 
überlassenen Wirtschaft, die nach ihren Tatsachen weiterrollt, ohne dass sie von Gedanken 
beherrscht wird, gewisse Gesichtspunkte und Maximen ausbilden wird für dieses 
Wirtschaftsleben, sondern wenn es dem Geiste überlassen wird, in dieses Wirtschaftsleben 
einzugreifen. Dann wird er sich auch fähig erweisen zur Lebenspraxis innerhalb des 
Wirtschaftskreislaufes. Man braucht ihm nur die Kraft zuzugestehen, ins praktische Leben 
einzugreifen, dann wird er es tun. Aber diese Wirklichkeitsanschauung ist notwendig, dass 
man den Geist nicht hermetisch abschliesse in die Abstraktion, sondern dass man ihm den 
Einfluss in das Leben gebe. Dann wird er aus sich heraus jederzeit das Wirtschaftsleben 
gerade befruchten, während es sonst unbefruchtet bleibt oder nur durch 
Zufallserscheinungen befruchtet wird.“  332a, 160 

  Geistesleben als Tyrannei: „Das Geistesleben aber ist, wenn man ihm gegenübersteht als 
einem Elemente, das auf sich selbst gebaut ist, ein sehr strenges Element, ein Element, 
demgegenüber man fortwährend seine Freiheit bewahren muss, das deshalb nicht anders als 
auch in der Freiheit organisiert werden darf. Lassen Sie einmal eine Generation ihr 
Geistesleben freier entfalten und dann dieses Geistesleben organisieren, wie sie es will: es 



ist die reinste Sklaverei für die nächstfolgende Generation. Das Geistesleben muss wirklich,
nicht etwa bloss der Theorie nach, sondern dem Leben nach, frei sein. Die Menschen, die 
darinnenstehen, müssen die Freiheit erleben. Das Geistesleben wird zur grossen Tyrannei, 
wenn es überhaupt auf der Erde sich ausbreitet, denn ohne dass eine Organisation eintritt, 
kann es sich nicht ausbreiten, und wenn eine Organisation eintritt, wird sogleich die 
Organisation zur Tyrannin. Daher muss fortwährend in Freiheit, in lebendiger Freiheit 
gekämpft werden gegen die Tyrannis, zu der das Geistesleben selber neigt.“   339, 72ff 
(>Theokratie)

  „Wir brauchen einfach eine Erzieher- und Lehrerschaft, die mit heiliger Ehrfurcht steht vor
dem Kinde, und die sich sagt: In dem Kinde ist mir hereingeschickt etwas aus der geistigen 
Welt, was ich als ein Rätsel zu ergründen und zu lösen habe. .. Wenn man tyrannisiert durch 
dasjenige, was schon da ist, durch die lebende Generation diejenige, die nachkommt, dann 
wird das Geistesleben unfrei gemacht.“  336, 470

  Geistesleben und Vorgeburtliches: „Dasjenige, was selbstständiges Geistesleben ist, das 
muss so sein, dass die grösste Möglichkeit besteht, dass dasjenige, was der Mensch durch 
seine Geburt ins physische Dasein bringt — sei es geistig oder seelisch —, dass das zur 
Entfaltung kommen kann.“  336, 442

  Geistesleben und Wirtschaftsleben als Polarität: Im naturgemässen dreigliedrigen 
Organismus hat man es mit den polarischen Gegensätzen Geistesleben und Wirtschaftsleben
zu tun. „Und auf diesen beiden Gebieten kommt eigentlich das zunächst gar nicht in Frage, 
was man „Recht“ nennt, insofern diese beiden Gebiete ihre Angelegenheiten selbst 
besorgen.“   337b, 140f   (>Bruderschaft und Kultur, >Staat irdisch)

  „ .. es handelt sich zunächst darum, dass diese beiden Flügel ordentlich gebildet werden: 
das Geistesleben und das Wirtschaftsleben. Das andere, das bleibt übrig. Das wir sich erst 
dann finden, wenn man Ordnung geschaffen hat auf diesen beiden Flügeln.“   337b, 169

  „Soll der Mensch in dieser Mechanisierung nicht untergehen, so muss seine Seele sich 
jederzeit .. frei erheben können..“   24, 81   (>Geistesleben als Heilmittel)

  „Es wird selbstverständlich die Einrichtung des Geisteslebens aus dem wirtschaftlichen 
Leben heraus entwickelt. Aber in Bezug auf das Geistige muss dieses geistige Gebiet ganz 
und gar unabhängig sein von jedem andern Einfluss.“  336, 443  (>Geistesleben, 
Finanzierung)

  „Was wären wir dann, wenn wir nur im äusseren, rein wirtschaftlichen Leben aufgehen 
würden? Wir wären denkende Tiere, nicht anderes.“ 193, 52  (>Menschentier)

  Das Wirtschaftsleben zerstört und scheidet aus, das selbständige Geistesleben verhält sich 
dazu wie das ständig Aufbauende.  200, 76   (>Wirtschaft-Kopf, >Lebenskampf)

  Es gibt die Polarität von geistigem Leben und wirtschaftlichem Leben; entsprechend: 
Stoffwechsel- und Nerven-Sinnes-Tätigkeit. Die Herz-Tätigkeit (sekundär gebildet) wird 
zum Ausgleich.   337b, 139ff  (>Sozialer Organismus und menschlicher Organismus) 

ist die reinste Sklaverei für die nächstfolgende Generation. Das Geistesleben muss wirklich,
nicht etwa bloss der Theorie nach, sondern dem Leben nach, frei sein. Die Menschen, die 
darinnenstehen, müssen die Freiheit erleben. Das Geistesleben wird zur grossen Tyrannei, 
wenn es überhaupt auf der Erde sich ausbreitet, denn ohne dass eine Organisation eintritt, 
kann es sich nicht ausbreiten, und wenn eine Organisation eintritt, wird sogleich die 
Organisation zur Tyrannin. Daher muss fortwährend in Freiheit, in lebendiger Freiheit 
gekämpft werden gegen die Tyrannis, zu der das Geistesleben selber neigt.“   339, 72ff 
(>Theokratie)

  „Wir brauchen einfach eine Erzieher- und Lehrerschaft, die mit heiliger Ehrfurcht steht vor
dem Kinde, und die sich sagt: In dem Kinde ist mir hereingeschickt etwas aus der geistigen 
Welt, was ich als ein Rätsel zu ergründen und zu lösen habe. .. Wenn man tyrannisiert durch 
dasjenige, was schon da ist, durch die lebende Generation diejenige, die nachkommt, dann 
wird das Geistesleben unfrei gemacht.“  336, 470

  Geistesleben und Vorgeburtliches: „Dasjenige, was selbstständiges Geistesleben ist, das 
muss so sein, dass die grösste Möglichkeit besteht, dass dasjenige, was der Mensch durch 
seine Geburt ins physische Dasein bringt — sei es geistig oder seelisch —, dass das zur 
Entfaltung kommen kann.“  336, 442

  Geistesleben und Wirtschaftsleben als Polarität: Im naturgemässen dreigliedrigen 
Organismus hat man es mit den polarischen Gegensätzen Geistesleben und Wirtschaftsleben
zu tun. „Und auf diesen beiden Gebieten kommt eigentlich das zunächst gar nicht in Frage, 
was man „Recht“ nennt, insofern diese beiden Gebiete ihre Angelegenheiten selbst 
besorgen.“   337b, 140f   (>Bruderschaft und Kultur, >Staat irdisch)

  „ .. es handelt sich zunächst darum, dass diese beiden Flügel ordentlich gebildet werden: 
das Geistesleben und das Wirtschaftsleben. Das andere, das bleibt übrig. Das wir sich erst 
dann finden, wenn man Ordnung geschaffen hat auf diesen beiden Flügeln.“   337b, 169

  „Soll der Mensch in dieser Mechanisierung nicht untergehen, so muss seine Seele sich 
jederzeit .. frei erheben können..“   24, 81   (>Geistesleben als Heilmittel)

  „Es wird selbstverständlich die Einrichtung des Geisteslebens aus dem wirtschaftlichen 
Leben heraus entwickelt. Aber in Bezug auf das Geistige muss dieses geistige Gebiet ganz 
und gar unabhängig sein von jedem andern Einfluss.“  336, 443  (>Geistesleben, 
Finanzierung)

  „Was wären wir dann, wenn wir nur im äusseren, rein wirtschaftlichen Leben aufgehen 
würden? Wir wären denkende Tiere, nicht anderes.“ 193, 52  (>Menschentier)

  Das Wirtschaftsleben zerstört und scheidet aus, das selbständige Geistesleben verhält sich 
dazu wie das ständig Aufbauende.  200, 76   (>Wirtschaft-Kopf, >Lebenskampf)

  Es gibt die Polarität von geistigem Leben und wirtschaftlichem Leben; entsprechend: 
Stoffwechsel- und Nerven-Sinnes-Tätigkeit. Die Herz-Tätigkeit (sekundär gebildet) wird 
zum Ausgleich.   337b, 139ff  (>Sozialer Organismus und menschlicher Organismus) 



  „..indem der Mensch in geistiger Beziehung in das soziale Leben eintritt, hat er, ich 
möchte sagen, in seinem Inneren zu viel an Urteil, zu viel an Vorstellungen, es drängt ihn 
abzugeben, er muss sich den anderen mitteilen.-  Im Wirtschaftsleben ist es genau 
umgekehrt.“ Den materiellen Besitz behalten die Menschen lieber für sich selbst. 337b, 71  
(>Vorgeburtlich - nachtodlich, >Wirtschaft, Wille, Zukunft)

  Geistesleben ist wie Glanz oder Schmuck, den wir verbrauchen; Wirtschaftsleben wie das 
Anknüpfen eines neuen Kettengliedes über den Tod hinaus.   192, 23.4.19

  Geistesleben und Wirtschaftsleben sind zwei selbständige Glieder des sozialen 
Organismus, „die sich gerade dadurch gegenseitig tragen, dass jedes seine eigenartige 
Verwaltung hat..“ „Zwischen beiden aber muss sich ein Drittes ausleben.“   Kp, 20

  Geistesleben formt Wirtschaftsleben: Das Wirtschaftsleben tendiert heute zur 
Zerstörung und braucht Ernährung durch Geistesleben.   200, 76

  „Auf dem Boden eines kranken Geisteslebens der letzten Zeit ist entstanden all das Chaos, 
welches heute in unserem Wirtschaftsleben vorhanden ist.“   330, 85  (>Geistesleben als 
Heilmittel, >Geistesleben, freies, >Geistesleben, Produktivität)

  „Sowohl der politische Staat wie das Wirtschaftsleben werden den Zufluss aus dem 
Geistesleben, den sie brauchen, von dem sich selbst verwaltenden geistigen Organismus 
erhalten. Auch die praktische Bildung für das Wirtschaftsleben wird durch das freie 
Zusammenwirken desselben mit dem Geistesorganismus ihre volle Kraft erst entfalten 
können. Entsprechend vorgebildete Menschen werden die Erfahrungen, die sie im 
Wirtschaftsgebiet machen können, durch die Kraft, die ihnen aus dem befreiten Geistesgut 
kommt, beleben. Menschen mit einer aus dem Wirtschaftsleben gewonnenen Erfahrung 
werden den Übergang finden in die Geistesorganisation und in derselben befruchtend 
wirken auf dasjenige, was so befruchtet werden muss.“  Kp,  85

  „.. wenn es dem Geiste überlassen wird, in dieses Wirtschaftsleben einzugreifen. Dann 
wird er sich auch fähig erweisen zur Lebenspraxis innerhalb des Wirtschaftskreislaufes. 
Man braucht ihm nur die Kraft zuzugestehen, ins praktische Leben einzugreifen, dann wird 
er es tun.“ Man darf ihn nicht hermetisch in die Abstraktion einschliessen.   332a, 161  
(>Geistesleben, freies und halbfreies, >Industriewissenschaft, >Ethik)

 
  „Und aus dem Verständnis des selbstverwalteten Geisteslebens wird hervorgehen .. eine 
solche Struktur des Wirtschaftslebens, dass diejenigen, die in unserem Wirtschaftsleben 
arbeiten, vom höchsten Geistesarbeiter bis zum letzten Handarbeiter, als selbständige, freie 
menschliche Individualitäten sozial mitwirken, so dass an die Stelle der Zeit, wo es den 
Menschen schwarz wurde vor den Augen bei den Gedanken an das Wirtschaftsleben, die 
Zeit treten wird, wo das vernünftige Handeln der Betriebsräte, der Verkehrsräte, der 
Wirtschaftsräte die Wirtschaft regeln wird ... wo der einzelne Mensch wirtschaftend neben 
dem anderen Menschen im Leben drinnen stehen wird, so dass wir uns in das, was einmal 
notwendig ist im Wirtschaftsleben, als freie Menschen hineinstellen können.“   330, 265

  Das neue Geistesleben wird zum Inhalt der Geschicklichkeiten des Menschen, der damit 
im assoziativen Zusammenhang das immer lebendiger werdende Wirtschaftsleben 

  „..indem der Mensch in geistiger Beziehung in das soziale Leben eintritt, hat er, ich 
möchte sagen, in seinem Inneren zu viel an Urteil, zu viel an Vorstellungen, es drängt ihn 
abzugeben, er muss sich den anderen mitteilen.-  Im Wirtschaftsleben ist es genau 
umgekehrt.“ Den materiellen Besitz behalten die Menschen lieber für sich selbst. 337b, 71  
(>Vorgeburtlich - nachtodlich, >Wirtschaft, Wille, Zukunft)

  Geistesleben ist wie Glanz oder Schmuck, den wir verbrauchen; Wirtschaftsleben wie das 
Anknüpfen eines neuen Kettengliedes über den Tod hinaus.   192, 23.4.19

  Geistesleben und Wirtschaftsleben sind zwei selbständige Glieder des sozialen 
Organismus, „die sich gerade dadurch gegenseitig tragen, dass jedes seine eigenartige 
Verwaltung hat..“ „Zwischen beiden aber muss sich ein Drittes ausleben.“   Kp, 20

  Geistesleben formt Wirtschaftsleben: Das Wirtschaftsleben tendiert heute zur 
Zerstörung und braucht Ernährung durch Geistesleben.   200, 76

  „Auf dem Boden eines kranken Geisteslebens der letzten Zeit ist entstanden all das Chaos, 
welches heute in unserem Wirtschaftsleben vorhanden ist.“   330, 85  (>Geistesleben als 
Heilmittel, >Geistesleben, freies, >Geistesleben, Produktivität)

  „Sowohl der politische Staat wie das Wirtschaftsleben werden den Zufluss aus dem 
Geistesleben, den sie brauchen, von dem sich selbst verwaltenden geistigen Organismus 
erhalten. Auch die praktische Bildung für das Wirtschaftsleben wird durch das freie 
Zusammenwirken desselben mit dem Geistesorganismus ihre volle Kraft erst entfalten 
können. Entsprechend vorgebildete Menschen werden die Erfahrungen, die sie im 
Wirtschaftsgebiet machen können, durch die Kraft, die ihnen aus dem befreiten Geistesgut 
kommt, beleben. Menschen mit einer aus dem Wirtschaftsleben gewonnenen Erfahrung 
werden den Übergang finden in die Geistesorganisation und in derselben befruchtend 
wirken auf dasjenige, was so befruchtet werden muss.“  Kp,  85

  „.. wenn es dem Geiste überlassen wird, in dieses Wirtschaftsleben einzugreifen. Dann 
wird er sich auch fähig erweisen zur Lebenspraxis innerhalb des Wirtschaftskreislaufes. 
Man braucht ihm nur die Kraft zuzugestehen, ins praktische Leben einzugreifen, dann wird 
er es tun.“ Man darf ihn nicht hermetisch in die Abstraktion einschliessen.   332a, 161  
(>Geistesleben, freies und halbfreies, >Industriewissenschaft, >Ethik)

 
  „Und aus dem Verständnis des selbstverwalteten Geisteslebens wird hervorgehen .. eine 
solche Struktur des Wirtschaftslebens, dass diejenigen, die in unserem Wirtschaftsleben 
arbeiten, vom höchsten Geistesarbeiter bis zum letzten Handarbeiter, als selbständige, freie 
menschliche Individualitäten sozial mitwirken, so dass an die Stelle der Zeit, wo es den 
Menschen schwarz wurde vor den Augen bei den Gedanken an das Wirtschaftsleben, die 
Zeit treten wird, wo das vernünftige Handeln der Betriebsräte, der Verkehrsräte, der 
Wirtschaftsräte die Wirtschaft regeln wird ... wo der einzelne Mensch wirtschaftend neben 
dem anderen Menschen im Leben drinnen stehen wird, so dass wir uns in das, was einmal 
notwendig ist im Wirtschaftsleben, als freie Menschen hineinstellen können.“   330, 265

  Das neue Geistesleben wird zum Inhalt der Geschicklichkeiten des Menschen, der damit 
im assoziativen Zusammenhang das immer lebendiger werdende Wirtschaftsleben 



befriedigt.   200, 97    

  „Und dem Wirtschaftsleben gegenüberzustehen in falscher Asketik, es verachten, gering 
achten, das ist nicht dasjenige, worauf es ankommt“ Es ist dieses Wirtschaftsleben so zu 
gestalten, dass der Geist ihm überall seinen Stempel aufdrückt.“   199, 221 

  Früher war das Wirtschaftsleben instinktiv, heute muss es immer bewusster werden. Der 
Mensch muss „schulmässig in der Zukunft die Dinge lernen, die sich .. auf das 
wirtschaftliche Leben beziehen.“ Der Mensch wird „in bewusster Weise sich als Subjekt in 
die Wirtschaft einfügen müssen..“   193, 31f

  „Einer gesunden neuzeitlichen Wirtschaft muss ein praktisches Geistesleben zur Seite 
stehen, das nicht zu einer Produktion raten wird, die aus dem Erträgnis allein errechnet ist, 
sondern zu einer Produktion, die aus der Erkenntnis des Zusammenhanges zwischen 
Konsuminteressen und sozialen Verhältnissen hervorgeht. Derartige Unternehmungen 
werden nicht weniger ertragreich sein als die gegenwärtigen. Sie werden jedoch 
Produktionsmethoden vermeiden, die im sozialen Leben schädlich wirken. Unsere heutige 
Volkswirtschaft ist unpraktisch, weil ihr die naturwissenschaftlich orientierte Erkenntnis der
Gegenwart zum Verständnis der sozialen Zusammenhänge keine Gesichtspunkte liefert.“ 
Für die Futurum-AG stehen deshalb „sachlich-wirtschaftliche und nicht 
Ertragserwägungen“ im Vordergrund. Die Geschäftsleiter sollen „in Beratung mit den 
Vertretern des geistigen Lebens Aufschluss erhalten über die allseitigen sozialen Folgen 
wirtschaftlicher Handlungen. Die Beurteilung dieser sozialen Wirkungen wird dann 
gemeinsam mit den wirtschaftlichen Gesichtspunkten massgebend sein für die 
Verwirklichung oder Verwerfung einer vorgesehenen Geschäftsoperation. Dadurch wird das
heutige Wirtschaftsprinzip, das ein Unternehmen nur nach dem Gewinn beurteilt, und das in
eine schwere Krisis hineingeführt hat, überwunden.“ (Aus dem Prospekt der Futurum-AG) 
332b, 261ff 

  „Das Wirtschaftsleben einer bestimmten Zeit und das Geistesleben einer bestimmten Zeit –
nicht genau derselben Zeit – verhalten sich zueinander wie die Nuss zur Nussschale: Das 
wirtschaftliche Leben ist immer die Absonderung des Geisteslebens und bekommt von ihm 
seine Form. (..) Daher haben wir zuerst die Zeit der abstrakten Denkweise und erst dann die 
Zeit des abstrakten Geldwesens.“   337a, 291

 
  Geistesmensch oder Atman: „Das Schwierigste für den Menschen ist, dass er bis in 
seinen physischen Leib hineinarbeiten lernt. Auch darüber, wie das Blut sich bewegt, kann 
man Herr werden; man kann Einfluss bekommen auf die Nervenströmungen, Einfluss auf 
dasjenige, was der Atmungsvorgang ist und so weiter. Auch darin kann man lernen. Wenn 
der Mensch in seinen physischen Leib hineinarbeiten kann und damit in Verbindung mit 
dem Kosmos treten lernt, dann entwickelt er sein Atman. Dies ist das höchste Glied der 
menschlichen Wesenheit, und weil es mit der Entwickelung des Atmungsprozesses 
zusammenhängt, deshalb heißt es Atman. Der Geistesmensch wird dann im physischen 
Menschen gefunden.“  54, 126  (> Menschliche Wesenheit)

  Geisteswissenschaft; Anthroposophie: „Anthroposophie ist ein Erkenntnisweg, der das 
Geistige im Menschenwesen zum Geistigen im Weltall führen möchte.“   26, 46

befriedigt.   200, 97    

  „Und dem Wirtschaftsleben gegenüberzustehen in falscher Asketik, es verachten, gering 
achten, das ist nicht dasjenige, worauf es ankommt“ Es ist dieses Wirtschaftsleben so zu 
gestalten, dass der Geist ihm überall seinen Stempel aufdrückt.“   199, 221 

  Früher war das Wirtschaftsleben instinktiv, heute muss es immer bewusster werden. Der 
Mensch muss „schulmässig in der Zukunft die Dinge lernen, die sich .. auf das 
wirtschaftliche Leben beziehen.“ Der Mensch wird „in bewusster Weise sich als Subjekt in 
die Wirtschaft einfügen müssen..“   193, 31f

  „Einer gesunden neuzeitlichen Wirtschaft muss ein praktisches Geistesleben zur Seite 
stehen, das nicht zu einer Produktion raten wird, die aus dem Erträgnis allein errechnet ist, 
sondern zu einer Produktion, die aus der Erkenntnis des Zusammenhanges zwischen 
Konsuminteressen und sozialen Verhältnissen hervorgeht. Derartige Unternehmungen 
werden nicht weniger ertragreich sein als die gegenwärtigen. Sie werden jedoch 
Produktionsmethoden vermeiden, die im sozialen Leben schädlich wirken. Unsere heutige 
Volkswirtschaft ist unpraktisch, weil ihr die naturwissenschaftlich orientierte Erkenntnis der
Gegenwart zum Verständnis der sozialen Zusammenhänge keine Gesichtspunkte liefert.“ 
Für die Futurum-AG stehen deshalb „sachlich-wirtschaftliche und nicht 
Ertragserwägungen“ im Vordergrund. Die Geschäftsleiter sollen „in Beratung mit den 
Vertretern des geistigen Lebens Aufschluss erhalten über die allseitigen sozialen Folgen 
wirtschaftlicher Handlungen. Die Beurteilung dieser sozialen Wirkungen wird dann 
gemeinsam mit den wirtschaftlichen Gesichtspunkten massgebend sein für die 
Verwirklichung oder Verwerfung einer vorgesehenen Geschäftsoperation. Dadurch wird das
heutige Wirtschaftsprinzip, das ein Unternehmen nur nach dem Gewinn beurteilt, und das in
eine schwere Krisis hineingeführt hat, überwunden.“ (Aus dem Prospekt der Futurum-AG) 
332b, 261ff 

  „Das Wirtschaftsleben einer bestimmten Zeit und das Geistesleben einer bestimmten Zeit –
nicht genau derselben Zeit – verhalten sich zueinander wie die Nuss zur Nussschale: Das 
wirtschaftliche Leben ist immer die Absonderung des Geisteslebens und bekommt von ihm 
seine Form. (..) Daher haben wir zuerst die Zeit der abstrakten Denkweise und erst dann die 
Zeit des abstrakten Geldwesens.“   337a, 291

 
  Geistesmensch oder Atman: „Das Schwierigste für den Menschen ist, dass er bis in 
seinen physischen Leib hineinarbeiten lernt. Auch darüber, wie das Blut sich bewegt, kann 
man Herr werden; man kann Einfluss bekommen auf die Nervenströmungen, Einfluss auf 
dasjenige, was der Atmungsvorgang ist und so weiter. Auch darin kann man lernen. Wenn 
der Mensch in seinen physischen Leib hineinarbeiten kann und damit in Verbindung mit 
dem Kosmos treten lernt, dann entwickelt er sein Atman. Dies ist das höchste Glied der 
menschlichen Wesenheit, und weil es mit der Entwickelung des Atmungsprozesses 
zusammenhängt, deshalb heißt es Atman. Der Geistesmensch wird dann im physischen 
Menschen gefunden.“  54, 126  (> Menschliche Wesenheit)

  Geisteswissenschaft; Anthroposophie: „Anthroposophie ist ein Erkenntnisweg, der das 
Geistige im Menschenwesen zum Geistigen im Weltall führen möchte.“   26, 46



  „Nicht „Weisheit vom Menschen“ ist die richtige Interpretation des Wortes 
Anthroposophie, sondern „Bewusstsein seines Menschentums“; das heisst, hinzielen sollen 
Willensumwendung, Erkenntniserfahrung, Miterleben des Zeitenschicksals dahin, der Seele 
eine Bewusstseinsrichtung, eine Sophia zu geben.“  257, 76

  „Der Erkenntnisprozess, insofern er sich in der Geisteswissenschaft ausspricht, ist etwas, 
was real sich vollzieht im menschlichen Organismus.“  199, 21 (>Erkennen)

  „Die Aufgabe der anthroposophischen Geisteswissenschaft ist es, für Menschen den Weg 
zu suchen in die übersinnliche Welt hinein, welche aufgenommen haben die Ideen, die 
Empfindungen, die Gefühle, die Willensimpulse der neueren Zeit, die aus der 
naturwissenschaftlichen Weltanschauung hervorgegangen sind.“ Das wird als zu 
kompliziert empfunden. Aber man kann mit der Einfalt des Glaubens und des 
Bekenntnisses die grossen Fragen des sozialen Lebens nicht meistern.  336, 255ff

  „Anthroposophie sollte nicht aus dem Wachen in das Träumen, sondern in ein stärkeres 
Erwachen führen. (…) Geistanschauung, die durch die Liebe zur Naturanschauung 
hindurchgegangen ist, bereichert das Leben um die wahren Schätze der Seele; 
Geistesträumen, das im Widerspruch mit der Naturanschauung sich entwickelt, verarmt das 
Menschenherz.“   26, 54f   (>Mathematik, Philosophie, Geisteswissenschaft)

  Geisteswissenschaft greift ein nach drei Richtungen: - Geistige Anschauung, zunächst 
durch Begriffe für den gesunden Menschenverstand. - Menschenschätzung; im ganzen 
Kosmos wird der Mensch aufgesucht. - Richtige Wertung aller Dinge (Fusswaschung).   
188, 240f

  „Eine „Fortsetzung“ des alten Geist-Erkennens ist nicht möglich. Es müssen die 
Seelenkräfte, indem die Bewusstseinsseele sich in ihnen entfaltet, ihre erneuerte elementare,
unmittelbar lebendige Verbindung mit der Geist-Welt erstreben. Anthroposophie will dieses 
Erstreben sein.“   26, 318  (>Geistesw. u. Urweisheit)

  Grossartiges liegt in den Überlieferungen, aber „eines liegt nicht in der 
Initiationswissenschaft der alten Mysterien, (..) das ist das Rätsel von der menschlichen 
Freiheit.“   199, 68f   (>Philosophie der Freiheit, >Ich und Nichts)

  „Was tut Anthroposophie? Sie erweitert gewissermassen dieses 
Zusammengehörigkeitsgefühl des Menschen mit der Umgebung über die ganze Welt, die in 
sein Bewusstsein hineintreten kann. Wie in sich sonst der Mensch nur fühlt als eins mit 
seinen persönlichen Erlebnissen, so macht ihn die Anthroposophie aufmerksam, wie er 
zusammenhängt in seinem Wesen mit dem ganzen Wesen der ihm wahrnehmbaren, von ihm
erlebbaren Welt. Ausgedehnt wird das kleine Persönlichkeitsbewusstsein zum 
Weltenbewusstsein. Zusammen wachsen wir mit allem geschichtlichen Werden der 
Menschheit, indem wir erkennen, wie wir immer wieder und wiederum selber drinnen sind. 
Wir werden eins mit der Welt. Und in demselben Masse .. in dem sich dieses Bewusstsein 
erweitert, in demselben Masse wachst unser Bewusstsein von unserer Menschenwesenheit, 
in demselben Masse werden wir stärker in diesem Bewusstsein, wächst unsere innere 
sittliche Kraft .. Und das, was da in uns erwächst, das wächst hinein in die wirtschaftlichen 
Assoziationen, das wird sich geltend machen als die Grundlage des Entgegentretens von 

  „Nicht „Weisheit vom Menschen“ ist die richtige Interpretation des Wortes 
Anthroposophie, sondern „Bewusstsein seines Menschentums“; das heisst, hinzielen sollen 
Willensumwendung, Erkenntniserfahrung, Miterleben des Zeitenschicksals dahin, der Seele 
eine Bewusstseinsrichtung, eine Sophia zu geben.“  257, 76

  „Der Erkenntnisprozess, insofern er sich in der Geisteswissenschaft ausspricht, ist etwas, 
was real sich vollzieht im menschlichen Organismus.“  199, 21 (>Erkennen)

  „Die Aufgabe der anthroposophischen Geisteswissenschaft ist es, für Menschen den Weg 
zu suchen in die übersinnliche Welt hinein, welche aufgenommen haben die Ideen, die 
Empfindungen, die Gefühle, die Willensimpulse der neueren Zeit, die aus der 
naturwissenschaftlichen Weltanschauung hervorgegangen sind.“ Das wird als zu 
kompliziert empfunden. Aber man kann mit der Einfalt des Glaubens und des 
Bekenntnisses die grossen Fragen des sozialen Lebens nicht meistern.  336, 255ff

  „Anthroposophie sollte nicht aus dem Wachen in das Träumen, sondern in ein stärkeres 
Erwachen führen. (…) Geistanschauung, die durch die Liebe zur Naturanschauung 
hindurchgegangen ist, bereichert das Leben um die wahren Schätze der Seele; 
Geistesträumen, das im Widerspruch mit der Naturanschauung sich entwickelt, verarmt das 
Menschenherz.“   26, 54f   (>Mathematik, Philosophie, Geisteswissenschaft)

  Geisteswissenschaft greift ein nach drei Richtungen: - Geistige Anschauung, zunächst 
durch Begriffe für den gesunden Menschenverstand. - Menschenschätzung; im ganzen 
Kosmos wird der Mensch aufgesucht. - Richtige Wertung aller Dinge (Fusswaschung).   
188, 240f

  „Eine „Fortsetzung“ des alten Geist-Erkennens ist nicht möglich. Es müssen die 
Seelenkräfte, indem die Bewusstseinsseele sich in ihnen entfaltet, ihre erneuerte elementare,
unmittelbar lebendige Verbindung mit der Geist-Welt erstreben. Anthroposophie will dieses 
Erstreben sein.“   26, 318  (>Geistesw. u. Urweisheit)

  Grossartiges liegt in den Überlieferungen, aber „eines liegt nicht in der 
Initiationswissenschaft der alten Mysterien, (..) das ist das Rätsel von der menschlichen 
Freiheit.“   199, 68f   (>Philosophie der Freiheit, >Ich und Nichts)

  „Was tut Anthroposophie? Sie erweitert gewissermassen dieses 
Zusammengehörigkeitsgefühl des Menschen mit der Umgebung über die ganze Welt, die in 
sein Bewusstsein hineintreten kann. Wie in sich sonst der Mensch nur fühlt als eins mit 
seinen persönlichen Erlebnissen, so macht ihn die Anthroposophie aufmerksam, wie er 
zusammenhängt in seinem Wesen mit dem ganzen Wesen der ihm wahrnehmbaren, von ihm
erlebbaren Welt. Ausgedehnt wird das kleine Persönlichkeitsbewusstsein zum 
Weltenbewusstsein. Zusammen wachsen wir mit allem geschichtlichen Werden der 
Menschheit, indem wir erkennen, wie wir immer wieder und wiederum selber drinnen sind. 
Wir werden eins mit der Welt. Und in demselben Masse .. in dem sich dieses Bewusstsein 
erweitert, in demselben Masse wachst unser Bewusstsein von unserer Menschenwesenheit, 
in demselben Masse werden wir stärker in diesem Bewusstsein, wächst unsere innere 
sittliche Kraft .. Und das, was da in uns erwächst, das wächst hinein in die wirtschaftlichen 
Assoziationen, das wird sich geltend machen als die Grundlage des Entgegentretens von 



Mensch zu Mensch, des Vertrauens, das wir brauchen.“  336, 429
 

 „Wenn ich heute ein mathematisches Lehrbuch schreibe und darin kommt der 
pythagoräische Lehrsatz vor“ und „wenn dann .. noch etwas dazukommt, was Pythagoras 
nicht hatte, so darf der Leser nicht sagen, das Ganze sei entlehnt, nur weil ich genötigt war, 
auch das zu sagen, was schon da war.“ Man muss immer an Bekanntes anknüpfen und 
Unbekanntes hinzufügen.   337a, 223

  Geisteswissenschaft kann heruntersteigen „bis zur Erfassung des dem Menschen im Alltag
Notwendigen“; „neue Hilfe für Menschenarbeit und Menschenleistung“ sein.   186, 276f   
(>Weltanschauung ist praktisch)

  „Das, was ich zu sagen habe, wollte ich ursprünglich in einer philosophischen Form 
mitteilen, aber das fand kein Echo.“  Steiner nach Belyi: Verwandeln des Lebens, 63

  Geisteswissenschaft führt zur Bruderschaft: „Der geisteswissenschaftlich Strebende ist 
überzeugt .., dass die tiefe Erkenntnis, die Erkenntnis der geistigen Welt, wenn sie wahrhaft 
und wirklich den Menschen ergreift, zur Bruderschaft führen muss, dass die edelste Frucht 
tiefer, innerster Erkenntnis eben diese Bruderschaft ist. (…) Die geisteswissenschaftliche 
Weltanschauung verkennt nicht die Notwendigkeit des Kampfes ums Dasein, gerade in 
unserer Zeit, aber gleichzeitig ist sich diese Weltanschauung auch klar darüber, dass heute, 
wo dieser Kampf ums Dasein die mächtigsten Wogen schlägt, das Prinzip der Bruderschaft 
in seiner tiefen Bedeutung dem Verständnis wieder nähergebracht werden muss.“  54, 179f  
(>Naturwissenschaft und Kampf ums Dasein)

  Geisteswissenschaft und Christentum: „Vertieft wurde das Gesetz durch das christliche 
Prinzip, vertieft wird die Wissenschaft werden durch das geisteswissenschaftliche Prinzip.“ 
Wir haben „erkannt, dass sich das Prinzip des Lichtträgers mit dem Prinzip der Liebe zu 
einer höheren Einheit zusammenschliessen wird. Wenn durch die Entwickelung der bloss 
äußeren christlichen Tugenden innere geistige Fähigkeiten treten, dann werden wir ein noch
tieferes Christentum haben, ein Christentum, das nicht durch die Kirche vorgeschrieben 
werden kann, sondern das jeder durch die in ihm heute noch schlummernden Fähigkeiten 
entwickeln wird. .. Zur Liebe und Güte wird hinzugebracht haben Luzifer die Freiheit, die 
Wissenschaft und die Selbständigkeit.“ Es wird gesagt „Ihr strebt die Selbsterlösung an, 
aber ihr verkennt, was der Christus getan hat. - Es ist nicht richtig, .. Die 
Geisteswissenschaft ist nicht Gegner, sondern Freund und Mitarbeiter des Christentums, .. 
das weiss, was Jesus gesagt hat: «Ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt» …  Die 
Menschheit ist ein Ganzes, und wenn ein einzelner - der Christus - den Tod, den 
Erlösungstod vollbringt, so ist dies der Erlösungstod für die ganze Menschheit. Aber 
durchdrungen muss dies werden durch das Bewusstsein, es muss nachgelebt werden von 
dem einzelnen. .. Der ist kein wahrer Mensch, der nicht wiedergeboren ist im Geiste und in 
der Wahrheit. Das sagte der Christus Jesus.“  54, 330f  (>Bewusstseinsseele)

  „Die Geisteswissenschaft will die Testamentsvollstreckerin des Christentums sein. .. Durch
das Christentum ist der Menschheit die Kraft entstanden, dass bei größtmöglicher 
Individualisierung in der freiwilligen Anerkennung der Autorität des Christus Jesus alle sich
einigen, und dass durch den Glauben an ihn, sein Erscheinen, seine Göttlichkeit, die 
Menschen sich zu einem Bruderbunde zusammenschließen können. (…) Die Entwickelung 

Mensch zu Mensch, des Vertrauens, das wir brauchen.“  336, 429
 

 „Wenn ich heute ein mathematisches Lehrbuch schreibe und darin kommt der 
pythagoräische Lehrsatz vor“ und „wenn dann .. noch etwas dazukommt, was Pythagoras 
nicht hatte, so darf der Leser nicht sagen, das Ganze sei entlehnt, nur weil ich genötigt war, 
auch das zu sagen, was schon da war.“ Man muss immer an Bekanntes anknüpfen und 
Unbekanntes hinzufügen.   337a, 223

  Geisteswissenschaft kann heruntersteigen „bis zur Erfassung des dem Menschen im Alltag
Notwendigen“; „neue Hilfe für Menschenarbeit und Menschenleistung“ sein.   186, 276f   
(>Weltanschauung ist praktisch)

  „Das, was ich zu sagen habe, wollte ich ursprünglich in einer philosophischen Form 
mitteilen, aber das fand kein Echo.“  Steiner nach Belyi: Verwandeln des Lebens, 63

  Geisteswissenschaft führt zur Bruderschaft: „Der geisteswissenschaftlich Strebende ist 
überzeugt .., dass die tiefe Erkenntnis, die Erkenntnis der geistigen Welt, wenn sie wahrhaft 
und wirklich den Menschen ergreift, zur Bruderschaft führen muss, dass die edelste Frucht 
tiefer, innerster Erkenntnis eben diese Bruderschaft ist. (…) Die geisteswissenschaftliche 
Weltanschauung verkennt nicht die Notwendigkeit des Kampfes ums Dasein, gerade in 
unserer Zeit, aber gleichzeitig ist sich diese Weltanschauung auch klar darüber, dass heute, 
wo dieser Kampf ums Dasein die mächtigsten Wogen schlägt, das Prinzip der Bruderschaft 
in seiner tiefen Bedeutung dem Verständnis wieder nähergebracht werden muss.“  54, 179f  
(>Naturwissenschaft und Kampf ums Dasein)

  Geisteswissenschaft und Christentum: „Vertieft wurde das Gesetz durch das christliche 
Prinzip, vertieft wird die Wissenschaft werden durch das geisteswissenschaftliche Prinzip.“ 
Wir haben „erkannt, dass sich das Prinzip des Lichtträgers mit dem Prinzip der Liebe zu 
einer höheren Einheit zusammenschliessen wird. Wenn durch die Entwickelung der bloss 
äußeren christlichen Tugenden innere geistige Fähigkeiten treten, dann werden wir ein noch
tieferes Christentum haben, ein Christentum, das nicht durch die Kirche vorgeschrieben 
werden kann, sondern das jeder durch die in ihm heute noch schlummernden Fähigkeiten 
entwickeln wird. .. Zur Liebe und Güte wird hinzugebracht haben Luzifer die Freiheit, die 
Wissenschaft und die Selbständigkeit.“ Es wird gesagt „Ihr strebt die Selbsterlösung an, 
aber ihr verkennt, was der Christus getan hat. - Es ist nicht richtig, .. Die 
Geisteswissenschaft ist nicht Gegner, sondern Freund und Mitarbeiter des Christentums, .. 
das weiss, was Jesus gesagt hat: «Ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt» …  Die 
Menschheit ist ein Ganzes, und wenn ein einzelner - der Christus - den Tod, den 
Erlösungstod vollbringt, so ist dies der Erlösungstod für die ganze Menschheit. Aber 
durchdrungen muss dies werden durch das Bewusstsein, es muss nachgelebt werden von 
dem einzelnen. .. Der ist kein wahrer Mensch, der nicht wiedergeboren ist im Geiste und in 
der Wahrheit. Das sagte der Christus Jesus.“  54, 330f  (>Bewusstseinsseele)

  „Die Geisteswissenschaft will die Testamentsvollstreckerin des Christentums sein. .. Durch
das Christentum ist der Menschheit die Kraft entstanden, dass bei größtmöglicher 
Individualisierung in der freiwilligen Anerkennung der Autorität des Christus Jesus alle sich
einigen, und dass durch den Glauben an ihn, sein Erscheinen, seine Göttlichkeit, die 
Menschen sich zu einem Bruderbunde zusammenschließen können. (…) Die Entwickelung 



der materiellen Kultur hatte im 19. Jahrhundert ihren Höhepunkt erreicht. Daher kam in 
dieser Zeit der Einschlag der Geisteswissenschaft in die Welt. Mit ihr wurde geschaffen - 
und war da - der Gegenimpuls für den Materialismus, die Gegenrichtung nach der 
Spiritualität hin. .. Der Materialismus, der Egoismus bringen die Zersplitterung der 
Menschheit, der einzelne übersieht nur seine Interessen. Die Weisheit muss die dadurch 
getrennten Menschen wieder zusammenbringen. In vollster Freiheit, durch keinerlei Zwang,
werden die Menschen in der Weisheit zusammengeführt. Das ist die Aufgabe der 
geisteswissenschaftlichen Bewegung in unserer Zeit. .. Für jeden einzelnen und für das 
allgemeine Menschentum ist der Weg zur Weisheit, zur Bruderschaft nur zu erreichen durch
Erkenntnis. “  97, 130ff

  „Das Christentum ist so gross, dass es aushalten kann bis ans Ende der Erdentage alle 
Entdeckungen auf materiellem und geistigem Gebiete. Und wie man einstmals geglaubt hat,
dass der kopernikanische Geist dem Christentum ein Ende machen könne, wie man ihn 
ausrotten wollte, so begegnet man heute auch dieser Geisteswissenschaft. Man verleumdet 
sie, man will sie ausrotten. Aber sie wird nicht zur Verkleinerung des Christentums, sondern
sie wird zur Erhöhung des Christentums beitragen, indem sie gerade dem modernen Geiste, 
dem modernen Streben das Christentum, das Mysterium von Golgatha als ein Geistereignis,
das der Erdenentwicklung erst Sinn gibt, wiederum begreiflich machen wird.“  336, 406  
(>Geisteswissenschaft und Praxis)

  Geisteswissenschaft bewirkt Einheit: „Vom Verstehen, was einstmals orientalische 
Anlage war, gelangen wir zu dem, was das Wesen des Geisteslebens ist. Indem wir wirklich 
verstehen, was die Anlage des mittleren Menschen ist, gelangen wir dazu, wirklich zu 
verstehen, was das Rechts- oder Staatsleben ist. Indem wir das Westliche verstehen, 
gelangen wir dazu, zu verstehen, was das Wirtschaftsleben ist. Aber die Drei fallen 
auseinander, wenn wir sie nicht in einer höheren Einheit verbinden können.“ Das geht nur 
„durch die neuere Mystik, die hier genannt wird anthroposophisch orientierte 
Geisteswissenschaft.“  199, 141f  (>Dreigliederung; Einheit ..,>Zeitgeist)

  „Ich spreche zu Ihnen vom Standpunkte einer Geisteswissenschaft, aber einer solchen 
Geisteswissenschaft, für welche der alte Streit, Geist und Materie, ein Unsinn geworden ist. 
Denn ein Drittes ist es, um was es sich handelt, und wovon Geist und Materie die äußeren 
Ausdrücke sind. Gelangt man in dieses Dritte hinein, wo weder Geist noch Materie, sondern
die urlebendige Geistigkeit der Welt selber geschaut wird, dann gelangt man an dasjenige, 
was nicht mehr ein Glied des menschlichen Gesamtlebens wie die Ursache hinstellt, 
sondern alle drei Glieder, Wirtschaftsleben, Rechts- oder politisches Leben und 
Geistesleben als die drei Offenbarungen eines urgründlich Tiefen zum Ausdruck bringt. 
Dann wird der große Irrtum überwunden werden, der heute ein praktischer Lebensirrtum 
geworden ist, dass man alles auf das Wirtschaftsleben stellen will. Dann wird dasjenige 
eintreten, was nicht eine abstrakt in den Staatsorganismus hineingelegte Einheit ist, sondern 
dann werden aus einer eigenen Lebendigkeit heraus das Wirtschaftsleben, das Rechts- oder 
Staatsleben, das geistige Leben sich entwickeln. Und indem sie sich entwickeln, werden sie 
zu einer Einheit zusammenwachsen.“  329, 175

  „Diese Geistesanschauung, sie beruht nicht auf äusserer Sinnesanschauung“, und wird 
„heute noch vielfach missverstanden. Die sie nicht kennen, die sagen: Ja, was auf diese 
Weise durch die Geistesanschauung gefunden wird, das ist ja nur subjektiv, das kann 

der materiellen Kultur hatte im 19. Jahrhundert ihren Höhepunkt erreicht. Daher kam in 
dieser Zeit der Einschlag der Geisteswissenschaft in die Welt. Mit ihr wurde geschaffen - 
und war da - der Gegenimpuls für den Materialismus, die Gegenrichtung nach der 
Spiritualität hin. .. Der Materialismus, der Egoismus bringen die Zersplitterung der 
Menschheit, der einzelne übersieht nur seine Interessen. Die Weisheit muss die dadurch 
getrennten Menschen wieder zusammenbringen. In vollster Freiheit, durch keinerlei Zwang,
werden die Menschen in der Weisheit zusammengeführt. Das ist die Aufgabe der 
geisteswissenschaftlichen Bewegung in unserer Zeit. .. Für jeden einzelnen und für das 
allgemeine Menschentum ist der Weg zur Weisheit, zur Bruderschaft nur zu erreichen durch
Erkenntnis. “  97, 130ff

  „Das Christentum ist so gross, dass es aushalten kann bis ans Ende der Erdentage alle 
Entdeckungen auf materiellem und geistigem Gebiete. Und wie man einstmals geglaubt hat,
dass der kopernikanische Geist dem Christentum ein Ende machen könne, wie man ihn 
ausrotten wollte, so begegnet man heute auch dieser Geisteswissenschaft. Man verleumdet 
sie, man will sie ausrotten. Aber sie wird nicht zur Verkleinerung des Christentums, sondern
sie wird zur Erhöhung des Christentums beitragen, indem sie gerade dem modernen Geiste, 
dem modernen Streben das Christentum, das Mysterium von Golgatha als ein Geistereignis,
das der Erdenentwicklung erst Sinn gibt, wiederum begreiflich machen wird.“  336, 406  
(>Geisteswissenschaft und Praxis)

  Geisteswissenschaft bewirkt Einheit: „Vom Verstehen, was einstmals orientalische 
Anlage war, gelangen wir zu dem, was das Wesen des Geisteslebens ist. Indem wir wirklich 
verstehen, was die Anlage des mittleren Menschen ist, gelangen wir dazu, wirklich zu 
verstehen, was das Rechts- oder Staatsleben ist. Indem wir das Westliche verstehen, 
gelangen wir dazu, zu verstehen, was das Wirtschaftsleben ist. Aber die Drei fallen 
auseinander, wenn wir sie nicht in einer höheren Einheit verbinden können.“ Das geht nur 
„durch die neuere Mystik, die hier genannt wird anthroposophisch orientierte 
Geisteswissenschaft.“  199, 141f  (>Dreigliederung; Einheit ..,>Zeitgeist)

  „Ich spreche zu Ihnen vom Standpunkte einer Geisteswissenschaft, aber einer solchen 
Geisteswissenschaft, für welche der alte Streit, Geist und Materie, ein Unsinn geworden ist. 
Denn ein Drittes ist es, um was es sich handelt, und wovon Geist und Materie die äußeren 
Ausdrücke sind. Gelangt man in dieses Dritte hinein, wo weder Geist noch Materie, sondern
die urlebendige Geistigkeit der Welt selber geschaut wird, dann gelangt man an dasjenige, 
was nicht mehr ein Glied des menschlichen Gesamtlebens wie die Ursache hinstellt, 
sondern alle drei Glieder, Wirtschaftsleben, Rechts- oder politisches Leben und 
Geistesleben als die drei Offenbarungen eines urgründlich Tiefen zum Ausdruck bringt. 
Dann wird der große Irrtum überwunden werden, der heute ein praktischer Lebensirrtum 
geworden ist, dass man alles auf das Wirtschaftsleben stellen will. Dann wird dasjenige 
eintreten, was nicht eine abstrakt in den Staatsorganismus hineingelegte Einheit ist, sondern 
dann werden aus einer eigenen Lebendigkeit heraus das Wirtschaftsleben, das Rechts- oder 
Staatsleben, das geistige Leben sich entwickeln. Und indem sie sich entwickeln, werden sie 
zu einer Einheit zusammenwachsen.“  329, 175

  „Diese Geistesanschauung, sie beruht nicht auf äusserer Sinnesanschauung“, und wird 
„heute noch vielfach missverstanden. Die sie nicht kennen, die sagen: Ja, was auf diese 
Weise durch die Geistesanschauung gefunden wird, das ist ja nur subjektiv, das kann 



niemand beweisen. - Die mathematischen Erkenntnisse sind auch subjektiv und sind nicht 
beweisbar; und niemals kann man durch Übereinstimmung der Menschen mathematische 
Wahrheiten erhärten! Wer den pythagoräischen Lehrsatz kennt, der weiss, dass er richtig ist,
und wenn ihm Millionen Menschen widersprechen würden. So kommt auch zu einem 
innerlich Objektiven, was mit Geisteswissenschaft hier gemeint ist. Aber es nimmt 
denselben Weg, den die Phantasie nimmt, und steigt höher hinauf, wurzelt in objektiven 
Tiefen der Menschennatur und steigt bis zu objektiven Höhen hinauf. Daher erhebt sich 
diese geistige Anschauung über alles, was sonst als Phantasie die Völker durchglüht. Und 
gleichzeitig wird in diesem oder jenem Volke aus diesen oder jenen Sprachen heraus diese 
Geistesanschauung gesucht. Sie ist ein und dieselbe, durch alle Menschen hindurch, über 
die ganze Erde hin, wenn sie nur tief genug gesucht wird. 
  Daher begründet diese Geistesanschauung, von der ich zeigen musste, dass sie wirklich 
gestaltend in das praktische, in das soziale Leben eingreifen kann, zugleich die Möglichkeit,
einzugreifen in das internationale Leben, ein Band zu sein von Volk zu Volk. …  Die 
Grundlagen, aus denen die Dinge hervorgehen, sind an verschiedenen Orten; worinnen sie 
zuletzt ihre Ergebnisse finden, das ist über die ganze Erde hin gleich. Es reden heute viele 
Menschen vom Geiste; sie wissen nur nicht, dass der Geist erklärt werden muss. Wenn er 
aber erklärt wird, dann ist er etwas, was nicht Menschen trennt, sondern Menschen 
verbindet, weil es zurückgeht bis auf das innerste Wesen des Menschen, indem ein Mensch 
dasselbe hervorbringt wie der andere Mensch, indem ein Mensch den anderen Menschen 
völlig verstehen kann. … Dann wird man über die ganze Erde hin bestehen lassen können 
die verschiedenen Volksindividualitäten, weil nicht eine abstrakte Einheit zu herrschen 
braucht, sondern weil sich das konkrete Eine, das gefunden wird durch die 
Geistanschauung, in der mannigfaltigsten Weise wird zum Ausdruck bringen lassen. Und 
dadurch werden sich in dem geistigen Einen die Vielen verstehen können. Dann werden sie 
aus ihrem vielartigen Begreifen des Einheitlichen die Möglichkeit finden von Satzungen für
ein Bündnis der Nationen, dann wird aus dem Geisteszustand, aus der geistigen Verfassung 
heraus auch die Rechtssatzung entstehen können, welche die Völker verbindet. Und dann 
wird Platz greifen in den einzelnen Völkern, was bei jedem einzelnen Volke sein kann: 
Interesse für Produktion und Konsumtion anderer Völker. Dann wird, was Geistesleben der 
Völker, was Rechtsleben der Völker ist, das Verständnis für andere Völker über die ganze 
Erde hin wirklich entwickeln können.“ Am Goetheanum, der „Hochschule für 
Geisteswissenschaft … haben immer durch die ganzen Kriegsjahre hindurch Menschen aller
Nationen zusammengewirkt, ohne dass sie sich im geringsten weniger verstanden hätten 
während dieser Zeit als früher, wenn sie auch manche unnötige oder nötige Diskussion 
geführt haben. Dieses Verständnis, das hervorgegangen ist aus dem gemeinsamen Ergreifen 
einer Geistesanschauung, ist schon zur Wirklichkeit geworden, wenn es auch erst in einem 
kleinen Kreise zur Wirklichkeit geworden ist.“  332a, 197f  (>Naturwissenschaft und 
internationales Leben)

  Geisteswissenschaft und Freiheit: Um die Freiheit entwickeln zu können, war es 
notwendig, dass das alte Mysterienwesen zurückgegangen ist. Heute ist notwendig, dass 
dem Erkennen, dem Erleben des Geistigen, die aus der heutigen Initiation geholt werden 
können, aus der Freiheit heraus Schätzung entgegengebracht wird.  233a, 154f 

  „Was in uns entzündet wird durch die ins Übersinnliche zielenden Erkenntnisse der 
anthroposophischen Geisteswissenschaft, das ist Menschenliebe, die uns unterrichtet von 
Menschenwert, die uns empfinden lässt die Menschenwürde. … Damit aber wirkt diese 

niemand beweisen. - Die mathematischen Erkenntnisse sind auch subjektiv und sind nicht 
beweisbar; und niemals kann man durch Übereinstimmung der Menschen mathematische 
Wahrheiten erhärten! Wer den pythagoräischen Lehrsatz kennt, der weiss, dass er richtig ist,
und wenn ihm Millionen Menschen widersprechen würden. So kommt auch zu einem 
innerlich Objektiven, was mit Geisteswissenschaft hier gemeint ist. Aber es nimmt 
denselben Weg, den die Phantasie nimmt, und steigt höher hinauf, wurzelt in objektiven 
Tiefen der Menschennatur und steigt bis zu objektiven Höhen hinauf. Daher erhebt sich 
diese geistige Anschauung über alles, was sonst als Phantasie die Völker durchglüht. Und 
gleichzeitig wird in diesem oder jenem Volke aus diesen oder jenen Sprachen heraus diese 
Geistesanschauung gesucht. Sie ist ein und dieselbe, durch alle Menschen hindurch, über 
die ganze Erde hin, wenn sie nur tief genug gesucht wird. 
  Daher begründet diese Geistesanschauung, von der ich zeigen musste, dass sie wirklich 
gestaltend in das praktische, in das soziale Leben eingreifen kann, zugleich die Möglichkeit,
einzugreifen in das internationale Leben, ein Band zu sein von Volk zu Volk. …  Die 
Grundlagen, aus denen die Dinge hervorgehen, sind an verschiedenen Orten; worinnen sie 
zuletzt ihre Ergebnisse finden, das ist über die ganze Erde hin gleich. Es reden heute viele 
Menschen vom Geiste; sie wissen nur nicht, dass der Geist erklärt werden muss. Wenn er 
aber erklärt wird, dann ist er etwas, was nicht Menschen trennt, sondern Menschen 
verbindet, weil es zurückgeht bis auf das innerste Wesen des Menschen, indem ein Mensch 
dasselbe hervorbringt wie der andere Mensch, indem ein Mensch den anderen Menschen 
völlig verstehen kann. … Dann wird man über die ganze Erde hin bestehen lassen können 
die verschiedenen Volksindividualitäten, weil nicht eine abstrakte Einheit zu herrschen 
braucht, sondern weil sich das konkrete Eine, das gefunden wird durch die 
Geistanschauung, in der mannigfaltigsten Weise wird zum Ausdruck bringen lassen. Und 
dadurch werden sich in dem geistigen Einen die Vielen verstehen können. Dann werden sie 
aus ihrem vielartigen Begreifen des Einheitlichen die Möglichkeit finden von Satzungen für
ein Bündnis der Nationen, dann wird aus dem Geisteszustand, aus der geistigen Verfassung 
heraus auch die Rechtssatzung entstehen können, welche die Völker verbindet. Und dann 
wird Platz greifen in den einzelnen Völkern, was bei jedem einzelnen Volke sein kann: 
Interesse für Produktion und Konsumtion anderer Völker. Dann wird, was Geistesleben der 
Völker, was Rechtsleben der Völker ist, das Verständnis für andere Völker über die ganze 
Erde hin wirklich entwickeln können.“ Am Goetheanum, der „Hochschule für 
Geisteswissenschaft … haben immer durch die ganzen Kriegsjahre hindurch Menschen aller
Nationen zusammengewirkt, ohne dass sie sich im geringsten weniger verstanden hätten 
während dieser Zeit als früher, wenn sie auch manche unnötige oder nötige Diskussion 
geführt haben. Dieses Verständnis, das hervorgegangen ist aus dem gemeinsamen Ergreifen 
einer Geistesanschauung, ist schon zur Wirklichkeit geworden, wenn es auch erst in einem 
kleinen Kreise zur Wirklichkeit geworden ist.“  332a, 197f  (>Naturwissenschaft und 
internationales Leben)

  Geisteswissenschaft und Freiheit: Um die Freiheit entwickeln zu können, war es 
notwendig, dass das alte Mysterienwesen zurückgegangen ist. Heute ist notwendig, dass 
dem Erkennen, dem Erleben des Geistigen, die aus der heutigen Initiation geholt werden 
können, aus der Freiheit heraus Schätzung entgegengebracht wird.  233a, 154f 

  „Was in uns entzündet wird durch die ins Übersinnliche zielenden Erkenntnisse der 
anthroposophischen Geisteswissenschaft, das ist Menschenliebe, die uns unterrichtet von 
Menschenwert, die uns empfinden lässt die Menschenwürde. … Damit aber wirkt diese 



Geisteswissenschaft auf den Willen so, dass dieser sich zu dem hinaufschwingen kann, was 
ich in meiner „Philosophie der Freiheit“ als die moralischen Intuitionen gekennzeichnet 
habe. Und es tritt das Gewaltige ins Menschenleben herein, dass diese moralischen Ideale, 
diese moralischen Intuitionen durchsetzt werden von dem, was sonst die Liebe ist, dass wir 
frei handelnde Menschen werden können aus der Liebe unserer Individualität heraus. (…) 
Durch Anthroposophie aber kann gezeigt werden, wie diese Liebe zur Pflicht im weiteren 
Sinne zur Menschenliebe wird und damit .. zu dem eigentlichen Fermente des sozialen 
Lebens.“   78, 5.9.1921

  Geisteswissenschaft; Gegner: Alles, was Gegnerschaft betrifft, muss „scharf 
ausgesprochen werden aus dem Grunde, weil ja jene Art von Verleumdungsfeldzügen, die 
gegen die anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft und was sie sozial als 
Konsequenz nach sich zieht, erst im Anfange sind. .. Da wird gesagt: Wer verleumdet, soll 
vor allen Dingen in unseren Reihen auch möglichst schonend behandelt werden; man soll 
sich mit Leuten, die Verleumdungen in die Welt setzen, erst anfreunden! - Darauf kommt es 
nicht an heute! Wer die Zeit versteht, sollte das einsehen. Es kommt heute nicht darauf an, 
dass man sich auseinandersetzt mit den Menschen, die Verleumdungen über die Welt 
streuen, sondern darauf kommt es an, dass man bei andern Menschen diese Menschen 
charakterisiert, dass man sich mit ihnen nichts zu schaffen macht, dass man sie als 
Menschen, die man an sich nicht herankommen lassen will, behandelt und die andern 
Menschen in entsprechender Weise aufklärt, was das für Individuen sind, die da in der Welt 
stehen. Das ist es, worauf es ankommt heute!“  196, 68f 

  Es gibt „Kräfte des Niedergangs“, die  „gegenwärtig aus grossen Gesichtspunkten heraus“ 
arbeiten. Die eine geistige Richtung hat ihre „Wurzeln in der englisch sprechenden 
Bevölkerung“, arbeitet „sehr im Verborgenen .. aber außerordentlich wirksam .. Die zweite“
rechnet „mit den ja ganz begreiflichen, auch berechtigten Instinkten der breiten Masse der 
Menschheit.“ Sie wird „in ihren Extremen vertreten .. von Menschen, die .. nichts wissen 
von dem, was die Welt vorwärtsbringen kann, die aber durch gewisse Verhältnisse .. in der 
Lage sind, sich eine autoritative Stellung zu verschaffen trotz ihrer Borniertheit, trotz ihrer 
sogar ziemlich weitgehenden verbrecherischen Naturanlagen, wenn sie auch gescheite 
Menschen sind und sich dadurch, dass sie vielen Menschen imponieren, an die Oberfläche 
der heutigen öffentlichen Verhältnisse bringen können. Die dritte wirksame 
Geistesbewegung ist diejenige, die aus einzelnen besonders tatkräftigen Vertretern der 
verschiedenen Bekenntnisse hervorgeht … alles dasjenige, was man gewöhnlich 
Jesuitismus nennt. … Denen steht „im Grunde genommen nur gegenüber, noch rechnend 
mit den grossen weltgeschichtlichen und weltgestaltenden Kräften, dasjenige, was eine 
ehrliche, aufrichtige, wahre geisteswissenschaftliche Bewegung sein sollte.“ Vergleicht man
das Interesse, das diese Bewegungen gefunden haben mit dem Interesse an der 
Geisteswissenschaft, „der Unterschied wäre furchtbar gross, wenn man sich vor Augen 
rücken würde die Intensität, mit der die drei andern charakterisierten Geistesströmungen für 
das eintreten, was sie an die Oberfläche bringen wollen, und was an Intensität des Interesses
der geisteswissenschaftlichen Bewegung entgegengebracht wird. (…) 
  Die Initiationswissenschaft, sie schliesst heute das ernsteste Interesse der Menschheit ein. 
Das Interesse, das ihr von vielen, die da meinen, sich ehrlich dazu zu bekennen, 
entgegengebracht wird, ist doch ein ziemlich äusserliches, ein nach allen möglichen 
nebensächlichen Rücksichten eingerichtetes. - Initiationswissenschaft haben, wenn auch in 
einer für die Menschheit durchaus nicht vorteilhaften Weise, .. die eigentlichen Macher 

Geisteswissenschaft auf den Willen so, dass dieser sich zu dem hinaufschwingen kann, was 
ich in meiner „Philosophie der Freiheit“ als die moralischen Intuitionen gekennzeichnet 
habe. Und es tritt das Gewaltige ins Menschenleben herein, dass diese moralischen Ideale, 
diese moralischen Intuitionen durchsetzt werden von dem, was sonst die Liebe ist, dass wir 
frei handelnde Menschen werden können aus der Liebe unserer Individualität heraus. (…) 
Durch Anthroposophie aber kann gezeigt werden, wie diese Liebe zur Pflicht im weiteren 
Sinne zur Menschenliebe wird und damit .. zu dem eigentlichen Fermente des sozialen 
Lebens.“   78, 5.9.1921

  Geisteswissenschaft; Gegner: Alles, was Gegnerschaft betrifft, muss „scharf 
ausgesprochen werden aus dem Grunde, weil ja jene Art von Verleumdungsfeldzügen, die 
gegen die anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft und was sie sozial als 
Konsequenz nach sich zieht, erst im Anfange sind. .. Da wird gesagt: Wer verleumdet, soll 
vor allen Dingen in unseren Reihen auch möglichst schonend behandelt werden; man soll 
sich mit Leuten, die Verleumdungen in die Welt setzen, erst anfreunden! - Darauf kommt es 
nicht an heute! Wer die Zeit versteht, sollte das einsehen. Es kommt heute nicht darauf an, 
dass man sich auseinandersetzt mit den Menschen, die Verleumdungen über die Welt 
streuen, sondern darauf kommt es an, dass man bei andern Menschen diese Menschen 
charakterisiert, dass man sich mit ihnen nichts zu schaffen macht, dass man sie als 
Menschen, die man an sich nicht herankommen lassen will, behandelt und die andern 
Menschen in entsprechender Weise aufklärt, was das für Individuen sind, die da in der Welt 
stehen. Das ist es, worauf es ankommt heute!“  196, 68f 

  Es gibt „Kräfte des Niedergangs“, die  „gegenwärtig aus grossen Gesichtspunkten heraus“ 
arbeiten. Die eine geistige Richtung hat ihre „Wurzeln in der englisch sprechenden 
Bevölkerung“, arbeitet „sehr im Verborgenen .. aber außerordentlich wirksam .. Die zweite“
rechnet „mit den ja ganz begreiflichen, auch berechtigten Instinkten der breiten Masse der 
Menschheit.“ Sie wird „in ihren Extremen vertreten .. von Menschen, die .. nichts wissen 
von dem, was die Welt vorwärtsbringen kann, die aber durch gewisse Verhältnisse .. in der 
Lage sind, sich eine autoritative Stellung zu verschaffen trotz ihrer Borniertheit, trotz ihrer 
sogar ziemlich weitgehenden verbrecherischen Naturanlagen, wenn sie auch gescheite 
Menschen sind und sich dadurch, dass sie vielen Menschen imponieren, an die Oberfläche 
der heutigen öffentlichen Verhältnisse bringen können. Die dritte wirksame 
Geistesbewegung ist diejenige, die aus einzelnen besonders tatkräftigen Vertretern der 
verschiedenen Bekenntnisse hervorgeht … alles dasjenige, was man gewöhnlich 
Jesuitismus nennt. … Denen steht „im Grunde genommen nur gegenüber, noch rechnend 
mit den grossen weltgeschichtlichen und weltgestaltenden Kräften, dasjenige, was eine 
ehrliche, aufrichtige, wahre geisteswissenschaftliche Bewegung sein sollte.“ Vergleicht man
das Interesse, das diese Bewegungen gefunden haben mit dem Interesse an der 
Geisteswissenschaft, „der Unterschied wäre furchtbar gross, wenn man sich vor Augen 
rücken würde die Intensität, mit der die drei andern charakterisierten Geistesströmungen für 
das eintreten, was sie an die Oberfläche bringen wollen, und was an Intensität des Interesses
der geisteswissenschaftlichen Bewegung entgegengebracht wird. (…) 
  Die Initiationswissenschaft, sie schliesst heute das ernsteste Interesse der Menschheit ein. 
Das Interesse, das ihr von vielen, die da meinen, sich ehrlich dazu zu bekennen, 
entgegengebracht wird, ist doch ein ziemlich äusserliches, ein nach allen möglichen 
nebensächlichen Rücksichten eingerichtetes. - Initiationswissenschaft haben, wenn auch in 
einer für die Menschheit durchaus nicht vorteilhaften Weise, .. die eigentlichen Macher 



innerhalb der anglo-amerikanischen Weltbewegung. Initiationswissenschaft hat alles 
dasjenige, was vom Jesuitismus abhängig ist. Und eine Initiationswissenschaft 
eigentümlicher Art hat auch der Leninismus. (…) 
  Mit drei Initiationsrichtungen hat man es zu tun: mit zwei auf dem Plane der 
Menschheitsentwickelung liegenden und mit einer unterhalb des Planes der 
Menschheitsentwickelung liegenden, aber ungeheuer willensstarken, fast unbegrenzt 
willensstarken Initiation. Und das, was Ordnung, was ein menschenwürdiges Ziel in diese 
ganze Richtung bringen kann, das ist allein dasjenige, was innerhalb wahrer 
Geisteswissenschaft liegt. … Denn man denkt nicht, was entsteht auf der Erde, wenn das 
verwirklicht wird, was in den Worten liegt: «Die Religion, die einen phantastischen Reflex 
in den Köpfen der Menschen über ihre Beziehungen untereinander und zur Natur darstellt, 
ist dem natürlichen Untergang geweiht durch das Anwachsen und den Sieg der 
wissenschaftlichen, klaren, naturalistischen Auffassung von der Wirklichkeit, die sich 
parallel mit dem planmäßigen Aufbau der neuen Gesellschaft entwickeln wird.» Das, was 
hier als Religion gemeint ist, ist nicht irgendein Bekenntnis, .. ist nicht nur die Religion im 
engeren Sinn, es ist alle Sittlichkeit. Und dasjenige, was folgen würde, wenn das sich 
bewahrheitete, was in diesen Sätzen liegt, ist, dass die menschliche Gesellschaft über die 
ganze Erde hin sich verwandeln müsste in eine Tierherde, die nur raffiniert denken kann. …

Ich glaube nicht, dass es gerechtfertigt ist, .. dass das vielfach getriebene mystische 
Schwätzen im engsten Kreise .. in der anthroposophisch orientierten Geisteswissenschaft .. 
in irgendeiner Weise fortgesetzt werde … Wir müssen den Willen haben, in diese grossen 
Interessen der Menschheit vorurteilsfrei hineinzuschauen. Wir müssen uns bequemen, nicht 
bloss theoretisch verstandesmässig, sondern instinktiv ganz Ernst zu machen mit gewissen 
Grundlehren, welche verdeckt sind durch alle europäischen und amerikanischen 
Bekenntnisse und welche man noch weiter verdecken will. … Kompromissler und 
Opportunisten können und dürfen wir nicht sein. Das sollten wir gewissermassen jeden 
Morgen als unseren besonderen Meditationssatz uns vor Augen stellen.“  197, 57ff  
(>Dreigliederung oder Bolschewismus, >Weltherrschaft) 

  Gegner sind die „Naturgelehrten, die aus der Naturgelehrsamkeit eine Weltanschauung 
machen möchten“ und die Seelenpfleger, „die durchaus verhüllt lassen wollen, was hinter 
dem gewöhnlichen Seelenleben liegt.“  254, 191f

  Geisteswissenschaft und „Geisteswissenschaften“: Ästhetik,Kunstgeschichte, 
Soziologie usw. spielen sich in der Sinnenwelt ab. Geisteswissenschaft kann nur da sein, 
wenn man vom Geist spricht.  167, 206f

  Geisteswissenschaft und Gesundheitsbegriff: „Nicht das macht einen zum Materialisten,
dass man diese Dinge studiert, sondern das macht einen zum Materialisten, dass man bei 
dem Studium der materiellen Vorgänge vom Geiste verlassen ist, dass man in die Welt der 
Materie hineinschaut und nur Materie und materielle Vorgänge sieht.“ Andererseits ist es 
aber auch „nicht Kennzeichen der Geisteswissenschaft, dass man auf den Menschen 
hinschaut und sagt: Ach, da hat er seinen Leib; dieser Leib ist eine Summe von materiellen 
Vorgängen, aber darinnen kann der Mensch nicht allein bestehen, er hat unabhängig davon 
seine unsterbliche Seele -, und dass man jetzt anfängt, in recht mystischer Weise über diese 
von dem Leib unabhängige, unsterbliche Seele allerlei abstrakte Theorien, allerlei abstrakte 
Anschauungen auszubilden. … Man ist erst dann ein Geisteswissenschaftler, wenn man sich

innerhalb der anglo-amerikanischen Weltbewegung. Initiationswissenschaft hat alles 
dasjenige, was vom Jesuitismus abhängig ist. Und eine Initiationswissenschaft 
eigentümlicher Art hat auch der Leninismus. (…) 
  Mit drei Initiationsrichtungen hat man es zu tun: mit zwei auf dem Plane der 
Menschheitsentwickelung liegenden und mit einer unterhalb des Planes der 
Menschheitsentwickelung liegenden, aber ungeheuer willensstarken, fast unbegrenzt 
willensstarken Initiation. Und das, was Ordnung, was ein menschenwürdiges Ziel in diese 
ganze Richtung bringen kann, das ist allein dasjenige, was innerhalb wahrer 
Geisteswissenschaft liegt. … Denn man denkt nicht, was entsteht auf der Erde, wenn das 
verwirklicht wird, was in den Worten liegt: «Die Religion, die einen phantastischen Reflex 
in den Köpfen der Menschen über ihre Beziehungen untereinander und zur Natur darstellt, 
ist dem natürlichen Untergang geweiht durch das Anwachsen und den Sieg der 
wissenschaftlichen, klaren, naturalistischen Auffassung von der Wirklichkeit, die sich 
parallel mit dem planmäßigen Aufbau der neuen Gesellschaft entwickeln wird.» Das, was 
hier als Religion gemeint ist, ist nicht irgendein Bekenntnis, .. ist nicht nur die Religion im 
engeren Sinn, es ist alle Sittlichkeit. Und dasjenige, was folgen würde, wenn das sich 
bewahrheitete, was in diesen Sätzen liegt, ist, dass die menschliche Gesellschaft über die 
ganze Erde hin sich verwandeln müsste in eine Tierherde, die nur raffiniert denken kann. …

Ich glaube nicht, dass es gerechtfertigt ist, .. dass das vielfach getriebene mystische 
Schwätzen im engsten Kreise .. in der anthroposophisch orientierten Geisteswissenschaft .. 
in irgendeiner Weise fortgesetzt werde … Wir müssen den Willen haben, in diese grossen 
Interessen der Menschheit vorurteilsfrei hineinzuschauen. Wir müssen uns bequemen, nicht 
bloss theoretisch verstandesmässig, sondern instinktiv ganz Ernst zu machen mit gewissen 
Grundlehren, welche verdeckt sind durch alle europäischen und amerikanischen 
Bekenntnisse und welche man noch weiter verdecken will. … Kompromissler und 
Opportunisten können und dürfen wir nicht sein. Das sollten wir gewissermassen jeden 
Morgen als unseren besonderen Meditationssatz uns vor Augen stellen.“  197, 57ff  
(>Dreigliederung oder Bolschewismus, >Weltherrschaft) 

  Gegner sind die „Naturgelehrten, die aus der Naturgelehrsamkeit eine Weltanschauung 
machen möchten“ und die Seelenpfleger, „die durchaus verhüllt lassen wollen, was hinter 
dem gewöhnlichen Seelenleben liegt.“  254, 191f

  Geisteswissenschaft und „Geisteswissenschaften“: Ästhetik,Kunstgeschichte, 
Soziologie usw. spielen sich in der Sinnenwelt ab. Geisteswissenschaft kann nur da sein, 
wenn man vom Geist spricht.  167, 206f

  Geisteswissenschaft und Gesundheitsbegriff: „Nicht das macht einen zum Materialisten,
dass man diese Dinge studiert, sondern das macht einen zum Materialisten, dass man bei 
dem Studium der materiellen Vorgänge vom Geiste verlassen ist, dass man in die Welt der 
Materie hineinschaut und nur Materie und materielle Vorgänge sieht.“ Andererseits ist es 
aber auch „nicht Kennzeichen der Geisteswissenschaft, dass man auf den Menschen 
hinschaut und sagt: Ach, da hat er seinen Leib; dieser Leib ist eine Summe von materiellen 
Vorgängen, aber darinnen kann der Mensch nicht allein bestehen, er hat unabhängig davon 
seine unsterbliche Seele -, und dass man jetzt anfängt, in recht mystischer Weise über diese 
von dem Leib unabhängige, unsterbliche Seele allerlei abstrakte Theorien, allerlei abstrakte 
Anschauungen auszubilden. … Man ist erst dann ein Geisteswissenschaftler, wenn man sich



klar darüber wird, dass dieser materielle Leib mit seinen materiellen Prozessen ein 
Geschöpf des Seelischen ist. Wenn man im einzelnen versteht einzugehen darauf, wie das 
Seelische, das vor der Geburt oder sagen wir vor der Empfängnis des Menschen da war, 
wirkt, wie dieses Seelische gestaltet, wie es plastiziert an dem Aufbau, ja an der 
Substantiierung des menschlichen Leibes, .. und wenn man durchschauen kann, wie durch 
die Wirksamkeit des Geistig-Seelischen im Leibe dieser Leib als solcher abgebraucht wird, 
dieser Leib in jeder Minute partiell stirbt, und wie dann im Momente des Todes nur, ich 
möchte sagen, die radikale Ausgestaltung desjenigen geschieht, was durch die Einwirkung 
des Seelisch-Geistigen auf den Leib in jedem Augenblick vor sich geht, .. wenn man das im 
einzelnen Konkreten durchschaut ..“   314, 225f  (>Naturwissenschaft und Einzelheit ..)

  „Die soziale Frage wird erst dann aus ihrem Intellektualismus heraus geholt, wenn sie auf 
den verschiedensten Gebieten des Lebens aus der Sachkenntnis heraus geholt wird, wenn 
ihr zugrunde liegen die konkreten Erfahrungen des Lebens. Das zeigt sich insbesondere auf 
dem Gebiete der Gesundheitspflege. Denn man denke sich die soziale Wirkung davon, dass 
an den Menschen ein Verständnis für dasjenige, was am anderen Menschen gesund, was am 
anderen Menschen krank ist, herangebracht wird; man denke sich, was es heißt: durch die 
ganze Menschheit wird die Gesundheitspflege mit Verständnis in die Hand genommen. 
Gewiss, hier soll nicht etwa ein wissenschaftlicher oder ärztlicher Dilettantismus gepflegt 
werden - das muss schon gelten -, aber denken Sie sich, es wird einfach für das Gesunde 
und Kranke in unseren Mitmenschen teilnahmsvolles, nicht bloß Gefühl, sondern 
Verständnis erweckt, Verständnis aus einer Anschauung über den Menschen.“ Wenn der 
Arzt „mit einer solchen Erkenntnis in die menschliche Sozietät hineingestellt ist, dann wird 
er in der Lage sein, innerhalb dieser menschlichen Gesellschaft Aufklärung zu schaffen, 
denn er wird Verständnis finden. Und es wird sich .. herausstellen, dass … in der Tat ein 
fortwährendes Eingreifen des Arztes dasteht, nicht nur um den Menschen, bei dem das 
Erkranktsein so weit geht, dass er es bemerkt, zu heilen, sondern um die Menschen, so weit 
das angängig ist, gesund zu erhalten. Ein lebendiges soziales Wirken wird stattfinden 
zwischen dem Arzte und der ganzen übrigen Menschheit. Dann aber wird auf die Medizin 
selber ausstrahlen die Gesundheit einer solchen Erkenntnis. Denn wir sind ja gerade 
dadurch, dass der Materialismus sich auch über die medizinische Betrachtung des Lebens 
ausgedehnt hat, wahrhaftig in merkwürdige Anschauungen hineingerannt.“  314, 231f 

  Geisteswissenschaft und Ich: „Geisteswissenschaft wirkt unmittelbar auf das Ich. (…) 
Geisteswissenschaft macht das Gehirn zu einem zu einem schmiegsamen, biegsamen 
Werkzeuge, so dass es von Vorurteilen loskommen kann. Geisteswissenschaft wirkt mit 
starker Kraft herunter bis in den physischen Leib des Menschen. (…) Man wird einst 
einsehen, dass nur durch Geisteswissenschaft der Mensch ein wahrer Lebenspraktiker 
werden kann.  57, 271f   (>Ich und Leiber, >Individualität werden)

  Geisteswissenschaft; Ideen als Kraft: „Der Mensch … kann die Grösse, Schönheit, 
Weisheit der natürlichen Welt im grössten Umfange empfinden: diese gibt ihm keine 
Antwort auf die Frage nach seinem eigenen Wesen.“   26, 51  

  „Der Erkenntnisprozess, insofern er sich in der Geisteswissenschaft ausspricht, ist etwas, 
was real sich vollzieht im menschlichen Organismus.“  199, 21

  „Geisteswissenschaft will also als Wichtiges nicht betrachten dasjenige, was man als Inhalt

klar darüber wird, dass dieser materielle Leib mit seinen materiellen Prozessen ein 
Geschöpf des Seelischen ist. Wenn man im einzelnen versteht einzugehen darauf, wie das 
Seelische, das vor der Geburt oder sagen wir vor der Empfängnis des Menschen da war, 
wirkt, wie dieses Seelische gestaltet, wie es plastiziert an dem Aufbau, ja an der 
Substantiierung des menschlichen Leibes, .. und wenn man durchschauen kann, wie durch 
die Wirksamkeit des Geistig-Seelischen im Leibe dieser Leib als solcher abgebraucht wird, 
dieser Leib in jeder Minute partiell stirbt, und wie dann im Momente des Todes nur, ich 
möchte sagen, die radikale Ausgestaltung desjenigen geschieht, was durch die Einwirkung 
des Seelisch-Geistigen auf den Leib in jedem Augenblick vor sich geht, .. wenn man das im 
einzelnen Konkreten durchschaut ..“   314, 225f  (>Naturwissenschaft und Einzelheit ..)

  „Die soziale Frage wird erst dann aus ihrem Intellektualismus heraus geholt, wenn sie auf 
den verschiedensten Gebieten des Lebens aus der Sachkenntnis heraus geholt wird, wenn 
ihr zugrunde liegen die konkreten Erfahrungen des Lebens. Das zeigt sich insbesondere auf 
dem Gebiete der Gesundheitspflege. Denn man denke sich die soziale Wirkung davon, dass 
an den Menschen ein Verständnis für dasjenige, was am anderen Menschen gesund, was am 
anderen Menschen krank ist, herangebracht wird; man denke sich, was es heißt: durch die 
ganze Menschheit wird die Gesundheitspflege mit Verständnis in die Hand genommen. 
Gewiss, hier soll nicht etwa ein wissenschaftlicher oder ärztlicher Dilettantismus gepflegt 
werden - das muss schon gelten -, aber denken Sie sich, es wird einfach für das Gesunde 
und Kranke in unseren Mitmenschen teilnahmsvolles, nicht bloß Gefühl, sondern 
Verständnis erweckt, Verständnis aus einer Anschauung über den Menschen.“ Wenn der 
Arzt „mit einer solchen Erkenntnis in die menschliche Sozietät hineingestellt ist, dann wird 
er in der Lage sein, innerhalb dieser menschlichen Gesellschaft Aufklärung zu schaffen, 
denn er wird Verständnis finden. Und es wird sich .. herausstellen, dass … in der Tat ein 
fortwährendes Eingreifen des Arztes dasteht, nicht nur um den Menschen, bei dem das 
Erkranktsein so weit geht, dass er es bemerkt, zu heilen, sondern um die Menschen, so weit 
das angängig ist, gesund zu erhalten. Ein lebendiges soziales Wirken wird stattfinden 
zwischen dem Arzte und der ganzen übrigen Menschheit. Dann aber wird auf die Medizin 
selber ausstrahlen die Gesundheit einer solchen Erkenntnis. Denn wir sind ja gerade 
dadurch, dass der Materialismus sich auch über die medizinische Betrachtung des Lebens 
ausgedehnt hat, wahrhaftig in merkwürdige Anschauungen hineingerannt.“  314, 231f 

  Geisteswissenschaft und Ich: „Geisteswissenschaft wirkt unmittelbar auf das Ich. (…) 
Geisteswissenschaft macht das Gehirn zu einem zu einem schmiegsamen, biegsamen 
Werkzeuge, so dass es von Vorurteilen loskommen kann. Geisteswissenschaft wirkt mit 
starker Kraft herunter bis in den physischen Leib des Menschen. (…) Man wird einst 
einsehen, dass nur durch Geisteswissenschaft der Mensch ein wahrer Lebenspraktiker 
werden kann.  57, 271f   (>Ich und Leiber, >Individualität werden)

  Geisteswissenschaft; Ideen als Kraft: „Der Mensch … kann die Grösse, Schönheit, 
Weisheit der natürlichen Welt im grössten Umfange empfinden: diese gibt ihm keine 
Antwort auf die Frage nach seinem eigenen Wesen.“   26, 51  

  „Der Erkenntnisprozess, insofern er sich in der Geisteswissenschaft ausspricht, ist etwas, 
was real sich vollzieht im menschlichen Organismus.“  199, 21

  „Geisteswissenschaft will also als Wichtiges nicht betrachten dasjenige, was man als Inhalt



lernen kann, sondern sie will als Wichtigstes betrachten die Erziehung, welche der Mensch 
erlangt durch die Gedanken, die er sich machen muss, wenn er Geisteswissenschaft 
begreifen will. .. sie will jene Schulung des Menschen heranbilden, welche ihn befähigt, 
klar, ohne Illusion in die praktischen Gebiete des Lebens hineinzuschauen.  336, 341 
(>Meditation wie Mathematik)

  Geisteswissenschaft und Kunst: „So wie die Geisteswissenschaft imstande ist, 
hineinzuleuchten in das Materielle, (..) so wird jene Kunst, welche geboren wird aus 
geisteswissenschaftlicher Gesinnung, imstande sein, auch vorzurücken bis zu einer 
unmittelbaren Gestaltung jedes Stuhles, jedes Tisches und so weiter.“  332a, 131

  Geisteswissenschaft im Leben: „Der wichtige Beruf der Geisteswissenschaft in unserer 
Zeit wird sich zeigen, wenn sie ein Sauerteig in allem Leben geworden sein wird.“  34, 200 
(>Gesetze des Lebens)

 
  Die Abwendung vom Übersinnlichen schwächt das Leben, bedeutet „einen seelischen 
Tod“. Auf Dauer erschöpft sich das Leben in der sinnlichen Welt. Was vor dieser 
Erschöpfung bewahrt, ist das Verborgene, das in der Tiefe der Dinge ruht.“  13, 45f

 „Wie es kein Leben im gewöhnlichen Sinne geben könnte ohne den Tod, so kann es keine 
wirkliche Erkenntnis der sichtbaren Welt geben ohne den Einblick in das Übersinnliche.“   
13, 81f    (>Denken und Leben, >Natur und Unternatur)

  Wir verlieren uns im Leben, wenn wir ohne Geisterkenntnis in Glück und Erfolg oder auch
Schmerz und Leid hineinsteuern. Sie bringt uns Gleichgewicht und Sicherheit.  64, 198ff

  Anthroposophie treiben heisst „zu wissen, dass wir in unserer Zeit, wo man am tiefsten 
heruntergestiegen ist in die Materie, in das spirituelle Leben wieder hinaufschreiten sollen 
im Gefolge der grossen Individualität ..“  104, 85

  Geisteswissenschaft und Materialismus: „Der Materialismus macht es seinen Anhängern
leicht, sehr leicht. Man kann den Aufbau der Welt aus rein materiellen Tatsachen leicht 
überschauen und einsehen, besonders wenn noch mit Lichtbildern illustriert wird, wie sich 
der Mensch entwickelt hat. Man braucht nur hinzustarren und kann aus den im 
gewöhnlichen Leben gewohnten Vorstellungen den ganzen Gang der Weltenentwicklung 
verfolgen. Es ist leicht, alldem zu folgen, was die Materialisten sagen über die Weltenrätsel,
weil die Gedanken sich nicht verstricken, weil keine besonderen Anforderungen gestellt 
werden. So leicht ist bei der Geisteswissenschaft die Sache nicht. Sie macht es den 
Menschen nicht leicht, denn sie geht von der wirklichen und wahren Voraussetzung aus, 
dass die Welt in ihren Geheimnissen tief ist und dass man sich anstrengen muss, tief 
hineinschürfen muss in den Grund der Dinge, wenn man die Welt verstehen will. Und so ist 
dasjenige, was die Geistesforschung über Menschenwerden und -wesen, über Weltenwerden
und -wesen zu sagen hat, etwas, was die Gedanken in die mannigfaltigsten Verschlingungen
bringt, was manchmal in Kleinigkeiten zu vertiefen zwingt, manchmal zu den grössten 
Ausblicken den Menschen führt. Aber es hat dies eine gewisse Folge, und über diese Folge 
darf man einmal offen sprechen. Es schult das Denken und es bereitet vor, da wo dieses 
komplizierte Menschenleben uns im einzelnen Fall entgegentritt, dieses Leben auch da zu 

lernen kann, sondern sie will als Wichtigstes betrachten die Erziehung, welche der Mensch 
erlangt durch die Gedanken, die er sich machen muss, wenn er Geisteswissenschaft 
begreifen will. .. sie will jene Schulung des Menschen heranbilden, welche ihn befähigt, 
klar, ohne Illusion in die praktischen Gebiete des Lebens hineinzuschauen.  336, 341 
(>Meditation wie Mathematik)

  Geisteswissenschaft und Kunst: „So wie die Geisteswissenschaft imstande ist, 
hineinzuleuchten in das Materielle, (..) so wird jene Kunst, welche geboren wird aus 
geisteswissenschaftlicher Gesinnung, imstande sein, auch vorzurücken bis zu einer 
unmittelbaren Gestaltung jedes Stuhles, jedes Tisches und so weiter.“  332a, 131

  Geisteswissenschaft im Leben: „Der wichtige Beruf der Geisteswissenschaft in unserer 
Zeit wird sich zeigen, wenn sie ein Sauerteig in allem Leben geworden sein wird.“  34, 200 
(>Gesetze des Lebens)

 
  Die Abwendung vom Übersinnlichen schwächt das Leben, bedeutet „einen seelischen 
Tod“. Auf Dauer erschöpft sich das Leben in der sinnlichen Welt. Was vor dieser 
Erschöpfung bewahrt, ist das Verborgene, das in der Tiefe der Dinge ruht.“  13, 45f

 „Wie es kein Leben im gewöhnlichen Sinne geben könnte ohne den Tod, so kann es keine 
wirkliche Erkenntnis der sichtbaren Welt geben ohne den Einblick in das Übersinnliche.“   
13, 81f    (>Denken und Leben, >Natur und Unternatur)

  Wir verlieren uns im Leben, wenn wir ohne Geisterkenntnis in Glück und Erfolg oder auch
Schmerz und Leid hineinsteuern. Sie bringt uns Gleichgewicht und Sicherheit.  64, 198ff

  Anthroposophie treiben heisst „zu wissen, dass wir in unserer Zeit, wo man am tiefsten 
heruntergestiegen ist in die Materie, in das spirituelle Leben wieder hinaufschreiten sollen 
im Gefolge der grossen Individualität ..“  104, 85

  Geisteswissenschaft und Materialismus: „Der Materialismus macht es seinen Anhängern
leicht, sehr leicht. Man kann den Aufbau der Welt aus rein materiellen Tatsachen leicht 
überschauen und einsehen, besonders wenn noch mit Lichtbildern illustriert wird, wie sich 
der Mensch entwickelt hat. Man braucht nur hinzustarren und kann aus den im 
gewöhnlichen Leben gewohnten Vorstellungen den ganzen Gang der Weltenentwicklung 
verfolgen. Es ist leicht, alldem zu folgen, was die Materialisten sagen über die Weltenrätsel,
weil die Gedanken sich nicht verstricken, weil keine besonderen Anforderungen gestellt 
werden. So leicht ist bei der Geisteswissenschaft die Sache nicht. Sie macht es den 
Menschen nicht leicht, denn sie geht von der wirklichen und wahren Voraussetzung aus, 
dass die Welt in ihren Geheimnissen tief ist und dass man sich anstrengen muss, tief 
hineinschürfen muss in den Grund der Dinge, wenn man die Welt verstehen will. Und so ist 
dasjenige, was die Geistesforschung über Menschenwerden und -wesen, über Weltenwerden
und -wesen zu sagen hat, etwas, was die Gedanken in die mannigfaltigsten Verschlingungen
bringt, was manchmal in Kleinigkeiten zu vertiefen zwingt, manchmal zu den grössten 
Ausblicken den Menschen führt. Aber es hat dies eine gewisse Folge, und über diese Folge 
darf man einmal offen sprechen. Es schult das Denken und es bereitet vor, da wo dieses 
komplizierte Menschenleben uns im einzelnen Fall entgegentritt, dieses Leben auch da zu 



verstehen. .. Wenn ein Mensch über die Weltenrätsel in kurzen Gedanken denkt, dann denkt 
er auch über die soziale Ordnung in kurzen Gedanken. … Fichte hat auch über das 
Unvermögen mancher Leute, die Geistigkeit des Ich vorzustellen, gesprochen: «Die meisten
Menschen würden leichter dazu zu bringen sein, sich für ein Stück Lava im Monde als für 
ein Ich zu halten.» Aber es ist Lebensnotwendigkeit, sich das Ich vorzustellen.“  54, 92f 

  Geisteswissenschaft, Materialismus und Mystik:  „Der Materialismus hat die 
Eigentümlichkeit, dass er zur Abstraktheit erzieht. Geisteswissenschaft dagegen hat gerade 
die Eigentümlichkeit, dass sie zum Konkreten, zur Wirklichkeit, zur Praxis erzieht.“  337a, 
281  (>Materialismus und Mystik, >Materie, >Mystik, >Goethe)

  Das abstrakte Denken mit dem physischen Gehirn und daneben auch Mystik werden 
zunehmen, wenn nicht das Geistig-Seelische von Gehirn losgerissen wird durch 
Nachdenken von anthroposophischen Gedanken. 197, 124ff  (>Geisteswissenschaft und 
Mystik)

  Geisteswissenschaft, Methode und Ergebnisse: „Geisteswissenschaft ist unbequem. 
Zwar nicht für diejenigen, die sich nur an das halten, was in Worten verbreitet ist, und sich 
dann auf eine abstrakte Lebensanschauung beschränken; aber für die, welche sich tiefer in 
sie hineinwagen, ist sie unbequem. Sie hat es nicht zu tun mit ein paar mechanischen 
Vorstellungen, sondern sie zwingt dazu, sich für die verschiedensten Stufen des Daseins 
besondere Begriffe anzueignen. Dafür sind aber diese besonderen Begriffe gute Führer im 
Leben.“  56, 233 

  „Die Geisteswissenschaft selbst aber fühlt sich innig verwandt mit den allerpraktischsten 
Gebieten des Lebens, und wo sie recht betrieben wird, da legt sie den allergrößten Wert 
darauf, dass das Praktischste, das praktische Denken, eine besondere Ausbildung erfahre.“  
57, 244 (>Denken, praktische Ausbildung)

  Die geisteswissenschaftliche Methode „besteht in nichts anderem als in dem Erleben eines 
Inhalts, der da ist, wenn das menschliche Seelenleben sich lossreisst von dem Haften an 
einem äusseren Objekte.“ 78, 40f   (>Mathematik, Philosophie .., >Tod, Leben und 
Erkenntnis)

  „So wie der Mensch aus dem Schlafe .. aufwacht, .. so kann er aufwachen aus diesem 
gewöhnlichen Bewusstsein .. zu dem geistigen Schauen.“ Aber zuerst muss man ein 
Mensch sein, der im äusseren Leben der Wirklichkeit gewachsen ist.  72, 78f

  „Gehen Sie einmal diejenige geisteswissenschaftliche Literatur durch, die ich versucht 
habe zu schreiben (…) immer ist die Methode eingeschlagen, dass eigentlich das eine durch 
das andere erklärt wird, dass immer die Dinge aufeinander hinweisen.“   190, 67  

  „Wenn man langweilig findet, sich mit den Einzelheiten der Geisteswissenschaft 
abzugeben, und nur immer und immer beschrieben haben will, wie die Seele des Menschen 
mystisch wird, wenn man also da auf die Methoden, zum Geistigen zu kommen, sein 
Hauptaugenmerk richtet, so ist das in Wirklichkeit die grösste Versuchung, materialistisch 
zu werden.“ 191, 136ff   

verstehen. .. Wenn ein Mensch über die Weltenrätsel in kurzen Gedanken denkt, dann denkt 
er auch über die soziale Ordnung in kurzen Gedanken. … Fichte hat auch über das 
Unvermögen mancher Leute, die Geistigkeit des Ich vorzustellen, gesprochen: «Die meisten
Menschen würden leichter dazu zu bringen sein, sich für ein Stück Lava im Monde als für 
ein Ich zu halten.» Aber es ist Lebensnotwendigkeit, sich das Ich vorzustellen.“  54, 92f 

  Geisteswissenschaft, Materialismus und Mystik:  „Der Materialismus hat die 
Eigentümlichkeit, dass er zur Abstraktheit erzieht. Geisteswissenschaft dagegen hat gerade 
die Eigentümlichkeit, dass sie zum Konkreten, zur Wirklichkeit, zur Praxis erzieht.“  337a, 
281  (>Materialismus und Mystik, >Materie, >Mystik, >Goethe)

  Das abstrakte Denken mit dem physischen Gehirn und daneben auch Mystik werden 
zunehmen, wenn nicht das Geistig-Seelische von Gehirn losgerissen wird durch 
Nachdenken von anthroposophischen Gedanken. 197, 124ff  (>Geisteswissenschaft und 
Mystik)

  Geisteswissenschaft, Methode und Ergebnisse: „Geisteswissenschaft ist unbequem. 
Zwar nicht für diejenigen, die sich nur an das halten, was in Worten verbreitet ist, und sich 
dann auf eine abstrakte Lebensanschauung beschränken; aber für die, welche sich tiefer in 
sie hineinwagen, ist sie unbequem. Sie hat es nicht zu tun mit ein paar mechanischen 
Vorstellungen, sondern sie zwingt dazu, sich für die verschiedensten Stufen des Daseins 
besondere Begriffe anzueignen. Dafür sind aber diese besonderen Begriffe gute Führer im 
Leben.“  56, 233 

  „Die Geisteswissenschaft selbst aber fühlt sich innig verwandt mit den allerpraktischsten 
Gebieten des Lebens, und wo sie recht betrieben wird, da legt sie den allergrößten Wert 
darauf, dass das Praktischste, das praktische Denken, eine besondere Ausbildung erfahre.“  
57, 244 (>Denken, praktische Ausbildung)

  Die geisteswissenschaftliche Methode „besteht in nichts anderem als in dem Erleben eines 
Inhalts, der da ist, wenn das menschliche Seelenleben sich lossreisst von dem Haften an 
einem äusseren Objekte.“ 78, 40f   (>Mathematik, Philosophie .., >Tod, Leben und 
Erkenntnis)

  „So wie der Mensch aus dem Schlafe .. aufwacht, .. so kann er aufwachen aus diesem 
gewöhnlichen Bewusstsein .. zu dem geistigen Schauen.“ Aber zuerst muss man ein 
Mensch sein, der im äusseren Leben der Wirklichkeit gewachsen ist.  72, 78f

  „Gehen Sie einmal diejenige geisteswissenschaftliche Literatur durch, die ich versucht 
habe zu schreiben (…) immer ist die Methode eingeschlagen, dass eigentlich das eine durch 
das andere erklärt wird, dass immer die Dinge aufeinander hinweisen.“   190, 67  

  „Wenn man langweilig findet, sich mit den Einzelheiten der Geisteswissenschaft 
abzugeben, und nur immer und immer beschrieben haben will, wie die Seele des Menschen 
mystisch wird, wenn man also da auf die Methoden, zum Geistigen zu kommen, sein 
Hauptaugenmerk richtet, so ist das in Wirklichkeit die grösste Versuchung, materialistisch 
zu werden.“ 191, 136ff   



  Um geistige Wahrheiten aufzunehmen, muss man sich innerlich lockern. „Diese 
Lockerung, die muss nur ein Mittel sein, um eben die Wahrheiten der geistigen Welt zu 
verstehen. Sie darf nicht zu einem Selbstzweck ausarten. Wenn sie zu einem Selbstzweck 
ausartet, dann kann es sehr schlimm sein.“ … „..wer vielleicht aus irgendeinem rein 
persönlichen Interesse diese geisteswissenschaftlichen Wahrheiten aufnimmt, .. der wird 
finden können, dass die geisteswissenschaftlichen Wahrheiten zunächst niedere Instinkte, 
vielleicht die allerniedrigsten Instinkte .. aufstacheln.“  177, 49ff  

  Geisteswissenschaft und Mystik: „Viele Menschen glauben, dass mystisch heraufquellen 
kann, was ihre wahre Menschenwesenheit ist. Der Geistesforscher .. gibt sich keinen 
Täuschungen darüber hin, was er als Wirklichkeit anzuerkennen hat. Deshalb geht er auch 
nicht, wie der gewöhnliche Mystiker, darauf aus, allerlei Phantastisches aus dem eigenen 
Innern heraufzuzaubern. Nein, da weiss er eines wiederum: Indem er mit dem eigenen 
Innern kämpft, indem er da seine Überwindung durchlebt, weiss er, dass das, was die 
Mystiker finden, im Grunde genommen nichts anderes ist als dasjenige, was seit der Geburt 
einmal Eindruck auf ihre Seelen gemacht hat. Sie haben es vielleicht nur dunkel 
aufgenommen, es ist nicht ganz klar zu ihrer Wahrnehmung gekommen, es ist aber doch im 
Gedächtnis sitzengeblieben.“ Der Geistesforscher „lernt erkennen, dass man durch 
innerliches Hineinschauen in sich sich nicht erkennen lernen darf.“  333, 53f

  Die Geisteswissenschaft sucht durch die äusseren Sinne (z.B. den Gedankensinn) in die 
objektive geistig-seelische Welt einzudringen. Über die unteren Sinne nimmt man aber 
wahr, was im Körper wühlt und hat dabei mystische Erlebnisse; z.B. über den Geruchssinn 
das mystische Einssein mit Gott, den Tastsinn das Gottgefühl. 199, 8.8.1920

  Geisteswissenschaft und Mythen: „Gerade die Mythen werden sich erst zeigen als das, 
was sie sind: als Bilder für die tiefsten Zusammenhänge des Lebens, wenn die Menschen 
erst über das Abc der Geisteswissenschaft hinübergekommen sind. Gerade die Mythen sind 
Bilder für die tiefsten Geheimnisse des Menschendaseins.“  107, 219 

  Geisteswissenschaft bringt Nahrung und Wohlstand: Alles Elend, „das kam lediglich 
davon her, dass die Menschen dieselbe Kraft des Geistes, die sie angewendet haben auf den 
segensreichen äußeren Fortschritt, nicht für nötig befunden haben anzuwenden auf die 
Verbesserung des Loses derjenigen Menschen, die gebraucht werden zur Umgestaltung 
dieses Fortschrittes. Was Sie auch studiert haben im äußeren Leben, studieren Sie ebenso 
emsig die Gesetze des menschlichen Zusammenlebens! Wenn aber Menschen 
zusammenleben, leben nicht bloß Körper, sondern auch Seelen, Geister zusammen.“ Der 
Fortschritt „ist eine Summe dessen, was die einzelne Seele macht. .. Hat unser soziales 
Elend seinen Grund im persönlichen Eigennutz, in der Stellung in unseren sozialen 
Ordnungen, so kann nur eine Weltanschauung, die das Ich hinaushebt über den persönlichen
Eigennutz, helfen. So sonderbar es erscheint, Nahrung kommt nicht allein von unserer 
Arbeit. Nahrung, statt Not, Leid und Elend, kommt von der geisteswissenschaftlichen 
Vertiefung. Geisteswissenschaft ist ein Mittel, dem Menschen Nahrung und Wohlstand zu 
geben, im wahren Sinne des Wortes.“  54, 103f 

  Geisteswissenschaft – Naturwissenschaft: „Denn nur derjenige Mensch kann die 
Wirklichkeit erkennen, der zu den großen, bewunderungswürdigen Erkenntnissen, welche 
die Naturwissenschaft, die historische Wissenschaft, welche anderes Erkennen in der 

  Um geistige Wahrheiten aufzunehmen, muss man sich innerlich lockern. „Diese 
Lockerung, die muss nur ein Mittel sein, um eben die Wahrheiten der geistigen Welt zu 
verstehen. Sie darf nicht zu einem Selbstzweck ausarten. Wenn sie zu einem Selbstzweck 
ausartet, dann kann es sehr schlimm sein.“ … „..wer vielleicht aus irgendeinem rein 
persönlichen Interesse diese geisteswissenschaftlichen Wahrheiten aufnimmt, .. der wird 
finden können, dass die geisteswissenschaftlichen Wahrheiten zunächst niedere Instinkte, 
vielleicht die allerniedrigsten Instinkte .. aufstacheln.“  177, 49ff  

  Geisteswissenschaft und Mystik: „Viele Menschen glauben, dass mystisch heraufquellen 
kann, was ihre wahre Menschenwesenheit ist. Der Geistesforscher .. gibt sich keinen 
Täuschungen darüber hin, was er als Wirklichkeit anzuerkennen hat. Deshalb geht er auch 
nicht, wie der gewöhnliche Mystiker, darauf aus, allerlei Phantastisches aus dem eigenen 
Innern heraufzuzaubern. Nein, da weiss er eines wiederum: Indem er mit dem eigenen 
Innern kämpft, indem er da seine Überwindung durchlebt, weiss er, dass das, was die 
Mystiker finden, im Grunde genommen nichts anderes ist als dasjenige, was seit der Geburt 
einmal Eindruck auf ihre Seelen gemacht hat. Sie haben es vielleicht nur dunkel 
aufgenommen, es ist nicht ganz klar zu ihrer Wahrnehmung gekommen, es ist aber doch im 
Gedächtnis sitzengeblieben.“ Der Geistesforscher „lernt erkennen, dass man durch 
innerliches Hineinschauen in sich sich nicht erkennen lernen darf.“  333, 53f

  Die Geisteswissenschaft sucht durch die äusseren Sinne (z.B. den Gedankensinn) in die 
objektive geistig-seelische Welt einzudringen. Über die unteren Sinne nimmt man aber 
wahr, was im Körper wühlt und hat dabei mystische Erlebnisse; z.B. über den Geruchssinn 
das mystische Einssein mit Gott, den Tastsinn das Gottgefühl. 199, 8.8.1920

  Geisteswissenschaft und Mythen: „Gerade die Mythen werden sich erst zeigen als das, 
was sie sind: als Bilder für die tiefsten Zusammenhänge des Lebens, wenn die Menschen 
erst über das Abc der Geisteswissenschaft hinübergekommen sind. Gerade die Mythen sind 
Bilder für die tiefsten Geheimnisse des Menschendaseins.“  107, 219 

  Geisteswissenschaft bringt Nahrung und Wohlstand: Alles Elend, „das kam lediglich 
davon her, dass die Menschen dieselbe Kraft des Geistes, die sie angewendet haben auf den 
segensreichen äußeren Fortschritt, nicht für nötig befunden haben anzuwenden auf die 
Verbesserung des Loses derjenigen Menschen, die gebraucht werden zur Umgestaltung 
dieses Fortschrittes. Was Sie auch studiert haben im äußeren Leben, studieren Sie ebenso 
emsig die Gesetze des menschlichen Zusammenlebens! Wenn aber Menschen 
zusammenleben, leben nicht bloß Körper, sondern auch Seelen, Geister zusammen.“ Der 
Fortschritt „ist eine Summe dessen, was die einzelne Seele macht. .. Hat unser soziales 
Elend seinen Grund im persönlichen Eigennutz, in der Stellung in unseren sozialen 
Ordnungen, so kann nur eine Weltanschauung, die das Ich hinaushebt über den persönlichen
Eigennutz, helfen. So sonderbar es erscheint, Nahrung kommt nicht allein von unserer 
Arbeit. Nahrung, statt Not, Leid und Elend, kommt von der geisteswissenschaftlichen 
Vertiefung. Geisteswissenschaft ist ein Mittel, dem Menschen Nahrung und Wohlstand zu 
geben, im wahren Sinne des Wortes.“  54, 103f 

  Geisteswissenschaft – Naturwissenschaft: „Denn nur derjenige Mensch kann die 
Wirklichkeit erkennen, der zu den großen, bewunderungswürdigen Erkenntnissen, welche 
die Naturwissenschaft, die historische Wissenschaft, welche anderes Erkennen in der 



neueren Zeit geleistet hat, hinzufügt dasjenige, was man in Bezug auf die geistige Welt 
wissen kann.“  243, 11  (>Geist und Natur, >Mathematik)

  Die Anthroposophie ist in die Welt getreten nicht weil sie zu diesem und jenem 
Glaubensbekenntnis Stellung zu nehmen hat, sondern weil die naturwissenschaftliche 
Entwicklung den Anschauungen der Menschen ihr Gepräge gegeben hat. „Eine Ergänzung, 
eine Erweiterung, eine Vervollkommnung dessen will die Anthroposophie sein, was durch 
die Naturwissenschaft in die Welt hineingekommen ist.“ Sie geht aus der Naturwissenschaft
hervor und stellt neben die Wissenschaft von der Natur die Wissenschaft vom Geiste. 72, 
66f  (>Erkenntnisgrenzen)

  „Denn gerade die Geisteswissenschaft hat, wenn sie nicht dilettantisch, laienhaft, unklar 
bleiben will, eine Auseinandersetzung mit der Naturwissenschaft im eminentesten Sinne 
notwendig, weil sie gerade aufbauen muss in einer gewissen Beziehung, wie wir das heute 
sehen werden, auf den neuesten Ergebnissen der Naturwissenschaft.“  73, 111 

  „Wer nicht das sichere Wissen in sich trägt, dass er so nüchtern, so «wissenschaftlich» 
denken kann, wie der nüchternste Astronom, Pflanzen- und Tierforscher, der sollte in 
Dingen des geistigen Lebens, in mystischen Erkenntnissen nur ein Lernender, kein 
Lehrender sein.“  34, 35  (>Naturwissenschaft, >Denken, naturwiss.)

  „Es gibt zwei Arten, sich Gedanken zu bilden. Die eine Art ist die zergliedernde, 
unterscheidende, die gerade in der Naturwissenschaft heute eine so grosse Rolle spielt. (..) 
Die andere .. ist .. eine gestaltende Denkweise.“ „.. sie gibt abgeschlossene Bildheiten, sie 
versucht Konturen und durch Konturen Farben zu geben.“ 187, 176f  
(>Naturwissenschaftliche Methode als Erziehung, >Denken losreissen)

  „Alle Wissenschaften sind heute intellektualistisch; wenn sie behaupten, 
Erfahrungswissenschaften zu sein, so beruht das nur darauf, dass sie die sinnlich 
beobachteten Erfahrungsergebnisse intellektualistisch ausdeuten. Von diesen 
intellektualistisch ausgedeuteten naturwissenschaftlichen oder sonstigen Resultaten 
unterscheidet sich dasjenige, was in der Geisteswissenschaft gegeben ist, ganz wesentlich. 
Denn es wäre sogar recht traurig, wenn dasjenige, was in unserer intellektualistischen 
Kultur lebt, nicht bloss Bild wäre, sondern eine reale Macht, die auf den Menschen tiefer 
wirkt. Alles Intellektualistische bleibt nämlich nur an der Oberfläche des Menschen. Dieser 
Satz ist ganz umfassend gemeint. Derjenige, der Geisteswissenschaft nur intellektualistisch 
betreibt, das heisst, der sich nur Notizen macht: es gibt einen physischen Leib, Ätherleib, 
Astralleib, .. und das so notiert, wie man in der Naturwissenschaft oder in der heutigen 
Sozialwissenschaft notiert -, der treibt nicht im Ernste Geisteswissenschaft, denn er 
verpflanzt die Denkweise, die er sonst hat, nur auf dasjenige, was ihm in der 
Geisteswissenschaft entgegentritt. Das Wesentliche bei der Geisteswissenschaft ist, dass sie 
in anderer Weise gedacht, in anderer Weise empfunden, in ganz anderer Weise als der 
intellektualistischen seelisch erlebt werden muss. Deshalb ist Geisteswissenschaft etwas, 
was durch sich selbst einen lebendigen Bezug zum gesunden und kranken Menschen 
erhält ..“  314, 239  (>Naturwissenschaft und Einzelheit, Geisteswissenschaft und Ganzheit)

  „Die intellektualistische Erkenntnis und ihre Anwendung, die Naturerkenntnis, ist etwas 
Beschauliches, sie ist etwas, was höchstens in die Technik, in das Außermenschliche 

neueren Zeit geleistet hat, hinzufügt dasjenige, was man in Bezug auf die geistige Welt 
wissen kann.“  243, 11  (>Geist und Natur, >Mathematik)

  Die Anthroposophie ist in die Welt getreten nicht weil sie zu diesem und jenem 
Glaubensbekenntnis Stellung zu nehmen hat, sondern weil die naturwissenschaftliche 
Entwicklung den Anschauungen der Menschen ihr Gepräge gegeben hat. „Eine Ergänzung, 
eine Erweiterung, eine Vervollkommnung dessen will die Anthroposophie sein, was durch 
die Naturwissenschaft in die Welt hineingekommen ist.“ Sie geht aus der Naturwissenschaft
hervor und stellt neben die Wissenschaft von der Natur die Wissenschaft vom Geiste. 72, 
66f  (>Erkenntnisgrenzen)

  „Denn gerade die Geisteswissenschaft hat, wenn sie nicht dilettantisch, laienhaft, unklar 
bleiben will, eine Auseinandersetzung mit der Naturwissenschaft im eminentesten Sinne 
notwendig, weil sie gerade aufbauen muss in einer gewissen Beziehung, wie wir das heute 
sehen werden, auf den neuesten Ergebnissen der Naturwissenschaft.“  73, 111 

  „Wer nicht das sichere Wissen in sich trägt, dass er so nüchtern, so «wissenschaftlich» 
denken kann, wie der nüchternste Astronom, Pflanzen- und Tierforscher, der sollte in 
Dingen des geistigen Lebens, in mystischen Erkenntnissen nur ein Lernender, kein 
Lehrender sein.“  34, 35  (>Naturwissenschaft, >Denken, naturwiss.)

  „Es gibt zwei Arten, sich Gedanken zu bilden. Die eine Art ist die zergliedernde, 
unterscheidende, die gerade in der Naturwissenschaft heute eine so grosse Rolle spielt. (..) 
Die andere .. ist .. eine gestaltende Denkweise.“ „.. sie gibt abgeschlossene Bildheiten, sie 
versucht Konturen und durch Konturen Farben zu geben.“ 187, 176f  
(>Naturwissenschaftliche Methode als Erziehung, >Denken losreissen)

  „Alle Wissenschaften sind heute intellektualistisch; wenn sie behaupten, 
Erfahrungswissenschaften zu sein, so beruht das nur darauf, dass sie die sinnlich 
beobachteten Erfahrungsergebnisse intellektualistisch ausdeuten. Von diesen 
intellektualistisch ausgedeuteten naturwissenschaftlichen oder sonstigen Resultaten 
unterscheidet sich dasjenige, was in der Geisteswissenschaft gegeben ist, ganz wesentlich. 
Denn es wäre sogar recht traurig, wenn dasjenige, was in unserer intellektualistischen 
Kultur lebt, nicht bloss Bild wäre, sondern eine reale Macht, die auf den Menschen tiefer 
wirkt. Alles Intellektualistische bleibt nämlich nur an der Oberfläche des Menschen. Dieser 
Satz ist ganz umfassend gemeint. Derjenige, der Geisteswissenschaft nur intellektualistisch 
betreibt, das heisst, der sich nur Notizen macht: es gibt einen physischen Leib, Ätherleib, 
Astralleib, .. und das so notiert, wie man in der Naturwissenschaft oder in der heutigen 
Sozialwissenschaft notiert -, der treibt nicht im Ernste Geisteswissenschaft, denn er 
verpflanzt die Denkweise, die er sonst hat, nur auf dasjenige, was ihm in der 
Geisteswissenschaft entgegentritt. Das Wesentliche bei der Geisteswissenschaft ist, dass sie 
in anderer Weise gedacht, in anderer Weise empfunden, in ganz anderer Weise als der 
intellektualistischen seelisch erlebt werden muss. Deshalb ist Geisteswissenschaft etwas, 
was durch sich selbst einen lebendigen Bezug zum gesunden und kranken Menschen 
erhält ..“  314, 239  (>Naturwissenschaft und Einzelheit, Geisteswissenschaft und Ganzheit)

  „Die intellektualistische Erkenntnis und ihre Anwendung, die Naturerkenntnis, ist etwas 
Beschauliches, sie ist etwas, was höchstens in die Technik, in das Außermenschliche 



übergehen kann. Was aber aus dem Geiste heraus geschaut wird, das wird ein Impuls 
werden, das soziale Leben, dieses so schwierig werdende soziale Leben wirklich heilsamen 
Wegen entgegenzulenken.“  333, 155

  „Die neuere, rein intellektualistische Wissenschaft kann Grosses leisten in der 
Naturerkenntnis; auf dem Gebiete des Sozialen kann sie nur lebensfremde, sozialistische 
Theorien oder lebenszerstörende soziale Experimente hervorbringen. Sie ist aber fähig, zur 
Geistesanschauung fortgebildet zu werden. Wird sie dieses, dann kann sie auch Ideen zu 
lebensfähigen sozialen Gestaltungen erzeugen.“ 24, 191(>Volkswirtschaftswissensch.)

  Zwischen unserer Sinneswelt und der Welt der Unsterblichkeit liegt nicht eine Welt des 
Wachsens und Gedeihens, sondern dazwischen liegt der Tod. Und man muss diesen 
Abbaukräften trotz der Todesfurcht ins Auge schauen, die den Kräften, die die 
Naturwissenschaft betrachtet, entgegenwirken; den Kräften der Geburt, des Wachstums, der 
Zweckmässigkeit, des Kampfes ums Dasein. Im Übersinnlichen sind die Grundlagen für die
sozialen Gesetze; Seelenharmonie kommt von der Unsterblichkeit her.  72, 61f

  Bequemlichkeit im Denken durch naturwissenschaftliche Weltanschauung, die „am 
Gängelbande der äusseren Tatsachen“ geht. - Mit Geisteswissenschaft muss man „die Tiefen
der Seele“ heraufholen, um weiterzukommen. - Die Menschen möchten mit Ungedachtem 
das soziale Heil finden.   176, 364f   (Zum Thema gibt es Vorträge von 1920 mit dem Titel 
„Grenzen der Naturerkenntnis“; GA 322, >Sinnesanschauung. Grenze)

  Geisteswissenschaft zwischen Okkultismus und Mystik: „Den falschen Okkultismus 
vermeidet unsere Geisteswissenschaft dadurch, dass sie wirklich das immer stärker und 
stärker werdende Quantum von Intellekt, das unter die Menschen kommt, dazu verwendet, 
eine Wissenschaft zu begründen, zu der eben ein größeres Quantum von Intellekt notwendig
ist, als es bisher nötig war. .. Wenn man sagt, die Geisteswissenschaft kann man nicht 
verstehen, so liegt es aber nicht daran, dass man nicht genug Verstand hat, sondern dass man
nicht genügend Verstand anwenden will. Darüber möchte man sich gerne täuschen. (...)
Auf der anderen Seite muss auch die Klippe der falschen Mystik vermieden werden. Das 
kann dadurch geschehen, dass vermieden wird dieses, ich möchte sagen Zusammenkauern 
in das bloße menschliche Innere. … Die eigene Seele muss aus sich herausgehen und auf 
die tieferen Zusammenhänge im äußeren Leben liebevoll hinschauen … dazu wurden die 
Mysteriendramen gegeben. … Und das ist auch das Wesen unserer Kunst. Das liegt 
unserem ganzen Bau zugrunde, dass die Seelen von sich loskommen, dass sie nicht in eine 
falsche Mystik hineinkommen. … Wenn wir so Capesius verfolgen, dann leben wir im 
seelischen Leben und Weben, aber wir spinnen nicht an unserem eigenen seelischen Leben 
und Weben, wir gehen aus uns heraus. Zu dem, wozu der Mystiker sonst kommt, kommen 
wir schon auch. Also es muss wirklich in einer zielbewussten Weise zwischen den beiden 
Klippen das Schiffchen der Geisteswissenschaft hindurchgeführt werden. Es muss gerade 
das gegeben werden, was falschen Okkultismus und falsche Mystik vermeidet.“  254, 186f

  Geisteswissenschaft und Philosophie: Für die Geisteswissenschaft ist diese rein auf 
Vernunftgründe bauende Philosophie etwas, was „ebenso wenig den Geist hereinbekommen
kann in die menschliche Erkenntnis, wie der Mensch sich ernähren kann dadurch, dass er 
sich selber isst.“ Wie der Ernährungsprozess, so muss das Erkennen „etwas ergreifen, was 
ausserhalb der blossen Begriffs- und Ideenverbindung liegt ..“  64, 255f

übergehen kann. Was aber aus dem Geiste heraus geschaut wird, das wird ein Impuls 
werden, das soziale Leben, dieses so schwierig werdende soziale Leben wirklich heilsamen 
Wegen entgegenzulenken.“  333, 155

  „Die neuere, rein intellektualistische Wissenschaft kann Grosses leisten in der 
Naturerkenntnis; auf dem Gebiete des Sozialen kann sie nur lebensfremde, sozialistische 
Theorien oder lebenszerstörende soziale Experimente hervorbringen. Sie ist aber fähig, zur 
Geistesanschauung fortgebildet zu werden. Wird sie dieses, dann kann sie auch Ideen zu 
lebensfähigen sozialen Gestaltungen erzeugen.“ 24, 191(>Volkswirtschaftswissensch.)

  Zwischen unserer Sinneswelt und der Welt der Unsterblichkeit liegt nicht eine Welt des 
Wachsens und Gedeihens, sondern dazwischen liegt der Tod. Und man muss diesen 
Abbaukräften trotz der Todesfurcht ins Auge schauen, die den Kräften, die die 
Naturwissenschaft betrachtet, entgegenwirken; den Kräften der Geburt, des Wachstums, der 
Zweckmässigkeit, des Kampfes ums Dasein. Im Übersinnlichen sind die Grundlagen für die
sozialen Gesetze; Seelenharmonie kommt von der Unsterblichkeit her.  72, 61f

  Bequemlichkeit im Denken durch naturwissenschaftliche Weltanschauung, die „am 
Gängelbande der äusseren Tatsachen“ geht. - Mit Geisteswissenschaft muss man „die Tiefen
der Seele“ heraufholen, um weiterzukommen. - Die Menschen möchten mit Ungedachtem 
das soziale Heil finden.   176, 364f   (Zum Thema gibt es Vorträge von 1920 mit dem Titel 
„Grenzen der Naturerkenntnis“; GA 322, >Sinnesanschauung. Grenze)

  Geisteswissenschaft zwischen Okkultismus und Mystik: „Den falschen Okkultismus 
vermeidet unsere Geisteswissenschaft dadurch, dass sie wirklich das immer stärker und 
stärker werdende Quantum von Intellekt, das unter die Menschen kommt, dazu verwendet, 
eine Wissenschaft zu begründen, zu der eben ein größeres Quantum von Intellekt notwendig
ist, als es bisher nötig war. .. Wenn man sagt, die Geisteswissenschaft kann man nicht 
verstehen, so liegt es aber nicht daran, dass man nicht genug Verstand hat, sondern dass man
nicht genügend Verstand anwenden will. Darüber möchte man sich gerne täuschen. (...)
Auf der anderen Seite muss auch die Klippe der falschen Mystik vermieden werden. Das 
kann dadurch geschehen, dass vermieden wird dieses, ich möchte sagen Zusammenkauern 
in das bloße menschliche Innere. … Die eigene Seele muss aus sich herausgehen und auf 
die tieferen Zusammenhänge im äußeren Leben liebevoll hinschauen … dazu wurden die 
Mysteriendramen gegeben. … Und das ist auch das Wesen unserer Kunst. Das liegt 
unserem ganzen Bau zugrunde, dass die Seelen von sich loskommen, dass sie nicht in eine 
falsche Mystik hineinkommen. … Wenn wir so Capesius verfolgen, dann leben wir im 
seelischen Leben und Weben, aber wir spinnen nicht an unserem eigenen seelischen Leben 
und Weben, wir gehen aus uns heraus. Zu dem, wozu der Mystiker sonst kommt, kommen 
wir schon auch. Also es muss wirklich in einer zielbewussten Weise zwischen den beiden 
Klippen das Schiffchen der Geisteswissenschaft hindurchgeführt werden. Es muss gerade 
das gegeben werden, was falschen Okkultismus und falsche Mystik vermeidet.“  254, 186f

  Geisteswissenschaft und Philosophie: Für die Geisteswissenschaft ist diese rein auf 
Vernunftgründe bauende Philosophie etwas, was „ebenso wenig den Geist hereinbekommen
kann in die menschliche Erkenntnis, wie der Mensch sich ernähren kann dadurch, dass er 
sich selber isst.“ Wie der Ernährungsprozess, so muss das Erkennen „etwas ergreifen, was 
ausserhalb der blossen Begriffs- und Ideenverbindung liegt ..“  64, 255f



  Geisteswissenschaft und falsche Popularisierung: Ich musste „mich oftmals wenden 
gegen eine falsche Popularisierung der Geisteswissenschaft, gegen eine solche 
Popularisierung, die nicht ein genügend anstrengendes Denken erfordern würde. Und 
ebenso musste ich mich wenden gegen alles, was auf eine brünstige, egoistische Mystik 
hinarbeitet, was immer nur schwimmt in dem, das bezeichnet werden kann mit dem 
Ausdrucke: In deinem Inneren findest du das Wirkliche, das Göttliche und so weiter -, das 
nicht das Göttliche suchen will im äußeren Verlaufe des Lebens, indem man liebevoll den 
Erscheinungen folgt.“   254, 188 

  Geisteswissenschaft und Praxis: Geisteswissenschaft „soll uns dadurch praktisch 
machen, dass sie uns hineinführt in die tieferliegenden Kräfte des Lebens und uns über die 
Sachen aufklärt von diesen tieferliegenden Kräften aus, dass sie unser Handeln im Einklang 
mit den großen Weltgesetzen lenkt. Denn allein dann kann man in der Welt etwas erreichen,
kann man in das Getriebe der Welt eingreifen, wenn man das im Sinne der großen 
Weltgesetze macht.“  54, 35

  „Wir erziehen unseren Wissenschaftsgeist, indem wir uns zugleich zum Geiste der Liebe 
erziehen. Das aber gibt uns die Möglichkeit, jetzt uns mit den Dingen zu verbinden. .. 
Indem anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft in den Geist der Natur eindringt, 
indem sie zusammengeht mit der Wissenschaftlichkeit auf dem Erkenntnisgebiete, bereitet 
sie vor jenes Zusammenleben mit der Wirklichkeit des äusseren Menschenlebens, der 
menschlichen Gemeinschaft: das Geistesleben der Menschheit, das Rechts- oder Staatsleben
der Menschheit, das Wirtschaftsleben der Menschheit. Man lernt an der Art und Weise, wie 
man mit den Gegenständen der Wissenschaft zusammenlebt, bis zur Handgeschicklichkeit 
hinein auch an die äusseren praktischen Dinge heranzugehen.“  336, 406f 

  Geisteswissenschaft und Religion: Geisteswissenschaft versucht, religiöse Bekenntnisse 
zu verstehen. Nicht mit kritischem Geist, „sondern so, dass man sie nimmt, wie sie sich 
darleben, um ihre Lebensberechtigung, ihren Daseinswert zu verstehen.“  72, 87

  „Die Religionen werden den Menschen nur dann noch etwas sein können, wenn sie sich 
mit wirklichem Wissen von den geistigen Welten durchdringen werden.“  181, 337

  Geisteswissenschaft; Schulungsweg: „Der Erkennende muss also sein Denken zu einem 
streng in sich geregelten machen. (…) Und was der Erkenntnis Suchende für sein Denken 
anstrebt, das muss er auch für sein Handeln anstreben. (…) Aus dem, was bloss aus der 
Persönlichkeit heraus getan wird, ergeben sich keine Kräfte, die eine Grundlage bilden 
können für Geisterkenntnis. Der Erkenntnis Suchende kann nicht bloss fragen: was bringt 
mir Frucht, womit habe ich Erfolg, sondern er muss auch fragen können: was habe ich als 
das Gute erkannt? Verzicht auf die Früchte des Handelns für die Persönlichkeit, Verzicht auf
alle Willkür: das sind die ernsten Gesetze, die er sich muss vorzeichnen können.“  9, 184ff   
(>Hellsehen und Begreifen, >Meditation wie Mathematik)

  Geisteswissenschaft und Soziale Frage: „Gegenwärtig erhebt sich überall mächtig, was 
man die „soziale Frage“ nennt. Der geisteswissenschaftlichen Vorstellungsart, die sich die 
höchsten Menschheitsideale zur Aufgabe gemacht hat, kann es nicht nur um eine 
Verinnerlichung des Seelenlebens gehen, sondern sie hat auch „den Aufgaben zu genügen, 

  Geisteswissenschaft und falsche Popularisierung: Ich musste „mich oftmals wenden 
gegen eine falsche Popularisierung der Geisteswissenschaft, gegen eine solche 
Popularisierung, die nicht ein genügend anstrengendes Denken erfordern würde. Und 
ebenso musste ich mich wenden gegen alles, was auf eine brünstige, egoistische Mystik 
hinarbeitet, was immer nur schwimmt in dem, das bezeichnet werden kann mit dem 
Ausdrucke: In deinem Inneren findest du das Wirkliche, das Göttliche und so weiter -, das 
nicht das Göttliche suchen will im äußeren Verlaufe des Lebens, indem man liebevoll den 
Erscheinungen folgt.“   254, 188 

  Geisteswissenschaft und Praxis: Geisteswissenschaft „soll uns dadurch praktisch 
machen, dass sie uns hineinführt in die tieferliegenden Kräfte des Lebens und uns über die 
Sachen aufklärt von diesen tieferliegenden Kräften aus, dass sie unser Handeln im Einklang 
mit den großen Weltgesetzen lenkt. Denn allein dann kann man in der Welt etwas erreichen,
kann man in das Getriebe der Welt eingreifen, wenn man das im Sinne der großen 
Weltgesetze macht.“  54, 35

  „Wir erziehen unseren Wissenschaftsgeist, indem wir uns zugleich zum Geiste der Liebe 
erziehen. Das aber gibt uns die Möglichkeit, jetzt uns mit den Dingen zu verbinden. .. 
Indem anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft in den Geist der Natur eindringt, 
indem sie zusammengeht mit der Wissenschaftlichkeit auf dem Erkenntnisgebiete, bereitet 
sie vor jenes Zusammenleben mit der Wirklichkeit des äusseren Menschenlebens, der 
menschlichen Gemeinschaft: das Geistesleben der Menschheit, das Rechts- oder Staatsleben
der Menschheit, das Wirtschaftsleben der Menschheit. Man lernt an der Art und Weise, wie 
man mit den Gegenständen der Wissenschaft zusammenlebt, bis zur Handgeschicklichkeit 
hinein auch an die äusseren praktischen Dinge heranzugehen.“  336, 406f 

  Geisteswissenschaft und Religion: Geisteswissenschaft versucht, religiöse Bekenntnisse 
zu verstehen. Nicht mit kritischem Geist, „sondern so, dass man sie nimmt, wie sie sich 
darleben, um ihre Lebensberechtigung, ihren Daseinswert zu verstehen.“  72, 87

  „Die Religionen werden den Menschen nur dann noch etwas sein können, wenn sie sich 
mit wirklichem Wissen von den geistigen Welten durchdringen werden.“  181, 337

  Geisteswissenschaft; Schulungsweg: „Der Erkennende muss also sein Denken zu einem 
streng in sich geregelten machen. (…) Und was der Erkenntnis Suchende für sein Denken 
anstrebt, das muss er auch für sein Handeln anstreben. (…) Aus dem, was bloss aus der 
Persönlichkeit heraus getan wird, ergeben sich keine Kräfte, die eine Grundlage bilden 
können für Geisterkenntnis. Der Erkenntnis Suchende kann nicht bloss fragen: was bringt 
mir Frucht, womit habe ich Erfolg, sondern er muss auch fragen können: was habe ich als 
das Gute erkannt? Verzicht auf die Früchte des Handelns für die Persönlichkeit, Verzicht auf
alle Willkür: das sind die ernsten Gesetze, die er sich muss vorzeichnen können.“  9, 184ff   
(>Hellsehen und Begreifen, >Meditation wie Mathematik)

  Geisteswissenschaft und Soziale Frage: „Gegenwärtig erhebt sich überall mächtig, was 
man die „soziale Frage“ nennt. Der geisteswissenschaftlichen Vorstellungsart, die sich die 
höchsten Menschheitsideale zur Aufgabe gemacht hat, kann es nicht nur um eine 
Verinnerlichung des Seelenlebens gehen, sondern sie hat auch „den Aufgaben zu genügen, 



welche die irdische Wirklichkeit stellt.“ Die wahre Frucht der Geisteswissenschaft zeigt sich
„erst dann, wenn der geisteswissenschaftlich Gesinnte an die Aufgaben des praktischen 
Lebens herantritt. .. die scheinbar im Wolkenkuckucksheim schwebenden 
geisteswissenschaftlichen Gedanken bilden den Blick aus für eine richtige Führung des 
alltäglichen Lebens.“  34, 191ff  (>Leben verstehen. - Der grundlegende Aufsatz 
„Geisteswissenschaft und soziale Frage“, aus dem hier zitiert wird, stammt von 1905/06)

  „Durch die Ideen der Geisteswissenschaft hindurch sich arbeiten, bedeutet Steigerung der 
Fähigkeiten zu sozialem Wirken.“  34, 196

  Durch die Geisteswissenschaft „kann der Mensch erfahren, dass er nicht zufällig an 
irgendeinem Orte und zu irgendeiner Zeit geboren ist, sondern dass er durch das geistige 
Ursachengesetz, das Karma, mit Notwendigkeit an den Ort hingestellt ist, an dem er sich 
befindet. Er kann einsehen, dass ihn sein wohlbegründetes Schicksal in die 
Menschengemeinschaft hineingestellt hat, innerhalb welcher er ist. Auch von seinen 
Fähigkeiten kann er gewahr werden, dass sie ihm nicht durch ein blindes Ohngefähr 
zugefallen sind, sondern dass sie einen Sinn haben innerhalb des Ursachengesetzes. Und er 
kann das alles so einsehen, dass diese Einsicht nicht eine bloße nüchterne Vernunftsache 
bleibt, sondern dass sie allmählich seine ganze Seele mit innerem Leben erfüllt“, so 
selbstverständlich, wie in einer anderen Beziehung Essen und Trinken. 
34, 218f  (>Reinkarnation und Karma) 

„Anthroposophie ist nicht die Liebhaberei einzelner Gruppen; Anthroposophie ist etwas, 
was vom Geiste unserer Zeit selber gefordert wird.“ Es geht „nicht um die Begründung 
einzelner Kolonien von ein paar Leuten, die auf ihre Art sich's wohlergehen lassen wollen 
und irgendwo in einer Gebirgsgegend vegetarisch essen und ähnliche Allotria weiter treiben
..“  72, 178

  Wir brauchen „eine innere lebensvolle Kraft des Geistigen.“ Die Geisteswissenschaft „will
Ideen und Begriffe nur bringen, damit diese etwas so Lebendiges in uns werden, auf 
geistige Art, wie das Lebensblut selber, so dass die Tätigkeit des Menschen angeregt wird, 
nicht bloss sein Denken.“ Sie erscheint deshalb „durchaus zugleich als ein sozialer Impuls 
neben einem Erkenntnisimpuls.“  83, 191
  
  „Die Erkenntnisse dieser Geisteswissenschaft .. drängen sich zu Ideen zusammen, die .. 
gesättigt sind von den Kräften der Wirklichkeit. Solche Ideen sind daher auch imstande, die 
Kraft der Wirklichkeit dann in sich zu tragen, wenn sie richtunggebend sein wollen für das 
soziale Wollen. … Eine Geistesanschauung, die in die Wesenheit des Menschen eindringt, 
findet da Antriebe zum Handeln, die unmittelbar im sittlichen Sinne auch gut sind. Denn der
Trieb zum Bösen entsteht im Menschen nur dadurch, dass er in seinen Gedanken und 
Empfindungen die Tiefen seines Wesens zum Schweigen bringt. Werden daher die sozialen 
Ideen durch die hier gemeinte Geistesanschauung gewonnen, so müssen sie ihrer 
eigentlichen Natur nach auch sittliche Ideen sein.“   24, 241f  (>Wirklichkeit, >Soziales 
Urteil, >Naturwissenschaft und Soziales) 

  „Ich meine, dass die Gedanken, die ich ausspreche, nicht die eines einzelnen Menschen 
sind, sondern dass sie das unbewusste Wollen der europäischen Menschheit ausdrücken.“  
24, 12  (>Soziale Gesetze, >Urgedanken, >Philosophie der Freiheit und Kernpunkte)

welche die irdische Wirklichkeit stellt.“ Die wahre Frucht der Geisteswissenschaft zeigt sich
„erst dann, wenn der geisteswissenschaftlich Gesinnte an die Aufgaben des praktischen 
Lebens herantritt. .. die scheinbar im Wolkenkuckucksheim schwebenden 
geisteswissenschaftlichen Gedanken bilden den Blick aus für eine richtige Führung des 
alltäglichen Lebens.“  34, 191ff  (>Leben verstehen. - Der grundlegende Aufsatz 
„Geisteswissenschaft und soziale Frage“, aus dem hier zitiert wird, stammt von 1905/06)

  „Durch die Ideen der Geisteswissenschaft hindurch sich arbeiten, bedeutet Steigerung der 
Fähigkeiten zu sozialem Wirken.“  34, 196

  Durch die Geisteswissenschaft „kann der Mensch erfahren, dass er nicht zufällig an 
irgendeinem Orte und zu irgendeiner Zeit geboren ist, sondern dass er durch das geistige 
Ursachengesetz, das Karma, mit Notwendigkeit an den Ort hingestellt ist, an dem er sich 
befindet. Er kann einsehen, dass ihn sein wohlbegründetes Schicksal in die 
Menschengemeinschaft hineingestellt hat, innerhalb welcher er ist. Auch von seinen 
Fähigkeiten kann er gewahr werden, dass sie ihm nicht durch ein blindes Ohngefähr 
zugefallen sind, sondern dass sie einen Sinn haben innerhalb des Ursachengesetzes. Und er 
kann das alles so einsehen, dass diese Einsicht nicht eine bloße nüchterne Vernunftsache 
bleibt, sondern dass sie allmählich seine ganze Seele mit innerem Leben erfüllt“, so 
selbstverständlich, wie in einer anderen Beziehung Essen und Trinken. 
34, 218f  (>Reinkarnation und Karma) 

„Anthroposophie ist nicht die Liebhaberei einzelner Gruppen; Anthroposophie ist etwas, 
was vom Geiste unserer Zeit selber gefordert wird.“ Es geht „nicht um die Begründung 
einzelner Kolonien von ein paar Leuten, die auf ihre Art sich's wohlergehen lassen wollen 
und irgendwo in einer Gebirgsgegend vegetarisch essen und ähnliche Allotria weiter treiben
..“  72, 178

  Wir brauchen „eine innere lebensvolle Kraft des Geistigen.“ Die Geisteswissenschaft „will
Ideen und Begriffe nur bringen, damit diese etwas so Lebendiges in uns werden, auf 
geistige Art, wie das Lebensblut selber, so dass die Tätigkeit des Menschen angeregt wird, 
nicht bloss sein Denken.“ Sie erscheint deshalb „durchaus zugleich als ein sozialer Impuls 
neben einem Erkenntnisimpuls.“  83, 191
  
  „Die Erkenntnisse dieser Geisteswissenschaft .. drängen sich zu Ideen zusammen, die .. 
gesättigt sind von den Kräften der Wirklichkeit. Solche Ideen sind daher auch imstande, die 
Kraft der Wirklichkeit dann in sich zu tragen, wenn sie richtunggebend sein wollen für das 
soziale Wollen. … Eine Geistesanschauung, die in die Wesenheit des Menschen eindringt, 
findet da Antriebe zum Handeln, die unmittelbar im sittlichen Sinne auch gut sind. Denn der
Trieb zum Bösen entsteht im Menschen nur dadurch, dass er in seinen Gedanken und 
Empfindungen die Tiefen seines Wesens zum Schweigen bringt. Werden daher die sozialen 
Ideen durch die hier gemeinte Geistesanschauung gewonnen, so müssen sie ihrer 
eigentlichen Natur nach auch sittliche Ideen sein.“   24, 241f  (>Wirklichkeit, >Soziales 
Urteil, >Naturwissenschaft und Soziales) 

  „Ich meine, dass die Gedanken, die ich ausspreche, nicht die eines einzelnen Menschen 
sind, sondern dass sie das unbewusste Wollen der europäischen Menschheit ausdrücken.“  
24, 12  (>Soziale Gesetze, >Urgedanken, >Philosophie der Freiheit und Kernpunkte)



 
  Man will den Menschen für Staat und Wirtschaft brauchbar machen. „Dass er in erster 
Linie als seelisches Wesen erfüllt sein solle mit dem Bewusstsein seines Zusammenhanges 
mit einer Geistesordnung der Dinge und dass er durch dieses sein Bewusstsein dem Staate 
und der Wirtschaft, in denen er lebt, einen Sinn gibt, daran wurde immer weniger gedacht.“ 
24, 40   (>Bewusstseinsseele, >Denken und Soziales)

  „Wenn sich die Menschen nicht bequemen werden, ihr soziales Denken auf dem Boden 
anthroposophisch orientierter Geisteswissenschaft aufzubauen, .. wird die Menschheit aus 
den Kalamitäten .. nicht herauskommen.“ Allerlei Friedensbewegungen wollen dekretieren: 
das oder jenes müsse sein. Aber der Ofen heizt nicht das Zimmer, indem man ihm gut 
zuredet, sondern man muss Holz hineintun: nicht Gesetze sondern Begriffe, die 
Heizmaterial sein können. Denn die menschliche Seele gehört dem Bereich des 
Übersinnlichen an. 72, 58

  „Derjenige, der an der Geisteswissenschaft erzogen ist, er kann das, was er mit dem 
allerintensivsten Anteil der Persönlichkeit an der Geisteswissenschaft erlebt, auch in das 
soziale äußere Leben hineintragen – gleichgültig, ob er in einer führenden oder in einer 
nicht-führenden Stellung ist. Denn das, was mit der ganzen Persönlichkeit erlebt wird, es 
wird, wenn es in die Tat übergeht, ebenfalls Erlebnis. Das äußere Erlebnis aber, bei dem die 
Persönlichkeit ganz dabei sein muss, das ist das Erleben in Liebe. Eine Erkenntnis, die 
erlebte Ideenwelten im Geiste anstrebt, die engagiert den ganzen Menschen so, dass dieser 
Mensch sich in Liebe in das soziale Leben hineinstellt, dass er von Liebe die sozialen Ideen 
durchdringen lässt. Wie in der Geistesforschung das unmittelbare Erlebnis des Geistes 
innerlich lebt, so trägt Geisteswissenschaft durch die Dreigliederung des sozialen 
Organismus die Liebe in das soziale Leben, in die Gemeinschaft hinein. Sie stellt die Ideen 
als solche in die Wirklichkeit hinein, so dass Liebe der Träger dieser Ideen in der 
Wirklichkeit sein kann. Liebe im sozialen Leben kann nur verbunden sein mit erlebter, nicht
bloß mit erkennender Wissenschaft. Daher hat man, wenn man auf dem Boden der 
Geisteswissenschaft steht, wie sie hier gemeint ist, zunächst vor allen Dingen den Blick 
gerichtet auf den Zusammenhang dieser geisteswissenschaftlichen Erkenntnisse, dieses 
geisteswissenschaftlichen Lebens, mit der sozialen Liebe, mit der sozial liebevollen Praxis, 
die nicht bloß Routine ist, sondern die in Liebe, von leuchtenden Ideen getragen ist. Und 
das brauchen wir, wenn wir nicht in die Barbarei versinken, sondern zu einer neuen 
Zivilisation hinkommen wollen.“  255b, 260

 
  „Geistige Erkenntnis wandelt sich durch das, was sie ist, in Liebe um. … Die „Weisheit 
der Aussenwelt“ wird, von dem Erdenzustande an, innere Weisheit im Menschen. Und 
wenn sie da verinnerlicht ist, wird sie Keim der Liebe. Weisheit ist die Vorbedingung der 
Liebe; Liebe ist das Ergebnis der im „Ich“ wiedergeborenen Weisheit.“   13, 416

  „Solange der Mensch nur so hinkriecht auf der Erde und im Grunde genommen glaubt, er 
sei nichts anderes als dasjenige, was er aus Pflanze, Tier und Mineralien aufnimmt, .. 
solange weiss sich der Mensch nicht als das richtige Wesen, das er ist“ .. und bekommt nicht
richtige nationalökonomische Begriffe.  191, 54f  (>Menschentier, >Kommunion)

  Es gibt nur die Alternative Bolschewismus oder Dreigliederung. 199, 41  

 
  Man will den Menschen für Staat und Wirtschaft brauchbar machen. „Dass er in erster 
Linie als seelisches Wesen erfüllt sein solle mit dem Bewusstsein seines Zusammenhanges 
mit einer Geistesordnung der Dinge und dass er durch dieses sein Bewusstsein dem Staate 
und der Wirtschaft, in denen er lebt, einen Sinn gibt, daran wurde immer weniger gedacht.“ 
24, 40   (>Bewusstseinsseele, >Denken und Soziales)

  „Wenn sich die Menschen nicht bequemen werden, ihr soziales Denken auf dem Boden 
anthroposophisch orientierter Geisteswissenschaft aufzubauen, .. wird die Menschheit aus 
den Kalamitäten .. nicht herauskommen.“ Allerlei Friedensbewegungen wollen dekretieren: 
das oder jenes müsse sein. Aber der Ofen heizt nicht das Zimmer, indem man ihm gut 
zuredet, sondern man muss Holz hineintun: nicht Gesetze sondern Begriffe, die 
Heizmaterial sein können. Denn die menschliche Seele gehört dem Bereich des 
Übersinnlichen an. 72, 58

  „Derjenige, der an der Geisteswissenschaft erzogen ist, er kann das, was er mit dem 
allerintensivsten Anteil der Persönlichkeit an der Geisteswissenschaft erlebt, auch in das 
soziale äußere Leben hineintragen – gleichgültig, ob er in einer führenden oder in einer 
nicht-führenden Stellung ist. Denn das, was mit der ganzen Persönlichkeit erlebt wird, es 
wird, wenn es in die Tat übergeht, ebenfalls Erlebnis. Das äußere Erlebnis aber, bei dem die 
Persönlichkeit ganz dabei sein muss, das ist das Erleben in Liebe. Eine Erkenntnis, die 
erlebte Ideenwelten im Geiste anstrebt, die engagiert den ganzen Menschen so, dass dieser 
Mensch sich in Liebe in das soziale Leben hineinstellt, dass er von Liebe die sozialen Ideen 
durchdringen lässt. Wie in der Geistesforschung das unmittelbare Erlebnis des Geistes 
innerlich lebt, so trägt Geisteswissenschaft durch die Dreigliederung des sozialen 
Organismus die Liebe in das soziale Leben, in die Gemeinschaft hinein. Sie stellt die Ideen 
als solche in die Wirklichkeit hinein, so dass Liebe der Träger dieser Ideen in der 
Wirklichkeit sein kann. Liebe im sozialen Leben kann nur verbunden sein mit erlebter, nicht
bloß mit erkennender Wissenschaft. Daher hat man, wenn man auf dem Boden der 
Geisteswissenschaft steht, wie sie hier gemeint ist, zunächst vor allen Dingen den Blick 
gerichtet auf den Zusammenhang dieser geisteswissenschaftlichen Erkenntnisse, dieses 
geisteswissenschaftlichen Lebens, mit der sozialen Liebe, mit der sozial liebevollen Praxis, 
die nicht bloß Routine ist, sondern die in Liebe, von leuchtenden Ideen getragen ist. Und 
das brauchen wir, wenn wir nicht in die Barbarei versinken, sondern zu einer neuen 
Zivilisation hinkommen wollen.“  255b, 260

 
  „Geistige Erkenntnis wandelt sich durch das, was sie ist, in Liebe um. … Die „Weisheit 
der Aussenwelt“ wird, von dem Erdenzustande an, innere Weisheit im Menschen. Und 
wenn sie da verinnerlicht ist, wird sie Keim der Liebe. Weisheit ist die Vorbedingung der 
Liebe; Liebe ist das Ergebnis der im „Ich“ wiedergeborenen Weisheit.“   13, 416

  „Solange der Mensch nur so hinkriecht auf der Erde und im Grunde genommen glaubt, er 
sei nichts anderes als dasjenige, was er aus Pflanze, Tier und Mineralien aufnimmt, .. 
solange weiss sich der Mensch nicht als das richtige Wesen, das er ist“ .. und bekommt nicht
richtige nationalökonomische Begriffe.  191, 54f  (>Menschentier, >Kommunion)

  Es gibt nur die Alternative Bolschewismus oder Dreigliederung. 199, 41  



  „Die grössten Widerstände werden sich gerade bei den sogenannten Intellektuellen, bei 
den sogenannten Gebildeten ergeben. Die können am wenigsten aus ihrem Denkgeleise 
heraus.“ „Wenn Sie hinauskommen“ über das sogenannte Fachmännische, „Wenn Sie 
durchdringen zu einer unbefangenen Beurteilung dieser Dinge, dann haben Sie etwas 
Ungeheures für Ihre Seele geleistet.“ Der ganze Betrieb von Wissenschaft, Intelligenz, 
Gelehrsamkeit hängt ab „von dem, was mit dem Staate in irgendeiner Verbindung steht.“ 
Man hat sich passiv erziehen lassen. Wir müssen hinauskommen „über jene Passivität mit 
Pensions- und Ewigkeits-Anspruch. Wir müssen finden dasjenige, was göttliche Substanz 
ist in dem eigenen Inneren .. Der Mensch muss tätig werden, in sich die Impulse finden, die 
Weltimpulse sind. .. Diese Dinge liegen schon alle in der Anthroposophie; diese Dinge 
liegen auch zugrunde den gesunden sozialen Ideen, ..“  332b, 79f

  „Diese anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft .. wird das, was sie als 
Erkenntnisgrundlage des Tatenlebens, als Erkenntnisgrundlage des sittlichen und sozialen 
Lebens, als Erkenntnisgrundlage der schönsten Menschenhoffnungen vertreten muss gegen 
alle Widerstände, so gut sie es kann, weiter vertreten. Man kann ihr meinetwillen die Gurgel
zuschnüren: sobald sie sich nur wieder ein wenig regen kann, wird sie wiederum das 
geltend machen, was sie als der Menschheit notwendige Wahrheit glaubt erkennen zu 
können.“ 
333, 163

  „Wir werden hervorgehen sehen aus einer wirklichen geistgemässen Welterkenntnis den 
denkenden Tatmenschen, den fühlenden Rechtsmenschen, den bruderschaftlich gesinnten 
wirtschaftenden Willensmenschen und damit aus einer solchen anthroposophisch 
orientierten Geisteswissenschaft eine neue Kraft zum Menschheitsfortschritt aus der 
Geisteskrisis heraus gewinnen.“  335, 301  (>Erkenntnistheorie, >Weisheit und Liebe)

  Eine freie Entfaltung der geistigen Wissenschaft ist das Allerpraktischste zur Ernährung 
des sozialen Organismus.   190, 43f   (>Anthroposophische Bewegung, >Anthr. 
Gesellschaft, >Geist als Kraft)

  „Es kommt darauf an, dass die in der anthroposophisch orientierten Geistesbewegung 
selbst organisierten Mächte die Unternehmungen machen, das heißt dass Bankiers, 
Fabrikanten etc. sich mit dieser Bewegung zusammenschließen, dass der Dornacher Bau der
reale Mittelpunkt eines neuen Unternehmungsgeistes werde.“  24, 464  

  Geisteswissenschaft ist soziale Hygiene: „Geisteswissenschaft wirklich in ihrer Substanz 
verbreiten, ist selber eine soziale Hygiene, denn sie wirkt auf den ganzen Menschen, sie 
normalisiert wiederum seine Organologie .. . Das ist der gewaltige Unterschied desjenigen, 
was im Geisteswissenschaftlichen gegeben wird, von dem, was in der blossen 
intellektualistischen Wissenschaft auftritt, dass die auf dem Gebiete des Intellektualismus 
hervortretenden Begriffe viel zu schwach, weil bloß bildhaft, sind, um einzugreifen in den 
Menschen, um gesundend auf ihn wirken zu können. Die geisteswissenschaftlichen Begriffe
dagegen sind so, dass sie herausgeholt sind aus dem ganzen Menschen. Bei der Formung 
der geisteswissenschaftlichen Begriffe hat wahrhaftig nicht bloß das Gehirn mitgewirkt, 
sondern Lunge und Leber und Herz und der ganze Mensch, und es klebt ihnen an, 
durchdringt sie, wenn ich sagen darf, in einer plastischen Ausgestaltung, was sie aus der 
Kraft des ganzen Menschen haben. Und durchdringt man sich mit ihnen, nimmt man sie 

  „Die grössten Widerstände werden sich gerade bei den sogenannten Intellektuellen, bei 
den sogenannten Gebildeten ergeben. Die können am wenigsten aus ihrem Denkgeleise 
heraus.“ „Wenn Sie hinauskommen“ über das sogenannte Fachmännische, „Wenn Sie 
durchdringen zu einer unbefangenen Beurteilung dieser Dinge, dann haben Sie etwas 
Ungeheures für Ihre Seele geleistet.“ Der ganze Betrieb von Wissenschaft, Intelligenz, 
Gelehrsamkeit hängt ab „von dem, was mit dem Staate in irgendeiner Verbindung steht.“ 
Man hat sich passiv erziehen lassen. Wir müssen hinauskommen „über jene Passivität mit 
Pensions- und Ewigkeits-Anspruch. Wir müssen finden dasjenige, was göttliche Substanz 
ist in dem eigenen Inneren .. Der Mensch muss tätig werden, in sich die Impulse finden, die 
Weltimpulse sind. .. Diese Dinge liegen schon alle in der Anthroposophie; diese Dinge 
liegen auch zugrunde den gesunden sozialen Ideen, ..“  332b, 79f

  „Diese anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft .. wird das, was sie als 
Erkenntnisgrundlage des Tatenlebens, als Erkenntnisgrundlage des sittlichen und sozialen 
Lebens, als Erkenntnisgrundlage der schönsten Menschenhoffnungen vertreten muss gegen 
alle Widerstände, so gut sie es kann, weiter vertreten. Man kann ihr meinetwillen die Gurgel
zuschnüren: sobald sie sich nur wieder ein wenig regen kann, wird sie wiederum das 
geltend machen, was sie als der Menschheit notwendige Wahrheit glaubt erkennen zu 
können.“ 
333, 163

  „Wir werden hervorgehen sehen aus einer wirklichen geistgemässen Welterkenntnis den 
denkenden Tatmenschen, den fühlenden Rechtsmenschen, den bruderschaftlich gesinnten 
wirtschaftenden Willensmenschen und damit aus einer solchen anthroposophisch 
orientierten Geisteswissenschaft eine neue Kraft zum Menschheitsfortschritt aus der 
Geisteskrisis heraus gewinnen.“  335, 301  (>Erkenntnistheorie, >Weisheit und Liebe)

  Eine freie Entfaltung der geistigen Wissenschaft ist das Allerpraktischste zur Ernährung 
des sozialen Organismus.   190, 43f   (>Anthroposophische Bewegung, >Anthr. 
Gesellschaft, >Geist als Kraft)

  „Es kommt darauf an, dass die in der anthroposophisch orientierten Geistesbewegung 
selbst organisierten Mächte die Unternehmungen machen, das heißt dass Bankiers, 
Fabrikanten etc. sich mit dieser Bewegung zusammenschließen, dass der Dornacher Bau der
reale Mittelpunkt eines neuen Unternehmungsgeistes werde.“  24, 464  

  Geisteswissenschaft ist soziale Hygiene: „Geisteswissenschaft wirklich in ihrer Substanz 
verbreiten, ist selber eine soziale Hygiene, denn sie wirkt auf den ganzen Menschen, sie 
normalisiert wiederum seine Organologie .. . Das ist der gewaltige Unterschied desjenigen, 
was im Geisteswissenschaftlichen gegeben wird, von dem, was in der blossen 
intellektualistischen Wissenschaft auftritt, dass die auf dem Gebiete des Intellektualismus 
hervortretenden Begriffe viel zu schwach, weil bloß bildhaft, sind, um einzugreifen in den 
Menschen, um gesundend auf ihn wirken zu können. Die geisteswissenschaftlichen Begriffe
dagegen sind so, dass sie herausgeholt sind aus dem ganzen Menschen. Bei der Formung 
der geisteswissenschaftlichen Begriffe hat wahrhaftig nicht bloß das Gehirn mitgewirkt, 
sondern Lunge und Leber und Herz und der ganze Mensch, und es klebt ihnen an, 
durchdringt sie, wenn ich sagen darf, in einer plastischen Ausgestaltung, was sie aus der 
Kraft des ganzen Menschen haben. Und durchdringt man sich mit ihnen, nimmt man sie 



erkennend durch den gesunden Menschenverstand auf, so wirken sie wiederum zurück in 
hygienischer Weise auf den ganzen Menschen. Das ist es, was von der Geisteswissenschaft 
ausgehend in das Hygienische als eine soziale Angelegenheit richtunggebend eingreifen 
kann. .. wenn diese Geisteswissenschaft wirklich einmal in ihrem vollen Ernste unter der 
Menschheit Fuss fasst.“  314, 241  (>Hygiene als soziale Frage)

  Geisteswissenschaft unbequem: „Die Dinge, die durch Jahrtausende geheimgehalten 
worden sind, müssen jetzt den Menschen mitgeteilt werden.“ Im Osten war „in alten 
abgelebten Epochen eine spirituelle Weisheit schon vorhanden .., aber die Zeit für diese 
spirituelle Weisheit ist vorüber. Eine andere spirituelle Weisheit muss kommen. Darüber 
wollen sich die Menschen vielfach täuschen. Wie viele Menschen sind doch aufgetreten in 
unserer jetzigen Zeit des Suchens und haben den Europäern bequem sein wollen, weil denen
so etwas wie unsere Geisteswissenschaft viel zu schwierig ist, denn da muss man ja denken;
das Denken ist etwas so Unbequemes! Da muß man geistig wach sein; geistig wach sein ist 
etwas so Unbequemes! .. Die Europäer fühlten sich so wohl, wenn sie nicht selbst den Geist
zu suchen brauchten, sondern wenn man ihnen den Geist fertig vom alten Indien her 
brachte.“ 182, 94f

  Geisteswissenschaftliche Sprache: Man wird in Zukunft immer weniger von Worten auf 
eine Sache schliessen können. Geisteswissenschaft vertritt eine Zukunftssache. Man wird 
finden, „dass ich in der Regel statt eines Satzes zwei Sätze gebrauche, weil der eine Satz 
gewissermassen von der einen Seite auf die Sache hindeutet, der andere Satz von der andern
Seite, und dann in dem Zuhörer oder in dem Leser ein Gefühl davon hervorgerufen wird; er 
soll gewissermassen über die Worte und über die Sätze hinausgehend an die Sache 
herankommen.“   199, 254f

  „Denn der Christus ist bei uns alle Tage (..) Und durch die Sprache – und scheint sie noch 
so abstrakt zu sein – durch die wir .. von .. Geheimnissen der Entwicklung hören, durch 
diese sogenannte Lehre lehren wir uns selber eine Sprache, in die wir die Fragen giessen 
können, die wir stellen an die geistige Welt.“ „Es ist, wie wenn wir das Vokabularium 
derjenigen Sprache lernen sollen, durch die wir an den Christus herankommen.“   175, 33

 
 „Geisteswissenschaft .. die will nicht nur über den Christus sprechen, sie will dasjenige 
aussprechen, was der Christus in der Gegenwart zu den Menschen durch menschliche 
Gedanken sagen will.“  193, 17

  Geisteswissenschaft macht urteilsfähig: „Die von dem anderen Wissenschaftlichen 
verschiedene Art, des Begriffebildens, des Vorstellungbildens, die notwendig ist für die 
Geisteswissenschaft, die befähigt uns nicht, eine Autorität auf diesem oder jenem Gebiete 
zu werden, aber urteilsfähig zu werden.“ Geisteswissenschaft fördert die „Möglichkeit der 
Gedankenfreiheit“, der Gedankenunabhängigkeit. „Geisteswissenschaft macht uns nicht zu 
Medizinern, aber Geisteswissenschaft befähigt uns, dasjenige, was durch Mediziner in das 
öffentliche Leben eintritt, zu beurteilen. (…) Es sind nicht bloss die Dinge, die wir lernen, 
die Erkenntnisse, sondern es sind die Wesen der höheren Hierarchien selber, die uns helfen, 
wenn wir von ihnen wissen. .. Die befähigen uns zum Urteilen gegenüber der Autorität. Die 
geistige Welt hilft uns.“  168, 110f

  Geisteswissenschaft und Urweisheit: „Wovon geht die Geisteswissenschaft aus? Davon, 

erkennend durch den gesunden Menschenverstand auf, so wirken sie wiederum zurück in 
hygienischer Weise auf den ganzen Menschen. Das ist es, was von der Geisteswissenschaft 
ausgehend in das Hygienische als eine soziale Angelegenheit richtunggebend eingreifen 
kann. .. wenn diese Geisteswissenschaft wirklich einmal in ihrem vollen Ernste unter der 
Menschheit Fuss fasst.“  314, 241  (>Hygiene als soziale Frage)

  Geisteswissenschaft unbequem: „Die Dinge, die durch Jahrtausende geheimgehalten 
worden sind, müssen jetzt den Menschen mitgeteilt werden.“ Im Osten war „in alten 
abgelebten Epochen eine spirituelle Weisheit schon vorhanden .., aber die Zeit für diese 
spirituelle Weisheit ist vorüber. Eine andere spirituelle Weisheit muss kommen. Darüber 
wollen sich die Menschen vielfach täuschen. Wie viele Menschen sind doch aufgetreten in 
unserer jetzigen Zeit des Suchens und haben den Europäern bequem sein wollen, weil denen
so etwas wie unsere Geisteswissenschaft viel zu schwierig ist, denn da muss man ja denken;
das Denken ist etwas so Unbequemes! Da muß man geistig wach sein; geistig wach sein ist 
etwas so Unbequemes! .. Die Europäer fühlten sich so wohl, wenn sie nicht selbst den Geist
zu suchen brauchten, sondern wenn man ihnen den Geist fertig vom alten Indien her 
brachte.“ 182, 94f

  Geisteswissenschaftliche Sprache: Man wird in Zukunft immer weniger von Worten auf 
eine Sache schliessen können. Geisteswissenschaft vertritt eine Zukunftssache. Man wird 
finden, „dass ich in der Regel statt eines Satzes zwei Sätze gebrauche, weil der eine Satz 
gewissermassen von der einen Seite auf die Sache hindeutet, der andere Satz von der andern
Seite, und dann in dem Zuhörer oder in dem Leser ein Gefühl davon hervorgerufen wird; er 
soll gewissermassen über die Worte und über die Sätze hinausgehend an die Sache 
herankommen.“   199, 254f

  „Denn der Christus ist bei uns alle Tage (..) Und durch die Sprache – und scheint sie noch 
so abstrakt zu sein – durch die wir .. von .. Geheimnissen der Entwicklung hören, durch 
diese sogenannte Lehre lehren wir uns selber eine Sprache, in die wir die Fragen giessen 
können, die wir stellen an die geistige Welt.“ „Es ist, wie wenn wir das Vokabularium 
derjenigen Sprache lernen sollen, durch die wir an den Christus herankommen.“   175, 33

 
 „Geisteswissenschaft .. die will nicht nur über den Christus sprechen, sie will dasjenige 
aussprechen, was der Christus in der Gegenwart zu den Menschen durch menschliche 
Gedanken sagen will.“  193, 17

  Geisteswissenschaft macht urteilsfähig: „Die von dem anderen Wissenschaftlichen 
verschiedene Art, des Begriffebildens, des Vorstellungbildens, die notwendig ist für die 
Geisteswissenschaft, die befähigt uns nicht, eine Autorität auf diesem oder jenem Gebiete 
zu werden, aber urteilsfähig zu werden.“ Geisteswissenschaft fördert die „Möglichkeit der 
Gedankenfreiheit“, der Gedankenunabhängigkeit. „Geisteswissenschaft macht uns nicht zu 
Medizinern, aber Geisteswissenschaft befähigt uns, dasjenige, was durch Mediziner in das 
öffentliche Leben eintritt, zu beurteilen. (…) Es sind nicht bloss die Dinge, die wir lernen, 
die Erkenntnisse, sondern es sind die Wesen der höheren Hierarchien selber, die uns helfen, 
wenn wir von ihnen wissen. .. Die befähigen uns zum Urteilen gegenüber der Autorität. Die 
geistige Welt hilft uns.“  168, 110f

  Geisteswissenschaft und Urweisheit: „Wovon geht die Geisteswissenschaft aus? Davon, 



dass die Menschheit ihren Ursprung genommen hat aus einem gemeinschaftlichen Gott, und
dass nur, wie in eine Anzahl von Strahlen gebrochen, verteilt ist eine Zeit hindurch auf die 
verschiedenen Völker und Menschengruppen jene Urweisheit der ganzen Menschheit, die 
aus dem gemeinsamen Gottesursprung stammt.“  130, 279

  „Aus der alten Offenbarung, die vom Weltverständnis zum Menschenverständnis gegangen
ist, gingen noch alle alten Religionen und Überlieferungen hervor (….) Heute steht man im 
Anfange mit dem anderen, mit dem Menschenverständnis, das sich zum Weltverständnis 
erweitern muss.“    186, 284  (>Urweisheit)

  In alten Kulturen konnten sich Einzelne „einschalten in die irdischen Gedanken, welche 
über den kosmischen Willen sich aussprechen.“ Durch die Emanzipation der Individualität 
ist es chaotischer geworden. Neue Suche nach dem Willen des Kosmos.   172, 80

  Geisteswissenschaft, Urweisheit und Kommentierungen: „Die Urweisheit der 
Menschheit in ihrer eigentlichen Gestalt ist ja verlorengegangen. .. Das Allerwichtigste hat 
die Kirche .. aus Berechnung mit aller Wucht zerstört.“ Was sich erhalten hat, „wird heute 
von der Gelehrsamkeit gesammelt, und ist .. schwierig zu lesen, weil die gegenwärtige 
philologische Gelehrsamkeit die Dinge, die sie der Welt mitzuteilen hat, möglichst durch 
Kommentierungen, durch die Art und Weise, wie die Dinge der Welt übergeben werden, 
unlesbar macht. .. Man kann nur mit dem, was heute ganz ursprünglich aus den Kräften des 
geistigen Forschens heraus erforscht wird, .. herangehen an die alte Urweisheit“ 198, 151f

  Geisteswissenschaft verstehen wollen: „Eine richtige geistige Einsicht erweckt in dem 
nicht durch Vorurteile getrübten Gemüt die Kraft des Verständnisses. Das unbewusste 
Wissen schlägt der von andern gefundenen Tatsache entgegen. Und dieses 
Entgegenschlagen ist nicht blinder Glaube, sondern rechtes Wirken des gesunden 
Menschenverstandes. In diesem gesunden Begreifen sollte man einen weit besseren 
Ausgangsort auch zum Selbsterkennen der Geistwelt sehen als in den zweifelhaften 
mystischen „Versenkungen“ und dergleichen (…) Es wäre allerdings viel bequemer, wenn 
man zu der höheren Sehergabe unter Vermeidung der Gedankenarbeit kommen könnte. Das 
möchten eben viele. Es ist aber dazu eine innere Festigkeit, eine seelische Sicherheit nötig, 
zu der nur das Denken führen kann. Sonst kommt doch nur ein wesenloses Hin- und 
Herflackern in Bildern, ein verwirrendes Seelenspiel zustande, das zwar manchem Lust 
macht, das aber mit einem wirklichen Eindringen in höhere Welten nichts zu tun hat. … Der
Geistesforscher tritt seinem Schüler entgegen mit der Zumutung: nicht glauben sollst du, 
was ich dir sage, sondern es denken, .. dann werden meine Gedanken schon selbst in dir 
bewirken, dass du sie in ihrer Wahrheit erkennst.“   9, 174ff

  „Erforscht können die übersinnlichen Tatsachen nur durch die übersinnliche 
Wahrnehmung werden; sind sie aber erforscht .., so können sie eingesehen werden durch 
das gewöhnliche Denken ..“ Was diese Erkenntnis berichtet, ist durchaus logisch, auch 
wenn der einzelne Darsteller eines Tatsachengebietes logischen Irrtümern verfallen kann. 
Gegen die berichteten Tatsachen selbst kann nichts aus bloss logischen Gründen 
vorgebracht werden. Auch in der physischen Welt kann man nicht logisch beweisen, ob es 
einen Walfisch gibt oder nicht, sondern nur durch den Augenschein.  13, 142

  Der Weg, der durch die Mitteilungen der Geisteswissenschaft in das sinnlichkeitsfreie 

dass die Menschheit ihren Ursprung genommen hat aus einem gemeinschaftlichen Gott, und
dass nur, wie in eine Anzahl von Strahlen gebrochen, verteilt ist eine Zeit hindurch auf die 
verschiedenen Völker und Menschengruppen jene Urweisheit der ganzen Menschheit, die 
aus dem gemeinsamen Gottesursprung stammt.“  130, 279

  „Aus der alten Offenbarung, die vom Weltverständnis zum Menschenverständnis gegangen
ist, gingen noch alle alten Religionen und Überlieferungen hervor (….) Heute steht man im 
Anfange mit dem anderen, mit dem Menschenverständnis, das sich zum Weltverständnis 
erweitern muss.“    186, 284  (>Urweisheit)

  In alten Kulturen konnten sich Einzelne „einschalten in die irdischen Gedanken, welche 
über den kosmischen Willen sich aussprechen.“ Durch die Emanzipation der Individualität 
ist es chaotischer geworden. Neue Suche nach dem Willen des Kosmos.   172, 80

  Geisteswissenschaft, Urweisheit und Kommentierungen: „Die Urweisheit der 
Menschheit in ihrer eigentlichen Gestalt ist ja verlorengegangen. .. Das Allerwichtigste hat 
die Kirche .. aus Berechnung mit aller Wucht zerstört.“ Was sich erhalten hat, „wird heute 
von der Gelehrsamkeit gesammelt, und ist .. schwierig zu lesen, weil die gegenwärtige 
philologische Gelehrsamkeit die Dinge, die sie der Welt mitzuteilen hat, möglichst durch 
Kommentierungen, durch die Art und Weise, wie die Dinge der Welt übergeben werden, 
unlesbar macht. .. Man kann nur mit dem, was heute ganz ursprünglich aus den Kräften des 
geistigen Forschens heraus erforscht wird, .. herangehen an die alte Urweisheit“ 198, 151f

  Geisteswissenschaft verstehen wollen: „Eine richtige geistige Einsicht erweckt in dem 
nicht durch Vorurteile getrübten Gemüt die Kraft des Verständnisses. Das unbewusste 
Wissen schlägt der von andern gefundenen Tatsache entgegen. Und dieses 
Entgegenschlagen ist nicht blinder Glaube, sondern rechtes Wirken des gesunden 
Menschenverstandes. In diesem gesunden Begreifen sollte man einen weit besseren 
Ausgangsort auch zum Selbsterkennen der Geistwelt sehen als in den zweifelhaften 
mystischen „Versenkungen“ und dergleichen (…) Es wäre allerdings viel bequemer, wenn 
man zu der höheren Sehergabe unter Vermeidung der Gedankenarbeit kommen könnte. Das 
möchten eben viele. Es ist aber dazu eine innere Festigkeit, eine seelische Sicherheit nötig, 
zu der nur das Denken führen kann. Sonst kommt doch nur ein wesenloses Hin- und 
Herflackern in Bildern, ein verwirrendes Seelenspiel zustande, das zwar manchem Lust 
macht, das aber mit einem wirklichen Eindringen in höhere Welten nichts zu tun hat. … Der
Geistesforscher tritt seinem Schüler entgegen mit der Zumutung: nicht glauben sollst du, 
was ich dir sage, sondern es denken, .. dann werden meine Gedanken schon selbst in dir 
bewirken, dass du sie in ihrer Wahrheit erkennst.“   9, 174ff

  „Erforscht können die übersinnlichen Tatsachen nur durch die übersinnliche 
Wahrnehmung werden; sind sie aber erforscht .., so können sie eingesehen werden durch 
das gewöhnliche Denken ..“ Was diese Erkenntnis berichtet, ist durchaus logisch, auch 
wenn der einzelne Darsteller eines Tatsachengebietes logischen Irrtümern verfallen kann. 
Gegen die berichteten Tatsachen selbst kann nichts aus bloss logischen Gründen 
vorgebracht werden. Auch in der physischen Welt kann man nicht logisch beweisen, ob es 
einen Walfisch gibt oder nicht, sondern nur durch den Augenschein.  13, 142

  Der Weg, der durch die Mitteilungen der Geisteswissenschaft in das sinnlichkeitsfreie 



Denken führt, ist durchaus sicher. „Es gibt aber noch einen anderen, welcher sicherer und 
vor allem genauer, dafür aber für viele Menschen schwieriger ist. Er ist in meinen Büchern 
„Erkenntnistheorie der Goetheschen Weltanschauung“ und „Philosophie der Freiheit“ 
dargestellt. … Es stehen diese Schriften auf einer sehr wichtigen Zwischenstufe zwischen 
dem Erkennen der Sinnenwelt und dem der geistigen Welt.“  13, 343f

  „In dem Augenblick, wo man gewahr werden kann, anthroposophische Wahrheiten gelten 
dadurch, dass eine Wahrheit die andere stützt, sodass diese Wahrheiten sich gegenseitig 
stützen“ braucht man nicht mehr die Redensart „Ich sehe noch nicht selber hinein in die 
geistige Welt..“  346, 45  (>Verstehen, >Weisheit; Zukunftsw.)

  „Ich kann ja begreifen, dass vieles von dem, was ich sagen muss und in meinem ganzen 
Leben sagen musste, von meinen Zeitgenossen als ein Unsinn angesehen wird.“  190, 171

  Geisteswissenschaft verstehen durch den gesunden Menschenverstand. Nicht umgehen  
wollen durch allerlei Brüten, was man dann Meditation nennt. 188, 82ff

  Wenn man sich damit anstrengen muss, kommt man unegoistischer hinein in die 
Geisteswissenschaft, als wenn sie ganz populär dargestellt wird.  157a, 92  (>Sprache)

  „Denn dieses Verständnis kann angestrebt werden, wenn jene intellektuellen Kräfte, ... die 
in einer fruchtlosen, vielleicht sogar menschenmörderischen Technik verwendet werden, 
entsprechend angewendet würden.“ 183, 57

  „Wenn dasjenige, was in der Geisteswissenschaft gegeben ist, so verarbeitet wird, dass der 
Intellekt auch angewendet wird, dann wird er in der richtigen Weise angewendet. Dann ist 
es ganz unmöglich, in einer unrechtmässigen Weise in das ahrimanische Gebiet 
hineinzukommen. … Ahriman kann machen, was er will: den Verstand, den die Menschen 
in der Gegenwart oder Zukunft anwenden auf das Studium der Geisteswissenschaft, den 
kriegt er nicht.“   254, 185f    (>Denk-Sicherheit, >Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft)

  „Deshalb kann in weitem Umfange ein grösseres Verständnis für die Geisteswissenschaft 
nur dadurch erzielt werden, dass man ganz unverhohlen vom spirituellen Standpunkt aus 
auch vor einem unvorbereiteten Publikum spricht. Dann wird es unter diesen 
unvorbereiteten Leuten eine große Anzahl von solchen geben, welche sagen : Das ist ja alles
nur Torheit, Phantasterei, nur ausgeklügeltes dummes Zeug, was da vorgebracht wird! - 
Einige aber wird es immer geben, die durch die innersten Bedürfnisse ihrer Seele zuerst eine
Ahnung davon bekommen, dass doch etwas dahintersteckt, und die werden weitergehen und
sich nach und nach einleben.“  107, 27 

  „Die Proletarier sind noch nicht dekadent; sie werden noch begreifen, was gemeint ist mit 
der spirituellen Welt. Aber die anderen werden die Vorbereitung durch die Anthroposophie 
gebrauchen ..“  193, 133

  Man erwartet „von dem, was geisteswissenschaftlich ist, eine leichtgeschürzte 
Überzeugungsmöglichkeit.“ Aber „gegenüber den geisteswissenschaftlichen Tatsachen 
handelt es sich darum, dass man die Überzeugung eigentlich entwickelungsgemäss erhält. 
Sie beginnt mit einem gewissen Stadium, das noch schwach ist, und man lernt dann 

Denken führt, ist durchaus sicher. „Es gibt aber noch einen anderen, welcher sicherer und 
vor allem genauer, dafür aber für viele Menschen schwieriger ist. Er ist in meinen Büchern 
„Erkenntnistheorie der Goetheschen Weltanschauung“ und „Philosophie der Freiheit“ 
dargestellt. … Es stehen diese Schriften auf einer sehr wichtigen Zwischenstufe zwischen 
dem Erkennen der Sinnenwelt und dem der geistigen Welt.“  13, 343f

  „In dem Augenblick, wo man gewahr werden kann, anthroposophische Wahrheiten gelten 
dadurch, dass eine Wahrheit die andere stützt, sodass diese Wahrheiten sich gegenseitig 
stützen“ braucht man nicht mehr die Redensart „Ich sehe noch nicht selber hinein in die 
geistige Welt..“  346, 45  (>Verstehen, >Weisheit; Zukunftsw.)

  „Ich kann ja begreifen, dass vieles von dem, was ich sagen muss und in meinem ganzen 
Leben sagen musste, von meinen Zeitgenossen als ein Unsinn angesehen wird.“  190, 171

  Geisteswissenschaft verstehen durch den gesunden Menschenverstand. Nicht umgehen  
wollen durch allerlei Brüten, was man dann Meditation nennt. 188, 82ff

  Wenn man sich damit anstrengen muss, kommt man unegoistischer hinein in die 
Geisteswissenschaft, als wenn sie ganz populär dargestellt wird.  157a, 92  (>Sprache)

  „Denn dieses Verständnis kann angestrebt werden, wenn jene intellektuellen Kräfte, ... die 
in einer fruchtlosen, vielleicht sogar menschenmörderischen Technik verwendet werden, 
entsprechend angewendet würden.“ 183, 57

  „Wenn dasjenige, was in der Geisteswissenschaft gegeben ist, so verarbeitet wird, dass der 
Intellekt auch angewendet wird, dann wird er in der richtigen Weise angewendet. Dann ist 
es ganz unmöglich, in einer unrechtmässigen Weise in das ahrimanische Gebiet 
hineinzukommen. … Ahriman kann machen, was er will: den Verstand, den die Menschen 
in der Gegenwart oder Zukunft anwenden auf das Studium der Geisteswissenschaft, den 
kriegt er nicht.“   254, 185f    (>Denk-Sicherheit, >Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft)

  „Deshalb kann in weitem Umfange ein grösseres Verständnis für die Geisteswissenschaft 
nur dadurch erzielt werden, dass man ganz unverhohlen vom spirituellen Standpunkt aus 
auch vor einem unvorbereiteten Publikum spricht. Dann wird es unter diesen 
unvorbereiteten Leuten eine große Anzahl von solchen geben, welche sagen : Das ist ja alles
nur Torheit, Phantasterei, nur ausgeklügeltes dummes Zeug, was da vorgebracht wird! - 
Einige aber wird es immer geben, die durch die innersten Bedürfnisse ihrer Seele zuerst eine
Ahnung davon bekommen, dass doch etwas dahintersteckt, und die werden weitergehen und
sich nach und nach einleben.“  107, 27 

  „Die Proletarier sind noch nicht dekadent; sie werden noch begreifen, was gemeint ist mit 
der spirituellen Welt. Aber die anderen werden die Vorbereitung durch die Anthroposophie 
gebrauchen ..“  193, 133

  Man erwartet „von dem, was geisteswissenschaftlich ist, eine leichtgeschürzte 
Überzeugungsmöglichkeit.“ Aber „gegenüber den geisteswissenschaftlichen Tatsachen 
handelt es sich darum, dass man die Überzeugung eigentlich entwickelungsgemäss erhält. 
Sie beginnt mit einem gewissen Stadium, das noch schwach ist, und man lernt dann 



dieselben Dinge von immer neuen und neuen Gesichtspunkten kennen, und dadurch 
verstärkt sich immer mehr und mehr diese Überzeugung.“  199, 192

  „Logik hat man, und man kann beurteilen, ob der Betreffende logisch spricht und so 
spricht, dass die Art seines Sprechens darauf hinweist, dass die Erfahrungen, von welchen 
er erzählt, in geistiger Gesundheit durchgemacht werden. .. Aus den äußeren Tatsachen 
kontrolliert man den Forscher in der äußeren Wissenschaft; aus der Art und Weise, wie 
gesprochen wird, wie eingekleidet werden die Erkenntnisse, kontrolliert man das, was der 
Geistesforscher zu sagen hat. Kontrolliert werden kann er durch den gesunden 
Menschenverstand. .. Welche Art des sozialen Zusammenlebens aus dieser Bewertung des 
Menschen entsteht, ist gerade einer der wichtigsten Punkte, um soziale Vertrauenskräfte zu 
erwecken. Untergraben werden sie in unserer Zeit, wo jeder, ohne dass er erst seine 
Entwicklung in die Hand nimmt, kaum dass er erwachsen ist, über alles mögliche urteilen 
will.“  333, 113

  Geisteswissenschaft verstehen wollen (kompakt): Der Wille, durch gesundes Denken erst 
zu verstehen, was später geschaut werden kann, fördert dieses Schauen. 9, 23 - „Man kann 
heute Geisteswissenschaft studieren, sie ist da“ Man kann noch „allerlei Meditationen“ 
machen, aber „das Nötige geschieht schon, wenn man nur Geisteswissenschaft studiert und
richtig bewusst versteht.“ 182,148 - Geisteswissenschaft verstehen durch den gesunden 
Menschenverstand. Nicht umgehen wollen durch allerlei Brüten, was man dann Meditation 
nennt. 188, 82ff - „Tausendmal besser ist es, Geisteswissenschaft zu kennen und noch nichts
zu sehen, als etwas zu sehen und nicht die Möglichkeit zu haben, die Dinge denkerisch zu 
durchdringen.“ 117, 13.11.1909 - Anthroposophische Wahrheiten stützen sich gegenseitig, 
ohne dass man selber schauen muss. 346, 45 - Das reine Denken ist selbst schon eine 
übersinnliche Betätigung. 13, 144 - „Ahriman kann machen, was er will: den Verstand, den 
die Menschen in der Gegenwart oder Zukunft anwenden auf das Studium der 
Geisteswissenschaft, den kriegt er nicht.“   254, 185f

  Geistige Führung: „Was an dem Kinde arbeitet, ist die Weisheit, die dann später nicht in 
das Bewusstsein eintritt, und durch welche der Mensch etwas wie einen 
«Telephonanschluss» nach den geistigen Wesenheiten hat, in deren Welt er sich zwischen 
dem Tode und einer neuen Geburt befindet. .. Diese Kräfte sind es, die den Menschen fähig 
machen, sich in ein bestimmtes Verhältnis zur Schwerkraft zu bringen. Sie sind es auch, die 
seinen Kehlkopf formen, die sein Gehirn so bilden, dass es ein lebendiges Werkzeug für 
Gedanken-, Empfindungs- und Willensausdruck wird.“ Dieses Arbeiten aus dem höheren  
Selbst „bleibt bis zu einem gewissen Grade doch im späteren Leben bestehen, trotzdem sich
die Verhältnisse .. ändern.“ Man kann der höheren Weisheit „ganz eigentlich niemals 
entlaufen“. „Was man als seinen Anteil an höherer Geistigkeit hat,“ folgt einem „in das 
physische Leben herein .. Was in einem gelegen ist, ist nicht nur ein höheres Selbst, das 
nach und nach ausgebildet werden soll, sondern es ist etwas, was schon da ist und einen 
dazu bringt, dass man so oft über sich selber hinauswächst. Alles was der Mensch 
hervorbringen kann an Idealen, an künstlerischem Schaffen, aber auch .. an naturgemäßen 
Heilkräften im eigenen Leibe, durch die ein fortwährendes Ausgleichen der Schädigungen 
des Lebens eintritt, alles das kommt nicht von dem gewöhnlichen Verstande, sondern von 
den tieferen Kräften, die in den ersten Jahren arbeiten an unserer Orientierung im Raum, an 
der Prägung des Kehlkopfes und am Gehirn.“  15, 16f  

dieselben Dinge von immer neuen und neuen Gesichtspunkten kennen, und dadurch 
verstärkt sich immer mehr und mehr diese Überzeugung.“  199, 192

  „Logik hat man, und man kann beurteilen, ob der Betreffende logisch spricht und so 
spricht, dass die Art seines Sprechens darauf hinweist, dass die Erfahrungen, von welchen 
er erzählt, in geistiger Gesundheit durchgemacht werden. .. Aus den äußeren Tatsachen 
kontrolliert man den Forscher in der äußeren Wissenschaft; aus der Art und Weise, wie 
gesprochen wird, wie eingekleidet werden die Erkenntnisse, kontrolliert man das, was der 
Geistesforscher zu sagen hat. Kontrolliert werden kann er durch den gesunden 
Menschenverstand. .. Welche Art des sozialen Zusammenlebens aus dieser Bewertung des 
Menschen entsteht, ist gerade einer der wichtigsten Punkte, um soziale Vertrauenskräfte zu 
erwecken. Untergraben werden sie in unserer Zeit, wo jeder, ohne dass er erst seine 
Entwicklung in die Hand nimmt, kaum dass er erwachsen ist, über alles mögliche urteilen 
will.“  333, 113

  Geisteswissenschaft verstehen wollen (kompakt): Der Wille, durch gesundes Denken erst 
zu verstehen, was später geschaut werden kann, fördert dieses Schauen. 9, 23 - „Man kann 
heute Geisteswissenschaft studieren, sie ist da“ Man kann noch „allerlei Meditationen“ 
machen, aber „das Nötige geschieht schon, wenn man nur Geisteswissenschaft studiert und
richtig bewusst versteht.“ 182,148 - Geisteswissenschaft verstehen durch den gesunden 
Menschenverstand. Nicht umgehen wollen durch allerlei Brüten, was man dann Meditation 
nennt. 188, 82ff - „Tausendmal besser ist es, Geisteswissenschaft zu kennen und noch nichts
zu sehen, als etwas zu sehen und nicht die Möglichkeit zu haben, die Dinge denkerisch zu 
durchdringen.“ 117, 13.11.1909 - Anthroposophische Wahrheiten stützen sich gegenseitig, 
ohne dass man selber schauen muss. 346, 45 - Das reine Denken ist selbst schon eine 
übersinnliche Betätigung. 13, 144 - „Ahriman kann machen, was er will: den Verstand, den 
die Menschen in der Gegenwart oder Zukunft anwenden auf das Studium der 
Geisteswissenschaft, den kriegt er nicht.“   254, 185f

  Geistige Führung: „Was an dem Kinde arbeitet, ist die Weisheit, die dann später nicht in 
das Bewusstsein eintritt, und durch welche der Mensch etwas wie einen 
«Telephonanschluss» nach den geistigen Wesenheiten hat, in deren Welt er sich zwischen 
dem Tode und einer neuen Geburt befindet. .. Diese Kräfte sind es, die den Menschen fähig 
machen, sich in ein bestimmtes Verhältnis zur Schwerkraft zu bringen. Sie sind es auch, die 
seinen Kehlkopf formen, die sein Gehirn so bilden, dass es ein lebendiges Werkzeug für 
Gedanken-, Empfindungs- und Willensausdruck wird.“ Dieses Arbeiten aus dem höheren  
Selbst „bleibt bis zu einem gewissen Grade doch im späteren Leben bestehen, trotzdem sich
die Verhältnisse .. ändern.“ Man kann der höheren Weisheit „ganz eigentlich niemals 
entlaufen“. „Was man als seinen Anteil an höherer Geistigkeit hat,“ folgt einem „in das 
physische Leben herein .. Was in einem gelegen ist, ist nicht nur ein höheres Selbst, das 
nach und nach ausgebildet werden soll, sondern es ist etwas, was schon da ist und einen 
dazu bringt, dass man so oft über sich selber hinauswächst. Alles was der Mensch 
hervorbringen kann an Idealen, an künstlerischem Schaffen, aber auch .. an naturgemäßen 
Heilkräften im eigenen Leibe, durch die ein fortwährendes Ausgleichen der Schädigungen 
des Lebens eintritt, alles das kommt nicht von dem gewöhnlichen Verstande, sondern von 
den tieferen Kräften, die in den ersten Jahren arbeiten an unserer Orientierung im Raum, an 
der Prägung des Kehlkopfes und am Gehirn.“  15, 16f  



  „In den Schreibern der Evangelien können Menschen gesehen werden, welche aus dem 
höheren Selbst heraus schrieben, das am Menschen in den Kindheitsjahren arbeitet. So sind 
die Evangelien Schriftwerke, welche aus der Weisheit stammen, die den Menschen 
gestaltet. Der Mensch ist Offenbarung des Geistes durch seinen Leib; die Evangelien sind 
solche Offenbarung durch die Schrift. .. Der Mensch kann in sich die geistige Führung 
fühlen; die Gesamtmenschheit kann sie in denjenigen Personen fühlen, welche in der Art 
der Evangelienschreiber wirken.“  15, 29  (>Menschheitsführer)

  „Von den Voraussetzungen der abendländischen Esoterik aus kann man die geistige 
Führung der Menschheit allmählich einfließen sehen in eine solche, die man im echten 
wahren Sinne die aus dem Christus-Impuls kommende Führung nennen kann. Was als die 
neuere Esoterik auftritt, wird langsam in die Herzen der Menschen einfließen; und die 
geistige Führung des Menschen und der Menschheit wird bewusst immer mehr und mehr in 
solchem Lichte gesehen werden.“  15, 85 

  Geistige Unternehmungen: „Vom Gesichtspunkte der Geschäftsführung der „Futurum 
AG“ aus betrachtet ist das Goetheanum als ein „wirtschaftlich-geistiges“ Unternehmen 
anzusehen  .. . Wenn die Finanzkraft der „Futurum AG“ es gestatten würde, müssten daher 
heute, wie es bereits mit dem klinisch-therapeutischen Institut und dem chemischen 
Laboratorium für Heilmittel geschehen ist, auch das Goetheanum als geistiges Unternehmen
in den Geschäftsbereich der „Futurum AG“ einbezogen werden. Das Goetheanum wäre 
dann zu betrachten als ein solches geistiges Unternehmen, in das zuerst ein langfristiges 
Kapital hineingesteckt wird, dessen Früchte sich erst nach einigen Jahren durch 
Hervorbringung geistiger Werte einzelner Persönlichkeiten zeigen könnten.“  332b, 316

„Denn geistige Institutionen rentieren auch, sie müssen nur lange Fristen dazu haben, und 
man muss nur einen offenen Sinn für dasjenige haben, was die Menschheit braucht. Wir 
sind überzeugt davon, dass die Heilmittel in der Weise, wie wir sie herstellen wollen, nicht 
irgendein unproduktives Unternehmen einschliessen, obwohl kein anderer Gedanke darin 
verkörpert ist, als der Menschheit zu helfen. Aber gerade wenn man im edelsten 
moralischen Sinn auf solchen Gebieten wirkt, wirkt man auch im besten Sinne 
wirtschaftlich. .. Indem man aus dem, was was man auf der einen Seite gewinnt .. bei 
kurzfristigen Gewinnverhältnissen, hineinsteckt in solche Unternehmungen, die 
langfristigen Verhältnissen unterliegen, und wenn man mit offenen Augen die Verhältnisse 
durchschaut, begründet man zu gleicher Zeit eine Wirtschaft, die auch das freie 
Geistesleben, das auch in die Wirtschaft hineingehört, umfasst.“  332b, 353

  Geistige Welt: Geist-Erkenntnis muss die Grundlage bilden für unsere Zeit. Die geistigen 
Wesen vermögen in unserem Verstand zu wirken, wenn wir etwas von ihnen wissen. „Die 
geistige Welt hilft uns.“ 168, 109ff  (>Autorität) 
  
  „Diejenige geistige Welt, .. die wir da durchleben zwischen dem Tode und einer neuen 
Geburt, die uns hervorspritzt, die uns hervorbringt, die erfassen wir nicht, wenn wir sie 
hinter der Sinneswelt suchen, die erfassen wir auch nicht, wenn wir sie in uns selber suchen.
Da finden wir nur das Materielle unserer eigenen Organisation. Die erfassen wir, wenn wir 
überhaupt aus dem ganzen Raume herauskommen. Die ist nicht im Raume. Von der kann 
nur gesprochen werden, .. wenn wir einzig und allein die Zeit zugrunde legen, wenn wir sie 
als eine zeitliche auffassen. (...) Wenn die Menschen nun miteinander leben sollen, dann 

  „In den Schreibern der Evangelien können Menschen gesehen werden, welche aus dem 
höheren Selbst heraus schrieben, das am Menschen in den Kindheitsjahren arbeitet. So sind 
die Evangelien Schriftwerke, welche aus der Weisheit stammen, die den Menschen 
gestaltet. Der Mensch ist Offenbarung des Geistes durch seinen Leib; die Evangelien sind 
solche Offenbarung durch die Schrift. .. Der Mensch kann in sich die geistige Führung 
fühlen; die Gesamtmenschheit kann sie in denjenigen Personen fühlen, welche in der Art 
der Evangelienschreiber wirken.“  15, 29  (>Menschheitsführer)

  „Von den Voraussetzungen der abendländischen Esoterik aus kann man die geistige 
Führung der Menschheit allmählich einfließen sehen in eine solche, die man im echten 
wahren Sinne die aus dem Christus-Impuls kommende Führung nennen kann. Was als die 
neuere Esoterik auftritt, wird langsam in die Herzen der Menschen einfließen; und die 
geistige Führung des Menschen und der Menschheit wird bewusst immer mehr und mehr in 
solchem Lichte gesehen werden.“  15, 85 

  Geistige Unternehmungen: „Vom Gesichtspunkte der Geschäftsführung der „Futurum 
AG“ aus betrachtet ist das Goetheanum als ein „wirtschaftlich-geistiges“ Unternehmen 
anzusehen  .. . Wenn die Finanzkraft der „Futurum AG“ es gestatten würde, müssten daher 
heute, wie es bereits mit dem klinisch-therapeutischen Institut und dem chemischen 
Laboratorium für Heilmittel geschehen ist, auch das Goetheanum als geistiges Unternehmen
in den Geschäftsbereich der „Futurum AG“ einbezogen werden. Das Goetheanum wäre 
dann zu betrachten als ein solches geistiges Unternehmen, in das zuerst ein langfristiges 
Kapital hineingesteckt wird, dessen Früchte sich erst nach einigen Jahren durch 
Hervorbringung geistiger Werte einzelner Persönlichkeiten zeigen könnten.“  332b, 316

„Denn geistige Institutionen rentieren auch, sie müssen nur lange Fristen dazu haben, und 
man muss nur einen offenen Sinn für dasjenige haben, was die Menschheit braucht. Wir 
sind überzeugt davon, dass die Heilmittel in der Weise, wie wir sie herstellen wollen, nicht 
irgendein unproduktives Unternehmen einschliessen, obwohl kein anderer Gedanke darin 
verkörpert ist, als der Menschheit zu helfen. Aber gerade wenn man im edelsten 
moralischen Sinn auf solchen Gebieten wirkt, wirkt man auch im besten Sinne 
wirtschaftlich. .. Indem man aus dem, was was man auf der einen Seite gewinnt .. bei 
kurzfristigen Gewinnverhältnissen, hineinsteckt in solche Unternehmungen, die 
langfristigen Verhältnissen unterliegen, und wenn man mit offenen Augen die Verhältnisse 
durchschaut, begründet man zu gleicher Zeit eine Wirtschaft, die auch das freie 
Geistesleben, das auch in die Wirtschaft hineingehört, umfasst.“  332b, 353

  Geistige Welt: Geist-Erkenntnis muss die Grundlage bilden für unsere Zeit. Die geistigen 
Wesen vermögen in unserem Verstand zu wirken, wenn wir etwas von ihnen wissen. „Die 
geistige Welt hilft uns.“ 168, 109ff  (>Autorität) 
  
  „Diejenige geistige Welt, .. die wir da durchleben zwischen dem Tode und einer neuen 
Geburt, die uns hervorspritzt, die uns hervorbringt, die erfassen wir nicht, wenn wir sie 
hinter der Sinneswelt suchen, die erfassen wir auch nicht, wenn wir sie in uns selber suchen.
Da finden wir nur das Materielle unserer eigenen Organisation. Die erfassen wir, wenn wir 
überhaupt aus dem ganzen Raume herauskommen. Die ist nicht im Raume. Von der kann 
nur gesprochen werden, .. wenn wir einzig und allein die Zeit zugrunde legen, wenn wir sie 
als eine zeitliche auffassen. (...) Wenn die Menschen nun miteinander leben sollen, dann 



sind sie eben nicht in bloss räumlichen Beziehungen ..“  Aus dem naturwissenschaftlichen 
Denken kommen keine sozialen Vorstellungen. Wir müssen heraus „aus jener 
Anschaulichkeit, die zur Banalität und Trivialität wird.“ 199, 98f  (>Mensch dreigliedrig, 
>Hierarchien)

   Der Mensch hat zwölf Sinne. Durch die äusseren Sinne kommt man in eine höhere, eine 
objektiv geistige Welt hinein, die uns umgibt. Dazu gehört auch der Gedankensinn, durch 
den wir Intuitionen bekommen. „Das ist es, was wir durch Geisteswissenschaft zu erreichen
versuchen: in diese objektive geistig-seelische Welt einzudringen.“ Über die unteren Sinne 
nimmt man wahr, was im Körper wühlt und hat dabei Erlebnisse; z.B. über den Geruchssinn
das mystische Einssein mit Gott, Tastsinn = Gottgefühl, Gleichgewichtssinn = innere Ruhe; 
sich als Geist fühlen usw.. Mystiker wie Mechthild von Magdeburg, Tauler oder Meister 
Eckhart „riechen“ die Dinge.  199, 8.8.1920

  Geistselbst: „Der Geist bildet das Ich von innen nach aussen, die mineralische Welt von 
aussen nach innen. Der ein „Ich“ bildende und als „Ich“ lebende Geist sei „Geistselbst“ 
genannt, weil er als „Ich“ oder „Selbst“ des Menschen erscheint.“ 9,51 (>Bewusstseinss.)

  „In des Menschen Astralleib wirken zunächst des Menschen Triebe, Begierden, 
Leidenschaften, insofern diese empfunden werden; und es wirken in ihm die sinnlichen 
Wahrnehmungen. (..) Durchdringt sich das „Ich“ mit dem Geistselbst, so durchkraftet die 
Seele den Astralleib wieder mit diesem Geistselbst. Es drückt sich dies so aus, dass dann die
Triebe, Begierden und Leidenschaften durchleuchtet sind von dem, was das Ich aus dem 
Geiste empfangen hat. Das Ich ist dann vermöge seines Anteiles an der geistigen Welt Herr 
geworden in der Welt der Triebe, Begierden und so weiter. In dem Masse, als es dies 
geworden ist, erscheint das Geistselbst im Astralleib. Und dieser selbst wird dadurch 
verwandelt“  9, 58f (>Seele und Leib)

  Der heutige Mensch „hat aber etwas hineingearbeitet in seinen astralischen Leib. .. Er hat 
seinen Astralleib umgestaltet. Noch mehr hat ihn umgestaltet eine solche Persönlichkeit wie
Schiller, noch mehr eine solche Persönlichkeit, die in gar keiner Beziehung zu den 
Leidenschaften steht wie Franz von Assisi, die ganz und gar geläutert war und in diesem 
Astralleib Herr ist über alle Triebe und Begierden. So kann man denn von einem Menschen,
der an sich gearbeitet hat, sagen: Sein Astralleib besteht aus zwei Teilen. Der eine Teil ist 
das, was von der Natur, von göttlichen Mächten gegeben ist, der andere Teil ist das, was er 
selbst darinnen erzeugt hat. Diesen zweiten, vom Ich umgestalteten Teil, nennen wir 
geistiges Selbst oder Manas.“  54, 124 (>Menschliche Wesenheit)

  Vom Geistselbst ist heute beim Menschen höchstens der Anfang vorhanden. 121, 16ff 

  Geld: „Was ist eigentlich für den heutigen sozialen Organismus das Geld? Es ist das 
Mittel, um gemeinsame Wirtschaft zu führen. Stellen Sie sich nur einmal die ganze 
Funktion des Geldes vor. Sie besteht darinnen, dass ich einfach für dasjenige, was ich selber
arbeite, Anweisung habe auf irgendetwas anderes, was ein anderer arbeitet. Und sobald 
Geld etwas anderes ist als diese Anweisung, ist es unberechtigt im sozialen Organismus.“  
329, 140   (>Wirtschaftliche Urzelle)

  „Geld ist dasjenige, was nach der Naturalwirtschaft die Menschen, die in einem sozialen 

sind sie eben nicht in bloss räumlichen Beziehungen ..“  Aus dem naturwissenschaftlichen 
Denken kommen keine sozialen Vorstellungen. Wir müssen heraus „aus jener 
Anschaulichkeit, die zur Banalität und Trivialität wird.“ 199, 98f  (>Mensch dreigliedrig, 
>Hierarchien)

   Der Mensch hat zwölf Sinne. Durch die äusseren Sinne kommt man in eine höhere, eine 
objektiv geistige Welt hinein, die uns umgibt. Dazu gehört auch der Gedankensinn, durch 
den wir Intuitionen bekommen. „Das ist es, was wir durch Geisteswissenschaft zu erreichen
versuchen: in diese objektive geistig-seelische Welt einzudringen.“ Über die unteren Sinne 
nimmt man wahr, was im Körper wühlt und hat dabei Erlebnisse; z.B. über den Geruchssinn
das mystische Einssein mit Gott, Tastsinn = Gottgefühl, Gleichgewichtssinn = innere Ruhe; 
sich als Geist fühlen usw.. Mystiker wie Mechthild von Magdeburg, Tauler oder Meister 
Eckhart „riechen“ die Dinge.  199, 8.8.1920

  Geistselbst: „Der Geist bildet das Ich von innen nach aussen, die mineralische Welt von 
aussen nach innen. Der ein „Ich“ bildende und als „Ich“ lebende Geist sei „Geistselbst“ 
genannt, weil er als „Ich“ oder „Selbst“ des Menschen erscheint.“ 9,51 (>Bewusstseinss.)

  „In des Menschen Astralleib wirken zunächst des Menschen Triebe, Begierden, 
Leidenschaften, insofern diese empfunden werden; und es wirken in ihm die sinnlichen 
Wahrnehmungen. (..) Durchdringt sich das „Ich“ mit dem Geistselbst, so durchkraftet die 
Seele den Astralleib wieder mit diesem Geistselbst. Es drückt sich dies so aus, dass dann die
Triebe, Begierden und Leidenschaften durchleuchtet sind von dem, was das Ich aus dem 
Geiste empfangen hat. Das Ich ist dann vermöge seines Anteiles an der geistigen Welt Herr 
geworden in der Welt der Triebe, Begierden und so weiter. In dem Masse, als es dies 
geworden ist, erscheint das Geistselbst im Astralleib. Und dieser selbst wird dadurch 
verwandelt“  9, 58f (>Seele und Leib)

  Der heutige Mensch „hat aber etwas hineingearbeitet in seinen astralischen Leib. .. Er hat 
seinen Astralleib umgestaltet. Noch mehr hat ihn umgestaltet eine solche Persönlichkeit wie
Schiller, noch mehr eine solche Persönlichkeit, die in gar keiner Beziehung zu den 
Leidenschaften steht wie Franz von Assisi, die ganz und gar geläutert war und in diesem 
Astralleib Herr ist über alle Triebe und Begierden. So kann man denn von einem Menschen,
der an sich gearbeitet hat, sagen: Sein Astralleib besteht aus zwei Teilen. Der eine Teil ist 
das, was von der Natur, von göttlichen Mächten gegeben ist, der andere Teil ist das, was er 
selbst darinnen erzeugt hat. Diesen zweiten, vom Ich umgestalteten Teil, nennen wir 
geistiges Selbst oder Manas.“  54, 124 (>Menschliche Wesenheit)

  Vom Geistselbst ist heute beim Menschen höchstens der Anfang vorhanden. 121, 16ff 

  Geld: „Was ist eigentlich für den heutigen sozialen Organismus das Geld? Es ist das 
Mittel, um gemeinsame Wirtschaft zu führen. Stellen Sie sich nur einmal die ganze 
Funktion des Geldes vor. Sie besteht darinnen, dass ich einfach für dasjenige, was ich selber
arbeite, Anweisung habe auf irgendetwas anderes, was ein anderer arbeitet. Und sobald 
Geld etwas anderes ist als diese Anweisung, ist es unberechtigt im sozialen Organismus.“  
329, 140   (>Wirtschaftliche Urzelle)

  „Geld ist dasjenige, was nach der Naturalwirtschaft die Menschen, die in einem sozialen 



Organismus leben, eben zur gemeinsamen Wirtschaft veranlassen. Geld kann nichts anderes
sein als die Anweisung, .. die ich habe, dass ich zur rechten Zeit auf Grundlage des von mir 
Hervorgebrachten, von einem anderen sein anders Hervorgebrachtes wieder bekommen 
kann. Das kann aber nur ausgemacht werden, was hier als die eigentliche Funktion des 
Geldes genannt ist, das kann nur ausgemacht werden auf dem Boden des 
Wirtschaftsorganismus.“  336, 218

  „.. es gibt nicht Geld als solches, sondern nur diese drei Sorten von Geld im sozialen 
Organismus ..“   NÖK, 183f  (>Geld-Arten)

  Staatsbanknoten und andere Arten von Geldsurrogaten würden bei einer anderen 
Währungsgrundlage zu einem einheitlichen Geld, gleichgültig, aus was es bestehen würde. 
Am Ende seines Prozesses hätte es einen nominalistischen Charakter, am Anfang einen 
metallistischen.   NÖS, 81f   (>Geld-Zirkulation, >Zahlen, Leihen, Schenken)

  Geld, abstrakt und konkret: Das Geld ist ein vollständiges Abstraktum. Für fünf 
Franken kann man ganz Unterschiedliches kaufen. „Das Geld ist das für die einzelnen 
Volkswirtschaftsfaktoren, insofern sie noch von der Natur beeinflusst sind, absolut 
Gleichgültige. Deshalb wird das Geld aber der Ausdruck, die Handhabe, das Mittel für den 
Geist ..“   NÖK, 58   (>Abstrakt.., >Geld einnehmen, >Geldwirtschaft, >Geld ist Geist, 
>Geldschwindel, >Imperialismus)

  „Ich wollte .. andeuten, wie nun wiederum auf der anderen Seite nach und nach 
hineindringt in das allmählich ganz abstrakt gewordene - gerade unter dem Eindrucke der 
Geldwirtschaft abstrakt gewordene - Leben das konkrete Leben in der Kreditwirtschaft.“  
332a, 30  (>Kreditwirtschaft)

  In der alten Naturalwirtschaft musste man immer weiter arbeiten, um wirtschaftliche Güter
hervorzubringen. Beim Geld ist das (gegenwärtig) nicht nötig; man wirtschaftet mit dem 
Geld ganz frei von denjenigen, die die Güter erzeugen.   332a, 51f  (>Geld ausgeben als 
Wirklichkeit)

  „Man abstrahiert gewissermassen das Geld im Wirtschaftsprozesse, wie man im 
Gedankenprozess die Gedanken abstrahiert. Aber geradesowenig wie man aus abstrakten 
Gedanken irgendwelche wirklichen Vorstellungen und Empfindungen hervorzaubern kann, 
so kann man aus dem Gelde etwas Wirkliches hervorzaubern.“    332a, 60

  „Wenn man das Wirtschaftsleben seit dem Jahre1810 verfolgt, dann sieht man, dass alle 
Kalamitäten damit zusammenhängen, dass das Geldwesen emanzipiert worden ist vom 
eigentlichen Wirtschaftsleben. An die Stelle des produktiven Wirtschaftslebens ist immer 
mehr das Bankwesen getreten.“ Es geht um „die Aufhebung der Trennung vom Banksystem
und dem übrigen Wirtschaftsleben.“  332b, 307

  Geldkapitalismus und Lohnkämpferei, als Krebsschaden des modernen Lebens, sind 
entstanden dadurch, „dass einem auch gar nicht mehr vor Augen stand (..) wie die Fäden 
herüber- und hinübergehen, weil das Geld alles ausgelöscht hat. Wenn aber die 
Assoziationen da sei werden, wird wiederum klar und offen daliegen, wie das eine oder 
andere produziert sein muss.“   337a, 152  (>Geld christlich haben, >Realismus u. Nom.)

Organismus leben, eben zur gemeinsamen Wirtschaft veranlassen. Geld kann nichts anderes
sein als die Anweisung, .. die ich habe, dass ich zur rechten Zeit auf Grundlage des von mir 
Hervorgebrachten, von einem anderen sein anders Hervorgebrachtes wieder bekommen 
kann. Das kann aber nur ausgemacht werden, was hier als die eigentliche Funktion des 
Geldes genannt ist, das kann nur ausgemacht werden auf dem Boden des 
Wirtschaftsorganismus.“  336, 218

  „.. es gibt nicht Geld als solches, sondern nur diese drei Sorten von Geld im sozialen 
Organismus ..“   NÖK, 183f  (>Geld-Arten)

  Staatsbanknoten und andere Arten von Geldsurrogaten würden bei einer anderen 
Währungsgrundlage zu einem einheitlichen Geld, gleichgültig, aus was es bestehen würde. 
Am Ende seines Prozesses hätte es einen nominalistischen Charakter, am Anfang einen 
metallistischen.   NÖS, 81f   (>Geld-Zirkulation, >Zahlen, Leihen, Schenken)

  Geld, abstrakt und konkret: Das Geld ist ein vollständiges Abstraktum. Für fünf 
Franken kann man ganz Unterschiedliches kaufen. „Das Geld ist das für die einzelnen 
Volkswirtschaftsfaktoren, insofern sie noch von der Natur beeinflusst sind, absolut 
Gleichgültige. Deshalb wird das Geld aber der Ausdruck, die Handhabe, das Mittel für den 
Geist ..“   NÖK, 58   (>Abstrakt.., >Geld einnehmen, >Geldwirtschaft, >Geld ist Geist, 
>Geldschwindel, >Imperialismus)

  „Ich wollte .. andeuten, wie nun wiederum auf der anderen Seite nach und nach 
hineindringt in das allmählich ganz abstrakt gewordene - gerade unter dem Eindrucke der 
Geldwirtschaft abstrakt gewordene - Leben das konkrete Leben in der Kreditwirtschaft.“  
332a, 30  (>Kreditwirtschaft)

  In der alten Naturalwirtschaft musste man immer weiter arbeiten, um wirtschaftliche Güter
hervorzubringen. Beim Geld ist das (gegenwärtig) nicht nötig; man wirtschaftet mit dem 
Geld ganz frei von denjenigen, die die Güter erzeugen.   332a, 51f  (>Geld ausgeben als 
Wirklichkeit)

  „Man abstrahiert gewissermassen das Geld im Wirtschaftsprozesse, wie man im 
Gedankenprozess die Gedanken abstrahiert. Aber geradesowenig wie man aus abstrakten 
Gedanken irgendwelche wirklichen Vorstellungen und Empfindungen hervorzaubern kann, 
so kann man aus dem Gelde etwas Wirkliches hervorzaubern.“    332a, 60

  „Wenn man das Wirtschaftsleben seit dem Jahre1810 verfolgt, dann sieht man, dass alle 
Kalamitäten damit zusammenhängen, dass das Geldwesen emanzipiert worden ist vom 
eigentlichen Wirtschaftsleben. An die Stelle des produktiven Wirtschaftslebens ist immer 
mehr das Bankwesen getreten.“ Es geht um „die Aufhebung der Trennung vom Banksystem
und dem übrigen Wirtschaftsleben.“  332b, 307

  Geldkapitalismus und Lohnkämpferei, als Krebsschaden des modernen Lebens, sind 
entstanden dadurch, „dass einem auch gar nicht mehr vor Augen stand (..) wie die Fäden 
herüber- und hinübergehen, weil das Geld alles ausgelöscht hat. Wenn aber die 
Assoziationen da sei werden, wird wiederum klar und offen daliegen, wie das eine oder 
andere produziert sein muss.“   337a, 152  (>Geld christlich haben, >Realismus u. Nom.)



  Das Abstraktwerden des Geldmarktes hilft der Menschheit, die Individualität loszulösen 
von der Gruppenhaftigkeit, und den einzelnen Menschen über die Demokratie zur Geltung 
zu bringen.   337a, 289  (>Kapitalismus und Persönlichkeit, >Geld und Natur)

  Geld; -Alterung, -Abnutzung:  Alterndes Geld; Ein solches Begriffsbild ist wie ein 
werdender Mensch. „Man hat das allgemeine Gefühl: Der wird dieses oder jenes Tüch-tige 
leisten können.“ Aber er kann das auf unterschiedliche Weise leisten.   NÖK, 199f 

  „Just dasjenige, was Geld ist, das ist etwas, was merkwürdigerweise im 
volkswirtschaftlichen Leben, trotzdem es ganz in Äquivalenz steht mit den anderen 
volkswirtschaftlichen Elementen, sich nicht abnutzt.“ Wenn ich für 500 Franken Kartoffeln 
habe, muss ich dafür sorgen, dass ich sie losbringe, und nach einiger Zeit sind sie nicht 
mehr da. Das Geld müsste sich ebenso abnutzen.   NÖK, 164  (Kapital-Verbrauch)

  Im zirkulierenden Geld (d.h. im für den Tausch verwendeten Kaufgeld) hat man ein Abbild
davon, was in den Gebrauchswaren abnützbar ist; es ist eine Parallelströmung zu den sich 
abnutzenden Werten.  NÖK, 174  (>Hortung)

  „Nun, nehmen Sie einmal an, Sie nehmen es in die Hand, das Geld alt werden zu lassen. 
(…) Das Geld würde entwertet sein nach einiger Zeit .. Das Geldstück, das die Jahreszahl 
1910 trägt, (hat) zum Beispiel seinen Wert verloren im Jahre 1935. (…) Wenn das Geld in 
dieser Weise, dass die Jahreszahl seiner Entstehung etwas bedeutet, in meinem 
Portemonnaie (!) alt wird – Altwerden nenne ich Immer-näher-Kommen seinem Sterben - 
dann wird ja gerade dadurch dem Geld ein Wert aufgedrückt .. Das junge Geld also 
bekommt unter dem Einfluss langfristiger Unternehmungen einen besonderen Wert.“ Für 
kurzfristigere Unternehmungen gilt: „Also ich werde mir billigeres Geld verschaffen, wenn 
ich es kürzere Zeit brauche.““  NÖK, 179f

  „..wenn Sie das Geld nun zähmen, wenn Sie wirklich das hineinfügen, dass Sie dem Geld 
ein Alter geben und junges Geld als Leihgeld wertvoller sein lassen als altes Geld, dann 
prägen Sie dem Geld denjenigen realen Wert auf, den es .. durch seine Position im 
volkswirtschaftlichen Prozess hat. Dieser Wert ist wesentlich nur da, indem das Geld 
Leihgeld ist; denn, auch wenn das Geld Leihgeld ist, als Kaufgeld behält es ja seinen 
früheren Wert.“ (bis zum Endtermin) NÖK, 181   (>Leihgeld, >Zins und Geldalterung)   

   (Frage: Wird es sich allmählich abnutzen, auch als Kaufgeld?) „Als Kaufgeld hat es bis 
zuletzt denselben Wert. Diese Frage ist eine mehr technische des Verkehrs, eine Frage des 
Wie. Die allmähliche Abnützung des Geldes ist nicht leicht vorzustellen. Sie würde einen 
ausserordentlichen bürokratischen Apparat erforderlich machen.“   NÖS, 77

  
  „Daraus folgt unmittelbar, dass das Geld alt werden muss. Es handelt sich lediglich darum,
auf welche Weise man das technisch ausführen kann.“ .. „Aber es handelt sich wirklich 
niemals darum, dass man die Abnützung durch solche äusseren Zeichen (amtliche 
Coupons) herbeiführt, sondern dass der reale Verlauf der Dinge von selbst diese Wertigkeit 
bewirkt. Das geschieht, wenn Sie einfach dem Geld mehr oder weniger den 
Wechselcharakter geben (..) insofern (..) als ein Endtermin da ist. (…) „Es würde sich dann 
darum handeln, dass wiederum für die Weltwirtschaft dasjenige herausgefunden wird, was 

  Das Abstraktwerden des Geldmarktes hilft der Menschheit, die Individualität loszulösen 
von der Gruppenhaftigkeit, und den einzelnen Menschen über die Demokratie zur Geltung 
zu bringen.   337a, 289  (>Kapitalismus und Persönlichkeit, >Geld und Natur)

  Geld; -Alterung, -Abnutzung:  Alterndes Geld; Ein solches Begriffsbild ist wie ein 
werdender Mensch. „Man hat das allgemeine Gefühl: Der wird dieses oder jenes Tüch-tige 
leisten können.“ Aber er kann das auf unterschiedliche Weise leisten.   NÖK, 199f 

  „Just dasjenige, was Geld ist, das ist etwas, was merkwürdigerweise im 
volkswirtschaftlichen Leben, trotzdem es ganz in Äquivalenz steht mit den anderen 
volkswirtschaftlichen Elementen, sich nicht abnutzt.“ Wenn ich für 500 Franken Kartoffeln 
habe, muss ich dafür sorgen, dass ich sie losbringe, und nach einiger Zeit sind sie nicht 
mehr da. Das Geld müsste sich ebenso abnutzen.   NÖK, 164  (Kapital-Verbrauch)

  Im zirkulierenden Geld (d.h. im für den Tausch verwendeten Kaufgeld) hat man ein Abbild
davon, was in den Gebrauchswaren abnützbar ist; es ist eine Parallelströmung zu den sich 
abnutzenden Werten.  NÖK, 174  (>Hortung)

  „Nun, nehmen Sie einmal an, Sie nehmen es in die Hand, das Geld alt werden zu lassen. 
(…) Das Geld würde entwertet sein nach einiger Zeit .. Das Geldstück, das die Jahreszahl 
1910 trägt, (hat) zum Beispiel seinen Wert verloren im Jahre 1935. (…) Wenn das Geld in 
dieser Weise, dass die Jahreszahl seiner Entstehung etwas bedeutet, in meinem 
Portemonnaie (!) alt wird – Altwerden nenne ich Immer-näher-Kommen seinem Sterben - 
dann wird ja gerade dadurch dem Geld ein Wert aufgedrückt .. Das junge Geld also 
bekommt unter dem Einfluss langfristiger Unternehmungen einen besonderen Wert.“ Für 
kurzfristigere Unternehmungen gilt: „Also ich werde mir billigeres Geld verschaffen, wenn 
ich es kürzere Zeit brauche.““  NÖK, 179f

  „..wenn Sie das Geld nun zähmen, wenn Sie wirklich das hineinfügen, dass Sie dem Geld 
ein Alter geben und junges Geld als Leihgeld wertvoller sein lassen als altes Geld, dann 
prägen Sie dem Geld denjenigen realen Wert auf, den es .. durch seine Position im 
volkswirtschaftlichen Prozess hat. Dieser Wert ist wesentlich nur da, indem das Geld 
Leihgeld ist; denn, auch wenn das Geld Leihgeld ist, als Kaufgeld behält es ja seinen 
früheren Wert.“ (bis zum Endtermin) NÖK, 181   (>Leihgeld, >Zins und Geldalterung)   

   (Frage: Wird es sich allmählich abnutzen, auch als Kaufgeld?) „Als Kaufgeld hat es bis 
zuletzt denselben Wert. Diese Frage ist eine mehr technische des Verkehrs, eine Frage des 
Wie. Die allmähliche Abnützung des Geldes ist nicht leicht vorzustellen. Sie würde einen 
ausserordentlichen bürokratischen Apparat erforderlich machen.“   NÖS, 77

  
  „Daraus folgt unmittelbar, dass das Geld alt werden muss. Es handelt sich lediglich darum,
auf welche Weise man das technisch ausführen kann.“ .. „Aber es handelt sich wirklich 
niemals darum, dass man die Abnützung durch solche äusseren Zeichen (amtliche 
Coupons) herbeiführt, sondern dass der reale Verlauf der Dinge von selbst diese Wertigkeit 
bewirkt. Das geschieht, wenn Sie einfach dem Geld mehr oder weniger den 
Wechselcharakter geben (..) insofern (..) als ein Endtermin da ist. (…) „Es würde sich dann 
darum handeln, dass wiederum für die Weltwirtschaft dasjenige herausgefunden wird, was 



ja für eine im Grunde genommen als lokale Wirtschaft sehr weitgehende Ökonomie schon 
da war. Das ist nämlich die Handhabung des Jubeljahres im alten Testament. Das ist etwas 
ganz Ähnliches wie das Altwerden des Geldes: das Nachlassen sämtlicher Schulden. Mit 
einem radikalen Nachlassen aller Schulden fallen auch alle volkswirtschaftlich schädlichen 
Vermögen beziehungsweise Kapitalien weg. Es ist immerhin .. alle siebzig Jahre. … Wenn 
man den Zeitenverlauf eines ganzen Menschenlebens nimmt, so liegt darin alles angelegt, 
was an Schenkungskapital in der Jugend da ist, dann an Leihkapital und an Handelskapital, 
also Verkehrskapital. Es wurde angenommen, dass der Mensch das Recht hat, dasjenige in 
der Jugend zu verzehren, was er später als reifer Mensch verdient, und dann etwas weniger 
verdient, wenn es gegen das Ende zugeht. Man hat das dazumal als eine Art von Leihen 
angesehen.“   NÖS, 77f

  Wenn man zurückkommen wollte auf die alte hebräische Art, nach einer bestimmten Zeit 
die Güterverteilung neu vorzunehmen, würde das als etwas Unerhörtes angesehen. Aber die 
Folge dieser Haltung ist, dass im Weltkrieg 10 Millionen Menschen getötet wurden und 18 
Millionen zu Krüppeln gemacht wurden.   189, 145  (>Geld; Erneuerung, >Geld-Wert)

 
  Geld-Alterung durch Produktionsmittel-Übergang, bzw. durch Trennung Arbeit-
Einkommen:   „ Aber wenn im volkswirtschaftlichen Prozess das einträte, dass tatsächlich 
Produktionsmittel nichts mehr kosten, wenn sie da sind, Grund und Boden tatsächlich 
Rechtsobjekte werden, (..) dann tritt für das Geldvermögen ein, dass es, (..) nach einer 
bestimmten Zeit anfängt, einen üblen Geruch zu haben...“   332a, 210  

  Die Abnützung des Geldes würde im gegenseitigen Verkehr selber eintreten, „weil auf der 
Banknote das Anfangsjahr stehen würde“. Das Geld würde dann „eine geringere, jetzt nicht 
Kaufkraft, aber eine geringere Verwertungskraft für alles Organisieren haben“. So würde es 
allmählich in Schenkungsgeld übergehen und rücklaufen in junge Geldzeichen.   NÖS, 79  
(Verwertungskraft: Wert hat das Geld über Leihgeld, also Produktionsmittel)

  „Es gibt heute etwas höchst Unnatürliches in der sozialen Ordnung, das besteht darin, dass 
das Geld sich vermehrt, wenn man es bloss hat. Man legt es auf eine Bank und bekommt 
Zinsen. (..) Das ist ein völliger Unsinn. Die Notwendigkeit wird aber eintreten, wenn die 
Existenzmittelbeschaffung getrennt wird von der Arbeit, dass Geld verwendet wird, wenn es
da ist, wenn es erzeugt wird als Äquivalent der Waren, die da sind. Es muss verwendet 
werden, es muss zirkulieren. Die reale Wirkung wird eintreten, dass Geld sich nicht 
vermehrt, sondern dass es sich vermindert. …  Wenn Arbeit und Einkommen getrennt sind, 
wird Geld (sonst Macht über Arbeit), als Äquivalent der Waren, verwendet, wenn es da ist. 
Die reale Wirkung wird sein, dass es sich progressiv vermindert, wenn es nicht in die 
Zirkulation geführt wird.“  186, 50f   (>Gesell, Silvio)

  Geld-Anlagen versteuern: „Wenn ich es (das Geld) in einer Bank anlege, so ist es eine 
Art von Ausgabe, die ich mache – das ist natürlich festzuhalten.“ (Im Zusammenhang mit 
der Ausgabensteuer erwähnt).   332a, 61

  Geld und Arbeit: „Man bekommt die Möglichkeit, sich menschliche Arbeitskraft zu 
verschaffen , indem man das Geld als selbständige Ware loslöst von dem Wirtschafts-
prozess, während das Geld eigentlich bloss ein wertloser Schein sein sollte im Sinne einer 
Anweisung auf das, was man als Ware durch das Geld eintauscht. Durch diese Loslösung 

ja für eine im Grunde genommen als lokale Wirtschaft sehr weitgehende Ökonomie schon 
da war. Das ist nämlich die Handhabung des Jubeljahres im alten Testament. Das ist etwas 
ganz Ähnliches wie das Altwerden des Geldes: das Nachlassen sämtlicher Schulden. Mit 
einem radikalen Nachlassen aller Schulden fallen auch alle volkswirtschaftlich schädlichen 
Vermögen beziehungsweise Kapitalien weg. Es ist immerhin .. alle siebzig Jahre. … Wenn 
man den Zeitenverlauf eines ganzen Menschenlebens nimmt, so liegt darin alles angelegt, 
was an Schenkungskapital in der Jugend da ist, dann an Leihkapital und an Handelskapital, 
also Verkehrskapital. Es wurde angenommen, dass der Mensch das Recht hat, dasjenige in 
der Jugend zu verzehren, was er später als reifer Mensch verdient, und dann etwas weniger 
verdient, wenn es gegen das Ende zugeht. Man hat das dazumal als eine Art von Leihen 
angesehen.“   NÖS, 77f

  Wenn man zurückkommen wollte auf die alte hebräische Art, nach einer bestimmten Zeit 
die Güterverteilung neu vorzunehmen, würde das als etwas Unerhörtes angesehen. Aber die 
Folge dieser Haltung ist, dass im Weltkrieg 10 Millionen Menschen getötet wurden und 18 
Millionen zu Krüppeln gemacht wurden.   189, 145  (>Geld; Erneuerung, >Geld-Wert)

 
  Geld-Alterung durch Produktionsmittel-Übergang, bzw. durch Trennung Arbeit-
Einkommen:   „ Aber wenn im volkswirtschaftlichen Prozess das einträte, dass tatsächlich 
Produktionsmittel nichts mehr kosten, wenn sie da sind, Grund und Boden tatsächlich 
Rechtsobjekte werden, (..) dann tritt für das Geldvermögen ein, dass es, (..) nach einer 
bestimmten Zeit anfängt, einen üblen Geruch zu haben...“   332a, 210  

  Die Abnützung des Geldes würde im gegenseitigen Verkehr selber eintreten, „weil auf der 
Banknote das Anfangsjahr stehen würde“. Das Geld würde dann „eine geringere, jetzt nicht 
Kaufkraft, aber eine geringere Verwertungskraft für alles Organisieren haben“. So würde es 
allmählich in Schenkungsgeld übergehen und rücklaufen in junge Geldzeichen.   NÖS, 79  
(Verwertungskraft: Wert hat das Geld über Leihgeld, also Produktionsmittel)

  „Es gibt heute etwas höchst Unnatürliches in der sozialen Ordnung, das besteht darin, dass 
das Geld sich vermehrt, wenn man es bloss hat. Man legt es auf eine Bank und bekommt 
Zinsen. (..) Das ist ein völliger Unsinn. Die Notwendigkeit wird aber eintreten, wenn die 
Existenzmittelbeschaffung getrennt wird von der Arbeit, dass Geld verwendet wird, wenn es
da ist, wenn es erzeugt wird als Äquivalent der Waren, die da sind. Es muss verwendet 
werden, es muss zirkulieren. Die reale Wirkung wird eintreten, dass Geld sich nicht 
vermehrt, sondern dass es sich vermindert. …  Wenn Arbeit und Einkommen getrennt sind, 
wird Geld (sonst Macht über Arbeit), als Äquivalent der Waren, verwendet, wenn es da ist. 
Die reale Wirkung wird sein, dass es sich progressiv vermindert, wenn es nicht in die 
Zirkulation geführt wird.“  186, 50f   (>Gesell, Silvio)

  Geld-Anlagen versteuern: „Wenn ich es (das Geld) in einer Bank anlege, so ist es eine 
Art von Ausgabe, die ich mache – das ist natürlich festzuhalten.“ (Im Zusammenhang mit 
der Ausgabensteuer erwähnt).   332a, 61

  Geld und Arbeit: „Man bekommt die Möglichkeit, sich menschliche Arbeitskraft zu 
verschaffen , indem man das Geld als selbständige Ware loslöst von dem Wirtschafts-
prozess, während das Geld eigentlich bloss ein wertloser Schein sein sollte im Sinne einer 
Anweisung auf das, was man als Ware durch das Geld eintauscht. Durch diese Loslösung 



des Geldes aber ist die Arbeitskraft zum Knecht der Macht „Kapital“ geworden.“   331, 61  
(>Arbeit und Einkommen trennen)

  „Nur tote Ware wird man in Zukunft bekommen für Geld, nicht menschliche Arbeitskraft.“
186, 49  (>Geld und Ware, >Leistung und Gegenleistung) 

  Geld und Arbeitsteilung: Geld als äusserlich ausgedrückter Wert, der durch Arbeits-
teilung erwirtschaftet ist und vom einen auf den anderen übertragen wird.  NÖK, 56

  „Nun muss aber in dem sozialen Organismus, der der Arbeitsteilung unterliegt, der daher 
auch eine ausgebreitete Zirkulation hat, für jedes Erzeugnis ein Äquivalent bestehen. Der 
Geldeswert, der der Preis ist, der muss bestehen.“   NÖK, 164

  Geld ist das Mittel, um gemeinsam Wirtschaft zu führen.   329, 2.4.19

  Geld-Arten; Geld-Gebiete durch Geld-Alterung: „Das geschieht nun in Wirklichkeit, 
dass einfach im volkswirtschaftlichen Prozess das Geld sich metamorphosiert, dass es 
verschiedene Qualitäten bekommt, indem es Leihgeld oder Schenkungsgeld wird. Das aber 
kaschieren wir, wenn wir (..) nach seiner ihm aufgeschriebenen Zahl uns richten.“   NÖK, 
177f  (>Geld-Zirkulation, >Geld als Kaufgeld, >.. Leihgeld, >.. Schenkungsgeld)

  Wenn man nicht das wirtschaftliche Chaos sich über alles ausbreiten lassen will, sondern 
Vernunft in die Sache hineinbringt, wird man die nötigen assoziativen Vereinigungen 
zwischen Kaufgeld, Leihgeld, Schenkungsgeld und Gelderneuerung stellen. Wer Geld 
verleiht, steht in Verbindung mit seiner Assoziation usw..  NÖK, 182

 
  Durch die Geld-Zähmung; Geld-Alterung werden „..in diesem geschlossenen 
Wirtschaftsgebiet, das nicht eine Volkswirtschaft ist, die an eine andere angrenzt, wo man 
Export und Import treiben kann, drei Gebiete entstehen in Bezug auf Geld: Leihgeldgebiet, 
Kaufgeldgebiet, Schenkungsgeldgebiet. Und wenn irgendwo dasjenige eintritt, was sonst 
korrigiert werden muss von der Nachbarschaft her durch Export und Import, so wird das 
jetzt korrigiert von den drei Gebieten.“  NÖK, 183   

  „Es handelt sich heute wirklich darum, das Wesen des Geldes richtig zu erfassen (..) es 
gibt nicht Geld als solches, sondern nur diese drei Sorten von Geld im sozialen Organismus,
und noch dazu wird jede Sorte das, was es da ist, erst im Moment, wo es eben eintritt in den
volkswirtschaftlichen Prozess oder von einer Art des volkswirtschaftlichen Prozesses in 
eine andere eintritt.“   NÖK, 183f

  Geldarten im Verlauf eines Menschenlebens: Schenkungskapital in der Jugend, dann 
Leihkapital, dann Handelskapital.   NÖS, 78  

  Geld ausgeben als Wirklichkeit: „Geld wird erst zu einem Wirklichen, wenn es 
ausgegeben wird. Da tritt es über in den Wirtschaftsprozess, gleichgültig ob ich es für mein 
Vergnügen oder für meine leiblichen und geistigen Bedürfnisse ausgebe, oder ob ich es in 
einer Bank anlege, so dass es da für den wirtschaftlichen Prozess verwendet wird. Wenn ich 
es in einer Bank anlege, so ist es eine Art von Ausgabe, die ich mache - das ist natürlich 
festzuhalten. Aber Geld wird in dem Augenblicke zu etwas Realem im Wirtschaftsprozesse,

des Geldes aber ist die Arbeitskraft zum Knecht der Macht „Kapital“ geworden.“   331, 61  
(>Arbeit und Einkommen trennen)

  „Nur tote Ware wird man in Zukunft bekommen für Geld, nicht menschliche Arbeitskraft.“
186, 49  (>Geld und Ware, >Leistung und Gegenleistung) 

  Geld und Arbeitsteilung: Geld als äusserlich ausgedrückter Wert, der durch Arbeits-
teilung erwirtschaftet ist und vom einen auf den anderen übertragen wird.  NÖK, 56

  „Nun muss aber in dem sozialen Organismus, der der Arbeitsteilung unterliegt, der daher 
auch eine ausgebreitete Zirkulation hat, für jedes Erzeugnis ein Äquivalent bestehen. Der 
Geldeswert, der der Preis ist, der muss bestehen.“   NÖK, 164

  Geld ist das Mittel, um gemeinsam Wirtschaft zu führen.   329, 2.4.19

  Geld-Arten; Geld-Gebiete durch Geld-Alterung: „Das geschieht nun in Wirklichkeit, 
dass einfach im volkswirtschaftlichen Prozess das Geld sich metamorphosiert, dass es 
verschiedene Qualitäten bekommt, indem es Leihgeld oder Schenkungsgeld wird. Das aber 
kaschieren wir, wenn wir (..) nach seiner ihm aufgeschriebenen Zahl uns richten.“   NÖK, 
177f  (>Geld-Zirkulation, >Geld als Kaufgeld, >.. Leihgeld, >.. Schenkungsgeld)

  Wenn man nicht das wirtschaftliche Chaos sich über alles ausbreiten lassen will, sondern 
Vernunft in die Sache hineinbringt, wird man die nötigen assoziativen Vereinigungen 
zwischen Kaufgeld, Leihgeld, Schenkungsgeld und Gelderneuerung stellen. Wer Geld 
verleiht, steht in Verbindung mit seiner Assoziation usw..  NÖK, 182

 
  Durch die Geld-Zähmung; Geld-Alterung werden „..in diesem geschlossenen 
Wirtschaftsgebiet, das nicht eine Volkswirtschaft ist, die an eine andere angrenzt, wo man 
Export und Import treiben kann, drei Gebiete entstehen in Bezug auf Geld: Leihgeldgebiet, 
Kaufgeldgebiet, Schenkungsgeldgebiet. Und wenn irgendwo dasjenige eintritt, was sonst 
korrigiert werden muss von der Nachbarschaft her durch Export und Import, so wird das 
jetzt korrigiert von den drei Gebieten.“  NÖK, 183   

  „Es handelt sich heute wirklich darum, das Wesen des Geldes richtig zu erfassen (..) es 
gibt nicht Geld als solches, sondern nur diese drei Sorten von Geld im sozialen Organismus,
und noch dazu wird jede Sorte das, was es da ist, erst im Moment, wo es eben eintritt in den
volkswirtschaftlichen Prozess oder von einer Art des volkswirtschaftlichen Prozesses in 
eine andere eintritt.“   NÖK, 183f

  Geldarten im Verlauf eines Menschenlebens: Schenkungskapital in der Jugend, dann 
Leihkapital, dann Handelskapital.   NÖS, 78  

  Geld ausgeben als Wirklichkeit: „Geld wird erst zu einem Wirklichen, wenn es 
ausgegeben wird. Da tritt es über in den Wirtschaftsprozess, gleichgültig ob ich es für mein 
Vergnügen oder für meine leiblichen und geistigen Bedürfnisse ausgebe, oder ob ich es in 
einer Bank anlege, so dass es da für den wirtschaftlichen Prozess verwendet wird. Wenn ich 
es in einer Bank anlege, so ist es eine Art von Ausgabe, die ich mache - das ist natürlich 
festzuhalten. Aber Geld wird in dem Augenblicke zu etwas Realem im Wirtschaftsprozesse,



wo es sich von meinem Besitze ablöst, in den Wirtschaftsprozess übergeht. .. Den 
Menschen nützt nur die Möglichkeit, viel ausgeben zu können. Und für das öffentliche 
Leben für das wirkliche produktive Leben ist das Zeichen für viele Einnahmen eben, dass 
man viel ausgeben kann. Daher muss man, wenn man im Steuersystem nicht etwas schaffen
will; was parasitär am Wirtschaftsprozesse ist, sondern wenn man etwas schaffen will, was 
eine wirkliche Hingabe des Wirtschaftsprozesses an die Allgemeinheit ist, das Kapital in 
dem Augenblicke versteuern, in dem es in den Wirtschaftsprozess übergeführt wird.“  332a, 
61  (>Geld einnehmen als Abstraktionsprozess, >Geld; abstrakt und konkret, >Steuern als 
Ausgabensteuern)

  Geld-Begriff, lebendiger: „Wenn wir auf der einen Seite haben das sich abnützende Geld,
das heisst das altwerdende Geld, so versuchte ich eben gerade dadurch, dass das Geld in 
Zirkulation kommt und als Kaufgeld, Leihgeld und Schenkungsgeld figuriert .. zu zeigen, 
wie, wenn es in ungehinderter, rein wirtschaftlicher Weise funktioniert, dadurch von 
selber .. an der einen Stelle das Bedürfnis nach jungem Geld und an der anderen Stelle das 
Bedürfnis nach altem Geld entstehen wird.“   NÖK, 202

  Geld als Buchführung: „Heute ist das Geld, wenn es Papiergeld ist, ja selbst eine 
zwischen die sonstigen Waren eingeschobene Ware. Diesen Charakter muss das Geld ja im 
dreigliedrigen sozialen Organismus nach und nach verlieren. Und es kann selbstverständlich
die Preisbestimmung dann nur innerhalb des wirtschaftlichen Gliedes des sozialen 
Organismus geschehen. Die Geldscheine müssen immer mehr werden ein Teil der grossen 
Buchführung, welche zwischen allen Menschen (stattfindet), die eben am Wirtschaftsleben 
beteiligt sind.“  337b, 43f  (>Geld ist Geist, >Sozialer Organismus, Gesundheit)

  
  Wenn wir „in dem zirkulierenden Geld wirklich eine Art Abbild haben von dem, was in 
den verschiedenen Gebrauchswaren – denn geistige Leistungen sind ja auch 
Gebrauchswaren im wirtschaftlichen Sinn – nun eben auch abnützbar ist? In dem sich 
abnützenden Geld haben wir die Parallelströmung zu den sich abnützenden Waren, Gütern, 
Werten, also Sachwerten. … Wir haben .. im Grunde genommen dasjenige, was man die 
über die ganze Weltwirtschaft ausgedehnte Buchführung .. nennen könnte.“ Wenn man den 
Geldumsatz als Weltbuchhaltung sieht, gibt man dem Geld zurück, „was es doch nur sein 
kann: das äussere Mittel (..) des gegenseitigen Austauschs der Leistungen (und Waren). 
Denn die Menschen leben von den Leistungen, und nicht von den Zeichen dieser 
Leistungen in Wirklichkeit.“  NÖK, 202f   (>Weltwirtschaft)

  Je mehr die Wirtschaft sich emanzipiert, entspricht das Geld einer Riesenbuchhaltung der 
Weltwirtschaft. Nur dass die Posten an der betreffenden Stelle herausgerissen werden; dem, 
der die Ware gegeben hat, der Schein gegeben wird, so dass die Buchhaltung wandert.   
NÖS, 82f    (>Geld und Natur)  

  Geld christlich haben: Wenn die Existenzmittelbeschaffung getrennt wird von der Arbeit,
wenn Geld erzeugt wird als Äquivalent der Waren, die da sind, ist die Notwendigkeit da, 
dass es verwendet wird. Es ist „etwas höchst Unnatürliches, .. dass das Geld sich vermehrt, 
wenn man es bloss hat.“ Das blosse Geld ist nichts weiter, als „ein Schein, eine Anweisung, 
dass man eine gewisse Macht hat über die Arbeitskräfte der Menschen“. Wenn Geld 
Äquivalent der Waren ist, wird es nach einiger Zeit entwertet sein, „wenn es nicht in die 
Zirkulation geführt wird.“ Das Spiegelbild der atheistischen Naturwissenschaft „ist die 

wo es sich von meinem Besitze ablöst, in den Wirtschaftsprozess übergeht. .. Den 
Menschen nützt nur die Möglichkeit, viel ausgeben zu können. Und für das öffentliche 
Leben für das wirkliche produktive Leben ist das Zeichen für viele Einnahmen eben, dass 
man viel ausgeben kann. Daher muss man, wenn man im Steuersystem nicht etwas schaffen
will; was parasitär am Wirtschaftsprozesse ist, sondern wenn man etwas schaffen will, was 
eine wirkliche Hingabe des Wirtschaftsprozesses an die Allgemeinheit ist, das Kapital in 
dem Augenblicke versteuern, in dem es in den Wirtschaftsprozess übergeführt wird.“  332a, 
61  (>Geld einnehmen als Abstraktionsprozess, >Geld; abstrakt und konkret, >Steuern als 
Ausgabensteuern)

  Geld-Begriff, lebendiger: „Wenn wir auf der einen Seite haben das sich abnützende Geld,
das heisst das altwerdende Geld, so versuchte ich eben gerade dadurch, dass das Geld in 
Zirkulation kommt und als Kaufgeld, Leihgeld und Schenkungsgeld figuriert .. zu zeigen, 
wie, wenn es in ungehinderter, rein wirtschaftlicher Weise funktioniert, dadurch von 
selber .. an der einen Stelle das Bedürfnis nach jungem Geld und an der anderen Stelle das 
Bedürfnis nach altem Geld entstehen wird.“   NÖK, 202

  Geld als Buchführung: „Heute ist das Geld, wenn es Papiergeld ist, ja selbst eine 
zwischen die sonstigen Waren eingeschobene Ware. Diesen Charakter muss das Geld ja im 
dreigliedrigen sozialen Organismus nach und nach verlieren. Und es kann selbstverständlich
die Preisbestimmung dann nur innerhalb des wirtschaftlichen Gliedes des sozialen 
Organismus geschehen. Die Geldscheine müssen immer mehr werden ein Teil der grossen 
Buchführung, welche zwischen allen Menschen (stattfindet), die eben am Wirtschaftsleben 
beteiligt sind.“  337b, 43f  (>Geld ist Geist, >Sozialer Organismus, Gesundheit)

  
  Wenn wir „in dem zirkulierenden Geld wirklich eine Art Abbild haben von dem, was in 
den verschiedenen Gebrauchswaren – denn geistige Leistungen sind ja auch 
Gebrauchswaren im wirtschaftlichen Sinn – nun eben auch abnützbar ist? In dem sich 
abnützenden Geld haben wir die Parallelströmung zu den sich abnützenden Waren, Gütern, 
Werten, also Sachwerten. … Wir haben .. im Grunde genommen dasjenige, was man die 
über die ganze Weltwirtschaft ausgedehnte Buchführung .. nennen könnte.“ Wenn man den 
Geldumsatz als Weltbuchhaltung sieht, gibt man dem Geld zurück, „was es doch nur sein 
kann: das äussere Mittel (..) des gegenseitigen Austauschs der Leistungen (und Waren). 
Denn die Menschen leben von den Leistungen, und nicht von den Zeichen dieser 
Leistungen in Wirklichkeit.“  NÖK, 202f   (>Weltwirtschaft)

  Je mehr die Wirtschaft sich emanzipiert, entspricht das Geld einer Riesenbuchhaltung der 
Weltwirtschaft. Nur dass die Posten an der betreffenden Stelle herausgerissen werden; dem, 
der die Ware gegeben hat, der Schein gegeben wird, so dass die Buchhaltung wandert.   
NÖS, 82f    (>Geld und Natur)  

  Geld christlich haben: Wenn die Existenzmittelbeschaffung getrennt wird von der Arbeit,
wenn Geld erzeugt wird als Äquivalent der Waren, die da sind, ist die Notwendigkeit da, 
dass es verwendet wird. Es ist „etwas höchst Unnatürliches, .. dass das Geld sich vermehrt, 
wenn man es bloss hat.“ Das blosse Geld ist nichts weiter, als „ein Schein, eine Anweisung, 
dass man eine gewisse Macht hat über die Arbeitskräfte der Menschen“. Wenn Geld 
Äquivalent der Waren ist, wird es nach einiger Zeit entwertet sein, „wenn es nicht in die 
Zirkulation geführt wird.“ Das Spiegelbild der atheistischen Naturwissenschaft „ist die 



Zirkulation des Geldes, ohne dass mit dem Gelde Ware zirkuliert, dass das Geld einfach von
einem Menschen auf den anderen übergeht … Sie können nicht erben, ohne dass soundoviel
ahrimanische Kraft mit dem Gelde übergeht.“ Geld christlich zu haben, das heisst, zu 
erwerben so, dass man mit dem, was man zwischen Geburt und Tod entwickelt, das Geld 
erwirbt. …  Was tun Sie also, wenn Sie selbst nicht arbeiten, aber Geld haben und dieses 
Geld hingeben und der andere Mensch dafür arbeiten muss? Dann muss der Mensch das zu 
Markte tragen, was sein himmlischer Anteil ist, und Sie geben ihm nur Irdisches ..“ 186, 
50ff  (>Geld und Arbeit)

  Geld einnehmen als Abstraktionsprozess: „Geld nimmt man ein. Mit Geld wirtschaftet 
man. Durch das Geld befreit man sich von der Gediegenheit des produktiven Prozesses 
selbst. Man abstrahiert gewissermaßen das Geld im Wirtschaftsprozesse, wie man im 
Gedankenprozess die Gedanken abstrahiert. Aber geradesowenig wie man aus abstrakten 
Gedanken irgendwelche wirklichen Vorstellungen und Empfindungen hervorzaubern kann, 
so kann man aus dem Gelde etwas Wirkliches hervorzaubern, wenn man übersieht, dass das 
Geld bloss ein Zeichen ist für Güter, die produziert werden, dass das Geld gewissermassen 
bloss eine Art Buchhaltung ist, eine fliessende Buchhaltung, dass jedes Geldzeichen stehen 
muss für irgendein Gut.“ Wenn man Geldeinnahmen besteuert, „macht man sich ja als der 
Besteuernde mitschuldig an der abstrakten Geldwirtschaft! Man besteuert, was eigentlich 
kein wirkliches Gut ist, sondern nur Zeichen für ein Gut. Man arbeitet mit etwas 
Wirtschaftlich-Abstraktem. Geld wird erst zu einem Wirklichen, wenn es ausgegeben 
wird. .. Die Menschen brauchten ja auch nur eines zu bedenken: Es nützt dem Menschen gar
nichts, wenn er viel einnimmt. Wenn er die grosse Einnahme in den Strohsack legt, so mag 
er sie haben; das nützt ihm gar nichts im Wirtschaftsprozess.“  332a, 60f  (>Geld ausgeben 
als Wirklichkeit, >Geld, abstrakt und konkret)  

  Geld – Erneuerung: „Und damit Geld, das nicht in Produktionsbetrieben arbeitet, nicht 
mit Umgehung der Massnahmen der Wirtschaftsorganisation von Inhabern zurück-behalten 
werde, kann Umprägung oder Neudruck von Zeit zu Zeit stattfinden.“  Kp, 132

  „Dann handelt es sich darum, dass im volkswirtschaftlichen Prozess selbstverständlich 
Verjüngung eintreten muss, dass das Geld Nachkommenschaft haben muss.“ Aber nicht 
durch das allgemeine Chaos des Wirtschaftsstaates, der die Geld-Arten durcheinander-wirft,
sondern dadurch, dass man die nötigen assoziativen Vereinigungen stellt zwischen 
Kaufgeld, Leihgeld, Schenkungsgeld und Gelderneuerung. Es muss im volkswirtschaft-
lichen Prozess vernunftgemäss herbeigeführt werden, „was ohnehin geschieht, was nur 
maskiert wird, nämlich dass einfach das Geld, wenn es ausgedient hat, gesammelt wird. 
Und es bekommt jetzt wiederum im Beginne des Kauf- und Verkaufsprozesses seinen 
ursprünglichen Wert, das heisst, es bekommt eine neue Jahreszahl; aber es geht über an 
denjenigen, der wiederum ein Naturprodukt, ein nun eben in die Arbeit übergehendes 
Naturprodukt zu behandeln hat – wo es sich um Kauf und Verkauf allein handelt. Das ist die
Vermittlung auf assoziativem Weg.“  NÖK, 182  (>Geldschöpfung)

 
  „Es würde herauskommen ein Bankinstitut zwischen denjenigen, die Schenkungsgelder 
bekommen haben, und denjenigen, die durch Arbeit, namentlich Bodenarbeit wiederum 
neue Waren in ihrem Anfang schaffen. Es würde diese Verjüngung gerade vom Staate auf 
die Wirtschaft übergehen. .. Dadurch, dass sie an die Wirtschaft übergeht, würde diese 
Massregel, das Geld wieder jung zu machen, zusammenhängen mit anderen 

Zirkulation des Geldes, ohne dass mit dem Gelde Ware zirkuliert, dass das Geld einfach von
einem Menschen auf den anderen übergeht … Sie können nicht erben, ohne dass soundoviel
ahrimanische Kraft mit dem Gelde übergeht.“ Geld christlich zu haben, das heisst, zu 
erwerben so, dass man mit dem, was man zwischen Geburt und Tod entwickelt, das Geld 
erwirbt. …  Was tun Sie also, wenn Sie selbst nicht arbeiten, aber Geld haben und dieses 
Geld hingeben und der andere Mensch dafür arbeiten muss? Dann muss der Mensch das zu 
Markte tragen, was sein himmlischer Anteil ist, und Sie geben ihm nur Irdisches ..“ 186, 
50ff  (>Geld und Arbeit)

  Geld einnehmen als Abstraktionsprozess: „Geld nimmt man ein. Mit Geld wirtschaftet 
man. Durch das Geld befreit man sich von der Gediegenheit des produktiven Prozesses 
selbst. Man abstrahiert gewissermaßen das Geld im Wirtschaftsprozesse, wie man im 
Gedankenprozess die Gedanken abstrahiert. Aber geradesowenig wie man aus abstrakten 
Gedanken irgendwelche wirklichen Vorstellungen und Empfindungen hervorzaubern kann, 
so kann man aus dem Gelde etwas Wirkliches hervorzaubern, wenn man übersieht, dass das 
Geld bloss ein Zeichen ist für Güter, die produziert werden, dass das Geld gewissermassen 
bloss eine Art Buchhaltung ist, eine fliessende Buchhaltung, dass jedes Geldzeichen stehen 
muss für irgendein Gut.“ Wenn man Geldeinnahmen besteuert, „macht man sich ja als der 
Besteuernde mitschuldig an der abstrakten Geldwirtschaft! Man besteuert, was eigentlich 
kein wirkliches Gut ist, sondern nur Zeichen für ein Gut. Man arbeitet mit etwas 
Wirtschaftlich-Abstraktem. Geld wird erst zu einem Wirklichen, wenn es ausgegeben 
wird. .. Die Menschen brauchten ja auch nur eines zu bedenken: Es nützt dem Menschen gar
nichts, wenn er viel einnimmt. Wenn er die grosse Einnahme in den Strohsack legt, so mag 
er sie haben; das nützt ihm gar nichts im Wirtschaftsprozess.“  332a, 60f  (>Geld ausgeben 
als Wirklichkeit, >Geld, abstrakt und konkret)  

  Geld – Erneuerung: „Und damit Geld, das nicht in Produktionsbetrieben arbeitet, nicht 
mit Umgehung der Massnahmen der Wirtschaftsorganisation von Inhabern zurück-behalten 
werde, kann Umprägung oder Neudruck von Zeit zu Zeit stattfinden.“  Kp, 132

  „Dann handelt es sich darum, dass im volkswirtschaftlichen Prozess selbstverständlich 
Verjüngung eintreten muss, dass das Geld Nachkommenschaft haben muss.“ Aber nicht 
durch das allgemeine Chaos des Wirtschaftsstaates, der die Geld-Arten durcheinander-wirft,
sondern dadurch, dass man die nötigen assoziativen Vereinigungen stellt zwischen 
Kaufgeld, Leihgeld, Schenkungsgeld und Gelderneuerung. Es muss im volkswirtschaft-
lichen Prozess vernunftgemäss herbeigeführt werden, „was ohnehin geschieht, was nur 
maskiert wird, nämlich dass einfach das Geld, wenn es ausgedient hat, gesammelt wird. 
Und es bekommt jetzt wiederum im Beginne des Kauf- und Verkaufsprozesses seinen 
ursprünglichen Wert, das heisst, es bekommt eine neue Jahreszahl; aber es geht über an 
denjenigen, der wiederum ein Naturprodukt, ein nun eben in die Arbeit übergehendes 
Naturprodukt zu behandeln hat – wo es sich um Kauf und Verkauf allein handelt. Das ist die
Vermittlung auf assoziativem Weg.“  NÖK, 182  (>Geldschöpfung)

 
  „Es würde herauskommen ein Bankinstitut zwischen denjenigen, die Schenkungsgelder 
bekommen haben, und denjenigen, die durch Arbeit, namentlich Bodenarbeit wiederum 
neue Waren in ihrem Anfang schaffen. Es würde diese Verjüngung gerade vom Staate auf 
die Wirtschaft übergehen. .. Dadurch, dass sie an die Wirtschaft übergeht, würde diese 
Massregel, das Geld wieder jung zu machen, zusammenhängen mit anderen 



wirtschaftlichen Massregeln, nicht mit Staatsmassregeln. Und dadurch kämen auch ganz 
andere Wertverhältnisse heraus, als jetzt unter dem fiskalischen Elemente.“  NÖS, 81

  Gelderneuerung in Form des Jubeljahres im Alten Testament.   NÖS, 78  (>Banken)

  Geld ist Geist: „Es mag religiös oder ethisch das Geld eine noch so schlimme Sache sein; 
im volkswirtschaftlichen Sinn ist das Geld der in dem volkswirtschaftlichen Organismus 
drinnen wirksame Geist. Es ist nicht anders. Also, es muss im volkswirtschaftlichen Prozess
das Geld geschaffen werden, damit überhaupt der Geist seinen Fortschritt findet von dem 
Ausgangspunkt aus, wo er sich nur an die Natur wendet. Er würde in primitiven Zuständen 
bleiben, wenn er sich nur auf die Natur anwenden würde. Er muss, um nun auch die 
Errungenschaft des Geistigen in den volkswirtschaftlichen Prozess wiederum 
hineinzugiessen, als Geld sich realisieren.“ Zunächst ist es ein Abstraktum. „Aber indem 
das Geld an die Person des Menschen und damit an den Geist des Menschen zurückkommt, 
in dem Moment wird das Geld dasjenige, was nun wiederum in seiner konkreten 
besonderen Tatsache volkswirtschaftlich tätig ist. Das heisst: Der Geist ist in dem Geld 
drinnen volkswirtschaftlich tätig.“  NÖK, 58f     (>Schuldner als Schöpfer, >Kapital und 
Geist, >Geld als Buchführung)  

  „Es ist nicht gleichgültig, ob die fünf Franken in der einen Tasche oder in der anderen sind;
denn das alles muss im realen wirtschaftlichen Prozess absolut erfasst werden. Sonst 
bekommen Sie nur einige hingepfahlte abstrakte Begriffe heraus von Preis und Wert ...“  
NÖK, 65    (>Geld als Leihgeld, >Geld, abstrakt oder konkret)

  „Nun ist das Geld das Allergeistigste der Wirtschaft. Es ist dasjenige von der Wirtschaft, 
was nur geistig erfasst werden kann. Es hat ja auch nur einen geistigen Wert, das Geld, nur 
einen Wert in der menschlichen Anerkennung. Essen kann man zwar Brot und Fleisch, aber 
Geld kann man nicht essen. … Es ist eben die Zeit erfüllt; es muss eintreten das, dass 
umschlägt die Entwicklung von dem rein wirtschaftlich Geistigen des Geldes zu dem 
wirklich im Geiste erfassten. Und das, was durch die Dreigliederung als soziales 
Verständnis gefordert werden muss, das ist dasjenige, was sich unmittelbar anschliessen 
muss an die Herrschaft des allerabstraktesten Wirtschaftlichen des Geldes.“ Das soziale 
Leben muss auf das soziale Verständnis der Menschen gebaut werden, nicht auf ihre 
Geldgeltung.   191, 177f    (>Ahriman)

  Geld ist Geist: Zum einen ist Geld seinem Wesen nach nicht Stoff, sondern Buchführung, 
also Bewusstsein. Aber sowohl der Geist als auch das Geld machen einen Prozess durch: 
Der Geist entspringt der schaffenden Urbilderwelt und „stirbt“ im Gehirn, wobei er 
gleichzeitig bewusst wird. Das Geld entsteht auf der Seite der Landwirtschaft, des 
Warenwertes, altert und stirbt in das menschliche Geistesleben hinein. A.K. 

  Geld; Geschichte: Früher unter der Herrschaft von Priestern und Königen, dann unter der 
Herrschaft der Banker, dann die Herrschaft des Geldes an sich.   191, 19.10.19

  Durch die Emanzipation des Geldmarktes werden erst Seelenverfassungen möglich 
(tierischere), mit denen „Krisen“ funktionieren (1907; Morgan). Früher wäre das nicht 
möglich gewesen, weil „der Mensch zusammengewachsen war mit dem, was er 
hervorbrachte“ und das Geld nur Äquivalent für das Warenerzeugnis war.  337a, 276

wirtschaftlichen Massregeln, nicht mit Staatsmassregeln. Und dadurch kämen auch ganz 
andere Wertverhältnisse heraus, als jetzt unter dem fiskalischen Elemente.“  NÖS, 81

  Gelderneuerung in Form des Jubeljahres im Alten Testament.   NÖS, 78  (>Banken)

  Geld ist Geist: „Es mag religiös oder ethisch das Geld eine noch so schlimme Sache sein; 
im volkswirtschaftlichen Sinn ist das Geld der in dem volkswirtschaftlichen Organismus 
drinnen wirksame Geist. Es ist nicht anders. Also, es muss im volkswirtschaftlichen Prozess
das Geld geschaffen werden, damit überhaupt der Geist seinen Fortschritt findet von dem 
Ausgangspunkt aus, wo er sich nur an die Natur wendet. Er würde in primitiven Zuständen 
bleiben, wenn er sich nur auf die Natur anwenden würde. Er muss, um nun auch die 
Errungenschaft des Geistigen in den volkswirtschaftlichen Prozess wiederum 
hineinzugiessen, als Geld sich realisieren.“ Zunächst ist es ein Abstraktum. „Aber indem 
das Geld an die Person des Menschen und damit an den Geist des Menschen zurückkommt, 
in dem Moment wird das Geld dasjenige, was nun wiederum in seiner konkreten 
besonderen Tatsache volkswirtschaftlich tätig ist. Das heisst: Der Geist ist in dem Geld 
drinnen volkswirtschaftlich tätig.“  NÖK, 58f     (>Schuldner als Schöpfer, >Kapital und 
Geist, >Geld als Buchführung)  

  „Es ist nicht gleichgültig, ob die fünf Franken in der einen Tasche oder in der anderen sind;
denn das alles muss im realen wirtschaftlichen Prozess absolut erfasst werden. Sonst 
bekommen Sie nur einige hingepfahlte abstrakte Begriffe heraus von Preis und Wert ...“  
NÖK, 65    (>Geld als Leihgeld, >Geld, abstrakt oder konkret)

  „Nun ist das Geld das Allergeistigste der Wirtschaft. Es ist dasjenige von der Wirtschaft, 
was nur geistig erfasst werden kann. Es hat ja auch nur einen geistigen Wert, das Geld, nur 
einen Wert in der menschlichen Anerkennung. Essen kann man zwar Brot und Fleisch, aber 
Geld kann man nicht essen. … Es ist eben die Zeit erfüllt; es muss eintreten das, dass 
umschlägt die Entwicklung von dem rein wirtschaftlich Geistigen des Geldes zu dem 
wirklich im Geiste erfassten. Und das, was durch die Dreigliederung als soziales 
Verständnis gefordert werden muss, das ist dasjenige, was sich unmittelbar anschliessen 
muss an die Herrschaft des allerabstraktesten Wirtschaftlichen des Geldes.“ Das soziale 
Leben muss auf das soziale Verständnis der Menschen gebaut werden, nicht auf ihre 
Geldgeltung.   191, 177f    (>Ahriman)

  Geld ist Geist: Zum einen ist Geld seinem Wesen nach nicht Stoff, sondern Buchführung, 
also Bewusstsein. Aber sowohl der Geist als auch das Geld machen einen Prozess durch: 
Der Geist entspringt der schaffenden Urbilderwelt und „stirbt“ im Gehirn, wobei er 
gleichzeitig bewusst wird. Das Geld entsteht auf der Seite der Landwirtschaft, des 
Warenwertes, altert und stirbt in das menschliche Geistesleben hinein. A.K. 

  Geld; Geschichte: Früher unter der Herrschaft von Priestern und Königen, dann unter der 
Herrschaft der Banker, dann die Herrschaft des Geldes an sich.   191, 19.10.19

  Durch die Emanzipation des Geldmarktes werden erst Seelenverfassungen möglich 
(tierischere), mit denen „Krisen“ funktionieren (1907; Morgan). Früher wäre das nicht 
möglich gewesen, weil „der Mensch zusammengewachsen war mit dem, was er 
hervorbrachte“ und das Geld nur Äquivalent für das Warenerzeugnis war.  337a, 276



  Mit dem Bankwesen ab Mitte des 19. Jahrhunderts „wird alles in die sich selbst 
bewegende Geldströmung hineingezogen. Geldwirtschaft ohne natürliches und persönliches
Subjekt..“   NÖK, 138  (>Geld, abstrakt ..)

 
  Das dreifache Nebeneinander von Naturwirtschaft, Eroberung und nebeneinander 
Wirtschaften ist kaschiert dadurch, „dass wir Geld zu allem verwenden.“ Mit dem Kaufgeld 
ragt noch das Altertum herein.   NÖS, 72f  (>Arbeitsteilung und Geld ..)

  Geld haben; horten: Das Wirtschaftsleben besteht aus Warenerzeugung, 
Warenzirkulation und Warenkonsum. Wenn man Ware hingegeben hat, hat man im 
Geldzeichen ein Guthaben, bis man dafür wieder Ware hat.  192, 9.6.19  (>Sparen)

  Geld haben nützt nichts. „Den Menschen nützt nur die Möglichkeit, viel ausgeben zu 
können.“  332a, 60f  (>Geld geben, >Geld christlich haben, >Geld-Anlagen, >Steuern)

  „Das Geld, das behält man in der Tasche, und die Ideen, die bewundert man, aber die 
Ideen, die sind zu rein, die verunreinigt man nicht dadurch, dass man das schmierige Geld 
für sie hingibt.“   337b, 248    (>Geistesleben, Finanzierung)

  Die Möglichkeit, Geld leicht aufzubewahren, bietet einen Anreiz zur Bereicherung: „Wenn
die Zwanzigmarkstücke so gross wären wie ein Tisch, so würde man es schwerer haben, sie 
aufzubewahren.“   NÖK, 172  (>Geld-Alterung)

  Geld-Interesse: Demjenigen , dem es nur auf Erwerb oder Verwaltung einer gewissen 
Summe Geldes ankommt, kann es gleichgültig sein, ob diese Grund und Boden, 
Produktionsmittel oder Konsumtionsartikel repräsentiert. Das konkrete Interesse an 
Produkten oder Produktionszweigen wurde ersetzt „durch das abstrakte Interesse am alle 
diese Differenzierungen auslöschenden Kapital, das heisst am Geldkapital.“  337a, 146f  

  „Und fragen tut sich der Betreffende, der bloss das Geldinteresse hat, ob denn – unter den 
Verhältnissen, die der andere Mensch, der mit Grund und Boden zusammengewachsen ist, 
als notwendig erkennt – die Sache für ihn genügend abwirft; wenn nicht, so müsse man den 
Boden zu etwas anderem verwenden. Damit zerstört man die notwendigen 
Menschenverhältnisse bloss unter dem Gesichtspunkte des Geldkapitalismus.“  337a, 148

  Geld, junges >Geld-Erneuerung

  Geld und Kapital: Auf der einen Seite die Geldverwaltung durch das Wirtschaftsleben, 
auf der anderen die Organisierung der Arbeit durch das Kapital – beides fliesst zusammen 
und ist äusserlich eines: Das Kapital wird in der Fabrik in Geld repräsentiert.   189, 136  
(>Geistesleben und Wirtschaftsleben, >Natur, Arbeit, Kapital)

  Geld als Kaufgeld: „Geld ist, was sich vermittelnd in den Austausch hineinstellt. .. es 
könnten von diesem Gesichtspunkt Erbsen Geld sein.“ Eine, wenn auch stillschweigende 
Übereinkunft derer, die sich des Geldes bedienen, ist, „dass man es nur gebraucht zum 
Vermitteln, zum Tausch, also nicht zum Aufessen.  ... bei dem Kaufgeld haben sie keine 
anderen Gründe für seine  .. Bewertung .., als diese, wieviel Sie dafür bekommen. Und das 

  Mit dem Bankwesen ab Mitte des 19. Jahrhunderts „wird alles in die sich selbst 
bewegende Geldströmung hineingezogen. Geldwirtschaft ohne natürliches und persönliches
Subjekt..“   NÖK, 138  (>Geld, abstrakt ..)

 
  Das dreifache Nebeneinander von Naturwirtschaft, Eroberung und nebeneinander 
Wirtschaften ist kaschiert dadurch, „dass wir Geld zu allem verwenden.“ Mit dem Kaufgeld 
ragt noch das Altertum herein.   NÖS, 72f  (>Arbeitsteilung und Geld ..)

  Geld haben; horten: Das Wirtschaftsleben besteht aus Warenerzeugung, 
Warenzirkulation und Warenkonsum. Wenn man Ware hingegeben hat, hat man im 
Geldzeichen ein Guthaben, bis man dafür wieder Ware hat.  192, 9.6.19  (>Sparen)

  Geld haben nützt nichts. „Den Menschen nützt nur die Möglichkeit, viel ausgeben zu 
können.“  332a, 60f  (>Geld geben, >Geld christlich haben, >Geld-Anlagen, >Steuern)

  „Das Geld, das behält man in der Tasche, und die Ideen, die bewundert man, aber die 
Ideen, die sind zu rein, die verunreinigt man nicht dadurch, dass man das schmierige Geld 
für sie hingibt.“   337b, 248    (>Geistesleben, Finanzierung)

  Die Möglichkeit, Geld leicht aufzubewahren, bietet einen Anreiz zur Bereicherung: „Wenn
die Zwanzigmarkstücke so gross wären wie ein Tisch, so würde man es schwerer haben, sie 
aufzubewahren.“   NÖK, 172  (>Geld-Alterung)

  Geld-Interesse: Demjenigen , dem es nur auf Erwerb oder Verwaltung einer gewissen 
Summe Geldes ankommt, kann es gleichgültig sein, ob diese Grund und Boden, 
Produktionsmittel oder Konsumtionsartikel repräsentiert. Das konkrete Interesse an 
Produkten oder Produktionszweigen wurde ersetzt „durch das abstrakte Interesse am alle 
diese Differenzierungen auslöschenden Kapital, das heisst am Geldkapital.“  337a, 146f  

  „Und fragen tut sich der Betreffende, der bloss das Geldinteresse hat, ob denn – unter den 
Verhältnissen, die der andere Mensch, der mit Grund und Boden zusammengewachsen ist, 
als notwendig erkennt – die Sache für ihn genügend abwirft; wenn nicht, so müsse man den 
Boden zu etwas anderem verwenden. Damit zerstört man die notwendigen 
Menschenverhältnisse bloss unter dem Gesichtspunkte des Geldkapitalismus.“  337a, 148

  Geld, junges >Geld-Erneuerung

  Geld und Kapital: Auf der einen Seite die Geldverwaltung durch das Wirtschaftsleben, 
auf der anderen die Organisierung der Arbeit durch das Kapital – beides fliesst zusammen 
und ist äusserlich eines: Das Kapital wird in der Fabrik in Geld repräsentiert.   189, 136  
(>Geistesleben und Wirtschaftsleben, >Natur, Arbeit, Kapital)

  Geld als Kaufgeld: „Geld ist, was sich vermittelnd in den Austausch hineinstellt. .. es 
könnten von diesem Gesichtspunkt Erbsen Geld sein.“ Eine, wenn auch stillschweigende 
Übereinkunft derer, die sich des Geldes bedienen, ist, „dass man es nur gebraucht zum 
Vermitteln, zum Tausch, also nicht zum Aufessen.  ... bei dem Kaufgeld haben sie keine 
anderen Gründe für seine  .. Bewertung .., als diese, wieviel Sie dafür bekommen. Und das 



ändert auch nicht die Zeit im Wesentlichen.“ Für den essenden Menschen bekommt das 
Pfund Fleisch im Lauf der Zeit keinen anderen Wert. Aber es kann nur eine gewisse Zeit 
gegessen werden.  NÖK, 173f   (>Geld als Waren-Anweisung, >Geld als Buchf.)

  Geld als Leihgeld: „Es ist eigentlich im Grunde genommen dieses Leihgeld etwas ganz 
anderes als das Kaufgeld. Es bleibt nicht viel übrig, wenn Kaufgeld Leihgeld wird, als, 
sagen wir, dass Gold oder Silber oder Papier (oder Giralgeld) hineingetragen wird in das 
andere Lebensgebiet. Wert wird die Sache durch ganz andere Dinge. Denn es handelt sich ja
jetzt, wenn das Leihgeld in Zirkulation kommt, darum, dass der Geist des Menschen 
eingreift. ...Es wäre viel wichtiger, auf die Banknote, die geliehen wird dem Mann, der 
etwas unternimmt, in dem Momente, wo er diese Banknote in Gebrauch überführt, darauf 
zu schreiben, ob der Mann ein Genie ist in wirtschaftlichen Dingen, oder ob er ein Idiot ist.“
NÖK, 176   (>Geld ist Geist, >Zins, >Leihkapital, >Geld-Alterung durch Pr. )

  „Dieser Wert (des Geldes) ist wesentlich nur da, indem das Geld Leihgeld ist; denn, auch 
wenn das Geld Leihgeld ist, als Kaufgeld (als Währung, nicht als Münze oder Schein) 
behält es ja seinen früheren Wert.“  NÖK, 181  (>Geld als Schenkungsgeld)

 
  Geld-Macht: „Wer .. glaubt, dass er vom Gelde leben kann, der hat kein Interesse für 
seine Mitmenschen..“  „Mein Geld hat keinen anderen Wert. Als dass es mir die Macht gibt,
des Anderen Arbeit zu benützen.“   186, 45f  (>Geld als Recht .., >Ahriman)

  Geld geben heisst, seine Mitmenschen am Gängelbande führen.  186, 30.11.18

  „Wenn jemand nicht mehr für seine Arbeit entlohnt wird, dann verliert das Geld als 
Machtmittel für die Arbeit seinen Wert.“ Niemand kann mehr durch das Geld in die Arbeit 
gezwungen werden. 186, 49  (>Arbeit und Einkommen trennen)

 
  Das Geld bewirkt Machtverhältnisse, die an die Stelle alter Eroberermächte und 
dergleichen tritt. Das Geld wird der Herrscher über die Menschen. Auch die Marxisten 
suchen nicht neue Prinzipien, sondern einen Grosskapitalisten.   332A, 67

  „Es ist schon jetzt sehr oft der Fall, dass die Menschen nur Geld wollen, um Macht zu 
haben. Es kommt also darauf an, dass man ihnen klarmacht, dass – wenn sie wirtschaftliche 
Einsichten haben -, ihnen ja gar nichts von ihrer Macht entgeht. Das einzig Schwierige ist, 
dass die Leute Geld für ihre Kinder sammeln und nun nicht wollen, dass dieses Geld an 
andere übergeht. Man muss diesen dann klarmachen, dass ihnen das Geld in den nächsten 
zehn Jahren sicher gänzlich weggesteuert wird.“  332b, 312

  „Durch Loslösung des Geldes ist Arbeitskraft zum Knecht der Macht „Kapital“ 
geworden.“   331, 22.5.19   (>Geld abstrakt)

  Geld-Macht imaginär: Die Geldherrschaft wirkt „verwirrend .. über die wirklichen 
sozialen Zustände. Das muss man nur durchschauen. Sie wirkt tatsächlich so, dass das Geld 
Machtverhältnisse, tyrannisierte Verhältnisse bewirkt, dass an die Stelle alter 
Eroberermächte und dergleichen einfach Geldmacht tritt. In Europa durchschaut man solche
Dinge noch wenig. Ein amerikanisches Sprichwort gibt es, das sagt ungefähr : Reich 
geworden durch blosse Kapitalwirtschaft bedeutet, nach drei Generationen wiederum in 

ändert auch nicht die Zeit im Wesentlichen.“ Für den essenden Menschen bekommt das 
Pfund Fleisch im Lauf der Zeit keinen anderen Wert. Aber es kann nur eine gewisse Zeit 
gegessen werden.  NÖK, 173f   (>Geld als Waren-Anweisung, >Geld als Buchf.)

  Geld als Leihgeld: „Es ist eigentlich im Grunde genommen dieses Leihgeld etwas ganz 
anderes als das Kaufgeld. Es bleibt nicht viel übrig, wenn Kaufgeld Leihgeld wird, als, 
sagen wir, dass Gold oder Silber oder Papier (oder Giralgeld) hineingetragen wird in das 
andere Lebensgebiet. Wert wird die Sache durch ganz andere Dinge. Denn es handelt sich ja
jetzt, wenn das Leihgeld in Zirkulation kommt, darum, dass der Geist des Menschen 
eingreift. ...Es wäre viel wichtiger, auf die Banknote, die geliehen wird dem Mann, der 
etwas unternimmt, in dem Momente, wo er diese Banknote in Gebrauch überführt, darauf 
zu schreiben, ob der Mann ein Genie ist in wirtschaftlichen Dingen, oder ob er ein Idiot ist.“
NÖK, 176   (>Geld ist Geist, >Zins, >Leihkapital, >Geld-Alterung durch Pr. )

  „Dieser Wert (des Geldes) ist wesentlich nur da, indem das Geld Leihgeld ist; denn, auch 
wenn das Geld Leihgeld ist, als Kaufgeld (als Währung, nicht als Münze oder Schein) 
behält es ja seinen früheren Wert.“  NÖK, 181  (>Geld als Schenkungsgeld)

 
  Geld-Macht: „Wer .. glaubt, dass er vom Gelde leben kann, der hat kein Interesse für 
seine Mitmenschen..“  „Mein Geld hat keinen anderen Wert. Als dass es mir die Macht gibt,
des Anderen Arbeit zu benützen.“   186, 45f  (>Geld als Recht .., >Ahriman)

  Geld geben heisst, seine Mitmenschen am Gängelbande führen.  186, 30.11.18

  „Wenn jemand nicht mehr für seine Arbeit entlohnt wird, dann verliert das Geld als 
Machtmittel für die Arbeit seinen Wert.“ Niemand kann mehr durch das Geld in die Arbeit 
gezwungen werden. 186, 49  (>Arbeit und Einkommen trennen)

 
  Das Geld bewirkt Machtverhältnisse, die an die Stelle alter Eroberermächte und 
dergleichen tritt. Das Geld wird der Herrscher über die Menschen. Auch die Marxisten 
suchen nicht neue Prinzipien, sondern einen Grosskapitalisten.   332A, 67

  „Es ist schon jetzt sehr oft der Fall, dass die Menschen nur Geld wollen, um Macht zu 
haben. Es kommt also darauf an, dass man ihnen klarmacht, dass – wenn sie wirtschaftliche 
Einsichten haben -, ihnen ja gar nichts von ihrer Macht entgeht. Das einzig Schwierige ist, 
dass die Leute Geld für ihre Kinder sammeln und nun nicht wollen, dass dieses Geld an 
andere übergeht. Man muss diesen dann klarmachen, dass ihnen das Geld in den nächsten 
zehn Jahren sicher gänzlich weggesteuert wird.“  332b, 312

  „Durch Loslösung des Geldes ist Arbeitskraft zum Knecht der Macht „Kapital“ 
geworden.“   331, 22.5.19   (>Geld abstrakt)

  Geld-Macht imaginär: Die Geldherrschaft wirkt „verwirrend .. über die wirklichen 
sozialen Zustände. Das muss man nur durchschauen. Sie wirkt tatsächlich so, dass das Geld 
Machtverhältnisse, tyrannisierte Verhältnisse bewirkt, dass an die Stelle alter 
Eroberermächte und dergleichen einfach Geldmacht tritt. In Europa durchschaut man solche
Dinge noch wenig. Ein amerikanisches Sprichwort gibt es, das sagt ungefähr : Reich 
geworden durch blosse Kapitalwirtschaft bedeutet, nach drei Generationen wiederum in 



Hemdsärmeln herumgehen! - Da wird das Imaginäre der Kapitalwirtschaft ganz deutlich 
hingestellt, dieses Sich-Auflösen, dieses Imaginäre. Man kann Milliardär werden, und nach 
drei Generationen gehen die Nachkommen selbstverständlich in Hemdsärmeln herum, weil 
das Geld der Herrscher wird über den Menschen.“  332a, 67 

  Herrschaft des blossen „Zeichens für die gediegenen Güter“ als Mittel für die 
ahrimanische Täuschung.   193, 175

  Geld-Markt: Das Spiegelbild der atheistischen Naturwissenschaft ist die Zirkulation des 
Geldes, ohne dass mit dem Geld Ware zirkuliert. „In dem, was Geld als Geld scheinbar 
produziert, lebt die ahrimanische Kraft.“   186, 53   (>Geld als Ware)

  „Es kann ja allerdings gerade dadurch, dass das Geld in gewissem Sinne fälscht die 
Leistungen, das eintreten, dass dann auch durch eine Art von Zwischenhandel mit Geld eine
Fälschung der ganzen Wirtschaft eintreten kann. Aber das ist eben dann Fälschung, die 
möglich ist, wenn man dem Geld nicht seinen wahren Charakter beilegt.“  NÖK, 203

  Dass Geld Ware geworden ist „zeigt sich einfach darinnen, dass man mit Geld handeln 
kann, …  dass sich der Geldwert ändert durch Spekulationen, ändert durch dasjenige, was 
man vollbringt auf dem Geldmarkt.“  337b, 209  (>Geld christlich haben)

  Geld als Wirtschaftsobjekt spiegelt den Menschen etwas Imaginäres vor und tyrannisiert 
sie gleichzeitig. Man bekommt oft viel Kredit, besonders der Staat. Die Leute bezahlen 
heute noch die Schulden, die Napoleon III für die Verschönerung von Paris gemacht hat, 
weil der mit den Einkünften des Staates nur die Zinsen bezahlt hat.  332a, 50f   

 
  Reines subjektloses Geldzirkulieren und objektloser Imperialismus bedingen sich.
NÖK, 139   (>Geld als Scheinwert, >Geld und Staats-Einfluss)

  „Geldgeschäfte an sich sind der grösste Schaden unseres Wirtschaftslebens.“ 337a, 191     

  Geld und Medizin: „Nun ist das Merkwürdige, dass wir in unserer Zeit zwei 
nebeneinander laufende Strömungen haben, eine, die hinuntersaust in den Verfall, und eine 
solche, die aufsteigt zu künftiger Blüte. Diejenige, die hinuntersaust in den Verfall, ist noch 
nicht angekommen in dem Verfall. Sie ist es zugleich, aus der herauswachsen die großen 
Entdeckungen, die noch eine ungeheure Zukunft haben. Auch das hat seine segensreichen 
Wirkungen. Gewiss, noch lange wird die Menschheit Segen haben von dem, was doch dem 
Verfall entgegengeht. Aber die Art des Denkens, welche Luftballone erfindet, ist die des 
Verfallsdenkens. Und dasjenige Denken, das sich befasst mit der Menschheitsgliederung, ist
das Denken der Menschheits-Zukunft.
  Aber einen gemeinsamen Übergang zeigen diese zwei doch. Das können wir auf allen 
Gebieten sehen. Ich möchte Ihnen jetzt zuallererst ein recht praktisches Beispiel anführen: 
das Gebiet des Geldverkehrs. .. Wenn wir die Geschichte der großen Bankhäuser verfolgen, 
so haben wir damals überall Musterbilder, wie der Geldverkehr ganz aus der Art des 
Menschen heraus vor sich ging, die auf der Bewusstseinsseele, auf dem einzelnen 
Menschen fusste. .. Heute herrscht nicht mehr ausschließlich die Bewusstseinsseele im 
Geldverkehr, heute herrscht etwas von einer Art Zusammenfassung: das Aktienkapital, die 
Gesellschaft, die Assoziation, dasjenige, was überpersönlich ist. .. Was die Menschen 

Hemdsärmeln herumgehen! - Da wird das Imaginäre der Kapitalwirtschaft ganz deutlich 
hingestellt, dieses Sich-Auflösen, dieses Imaginäre. Man kann Milliardär werden, und nach 
drei Generationen gehen die Nachkommen selbstverständlich in Hemdsärmeln herum, weil 
das Geld der Herrscher wird über den Menschen.“  332a, 67 

  Herrschaft des blossen „Zeichens für die gediegenen Güter“ als Mittel für die 
ahrimanische Täuschung.   193, 175

  Geld-Markt: Das Spiegelbild der atheistischen Naturwissenschaft ist die Zirkulation des 
Geldes, ohne dass mit dem Geld Ware zirkuliert. „In dem, was Geld als Geld scheinbar 
produziert, lebt die ahrimanische Kraft.“   186, 53   (>Geld als Ware)

  „Es kann ja allerdings gerade dadurch, dass das Geld in gewissem Sinne fälscht die 
Leistungen, das eintreten, dass dann auch durch eine Art von Zwischenhandel mit Geld eine
Fälschung der ganzen Wirtschaft eintreten kann. Aber das ist eben dann Fälschung, die 
möglich ist, wenn man dem Geld nicht seinen wahren Charakter beilegt.“  NÖK, 203

  Dass Geld Ware geworden ist „zeigt sich einfach darinnen, dass man mit Geld handeln 
kann, …  dass sich der Geldwert ändert durch Spekulationen, ändert durch dasjenige, was 
man vollbringt auf dem Geldmarkt.“  337b, 209  (>Geld christlich haben)

  Geld als Wirtschaftsobjekt spiegelt den Menschen etwas Imaginäres vor und tyrannisiert 
sie gleichzeitig. Man bekommt oft viel Kredit, besonders der Staat. Die Leute bezahlen 
heute noch die Schulden, die Napoleon III für die Verschönerung von Paris gemacht hat, 
weil der mit den Einkünften des Staates nur die Zinsen bezahlt hat.  332a, 50f   

 
  Reines subjektloses Geldzirkulieren und objektloser Imperialismus bedingen sich.
NÖK, 139   (>Geld als Scheinwert, >Geld und Staats-Einfluss)

  „Geldgeschäfte an sich sind der grösste Schaden unseres Wirtschaftslebens.“ 337a, 191     

  Geld und Medizin: „Nun ist das Merkwürdige, dass wir in unserer Zeit zwei 
nebeneinander laufende Strömungen haben, eine, die hinuntersaust in den Verfall, und eine 
solche, die aufsteigt zu künftiger Blüte. Diejenige, die hinuntersaust in den Verfall, ist noch 
nicht angekommen in dem Verfall. Sie ist es zugleich, aus der herauswachsen die großen 
Entdeckungen, die noch eine ungeheure Zukunft haben. Auch das hat seine segensreichen 
Wirkungen. Gewiss, noch lange wird die Menschheit Segen haben von dem, was doch dem 
Verfall entgegengeht. Aber die Art des Denkens, welche Luftballone erfindet, ist die des 
Verfallsdenkens. Und dasjenige Denken, das sich befasst mit der Menschheitsgliederung, ist
das Denken der Menschheits-Zukunft.
  Aber einen gemeinsamen Übergang zeigen diese zwei doch. Das können wir auf allen 
Gebieten sehen. Ich möchte Ihnen jetzt zuallererst ein recht praktisches Beispiel anführen: 
das Gebiet des Geldverkehrs. .. Wenn wir die Geschichte der großen Bankhäuser verfolgen, 
so haben wir damals überall Musterbilder, wie der Geldverkehr ganz aus der Art des 
Menschen heraus vor sich ging, die auf der Bewusstseinsseele, auf dem einzelnen 
Menschen fusste. .. Heute herrscht nicht mehr ausschließlich die Bewusstseinsseele im 
Geldverkehr, heute herrscht etwas von einer Art Zusammenfassung: das Aktienkapital, die 
Gesellschaft, die Assoziation, dasjenige, was überpersönlich ist. .. Was die Menschen 



hineingearbeitet haben in die Geldzirkulation, das arbeitet schon persönlichkeitslos, das 
arbeitet schon von selber. Da haben Sie in einer herabsteigenden Strömung das Übergreifen 
von der Bewusstseinsseele nach dem Geistselbst. - Hier haben wir es in der 
Verfallsströmung; und wir haben es in der Strömung des aufsteigenden Lebens da, wo wir 
dasjenige suchen, was die einzelne tüchtige Persönlichkeit geleistet hat, wo wir suchen, 
durch Inspiration die Hilfe jener Mächte zu erringen, die aus der geistigen Welt uns die 
Inspirationen wieder geben werden. Auch da gehen wir hinauf von dem Persönlichen zu 
dem Überpersönlichen. .. 
  Besonders muss man sich aber hüten, in irgendeinem Zeitalter darauf Rücksicht zu 
nehmen, was in dem Zeitalter gerade als Autorität auftritt. Solange man nicht spirituelle 
Einsicht hat, wird man da sehr fehlgehen können. Das ist insbesondere auf einem Gebiete 
der Menschheitskultur der Fall, auf dem Gebiete der materialistischen Medizin, wo wir 
sehen, wie eben das massgebend ist, was die Autorität in der Hand hat und immer mehr und
mehr darauf Anspruch macht, wo das auf etwas hinauslaufen will, was viel, viel furchtbarer,
schrecklicher ist als jemals irgendeine Autoritätsherrschaft des so viel angeklagten 
Mittelalters. Wir stehen schon heute darinnen, und das wird noch immer stärker und stärker 
werden. Wenn die Leute so furchtbar spotten über die Gespenster des mittelalterlichen 
Aberglaubens, dann möchte man wohl sagen: Ja, hat sich denn in Bezug darauf etwas 
besonders geändert? Ist denn diese Gespensterfurcht etwa abgekommen? Fürchten die Leute
nicht heute viel mehr Gespenster als dazumal? - Es ist viel schrecklicher, als man allgemein 
meint, was da vorgeht in der menschlichen Seele, wenn ihr vorgerechnet wird: Da auf der 
Handfläche sind 60000 Bazillenherde. In Amerika ist ausgerechnet worden, wie viele 
solcher Bazillen in einem einzigen männlichen Schnurrbart sind. Müsste man sich also nicht
doch entschließen zu sagen: Diese mittelalterlichen Gespenster waren wenigstens 
anständige Gespenster, aber die heutigen Bazillengespenster sind zu knirpshaft, zu 
unanständige Gespenster, als dass sie die Furcht begründen sollten, die zudem erst im 
Anfange ist, und die da macht, dass die Menschen gerade hier, auf gesundheitlichem Gebiet,
in einen Autoritätsglauben geraten werden, der furchtbar ist.“  GA 127, 23f

  Geld; Metallisten und Nominalisten: „Wo wir es noch mehr zu tun haben mit der 
Landwirtschaft, .. haben mit Bezug auf die Funktion des Geldes in der Wirtschaft die 
Metallisten recht, während in der Industrie und im freien Geistesleben die Nominalisten 
recht haben.“  NÖS, 73  (>Geld als Geist, >Geld und Natur, >Landwirtschaft u. Industr.) 

  „Das Geld wird nämlich so, daß der Nominalismus richtig ist, wenn man in der Zeit lebt, 
in welcher ein starker Rückgang in der Produktion ist; wenn Not da ist, dann wird der 
Nominalimus richtig. Wenn Überfluß da ist, wird der Metallismus richtig.“ 188, 196

 
  Geld und Natur: Unter der Naturalwirtschaft hat man noch hinsehen können auf das 
Sachliche und Fachliche. Unter der Geldwirtschaft hat sich gewissermassen ein Schleier vor
das Wirtschaftsleben gezogen. Der Wert der Güter wird zugedeckt durch die 
Preisverhältnisse. 332a, 24f  (>Geld abstrakt, >Geldschöpfung, >Geld u. Produktionsm.)

  Geld als Kompensation der auf der Natur beruhenden Leistungen mit geistigen Leistungen 
zur Ersparung von Arbeit.   NÖK, 204 (>Geld als Geist)

  Auf dem die fliegende Buchhaltung der Weltwirtschaft darstellenden Geld wird „so etwas 
Ähnliches .. stehen müssen wie auf einer so und so viel Quadratmeter grossen Bodenfläche 

hineingearbeitet haben in die Geldzirkulation, das arbeitet schon persönlichkeitslos, das 
arbeitet schon von selber. Da haben Sie in einer herabsteigenden Strömung das Übergreifen 
von der Bewusstseinsseele nach dem Geistselbst. - Hier haben wir es in der 
Verfallsströmung; und wir haben es in der Strömung des aufsteigenden Lebens da, wo wir 
dasjenige suchen, was die einzelne tüchtige Persönlichkeit geleistet hat, wo wir suchen, 
durch Inspiration die Hilfe jener Mächte zu erringen, die aus der geistigen Welt uns die 
Inspirationen wieder geben werden. Auch da gehen wir hinauf von dem Persönlichen zu 
dem Überpersönlichen. .. 
  Besonders muss man sich aber hüten, in irgendeinem Zeitalter darauf Rücksicht zu 
nehmen, was in dem Zeitalter gerade als Autorität auftritt. Solange man nicht spirituelle 
Einsicht hat, wird man da sehr fehlgehen können. Das ist insbesondere auf einem Gebiete 
der Menschheitskultur der Fall, auf dem Gebiete der materialistischen Medizin, wo wir 
sehen, wie eben das massgebend ist, was die Autorität in der Hand hat und immer mehr und
mehr darauf Anspruch macht, wo das auf etwas hinauslaufen will, was viel, viel furchtbarer,
schrecklicher ist als jemals irgendeine Autoritätsherrschaft des so viel angeklagten 
Mittelalters. Wir stehen schon heute darinnen, und das wird noch immer stärker und stärker 
werden. Wenn die Leute so furchtbar spotten über die Gespenster des mittelalterlichen 
Aberglaubens, dann möchte man wohl sagen: Ja, hat sich denn in Bezug darauf etwas 
besonders geändert? Ist denn diese Gespensterfurcht etwa abgekommen? Fürchten die Leute
nicht heute viel mehr Gespenster als dazumal? - Es ist viel schrecklicher, als man allgemein 
meint, was da vorgeht in der menschlichen Seele, wenn ihr vorgerechnet wird: Da auf der 
Handfläche sind 60000 Bazillenherde. In Amerika ist ausgerechnet worden, wie viele 
solcher Bazillen in einem einzigen männlichen Schnurrbart sind. Müsste man sich also nicht
doch entschließen zu sagen: Diese mittelalterlichen Gespenster waren wenigstens 
anständige Gespenster, aber die heutigen Bazillengespenster sind zu knirpshaft, zu 
unanständige Gespenster, als dass sie die Furcht begründen sollten, die zudem erst im 
Anfange ist, und die da macht, dass die Menschen gerade hier, auf gesundheitlichem Gebiet,
in einen Autoritätsglauben geraten werden, der furchtbar ist.“  GA 127, 23f

  Geld; Metallisten und Nominalisten: „Wo wir es noch mehr zu tun haben mit der 
Landwirtschaft, .. haben mit Bezug auf die Funktion des Geldes in der Wirtschaft die 
Metallisten recht, während in der Industrie und im freien Geistesleben die Nominalisten 
recht haben.“  NÖS, 73  (>Geld als Geist, >Geld und Natur, >Landwirtschaft u. Industr.) 

  „Das Geld wird nämlich so, daß der Nominalismus richtig ist, wenn man in der Zeit lebt, 
in welcher ein starker Rückgang in der Produktion ist; wenn Not da ist, dann wird der 
Nominalimus richtig. Wenn Überfluß da ist, wird der Metallismus richtig.“ 188, 196

 
  Geld und Natur: Unter der Naturalwirtschaft hat man noch hinsehen können auf das 
Sachliche und Fachliche. Unter der Geldwirtschaft hat sich gewissermassen ein Schleier vor
das Wirtschaftsleben gezogen. Der Wert der Güter wird zugedeckt durch die 
Preisverhältnisse. 332a, 24f  (>Geld abstrakt, >Geldschöpfung, >Geld u. Produktionsm.)

  Geld als Kompensation der auf der Natur beruhenden Leistungen mit geistigen Leistungen 
zur Ersparung von Arbeit.   NÖK, 204 (>Geld als Geist)

  Auf dem die fliegende Buchhaltung der Weltwirtschaft darstellenden Geld wird „so etwas 
Ähnliches .. stehen müssen wie auf einer so und so viel Quadratmeter grossen Bodenfläche 



herstellbarer Weizen, der dann mit anderen Dingen verglichen wird. Es lassen sich am 
leichtesten Bodenprodukte miteinander vergleichen. … Dann würden wir sagen können: 
Nehmen wir also zum Beispiel an, da drauf steht X-Weizen, Y-Weizen, Z-Weizen – und es 
würde klar sein, worauf die ganze Weltwirtschaft zurückführt. … das ist die einzige gesunde
Währung: die Summe der brauchbaren Produktionsmittel. … Die Verhältnisse sind 
ungesund, weil der Zusammenhang des Geldes mit der Natur nicht mehr da ist. Diesen soll 
jeder in jedem Augenblick im Gelde noch haben.  NÖK, 209f

  „Eine Wirklichkeit hat erst der, der weiss: wenn er für irgendeine Sache ein so und so 
grosses Geldstück kriegt, so bedeutet das so und so viel Bodenbearbeitung beziehungsweise
es muss dazu auch verrechnet werden die Arbeit mit anderen Produktionsmitteln, die aber 
gleichwertig werden mit der Natur, indem sie in dem Augenblick, wo sie verfertigt sind, wo 
sie also dem Warengebiet entfallen, übergehen in einen Zustand der Entwertung, der 
Unmöglichkeit, sie zu kaufen oder zu verkaufen; dadurch werden sie gleich den 
Produktionsmitteln, die wir in der Natur haben.“  NÖK, 211        

  „Der Mensch muss wiederum zusammenwachsen mit Weizen und Roggen und mit dem 
allem, was er sonst hervorbringt, und er muss das Wirtschaftsleben wandeln nach dem, was 
er hervorbringt. Und die Menschen dürfen es nicht erzwingen, dieses Geld rein zu 
vermehren. (…) .. dass einfach durch das Bestehen der Assoziationen und Verbindungen ein
reales, nicht vom Gelde abhängiges Vertrauen da ist, wenn das Kreditwesen ein reales, nicht
bloss fingiertes ist .. “   334, 187f

  Geld und Produktionsmittel: Durch die Anpassung der Gütererzeugung an die 
Bedürfnisse wird „das diesen Bedürfnissen entsprechende Verhältnis zwischen dem 
Geldwert und den Produktionseinrichtungen .. hergestellt.“   Kp, 131

  Keinerlei Art von Geld kann etwas anderes sein, „als lediglich ein Ausdruck für die 
Summe der brauchbaren Produktionsmittel, die in irgendeinem Gebiete sind“ - in erster 
Linie Grund und Boden - „Das wird dann zurückführen den ganzen volkswirtschaftlichen 
Prozess auf etwas , was eben dennoch erfassbar ist.“  NÖK, 207

  „Dadurch, dass die Produktionsmittel in Fluss gebracht werden .. wird allmählich 
herbeigeführt der Charakter der Produktionsmittel als Geldgrundlage.“   190, 26
  (>Produktionsmittel gleich Natur, >Geld und Natur, >Währung)

  Langfristige Unternehmungen erfordern junges Geld. Das bleibt in den Produktionsmitteln
und verwandelt sich mit ihnen (altert). Durch die Assoziationen wird dafür gesorgt, „dass 
innerhalb der Unternehmungen, die auf gleicher Basis beruhen, nichts anderes verwendet 
wird als bestimmtaltriges Geld.“  NÖS, 79f

  Auch in den heutigen Verhältnissen bleibt real das an die Produktion verliehene Geld in 
dieser stecken. Durch deren Verkäuflichkeit wird es aber fortwährend wieder jung gemacht. 
Wenn die Produktionsmittel nicht verkauft werden können, behält es sein Alter da drinnen 
(altert wie gehortetes Geld). „Das muss geschehen (..) Das ist eine äusserlich technische 
Frage.“  NÖS, 80    (>Geld-Alterung, >Leihgeld)

  Geld-Prozess: >Geld-Zirkulation 

herstellbarer Weizen, der dann mit anderen Dingen verglichen wird. Es lassen sich am 
leichtesten Bodenprodukte miteinander vergleichen. … Dann würden wir sagen können: 
Nehmen wir also zum Beispiel an, da drauf steht X-Weizen, Y-Weizen, Z-Weizen – und es 
würde klar sein, worauf die ganze Weltwirtschaft zurückführt. … das ist die einzige gesunde
Währung: die Summe der brauchbaren Produktionsmittel. … Die Verhältnisse sind 
ungesund, weil der Zusammenhang des Geldes mit der Natur nicht mehr da ist. Diesen soll 
jeder in jedem Augenblick im Gelde noch haben.  NÖK, 209f

  „Eine Wirklichkeit hat erst der, der weiss: wenn er für irgendeine Sache ein so und so 
grosses Geldstück kriegt, so bedeutet das so und so viel Bodenbearbeitung beziehungsweise
es muss dazu auch verrechnet werden die Arbeit mit anderen Produktionsmitteln, die aber 
gleichwertig werden mit der Natur, indem sie in dem Augenblick, wo sie verfertigt sind, wo 
sie also dem Warengebiet entfallen, übergehen in einen Zustand der Entwertung, der 
Unmöglichkeit, sie zu kaufen oder zu verkaufen; dadurch werden sie gleich den 
Produktionsmitteln, die wir in der Natur haben.“  NÖK, 211        

  „Der Mensch muss wiederum zusammenwachsen mit Weizen und Roggen und mit dem 
allem, was er sonst hervorbringt, und er muss das Wirtschaftsleben wandeln nach dem, was 
er hervorbringt. Und die Menschen dürfen es nicht erzwingen, dieses Geld rein zu 
vermehren. (…) .. dass einfach durch das Bestehen der Assoziationen und Verbindungen ein
reales, nicht vom Gelde abhängiges Vertrauen da ist, wenn das Kreditwesen ein reales, nicht
bloss fingiertes ist .. “   334, 187f

  Geld und Produktionsmittel: Durch die Anpassung der Gütererzeugung an die 
Bedürfnisse wird „das diesen Bedürfnissen entsprechende Verhältnis zwischen dem 
Geldwert und den Produktionseinrichtungen .. hergestellt.“   Kp, 131

  Keinerlei Art von Geld kann etwas anderes sein, „als lediglich ein Ausdruck für die 
Summe der brauchbaren Produktionsmittel, die in irgendeinem Gebiete sind“ - in erster 
Linie Grund und Boden - „Das wird dann zurückführen den ganzen volkswirtschaftlichen 
Prozess auf etwas , was eben dennoch erfassbar ist.“  NÖK, 207

  „Dadurch, dass die Produktionsmittel in Fluss gebracht werden .. wird allmählich 
herbeigeführt der Charakter der Produktionsmittel als Geldgrundlage.“   190, 26
  (>Produktionsmittel gleich Natur, >Geld und Natur, >Währung)

  Langfristige Unternehmungen erfordern junges Geld. Das bleibt in den Produktionsmitteln
und verwandelt sich mit ihnen (altert). Durch die Assoziationen wird dafür gesorgt, „dass 
innerhalb der Unternehmungen, die auf gleicher Basis beruhen, nichts anderes verwendet 
wird als bestimmtaltriges Geld.“  NÖS, 79f

  Auch in den heutigen Verhältnissen bleibt real das an die Produktion verliehene Geld in 
dieser stecken. Durch deren Verkäuflichkeit wird es aber fortwährend wieder jung gemacht. 
Wenn die Produktionsmittel nicht verkauft werden können, behält es sein Alter da drinnen 
(altert wie gehortetes Geld). „Das muss geschehen (..) Das ist eine äusserlich technische 
Frage.“  NÖS, 80    (>Geld-Alterung, >Leihgeld)

  Geld-Prozess: >Geld-Zirkulation 



  Geld und Recht: „Ich kann nicht ohne weiteres jemand anderem etwas abnehmen,“ weil 
es „von meinen Mitmenschen anerkannt werden muss, dass ich das behalten darf  (…) Da 
spielt nämlich hinein das Recht.“ Wo das Geld auftritt, „sehen wir ganz anschaulich das 
Auftreten von Rechtsfaktoren.“   NÖK, 116f  (>Leihkapital)

  „.. hinter jedem Geldstück oder Geldschein steht die Warenleistung, auf welche hin der 
Geldbesitzer allein zu dem Gelde gekommen sein kann. Es werden sich aus der Natur der 
Verhältnisse heraus Einrichtungen notwendig machen, welche dem Gelde für den Inhaber 
seinen Wert benehmen, wenn es die eben gekennzeichnete Bedeutung verloren hat. ... Das 
Geld wird sich abnützen, wie sich Waren abnützen. Doch wird eine solche vom Staate zu 
treffende Massnahme gerecht sein. „Zins auf Zins“ wird es (durch diese Massnahme) nicht 
geben können.“   Kp, 132f

  „Der auf sich selbst gestellte Wirtschaftsorganismus im Verein mit dem Rechtsorganismus 
sondert die Geldverhältnisse ganz ab von den auf das Recht gestellten Arbeitsverhältnissen. 
Die Rechtsverhältnisse werden nicht unmittelbar auf die Geldverhältnisse einen Einfluss 
haben können. Denn die letzteren sind Ergebnis der Verwaltung des Wirtschaftsorganismus. 
Das Rechtsverhältnis zwischen Arbeitsleiter und Arbeiter wird einseitig gar nicht in dem 
Geldwert zum Ausdruck kommen können, denn dieser ist nach Beseitigung des Lohnes, der
ein Tauschverhältnis von Ware und Arbeitskraft darstellt, lediglich der Massstab für den 
gegenseitigen Wert der Waren.“   Kp, 135f (>Geld, Ware und Recht)

  
  Geld als Recht, Ware oder Geist: Der Schuster hat für ein Paar Schuhe zwanzig Mark 
bekommen. „In dem Augenblick, wo wir nämlich die (von uns erzeugte) Ware in Geld 
(Nachweis eigener Leistung) verwandelt haben, also eigentlich in Recht (durch die eigene 
Leistung andere Leistungen zu bekommen, wobei das Geld in der Hand altern muss; >Geld 
christlich haben), lässt sich entweder das Recht halten – ich kaufe mir mit den zwanzig 
Mark (als Anweisung auf Waren oder Leistungen von anderen), was gleichwertig ist mit den
Paar Schuhen -, oder aber ich mache durch mein Ingenium mit dem Gelde (als Leihgeld) 
etwas, was ganz neues hineinproduziert in den volkswirtschaftlichen Prozess. Da kommen 
die menschlichen Fähigkeiten hinein, .. die sich in einer ebensolchen Weise eingliedern in 
dasjenige, was ich mit dem Geld als Recht erworben habe, wie sich das Geld als die .. 
Verwirklichung des Rechtes draussen in der Ware verkörpert. … Damit haben wir .. in 
diesen ganzen Prozess“ (bearbeitete Natur; durch den Geist gegliederte Arbeit) 
„hineingestellt das Recht und die Fähigkeiten des Menschen. Wir haben also innerhalb des 
volkswirtschaftlichen Prozesses selber eine Gliederung gefunden, die eine Dreigliederung 
ist.“   NÖK, 117

  Geld-Reform: „Selbstverständlich können Sie nicht sogleich bei dem Allerabstraktesten, 
bei dem Geld, anfangen und dabei irgendwelche Reformen einführen.“ Der Geldwert hängt 
vom Wirtschaftsprozess ab. Das Geld im Portemonnaie ist eine Anweisung auf Waren und 
Zahlung für geleistete Arbeit, also wandelnde Buchhaltung.   337b, 153   (>Geldmenge, 
>Gesell, Silvio)

  Geld als Scheinwert: „Wenn das Geld in Äquivalenz steht mit den Gütern,mit den 
bearbeiteten Gütern, so müsste es sich abnützen. Das Geld müsste, genauso wie die anderen
Güter, sich abnützen. Das heisst, wenn wir nicht abnutzbares Geld im volkswirtschaftlichen 

  Geld und Recht: „Ich kann nicht ohne weiteres jemand anderem etwas abnehmen,“ weil 
es „von meinen Mitmenschen anerkannt werden muss, dass ich das behalten darf  (…) Da 
spielt nämlich hinein das Recht.“ Wo das Geld auftritt, „sehen wir ganz anschaulich das 
Auftreten von Rechtsfaktoren.“   NÖK, 116f  (>Leihkapital)

  „.. hinter jedem Geldstück oder Geldschein steht die Warenleistung, auf welche hin der 
Geldbesitzer allein zu dem Gelde gekommen sein kann. Es werden sich aus der Natur der 
Verhältnisse heraus Einrichtungen notwendig machen, welche dem Gelde für den Inhaber 
seinen Wert benehmen, wenn es die eben gekennzeichnete Bedeutung verloren hat. ... Das 
Geld wird sich abnützen, wie sich Waren abnützen. Doch wird eine solche vom Staate zu 
treffende Massnahme gerecht sein. „Zins auf Zins“ wird es (durch diese Massnahme) nicht 
geben können.“   Kp, 132f

  „Der auf sich selbst gestellte Wirtschaftsorganismus im Verein mit dem Rechtsorganismus 
sondert die Geldverhältnisse ganz ab von den auf das Recht gestellten Arbeitsverhältnissen. 
Die Rechtsverhältnisse werden nicht unmittelbar auf die Geldverhältnisse einen Einfluss 
haben können. Denn die letzteren sind Ergebnis der Verwaltung des Wirtschaftsorganismus. 
Das Rechtsverhältnis zwischen Arbeitsleiter und Arbeiter wird einseitig gar nicht in dem 
Geldwert zum Ausdruck kommen können, denn dieser ist nach Beseitigung des Lohnes, der
ein Tauschverhältnis von Ware und Arbeitskraft darstellt, lediglich der Massstab für den 
gegenseitigen Wert der Waren.“   Kp, 135f (>Geld, Ware und Recht)

  
  Geld als Recht, Ware oder Geist: Der Schuster hat für ein Paar Schuhe zwanzig Mark 
bekommen. „In dem Augenblick, wo wir nämlich die (von uns erzeugte) Ware in Geld 
(Nachweis eigener Leistung) verwandelt haben, also eigentlich in Recht (durch die eigene 
Leistung andere Leistungen zu bekommen, wobei das Geld in der Hand altern muss; >Geld 
christlich haben), lässt sich entweder das Recht halten – ich kaufe mir mit den zwanzig 
Mark (als Anweisung auf Waren oder Leistungen von anderen), was gleichwertig ist mit den
Paar Schuhen -, oder aber ich mache durch mein Ingenium mit dem Gelde (als Leihgeld) 
etwas, was ganz neues hineinproduziert in den volkswirtschaftlichen Prozess. Da kommen 
die menschlichen Fähigkeiten hinein, .. die sich in einer ebensolchen Weise eingliedern in 
dasjenige, was ich mit dem Geld als Recht erworben habe, wie sich das Geld als die .. 
Verwirklichung des Rechtes draussen in der Ware verkörpert. … Damit haben wir .. in 
diesen ganzen Prozess“ (bearbeitete Natur; durch den Geist gegliederte Arbeit) 
„hineingestellt das Recht und die Fähigkeiten des Menschen. Wir haben also innerhalb des 
volkswirtschaftlichen Prozesses selber eine Gliederung gefunden, die eine Dreigliederung 
ist.“   NÖK, 117

  Geld-Reform: „Selbstverständlich können Sie nicht sogleich bei dem Allerabstraktesten, 
bei dem Geld, anfangen und dabei irgendwelche Reformen einführen.“ Der Geldwert hängt 
vom Wirtschaftsprozess ab. Das Geld im Portemonnaie ist eine Anweisung auf Waren und 
Zahlung für geleistete Arbeit, also wandelnde Buchhaltung.   337b, 153   (>Geldmenge, 
>Gesell, Silvio)

  Geld als Scheinwert: „Wenn das Geld in Äquivalenz steht mit den Gütern,mit den 
bearbeiteten Gütern, so müsste es sich abnützen. Das Geld müsste, genauso wie die anderen
Güter, sich abnützen. Das heisst, wenn wir nicht abnutzbares Geld im volkswirtschaftlichen 



Körper drinnen haben, dann verschaffen wir unter Umständen dem Geld einen Vorteil 
gegenüber den abnützbaren Gütern. Das ist ausserordentlich wichtig.“   NÖK, 164f   
(>Geld und Natur)

  Durch den Unterschied des Geldes mit den Realien werden ungeheure Umschichtungen 
und Umlagerungen der Arbeitsverhältnisse und Betätigungsverhältnisse überhaupt im 
sozialen Körper bewirkt.  NÖK, 165

  „Wenn wir nun das Geld verwenden als ein Äquivalent im reinen Tausch, dann haben wir 
allerdings in dem Gelde gegenüber den verderblichen Gegenständen einen unreellen 
Konkurrenten (…) Geld hat seinen Zahlenwert und behält diesen Zahlenwert scheinbar. In 
Wirklichkeit behält es ihn aber nicht. Alle anderen Dinge sind ehrlich. Fleisch beginnt zu 
riechen .“  NÖK, 174f  (>Geld als Buchführung)

  „.. dass man scheinbar mit einem Geld von 1910 im Jahre 1940 noch kaufen kann, das ist 
nur eine Maske. Man kauft nämlich dann nicht in Wirklichkeit mit diesem Gelde, sondern 
nur mit einem eingebildeten Geldwert.“   NÖK, 180  (>Geld-Alterung)

  „Die Hundertfranken-Note ist eigentlich ein Scheingebilde, ist in Wirklichkeit gar nichts 
wert.“ Nur durch die soziale Ordnung, heute die staatliche Ordnung, ist das Geld 
Äquivalenz für soundso viel menschliche Arbeit.   186, 168  (>Geld und Staats-Einfluss)

  „Erarbeitet, erspart wurde ein Kapital von 5 bis 6 Milliarden, neue Emissionen beliefen 
sich auf 11 Milliarden, doppelt so viel. .. Das bedeutet: Man bewegt sich jenseits der 
wirklichen Wirtschaft, denn die wirkliche Wirtschaft muss erarbeitet werden.“  334, 217  

  „.. dieser Scheinwert, der einem bestimmten Metall zugeschrieben wird, der wird 
aufhören“, wenn die Geldverwaltung von Staate an die Wirtschaft geht. „Dadurch, dass die 
Produktionsmittel in Fluss gebracht werden wird allmählich herbeigeführt der Charakter der
Produktionsmittel als Geldgrundlage.“ 190, 26  (>Goldwährg.)

  Geld schenken: Man denkt, man liebe schon die Menschen, wenn man sein ererbtes Geld 
schenkt. Aber man lässt dann für den Beschenkten so und so viele Leute arbeiten. 
„Dadurch, dass es eine Anweisung auf Arbeitskraft ist, ist es ein Machtmittel.“ 186, 53

  Geld; Schenkungsgeld: Schenkungsgeld ist eine volkswirtschaftliche Kategorie. Freie 
Geistesarbeiter werden bezahlt, da spielt sich Kauf und Verkauf ab.   NÖK, 88 

  „Schenkungsgeld ist im Grunde genommen alles, was für die Erziehung ausgegeben 
wird, .. was für Stiftungen ausgegeben wird, .. was bewirkt, dass sich nicht in einer 
störenden Weise Kapital staut auf Grund und Boden. … Dieses Schenkungsgeld, das wird 
für denjenigen, der angewiesen ist für sein Leben auf Kaufgeld, einfach wertlos. …  
Schenkungsgeld in Bezug auf Kaufgeld ist das Entgegengesetzte nämlich, was ja auch 
schon daraus hervorgeht, dass derjenige kaufen kann, der Schenkung kriegt, während 
derjenige, der nicht Schenkung kriegt, nicht kaufen kann mit diesem Geld. (…) Leihgeld 
darf sich gewissermassen nicht zurückstauen in das Kaufgeld hinein, um das zu stören. 
Leihgeld geht in das Schenkungsgeld hinein. .. Da entwertet es sich .. Auf dem Gebiet des 
Schenkens hat das Geld für alles dasjenige, was auf dem Gebiet des Kaufens besteht, einen 

Körper drinnen haben, dann verschaffen wir unter Umständen dem Geld einen Vorteil 
gegenüber den abnützbaren Gütern. Das ist ausserordentlich wichtig.“   NÖK, 164f   
(>Geld und Natur)

  Durch den Unterschied des Geldes mit den Realien werden ungeheure Umschichtungen 
und Umlagerungen der Arbeitsverhältnisse und Betätigungsverhältnisse überhaupt im 
sozialen Körper bewirkt.  NÖK, 165

  „Wenn wir nun das Geld verwenden als ein Äquivalent im reinen Tausch, dann haben wir 
allerdings in dem Gelde gegenüber den verderblichen Gegenständen einen unreellen 
Konkurrenten (…) Geld hat seinen Zahlenwert und behält diesen Zahlenwert scheinbar. In 
Wirklichkeit behält es ihn aber nicht. Alle anderen Dinge sind ehrlich. Fleisch beginnt zu 
riechen .“  NÖK, 174f  (>Geld als Buchführung)

  „.. dass man scheinbar mit einem Geld von 1910 im Jahre 1940 noch kaufen kann, das ist 
nur eine Maske. Man kauft nämlich dann nicht in Wirklichkeit mit diesem Gelde, sondern 
nur mit einem eingebildeten Geldwert.“   NÖK, 180  (>Geld-Alterung)

  „Die Hundertfranken-Note ist eigentlich ein Scheingebilde, ist in Wirklichkeit gar nichts 
wert.“ Nur durch die soziale Ordnung, heute die staatliche Ordnung, ist das Geld 
Äquivalenz für soundso viel menschliche Arbeit.   186, 168  (>Geld und Staats-Einfluss)

  „Erarbeitet, erspart wurde ein Kapital von 5 bis 6 Milliarden, neue Emissionen beliefen 
sich auf 11 Milliarden, doppelt so viel. .. Das bedeutet: Man bewegt sich jenseits der 
wirklichen Wirtschaft, denn die wirkliche Wirtschaft muss erarbeitet werden.“  334, 217  

  „.. dieser Scheinwert, der einem bestimmten Metall zugeschrieben wird, der wird 
aufhören“, wenn die Geldverwaltung von Staate an die Wirtschaft geht. „Dadurch, dass die 
Produktionsmittel in Fluss gebracht werden wird allmählich herbeigeführt der Charakter der
Produktionsmittel als Geldgrundlage.“ 190, 26  (>Goldwährg.)

  Geld schenken: Man denkt, man liebe schon die Menschen, wenn man sein ererbtes Geld 
schenkt. Aber man lässt dann für den Beschenkten so und so viele Leute arbeiten. 
„Dadurch, dass es eine Anweisung auf Arbeitskraft ist, ist es ein Machtmittel.“ 186, 53

  Geld; Schenkungsgeld: Schenkungsgeld ist eine volkswirtschaftliche Kategorie. Freie 
Geistesarbeiter werden bezahlt, da spielt sich Kauf und Verkauf ab.   NÖK, 88 

  „Schenkungsgeld ist im Grunde genommen alles, was für die Erziehung ausgegeben 
wird, .. was für Stiftungen ausgegeben wird, .. was bewirkt, dass sich nicht in einer 
störenden Weise Kapital staut auf Grund und Boden. … Dieses Schenkungsgeld, das wird 
für denjenigen, der angewiesen ist für sein Leben auf Kaufgeld, einfach wertlos. …  
Schenkungsgeld in Bezug auf Kaufgeld ist das Entgegengesetzte nämlich, was ja auch 
schon daraus hervorgeht, dass derjenige kaufen kann, der Schenkung kriegt, während 
derjenige, der nicht Schenkung kriegt, nicht kaufen kann mit diesem Geld. (…) Leihgeld 
darf sich gewissermassen nicht zurückstauen in das Kaufgeld hinein, um das zu stören. 
Leihgeld geht in das Schenkungsgeld hinein. .. Da entwertet es sich .. Auf dem Gebiet des 
Schenkens hat das Geld für alles dasjenige, was auf dem Gebiet des Kaufens besteht, einen 



negativen Wert, lässt diesen Kaufwert verschwinden. .. Sie werden vielleicht sagen: Das ist 
schwer einzusehen – Das ist es ja auch … Das aber würde gerade die Aufgabe sein, dass Sie
gewissermassen dasjenige, was hier .. gesagt werden kann, als eine Unterlage betrachten für
weitere volkswirtschaftliche Arbeiten.“   NÖK, 176f

  „Wenn es sich um Schenkungen handelt, werden Sie altes Geld verwenden, das möglichst 
bald nach der Schenkung seinen Wert verliert, so dass gerade noch derjenige kaufen kann, 
der die Sache geschenkt bekommt.“ Dann kommt die Verjüngung..
NÖK, 181f  (>Schenken, >Erben, >Geld-Erneuerung)

  Geld sparen >Sparen, >Kapital ansammeln

  Geld und Staats-Einfluss: Soundsoviel Arbeit muss geleistet sein, dass der Scheinwert 
einer Banknote wirklicher Wert wird - „aber nur per Befehl der sozialen Ordnung.“ Das 
Geld gibt die Macht, über Arbeit zu gebieten. (im bestehenden System des staatlich 
abgestempelten Geldes)  186, 168  (>Geld als Ware, >Geld als Waren-Anweisung)

  „Das Geld, so wie wir es heute haben: es wird ja gewissermassen sein Wert gesetzmässig 
vom Staate aus festgelegt. .. Und durch dieses Zusammenwirken von zwei Dingen, des 
Warenaustausches und der Festlegung des Geldwertes von Seiten des Staates, dadurch wird 
unser ganzes Wirtschaftsleben eben konfus gemacht..“ Der gegenwärtige Geldwert übertönt 
wie eine grosse Fälschung, „was an gegenseitiger Wertbestimmung der Waren gerade 
lebendig sein soll.“   337b, 209

  Wenn die Geldverwaltung losgelöst wird vom Staat, „dann wird das Geld Ware und wird 
auf dem Warenmarkte seinen Warenwert haben müssen.“ Es gäbe nicht mehr „jene kuriose 
Abhängigkeit .. zwischen Währung und Lohn .., dass die Währung sinkt“ -Inflation- “wenn 
der Lohn steigt, und der Arbeiter oftmals garnichts hat..“   189, 131

  „Wenn Sie das Wirtschaftsleben auf sich selbst stellen, es dem Staate abnehmen, so 
müssen Sie vor allen Dingen dem Staate etwas sehr, sehr Konkretes abnehmen, nämlich das 
Geld, die Verwaltung über die Währung. Die Verwaltung über die Währung müssen Sie 
dem Wirtschaftsleben zurückgeben. .. weil es den wirtschaftlichen Prozess vermittelt; 
dadurch ist Geld eine Ware. (…) Denn es wird sich ergeben, dass immer dasjenige, was die 
solide, wirkliche Grundlage des Wirtschaftslebens ist, dass das die Währungsgrundlage 
auch für das Geld ist. (…) Dann wird alles dasjenige da sein als Deckung für das Geld, was 
in Wahrheit nicht dem einzelnen gehören wird, woran der einzelne nur arbeiten wird, .. die 
(in Fluss gebrachten) Produktionsmittel.“   190, 24ff

  „Aber für den dreigliedrigen sozialen Organismus muss angestrebt werden, dass der Staat 
nicht mehr dem Geld den Wert verleiht, sondern dass das Geld seinen Wert bekommt 
innerhalb des wirtschaftlichen Organismus. Dann aber ist das Geld nicht mehr eine Ware, 
wie es heute ist. Wenn das auch versteckt ist, so ist in Wahrheit heute das Geld doch eine 
Ware, und zwar nur dadurch, dass ihm sein Wert aufgetragen wird durch den Staat. Aber im 
dreigliedrigen sozialen Organismus wird das Geld als Zirkulationsmittel nur in dem Sinne 
vorhanden sein, dass es gewissermassen eine fliegende Buchhaltung ist. .. Es wird alles auf 
wirklicher Leistung und Gegenleistung beruhen .. Für die Leistung bekommt man 
gewissermassen den Schein ..“  331, 224f  (>Geld und Recht)

negativen Wert, lässt diesen Kaufwert verschwinden. .. Sie werden vielleicht sagen: Das ist 
schwer einzusehen – Das ist es ja auch … Das aber würde gerade die Aufgabe sein, dass Sie
gewissermassen dasjenige, was hier .. gesagt werden kann, als eine Unterlage betrachten für
weitere volkswirtschaftliche Arbeiten.“   NÖK, 176f

  „Wenn es sich um Schenkungen handelt, werden Sie altes Geld verwenden, das möglichst 
bald nach der Schenkung seinen Wert verliert, so dass gerade noch derjenige kaufen kann, 
der die Sache geschenkt bekommt.“ Dann kommt die Verjüngung..
NÖK, 181f  (>Schenken, >Erben, >Geld-Erneuerung)

  Geld sparen >Sparen, >Kapital ansammeln

  Geld und Staats-Einfluss: Soundsoviel Arbeit muss geleistet sein, dass der Scheinwert 
einer Banknote wirklicher Wert wird - „aber nur per Befehl der sozialen Ordnung.“ Das 
Geld gibt die Macht, über Arbeit zu gebieten. (im bestehenden System des staatlich 
abgestempelten Geldes)  186, 168  (>Geld als Ware, >Geld als Waren-Anweisung)

  „Das Geld, so wie wir es heute haben: es wird ja gewissermassen sein Wert gesetzmässig 
vom Staate aus festgelegt. .. Und durch dieses Zusammenwirken von zwei Dingen, des 
Warenaustausches und der Festlegung des Geldwertes von Seiten des Staates, dadurch wird 
unser ganzes Wirtschaftsleben eben konfus gemacht..“ Der gegenwärtige Geldwert übertönt 
wie eine grosse Fälschung, „was an gegenseitiger Wertbestimmung der Waren gerade 
lebendig sein soll.“   337b, 209

  Wenn die Geldverwaltung losgelöst wird vom Staat, „dann wird das Geld Ware und wird 
auf dem Warenmarkte seinen Warenwert haben müssen.“ Es gäbe nicht mehr „jene kuriose 
Abhängigkeit .. zwischen Währung und Lohn .., dass die Währung sinkt“ -Inflation- “wenn 
der Lohn steigt, und der Arbeiter oftmals garnichts hat..“   189, 131

  „Wenn Sie das Wirtschaftsleben auf sich selbst stellen, es dem Staate abnehmen, so 
müssen Sie vor allen Dingen dem Staate etwas sehr, sehr Konkretes abnehmen, nämlich das 
Geld, die Verwaltung über die Währung. Die Verwaltung über die Währung müssen Sie 
dem Wirtschaftsleben zurückgeben. .. weil es den wirtschaftlichen Prozess vermittelt; 
dadurch ist Geld eine Ware. (…) Denn es wird sich ergeben, dass immer dasjenige, was die 
solide, wirkliche Grundlage des Wirtschaftslebens ist, dass das die Währungsgrundlage 
auch für das Geld ist. (…) Dann wird alles dasjenige da sein als Deckung für das Geld, was 
in Wahrheit nicht dem einzelnen gehören wird, woran der einzelne nur arbeiten wird, .. die 
(in Fluss gebrachten) Produktionsmittel.“   190, 24ff

  „Aber für den dreigliedrigen sozialen Organismus muss angestrebt werden, dass der Staat 
nicht mehr dem Geld den Wert verleiht, sondern dass das Geld seinen Wert bekommt 
innerhalb des wirtschaftlichen Organismus. Dann aber ist das Geld nicht mehr eine Ware, 
wie es heute ist. Wenn das auch versteckt ist, so ist in Wahrheit heute das Geld doch eine 
Ware, und zwar nur dadurch, dass ihm sein Wert aufgetragen wird durch den Staat. Aber im 
dreigliedrigen sozialen Organismus wird das Geld als Zirkulationsmittel nur in dem Sinne 
vorhanden sein, dass es gewissermassen eine fliegende Buchhaltung ist. .. Es wird alles auf 
wirklicher Leistung und Gegenleistung beruhen .. Für die Leistung bekommt man 
gewissermassen den Schein ..“  331, 224f  (>Geld und Recht)



 
  „Das, was ich da im Portemonnaie trage, das ist nämlich durch den Wirtschaftsprozess der 
neueren Zeit etwas ganz anderes geworden als eine Anweisung auf die Ware. Das ist 
nämlich selber Ware geworden, ist etwas geworden, was in der sozialen Ordnung einen 
selbständigen Wert hat. … Das rührt nun daher, dass durch die Staatsverhältnisse eine Ware 
geschaffen worden ist, die eigentlich keine Ware ist, nämlich das Gold oder Silber. Beide 
sind ja in Wirklichkeit keine Ware, werden aber repräsentiert durch den Schein. Dadurch 
wird der Geldprozess losgelöst vom Wirtschaftsprozess, .. dadurch wird das Geld selber zur 
Ware gemacht, und dadurch kann das Geld, das in Wahrheit keine Ware sein darf, im 
Wirtschaftsleben für sich ganz selbständig werden. Das ist aber die Grundlage des 
Kapitalismus.“   331, 60f 

  Geld als Tauschmittel: Geld wird nicht selber getauscht, sondern „Geld ist, was sich 
vermittelnd in den Austausch hineinstellt.“   NÖK, 173 

  Geld kann nicht selber Ware sein, sondern kann nur ein Ausgleichsmittel für die 
gegenseitigen Wertverhältnisse der Ware sein. - Geld dient als Erleichterungsmittel für den 
Warentausch in einem grossen Gebiet mit reichlicher Arbeitsteilung.   337b, 208f

  „Wir haben also als Geldumsatz die Weltbuchhaltung. Und das wäre dasjenige, was ja 
jeder im Grunde genommen einsehen kann, das eigentlich angestrebt werden muss. Denn 
dadurch haben wir dem Gelde wiederum zurückgegeben dasjenige, was es doch nur sein 
kann: das äussere Mittel für den Austausch. Denn sonst ist das Geld dennoch nichts anderes,
wenn wir bis in die Tiefen der Volkswirtschaft hineinschauen, als als das Mittel des 
gegenseitigen Austausches der Leistungen. Denn die Menschen leben von Leistungen, und 
nicht von den Zeichen dieser Leistungen in Wirklichkeit.“ Durch Zwischenhandel mit Geld
 kann eine Fälschung der ganzen Wirtschaft eintreten.  NÖK, 203   (>Geld als Waren-
Anweisung, >Geld; Kaufgeld)

  Geld als Ware: „.. es müssten genügend Erbsen dann hervorgebracht werden, und die 
gesetzliche Bestimmung müsste da sein, dass man alles für Erbsen eintauschen kann , dann 
wären die Erbsen das Geld.“ „Alles Geld hat sich einmal aus Ware in Geld verwandelt.“ 
NÖK, 143  (>Geld als Waren-Anweisung, >Geld-Markt)

  „Diese Verwaltung des Geldes hat bisher aus gewissen Entwickelungskräften, die sehr alt 
sind, der Staat besorgt. Das Geld aber ist ebenso wahr in einem gesunden Organismus Ware,
wie die Arbeitskraft nicht Ware ist. Und alles Ungesunde, das von der Seite des Geldes aus 
eingreift in den sozialen Organismus, besteht darin, dass das Geld des Warencharakters 
dadurch entkleidet wird, dass es heute mehr beruht auf der Abstempelung von irgendeiner 
Marke durch den politischen Staat, als auf dem, worauf es ja noch, weil es da nicht anders 
geht im internationalen Verkehr, beruhen muss: auf seinem Warenwert. … Was ist das 
Richtige? Ist das Geld Ware, oder etwas, was durch eine blosse Abstempelung entsteht? Ist 
es eine blosse Anweisung auf die Ware? - Die Antwort auf diese Fragen ist einfach diese: 
dass das Geld weder das eine noch das andere ist, sondern heute beides ist. Das eine ist es 
dadurch, dass der Staat eben gewisse Marken abstempelt; das andere ist, dass im 
internationalen Verkehre oder in gewisser Beziehung auch im nationalen Verkehre das Geld 
nur als Ware (Gold) in der Zirkulation mitzirkulieren kann. Der gesunde soziale Organismus
wird das Geld jedes Rechtscharakters entkleiden.“ Erst dann wird auch die Lebenslüge der 

 
  „Das, was ich da im Portemonnaie trage, das ist nämlich durch den Wirtschaftsprozess der 
neueren Zeit etwas ganz anderes geworden als eine Anweisung auf die Ware. Das ist 
nämlich selber Ware geworden, ist etwas geworden, was in der sozialen Ordnung einen 
selbständigen Wert hat. … Das rührt nun daher, dass durch die Staatsverhältnisse eine Ware 
geschaffen worden ist, die eigentlich keine Ware ist, nämlich das Gold oder Silber. Beide 
sind ja in Wirklichkeit keine Ware, werden aber repräsentiert durch den Schein. Dadurch 
wird der Geldprozess losgelöst vom Wirtschaftsprozess, .. dadurch wird das Geld selber zur 
Ware gemacht, und dadurch kann das Geld, das in Wahrheit keine Ware sein darf, im 
Wirtschaftsleben für sich ganz selbständig werden. Das ist aber die Grundlage des 
Kapitalismus.“   331, 60f 

  Geld als Tauschmittel: Geld wird nicht selber getauscht, sondern „Geld ist, was sich 
vermittelnd in den Austausch hineinstellt.“   NÖK, 173 

  Geld kann nicht selber Ware sein, sondern kann nur ein Ausgleichsmittel für die 
gegenseitigen Wertverhältnisse der Ware sein. - Geld dient als Erleichterungsmittel für den 
Warentausch in einem grossen Gebiet mit reichlicher Arbeitsteilung.   337b, 208f

  „Wir haben also als Geldumsatz die Weltbuchhaltung. Und das wäre dasjenige, was ja 
jeder im Grunde genommen einsehen kann, das eigentlich angestrebt werden muss. Denn 
dadurch haben wir dem Gelde wiederum zurückgegeben dasjenige, was es doch nur sein 
kann: das äussere Mittel für den Austausch. Denn sonst ist das Geld dennoch nichts anderes,
wenn wir bis in die Tiefen der Volkswirtschaft hineinschauen, als als das Mittel des 
gegenseitigen Austausches der Leistungen. Denn die Menschen leben von Leistungen, und 
nicht von den Zeichen dieser Leistungen in Wirklichkeit.“ Durch Zwischenhandel mit Geld
 kann eine Fälschung der ganzen Wirtschaft eintreten.  NÖK, 203   (>Geld als Waren-
Anweisung, >Geld; Kaufgeld)

  Geld als Ware: „.. es müssten genügend Erbsen dann hervorgebracht werden, und die 
gesetzliche Bestimmung müsste da sein, dass man alles für Erbsen eintauschen kann , dann 
wären die Erbsen das Geld.“ „Alles Geld hat sich einmal aus Ware in Geld verwandelt.“ 
NÖK, 143  (>Geld als Waren-Anweisung, >Geld-Markt)

  „Diese Verwaltung des Geldes hat bisher aus gewissen Entwickelungskräften, die sehr alt 
sind, der Staat besorgt. Das Geld aber ist ebenso wahr in einem gesunden Organismus Ware,
wie die Arbeitskraft nicht Ware ist. Und alles Ungesunde, das von der Seite des Geldes aus 
eingreift in den sozialen Organismus, besteht darin, dass das Geld des Warencharakters 
dadurch entkleidet wird, dass es heute mehr beruht auf der Abstempelung von irgendeiner 
Marke durch den politischen Staat, als auf dem, worauf es ja noch, weil es da nicht anders 
geht im internationalen Verkehr, beruhen muss: auf seinem Warenwert. … Was ist das 
Richtige? Ist das Geld Ware, oder etwas, was durch eine blosse Abstempelung entsteht? Ist 
es eine blosse Anweisung auf die Ware? - Die Antwort auf diese Fragen ist einfach diese: 
dass das Geld weder das eine noch das andere ist, sondern heute beides ist. Das eine ist es 
dadurch, dass der Staat eben gewisse Marken abstempelt; das andere ist, dass im 
internationalen Verkehre oder in gewisser Beziehung auch im nationalen Verkehre das Geld 
nur als Ware (Gold) in der Zirkulation mitzirkulieren kann. Der gesunde soziale Organismus
wird das Geld jedes Rechtscharakters entkleiden.“ Erst dann wird auch die Lebenslüge der 



Lohn-Preis-Spirale  überwunden.  328, 161f   (>Geld als Recht, Ware ..,>Geld und Arbeit)

  „Heute ist das Geld, wenn es Papiergeld ist, ja selbst eine zwischen die sonstigen Waren 
eingeschobene Ware.“ Es muss zur Buchführung werden.  337b, 43f  

  „.. der Gegenwert unseres Geldes trägt reinen Warencharakter … Das ist das 
Ahrimanische..“   192, 180f    (>Geld als Scheinwert, >Goldwährung)

  
  Geld als Waren-Anweisung: Im zirkulierenden Geld, „In dem sich abnützenden Geld 
haben wir die Parallelströmung zu den sich abnützenden Waren, Gütern, Werten, also 
Sachwerten.“   NÖK, 202  (>Geld als Buchführung, >Gesundheit des volksw. Pr.)

  „.. ich komme mit meinem Portemonnaie und gebe aus diesem Portemonnaie das Geld für 
die Ware hin … Das, was Sie als Geldzettel aus Ihrem Portemonnaie herausnehmen, kann 
keine Ware sein, sondern nur eine Anweisung auf den Erhalt einer Ware, nichts anderes. 
Deshalb muss es aber herkommen von der Ware. Es muss also einmal eine Ware erzeugt, 
also etwas geleistet worden sein (...) und so bildet dieses Papierstück nur die Brücke 
zwischen der Ware, die Sie im Laden kaufen, und jener Ware, die einmal erzeugt sein muss, 
damit man auf diese Ware die Papieranweisung hat erhalten können. Das ist, schlicht 
gesagt, der Wirtschaftsprozess. Es kann im Wirtschaftsprozess nichts anderes getauscht 
werden, wenn er gesund sein soll, als Ware gegen Ware.“ 331, 57f

  „Wenn der Zettel, den ich im Portemonnaie habe, wirklich nichts anderes ist, als die 
Anweisung auf eine Ware, dann kann im Grunde genommen gar kein Arbeitszwang 
herrschen, denn dann muss in irgendeiner Weise der Schein immer zurückführen auf etwas, 
was als Leistung in die Welt gesetzt worden ist. Und es handelt sich nur darum, dass dann 
diese Leistung in der entsprechenden Weise zirkuliert, zirkuliert so, dass der Verbrauch die 
Produktion jederzeit regelt.“   331, 60  (>Ware:Geld=Gesundheit)

  „Denn Geld kann im gesunden sozialen Organismus nichts anderes sein als eine 
Anweisung auf Waren, die von andern erzeugt sind und die man aus dem Gesamtgebiet des 
Wirtschaftslebens deshalb beziehen kann, weil man selbst erzeugte Waren an dieses Gebiet 
abgegeben hat.“   Kp, 130  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Wir brauchen einen realen Vergleichsmassstab, „der nicht anfechtbar ist. Z. B. eine 
Banknote bedeutet so und so viele Laib Brot. Es würde dann notwendig eine Übereinkunft 
herrschen müssen zwischen den drei Gebieten, so zwischen Wirtschafts- und Staatskörper 
die Übereinkunft, dass das, was Zeichen für Ware, was Geld ist, gerade so stinkig wird wie 
die Ware selber. Solch eine Wirtschaftsordnung würde zunächst für Mitteleuropa und den 
Osten verwendbar sein. Der Westen würde es nicht annehmen.“  Molt, 228 

  Geld, Ware und Recht: „Zu einem Recht kommt man nicht immer durch blossen Tausch, 
sondern auch dadurch, dass man die Möglichkeit, die Macht hat, sich das Recht zu 
nehmen. .. Es ist kein Berührungspunkt mit der Ware, zwischen Ware und Recht. Aber in 
unserem volkswirtschaftlichen Prozess werden fortwährend ausgetauscht Waren, oder der 
Geldwert für die Waren, mit Rechten. Gerade wenn wir .. den Boden bezahlen, ja, wenn wir
nur mit unserer Miete den Bodenwert mitbezahlen, wie er ihn heute hat, so bezahlen wir ein
Recht durch eine Ware, beziehungsweise durch das Geld, das wir für eine Ware bekommen 

Lohn-Preis-Spirale  überwunden.  328, 161f   (>Geld als Recht, Ware ..,>Geld und Arbeit)

  „Heute ist das Geld, wenn es Papiergeld ist, ja selbst eine zwischen die sonstigen Waren 
eingeschobene Ware.“ Es muss zur Buchführung werden.  337b, 43f  

  „.. der Gegenwert unseres Geldes trägt reinen Warencharakter … Das ist das 
Ahrimanische..“   192, 180f    (>Geld als Scheinwert, >Goldwährung)

  
  Geld als Waren-Anweisung: Im zirkulierenden Geld, „In dem sich abnützenden Geld 
haben wir die Parallelströmung zu den sich abnützenden Waren, Gütern, Werten, also 
Sachwerten.“   NÖK, 202  (>Geld als Buchführung, >Gesundheit des volksw. Pr.)

  „.. ich komme mit meinem Portemonnaie und gebe aus diesem Portemonnaie das Geld für 
die Ware hin … Das, was Sie als Geldzettel aus Ihrem Portemonnaie herausnehmen, kann 
keine Ware sein, sondern nur eine Anweisung auf den Erhalt einer Ware, nichts anderes. 
Deshalb muss es aber herkommen von der Ware. Es muss also einmal eine Ware erzeugt, 
also etwas geleistet worden sein (...) und so bildet dieses Papierstück nur die Brücke 
zwischen der Ware, die Sie im Laden kaufen, und jener Ware, die einmal erzeugt sein muss, 
damit man auf diese Ware die Papieranweisung hat erhalten können. Das ist, schlicht 
gesagt, der Wirtschaftsprozess. Es kann im Wirtschaftsprozess nichts anderes getauscht 
werden, wenn er gesund sein soll, als Ware gegen Ware.“ 331, 57f

  „Wenn der Zettel, den ich im Portemonnaie habe, wirklich nichts anderes ist, als die 
Anweisung auf eine Ware, dann kann im Grunde genommen gar kein Arbeitszwang 
herrschen, denn dann muss in irgendeiner Weise der Schein immer zurückführen auf etwas, 
was als Leistung in die Welt gesetzt worden ist. Und es handelt sich nur darum, dass dann 
diese Leistung in der entsprechenden Weise zirkuliert, zirkuliert so, dass der Verbrauch die 
Produktion jederzeit regelt.“   331, 60  (>Ware:Geld=Gesundheit)

  „Denn Geld kann im gesunden sozialen Organismus nichts anderes sein als eine 
Anweisung auf Waren, die von andern erzeugt sind und die man aus dem Gesamtgebiet des 
Wirtschaftslebens deshalb beziehen kann, weil man selbst erzeugte Waren an dieses Gebiet 
abgegeben hat.“   Kp, 130  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Wir brauchen einen realen Vergleichsmassstab, „der nicht anfechtbar ist. Z. B. eine 
Banknote bedeutet so und so viele Laib Brot. Es würde dann notwendig eine Übereinkunft 
herrschen müssen zwischen den drei Gebieten, so zwischen Wirtschafts- und Staatskörper 
die Übereinkunft, dass das, was Zeichen für Ware, was Geld ist, gerade so stinkig wird wie 
die Ware selber. Solch eine Wirtschaftsordnung würde zunächst für Mitteleuropa und den 
Osten verwendbar sein. Der Westen würde es nicht annehmen.“  Molt, 228 

  Geld, Ware und Recht: „Zu einem Recht kommt man nicht immer durch blossen Tausch, 
sondern auch dadurch, dass man die Möglichkeit, die Macht hat, sich das Recht zu 
nehmen. .. Es ist kein Berührungspunkt mit der Ware, zwischen Ware und Recht. Aber in 
unserem volkswirtschaftlichen Prozess werden fortwährend ausgetauscht Waren, oder der 
Geldwert für die Waren, mit Rechten. Gerade wenn wir .. den Boden bezahlen, ja, wenn wir
nur mit unserer Miete den Bodenwert mitbezahlen, wie er ihn heute hat, so bezahlen wir ein
Recht durch eine Ware, beziehungsweise durch das Geld, das wir für eine Ware bekommen 



haben..  Und wenn wir einen Schullehrer anstellen, .. so bezahlen wir geistige Fähigkeiten ..
mit dem Wert einer Ware , oder dem entsprechenden Geldwerte. … Dinge, die gar nicht 
miteinander vergleichbar sind, werden im volkswirtschaftlichen Prozess ausgetauscht. .. Da 
berühren wir ein Element, wo erst recht Leben hineinkommt in den volkswirtschaftlichen 
Prozess.“ (…) „..aber nirgends wird Arbeit bezahlt, sondern immer werden nur die 
Ergebnisse der Arbeit bezahlt (…)  .. man kann nicht korrigieren, was man korrigieren soll, 
wenn man nicht die richtigen Begriffe hat.“  NÖK, 118ff

 
  Geld-Wert; Anerkennung: „.. auf welche Weise sollte es sich denn überhaupt sonst 
ermöglichen lassen, dass ich nun nicht für ein Paar Schuhe eine Zylinderhut hingebe, 
sondern, sagen wir .. zwanzig Mark (..) wenn diese zwanzig Mark (..) von niemandem 
anerkannt werden würden als ein Wert, für den man wiederum etwas bekommt?“   
NÖK, 116  (>Währung)

  „..diese Anerkennung (des Geldes) wird auf Massnahmen beruhen, welche von den 
Verwaltungskörpern der Wirtschaftsorganisation ausgehen.“  Kp, 130

  Geld als Wertmesser: „Das Geld wird im gesunden sozialen Organismus wirklich nur 
Wertmesser sein; denn hinter jedem Geldstück oder Geldschein steht die Warenleistung, auf
welche hin der Geldbesitzer allein zu dem Gelde gekommen sein kann.“   Kp, 132   

 
  Im geschlossenen Wirtschaftsgebiet wird das Kaufgeld einen gewissen Wert darstellen. 
„Auf dem Gebiet des Schenkens hat das Geld für alles dasjenige, was auf dem Gebiet des 
Kaufens besteht, einen negativen Wert, lässt diesen Kaufwert verschwinden.“ Dazwischen 
der Übergang: „Das Leihgeld verschwindet allmählich hinein ins Schenkungsgeld.“  NÖK, 
177

  Der reale Geldwert durch Alterung „ist wesentlich nur da, indem das Geld Leihgeld ist; 
denn, auch wenn das Geld Leihgeld ist, als Kaufgeld behält es ja seine früheren Wert.“   
NÖK, 181 (Das Leihen für die Produktion erhält den Wert, der ansonsten abnimmt)

  „Das Rechtsverhältnis zwischen Arbeitsleiter und Arbeiter wird einseitig gar nicht in dem 
Geldwert zum Ausdruck kommen können, denn dieser ist nach Beseitigung des Lohnes, der
ein Tauschverhältnis von Ware und Arbeitskraft darstellt, lediglich der Massstab für den 
gegenseitigen Wert der Waren.“  Kp, 135f   (>Geld als Buchführung)

  Geld in der Wirtschaft: Wenn das Wirtschaftsleben durch seine Assoziationen gesund ist,
„dann kann sich auch das Geld einschieben dazwischen“ und „wird dann ganz von selbst 
der richtige Repräsentant zwischen den einzelnen Produkten.“   337b, 227

  Der gesunde soziale Organismus wird das Geld jedes Rechtscharakters entkleiden; er wird 
die Hineinstellung des Geldes, Prägung des Geldes, Wertbestimmung des Geldes innerhalb 
des Wirtschaftskreislaufes der Verwaltung des Wirtschaftsorganismus überlassen. Erst dann 
kann das auf einer Lebenslüge beruhende Verhältnis zwischen  dem Arbeitslohn und der 
Warennatur auf eine gesunde Basis gestellt werden. Denn wenn jetzt die Arbeiter höhere 
Löhne fordern, steigen andererseits die Preise der Waren. 328, 161f

  Wenn die Dreigliederung verwirklicht wird, „wird .. nicht mehr die Staatsverwaltung das 

haben..  Und wenn wir einen Schullehrer anstellen, .. so bezahlen wir geistige Fähigkeiten ..
mit dem Wert einer Ware , oder dem entsprechenden Geldwerte. … Dinge, die gar nicht 
miteinander vergleichbar sind, werden im volkswirtschaftlichen Prozess ausgetauscht. .. Da 
berühren wir ein Element, wo erst recht Leben hineinkommt in den volkswirtschaftlichen 
Prozess.“ (…) „..aber nirgends wird Arbeit bezahlt, sondern immer werden nur die 
Ergebnisse der Arbeit bezahlt (…)  .. man kann nicht korrigieren, was man korrigieren soll, 
wenn man nicht die richtigen Begriffe hat.“  NÖK, 118ff

 
  Geld-Wert; Anerkennung: „.. auf welche Weise sollte es sich denn überhaupt sonst 
ermöglichen lassen, dass ich nun nicht für ein Paar Schuhe eine Zylinderhut hingebe, 
sondern, sagen wir .. zwanzig Mark (..) wenn diese zwanzig Mark (..) von niemandem 
anerkannt werden würden als ein Wert, für den man wiederum etwas bekommt?“   
NÖK, 116  (>Währung)

  „..diese Anerkennung (des Geldes) wird auf Massnahmen beruhen, welche von den 
Verwaltungskörpern der Wirtschaftsorganisation ausgehen.“  Kp, 130

  Geld als Wertmesser: „Das Geld wird im gesunden sozialen Organismus wirklich nur 
Wertmesser sein; denn hinter jedem Geldstück oder Geldschein steht die Warenleistung, auf
welche hin der Geldbesitzer allein zu dem Gelde gekommen sein kann.“   Kp, 132   

 
  Im geschlossenen Wirtschaftsgebiet wird das Kaufgeld einen gewissen Wert darstellen. 
„Auf dem Gebiet des Schenkens hat das Geld für alles dasjenige, was auf dem Gebiet des 
Kaufens besteht, einen negativen Wert, lässt diesen Kaufwert verschwinden.“ Dazwischen 
der Übergang: „Das Leihgeld verschwindet allmählich hinein ins Schenkungsgeld.“  NÖK, 
177

  Der reale Geldwert durch Alterung „ist wesentlich nur da, indem das Geld Leihgeld ist; 
denn, auch wenn das Geld Leihgeld ist, als Kaufgeld behält es ja seine früheren Wert.“   
NÖK, 181 (Das Leihen für die Produktion erhält den Wert, der ansonsten abnimmt)

  „Das Rechtsverhältnis zwischen Arbeitsleiter und Arbeiter wird einseitig gar nicht in dem 
Geldwert zum Ausdruck kommen können, denn dieser ist nach Beseitigung des Lohnes, der
ein Tauschverhältnis von Ware und Arbeitskraft darstellt, lediglich der Massstab für den 
gegenseitigen Wert der Waren.“  Kp, 135f   (>Geld als Buchführung)

  Geld in der Wirtschaft: Wenn das Wirtschaftsleben durch seine Assoziationen gesund ist,
„dann kann sich auch das Geld einschieben dazwischen“ und „wird dann ganz von selbst 
der richtige Repräsentant zwischen den einzelnen Produkten.“   337b, 227

  Der gesunde soziale Organismus wird das Geld jedes Rechtscharakters entkleiden; er wird 
die Hineinstellung des Geldes, Prägung des Geldes, Wertbestimmung des Geldes innerhalb 
des Wirtschaftskreislaufes der Verwaltung des Wirtschaftsorganismus überlassen. Erst dann 
kann das auf einer Lebenslüge beruhende Verhältnis zwischen  dem Arbeitslohn und der 
Warennatur auf eine gesunde Basis gestellt werden. Denn wenn jetzt die Arbeiter höhere 
Löhne fordern, steigen andererseits die Preise der Waren. 328, 161f

  Wenn die Dreigliederung verwirklicht wird, „wird .. nicht mehr die Staatsverwaltung das 



Geld als gesetzliches Zahlungsmittel anzuerkennen haben, sondern diese Anerkennung wird
auf den Massnahmen beruhen, welche von den Verwaltungskörpern der 
Wirtschaftsorganisation ausgehen. Denn Geld kann im gesunden sozialen Organismus 
nichts anderes sein als eine Anweisung auf Waren, die von anderen erzeugt sind und die 
man aus dem Gesamtgebiet des Wirtschaftslebens deshalb beziehen kann, weil man selbst 
erzeugte Waren (oder Leistungen) an dieses Gebiet abgegeben hat.“   Kp, 130

  „Nicht der Staat wird durch Gesetze festzustellen haben, welches die Währung ist, 
wodurch die starken Preisschwankungen eigentlich zustande kommen, sondern im 
Wirtschaftsorganismus wird dasjenige eintreten können aus der blossen Verwaltung dieses 
Wirtschaftsorganismus heraus, was Geldverwaltung ist.“  336, 218

  Geld „zähmen“: Tiere zähmen wir, „das Geld lassen wir so ganz wild im 
volkswirtschaftlichen Prozess zirkulieren.“ Wenn man „das Geld als einen solchen Wildling
funktionieren lässt,“ und man dadurch mit dem Preis für ein wichtiges Gut in Kalamitäten 
kommt, importiert man einfach als Korrektur. „In der Weltwirtschaft gibt es keine 
Korrektur, weil man vom Mond keine Artikel einführen kann.“   NÖK, 178f

  Das Geld altert immer, nur wild. „Dagegen, wenn Sie das Geld nun zähmen, wenn sie 
wirklich das hineinfügen, dass Sie dem Geld ein Alter geben, (..) dann prägen Sie dem  
Geld denjenigen realen Wert auf, den es geltend macht, den es durch seine Position im 
wirtschaftlichen Prozess hat.“   NÖK, 181  (>Geld-Alterung, >Geld-Arten)  

  Geld; Zirkulation: So wie Natur durch Arbeit, Arbeit durch Organisation und Kapital 
durch den Geist der Menschen einen Wert bekommt, so bekommt auch Geld als solches 
einen Wert durch die Zirkulation.   NÖK, 172  (>Währung, >Kapital, Zirkulation)

  Wenn wir auf der einen Seite das altwerdende Geld haben, „so versuchte ich eben gerade 
dadurch, dass das Geld in Zirkulation kommt und als Kaufgeld, Leihgeld und 
Schenkungsgeld figuriert, (..) zu zeigen, wie .. dadurch von selber, einfach durch die dann 
entstehenden Bedürfnisse, an der einen Stelle das Bedürfnis nach jungem Geld und an der 
anderen Stelle das Bedürfnis nach altem Geld entstehen wird.“   NÖK, 202 

 
  Staatsbanknoten und andere Arten von Geldsurrogaten würden bei einer anderen 
Währungsgrundlage zu einem einheitlichen Geld, gleichgültig, aus was es bestehen würde. 
Am Ende seines Prozesses hätte es einen nominalistischen Charakter, am Anfang einen 
metallistischen.   NÖS, 81f   (>Geld-Arten, >Geld-Gebiete)

  „Dadurch wird die Bewegung eine natürliche in der sozialen Struktur, dass solche 
Verhältnisse eintreten, dass das blosse Geld, das ja nichts weiter ist als ein Schein, eine 
Anweisung, dass man eine gewisse Macht hat über die Arbeitskräfte der Menschen, nach 
einer bestimmten Zeit entwertet ist, wenn es nicht in die Zirkulation geführt wird. Also 
nicht vermehren wird es sich, sondern es wird sich progressiv vermindern und wird nach 
vierzehn Jahren oder vielleicht nach einer etwas längeren Zeit absolut gleich Null sein. Sie 
werden, wenn sie heute Millionär sind, nach vierzehn Jahren nicht doppelter Millionär sein, 
sondern Sie werden ein armer Schlucker sein, wenn Sie in der Zeit nichts neues erworben 
haben.“  186, 51

Geld als gesetzliches Zahlungsmittel anzuerkennen haben, sondern diese Anerkennung wird
auf den Massnahmen beruhen, welche von den Verwaltungskörpern der 
Wirtschaftsorganisation ausgehen. Denn Geld kann im gesunden sozialen Organismus 
nichts anderes sein als eine Anweisung auf Waren, die von anderen erzeugt sind und die 
man aus dem Gesamtgebiet des Wirtschaftslebens deshalb beziehen kann, weil man selbst 
erzeugte Waren (oder Leistungen) an dieses Gebiet abgegeben hat.“   Kp, 130

  „Nicht der Staat wird durch Gesetze festzustellen haben, welches die Währung ist, 
wodurch die starken Preisschwankungen eigentlich zustande kommen, sondern im 
Wirtschaftsorganismus wird dasjenige eintreten können aus der blossen Verwaltung dieses 
Wirtschaftsorganismus heraus, was Geldverwaltung ist.“  336, 218

  Geld „zähmen“: Tiere zähmen wir, „das Geld lassen wir so ganz wild im 
volkswirtschaftlichen Prozess zirkulieren.“ Wenn man „das Geld als einen solchen Wildling
funktionieren lässt,“ und man dadurch mit dem Preis für ein wichtiges Gut in Kalamitäten 
kommt, importiert man einfach als Korrektur. „In der Weltwirtschaft gibt es keine 
Korrektur, weil man vom Mond keine Artikel einführen kann.“   NÖK, 178f

  Das Geld altert immer, nur wild. „Dagegen, wenn Sie das Geld nun zähmen, wenn sie 
wirklich das hineinfügen, dass Sie dem Geld ein Alter geben, (..) dann prägen Sie dem  
Geld denjenigen realen Wert auf, den es geltend macht, den es durch seine Position im 
wirtschaftlichen Prozess hat.“   NÖK, 181  (>Geld-Alterung, >Geld-Arten)  

  Geld; Zirkulation: So wie Natur durch Arbeit, Arbeit durch Organisation und Kapital 
durch den Geist der Menschen einen Wert bekommt, so bekommt auch Geld als solches 
einen Wert durch die Zirkulation.   NÖK, 172  (>Währung, >Kapital, Zirkulation)

  Wenn wir auf der einen Seite das altwerdende Geld haben, „so versuchte ich eben gerade 
dadurch, dass das Geld in Zirkulation kommt und als Kaufgeld, Leihgeld und 
Schenkungsgeld figuriert, (..) zu zeigen, wie .. dadurch von selber, einfach durch die dann 
entstehenden Bedürfnisse, an der einen Stelle das Bedürfnis nach jungem Geld und an der 
anderen Stelle das Bedürfnis nach altem Geld entstehen wird.“   NÖK, 202 

 
  Staatsbanknoten und andere Arten von Geldsurrogaten würden bei einer anderen 
Währungsgrundlage zu einem einheitlichen Geld, gleichgültig, aus was es bestehen würde. 
Am Ende seines Prozesses hätte es einen nominalistischen Charakter, am Anfang einen 
metallistischen.   NÖS, 81f   (>Geld-Arten, >Geld-Gebiete)

  „Dadurch wird die Bewegung eine natürliche in der sozialen Struktur, dass solche 
Verhältnisse eintreten, dass das blosse Geld, das ja nichts weiter ist als ein Schein, eine 
Anweisung, dass man eine gewisse Macht hat über die Arbeitskräfte der Menschen, nach 
einer bestimmten Zeit entwertet ist, wenn es nicht in die Zirkulation geführt wird. Also 
nicht vermehren wird es sich, sondern es wird sich progressiv vermindern und wird nach 
vierzehn Jahren oder vielleicht nach einer etwas längeren Zeit absolut gleich Null sein. Sie 
werden, wenn sie heute Millionär sind, nach vierzehn Jahren nicht doppelter Millionär sein, 
sondern Sie werden ein armer Schlucker sein, wenn Sie in der Zeit nichts neues erworben 
haben.“  186, 51



  Geldanlagen: „Wenn ich es (das Geld) in einer Bank anlege, so ist es eine Art von 
Ausgabe, die ich mache – das ist natürlich festzuhalten.“ 332a, 61 (>Ausgabensteuer)

 
  Geldmenge: „..irgendeine Geldmenge, die da zirkuliert, (ist) ein völliges wirtschaftliches 
Abstraktum (..) - zirkuliert wie der allerabstrakteste Begriff in unserem Denken“ gegenüber 
dem konkreten Wirtschaften.  337b, 209  (>Geld-Alterung)

  Geldschöpfung: „Nehmen Sie noch einmal das Hypothetische ..: Eine geschlossene 
Dorfwirtschaft! … Da werden die meisten Leute körperlich arbeiten .. am Boden; nur 
müssen sie das an körperlicher Arbeit mitleisten, was der Lehrer und der Pfarrer und der 
Gemeindeverwalter brauchen zum Essen, Kleiden und so weiter. … Diese drei liefern ihre 
geistigen Leistungen. Sie brauchen die ersparte Arbeit der andern. Nehmen sie an: Jeder von
diesen dreissig Bauern gibt den drei Personen, oder jedem einzelnen, ein Zeichen, einen 
Zettel, auf dem steht, sagen wir, so und so viel a = Weizen, womit der Weizen gemeint ist, 
der schon in bestimmter Weise bearbeitet ist. Ein anderer gibt einen Zettel, worauf etwas 
anderes steht, was sich mit Weizen vergleichen lässt in Bezug auf den Konsum. .. Nun, das 
heimsen der Pfarrer, der Lehrer und Gemeindeschreiber ein. Statt dass sie sich nun selber 
auf das Feld begeben, .. statt dessen geben sie dann die Zettel an die Leute ab. Die arbeiten 
es mit und geben ihnen dafür das Produkt. … Der Vorgang ist einmal dieser, dass man die 
Möglichkeit schaffen muss, Anweisungen zu bilden auf Grundlage der aufgespeicherten 
materiellen Arbeit, der an den Produktionsmitteln geleisteten Arbeit, .. die man übergibt, 
damit mit diesen Zetteln diejenigen, die es brauchen, Arbeit ersparen können. 
Daraus werden Sie sehen, dass keinerlei Art von Geld etwas anderes sein kann als lediglich 
ein Ausdruck für die Summe der brauchbaren Produktionsmittel, die in irgendeinem 
Gebiete sind, .. in erster Linie der Grund und Boden .. reduziert auf dasjenige, worin sie sich
am leichtesten ausdrücken lassen. Und das wird dann zurückführen den ganzen 
volkswirtschaftlichen Prozess auf etwas, was eben dennoch erfassbar ist.“   NÖK, 206f    
(>Geld-Erneuerung, >Geld und Natur) 

  Geldschwindel in Goethes Faust: „Stellen Sie sich einmal die ganze Szene im zweiten 
Teil des «Faust» vor Augen, wo Mephistopheles, der Teufel, das Papiergeld erfindet, wo er 
den ganzen Geldschwindel vor den Kaiser hinstellt. Sie haben im Grunde genommen eine 
schöne Imagination, eine bildhafte Darstellung dessen, was man heute als soziale 
Wahrheiten aussprechen muss. Das ganze Abheben der Geldwirtschaft von der gediegenen 
Wirklichkeit ist hingestellt als eine Schöpfung des «Geistes, der stets verneint», der nichts 
Positives schafft, in grandioser dichterischer Gestaltung.“  332a, 70 

  Die Assoziation gibt junge Geldzeichen heraus. „Für Produkte, die möglichst naheliegen 
den Naturprodukten hat also dann die Arbeit ihren höchsten Wert. (..) Nur geht ein Teil über
an den, der arbeitet; der andere geht in den wirtschaftlichen Prozess restlos hinein.“ 
NÖS, 79    

  In einem im Sinne der Dreigliederung gestalteten Wirtschaftsleben wird es in den 
einzelnen Betrieben keinen Lohnkampf mehr geben. Und das heißt als erstes, dass die 
Verteilung der erwirtschafteten Waren so vor sich gehen wird: Es wird der vom einzelnen 
Arbeiter erschaffte Warenanteil nicht abgekauft, sondern in Scheine verwandelt, die ihm die
Berechtigung geben, auf dem Markt die zur Stillung seiner Bedürfnisse nötigen Waren zu 
erwerben. 331A, 64 

  Geldanlagen: „Wenn ich es (das Geld) in einer Bank anlege, so ist es eine Art von 
Ausgabe, die ich mache – das ist natürlich festzuhalten.“ 332a, 61 (>Ausgabensteuer)

 
  Geldmenge: „..irgendeine Geldmenge, die da zirkuliert, (ist) ein völliges wirtschaftliches 
Abstraktum (..) - zirkuliert wie der allerabstrakteste Begriff in unserem Denken“ gegenüber 
dem konkreten Wirtschaften.  337b, 209  (>Geld-Alterung)

  Geldschöpfung: „Nehmen Sie noch einmal das Hypothetische ..: Eine geschlossene 
Dorfwirtschaft! … Da werden die meisten Leute körperlich arbeiten .. am Boden; nur 
müssen sie das an körperlicher Arbeit mitleisten, was der Lehrer und der Pfarrer und der 
Gemeindeverwalter brauchen zum Essen, Kleiden und so weiter. … Diese drei liefern ihre 
geistigen Leistungen. Sie brauchen die ersparte Arbeit der andern. Nehmen sie an: Jeder von
diesen dreissig Bauern gibt den drei Personen, oder jedem einzelnen, ein Zeichen, einen 
Zettel, auf dem steht, sagen wir, so und so viel a = Weizen, womit der Weizen gemeint ist, 
der schon in bestimmter Weise bearbeitet ist. Ein anderer gibt einen Zettel, worauf etwas 
anderes steht, was sich mit Weizen vergleichen lässt in Bezug auf den Konsum. .. Nun, das 
heimsen der Pfarrer, der Lehrer und Gemeindeschreiber ein. Statt dass sie sich nun selber 
auf das Feld begeben, .. statt dessen geben sie dann die Zettel an die Leute ab. Die arbeiten 
es mit und geben ihnen dafür das Produkt. … Der Vorgang ist einmal dieser, dass man die 
Möglichkeit schaffen muss, Anweisungen zu bilden auf Grundlage der aufgespeicherten 
materiellen Arbeit, der an den Produktionsmitteln geleisteten Arbeit, .. die man übergibt, 
damit mit diesen Zetteln diejenigen, die es brauchen, Arbeit ersparen können. 
Daraus werden Sie sehen, dass keinerlei Art von Geld etwas anderes sein kann als lediglich 
ein Ausdruck für die Summe der brauchbaren Produktionsmittel, die in irgendeinem 
Gebiete sind, .. in erster Linie der Grund und Boden .. reduziert auf dasjenige, worin sie sich
am leichtesten ausdrücken lassen. Und das wird dann zurückführen den ganzen 
volkswirtschaftlichen Prozess auf etwas, was eben dennoch erfassbar ist.“   NÖK, 206f    
(>Geld-Erneuerung, >Geld und Natur) 

  Geldschwindel in Goethes Faust: „Stellen Sie sich einmal die ganze Szene im zweiten 
Teil des «Faust» vor Augen, wo Mephistopheles, der Teufel, das Papiergeld erfindet, wo er 
den ganzen Geldschwindel vor den Kaiser hinstellt. Sie haben im Grunde genommen eine 
schöne Imagination, eine bildhafte Darstellung dessen, was man heute als soziale 
Wahrheiten aussprechen muss. Das ganze Abheben der Geldwirtschaft von der gediegenen 
Wirklichkeit ist hingestellt als eine Schöpfung des «Geistes, der stets verneint», der nichts 
Positives schafft, in grandioser dichterischer Gestaltung.“  332a, 70 

  Die Assoziation gibt junge Geldzeichen heraus. „Für Produkte, die möglichst naheliegen 
den Naturprodukten hat also dann die Arbeit ihren höchsten Wert. (..) Nur geht ein Teil über
an den, der arbeitet; der andere geht in den wirtschaftlichen Prozess restlos hinein.“ 
NÖS, 79    

  In einem im Sinne der Dreigliederung gestalteten Wirtschaftsleben wird es in den 
einzelnen Betrieben keinen Lohnkampf mehr geben. Und das heißt als erstes, dass die 
Verteilung der erwirtschafteten Waren so vor sich gehen wird: Es wird der vom einzelnen 
Arbeiter erschaffte Warenanteil nicht abgekauft, sondern in Scheine verwandelt, die ihm die
Berechtigung geben, auf dem Markt die zur Stillung seiner Bedürfnisse nötigen Waren zu 
erwerben. 331A, 64 



 
  Die Leute bezahlen heute noch die Schulden, die Napoleon III für die Verschönerung von 
Paris gemacht hat, weil der mit den Einkünften des Staates nur die Zinsen bezahlt hat.  
332a, 50f   Geldschöpfung durch Verschuldung bzw. Geldschöpfung „aus dem Nichts“  ist 
also reine >Geldwirtschaft und keine reale Lösung. A.K. (>Staat und Schulden)

  Geldwert und Warenwerte: Im Wirtschaftlichen haben Illusionen nichts zu suchen, denn
da gelten ganz bestimmte Gesetzmäßigkeiten, die einen Gleichgewichtszustand zum Inhalt 
haben. Nehmen wir zum Beispiel den Kaufwert des Geldes. Gewinnt der Schein, das heißt 
das Geld, die Oberhand dadurch, dass es in seinem Wert sinkt durch Anhäufung, dann 
entzieht es dem Leben die reale Grundlage. Es muss sein Wert eine mittlere Höhe haben, 
und das heißt: Es muss der Warenwert der nicht unmittelbar zu verbrauchenden Güter, der 
Produktionsmittel, ausgeglichen sein mit dem Warenwert der unmittelbar zu 
verbrauchenden.  331A, 78

  Geldwirtschaft: Die Geldwirtschaft „war nicht von Anfang an schädlich. Man studiere die
Geldverhältnisse in der Zeit der Mitte des 19. Jahrhunderts; sie haben Wesentliches 
beigetragen zum Heraufkommen der demokratischen Anschauungen.“  337a, 290

  Ab dem ersten Drittel des neunzehnten Jahrhunderts werden aus den volkswirtschaftlichen
Impulsen im Leihsystem finanzwirtschaftliche Impulse durch das Bankwesen. „Damit wird 
das Ganze nicht nur unpersönlich, sondern sogar unnatürlich; es wird alles in die sich selbst 
bewegende Geldströmung hineingezogen. Geldwirtschaft ohne natürliches und persönliches
Subjekt ..“ Damit verbunden war dann z.B. das Kolonisieren.  NÖK, 138  (>Imperialismus, 
>Naturalwirtschaft .., >Kapitalismus, >Kreditwirtschaft, >Geld, abstrakt ..)

  „Neue Emissionen auch unter Einbeziehung von Pfandobligationen, Grundbuchschulden 
und alldem, was ausgegeben wurde für Luxusbauten, neue Wohnungen und dergleichen, das
gab zusammen vor dem Jahre 1914 ungefähr 11 Milliarden Mark. Erarbeitet, erspart wurde 
ein Kapital von 5 bis 6 Milliarden, neue Emissionen beliefen sich auf 11 Milliarden, doppelt
so viel. Was bedeutet das? Das bedeutet: Man bewegt sich jenseits der wirklichen 
Wirtschaft, denn die wirkliche Wirtschaft muss erarbeitet werden … der erarbeitete 
Kapitalwert hätte bloss aus neuen Emissionen und Pfandrechtsobligatonen in Höhe von 5 
bis 6 Milliarden Mark erscheinen dürfen. Das war ja in Wirklichkeit da. Denken Sie sich, 
wohin das führt, wenn in dieser Weise sich die abstrakte Geldwirtschaft emanzipiert von der
konkreten des Wirtschaftslebens“   334, 217f

  In der alten Naturalwirtschaft musste man immer weiter arbeiten, um wirtschaftliche Güter
hervorzubringen. Beim Geld ist das nicht nötig; man wirtschaftet mit dem Geld ganz frei 
von denjenigen, die die Güter erzeugen. „Es werden Klüfte aufgerissen zwischen den 
Menschen .. unter der Geldwirtschaft“. Daher die Forderung nach dem Assoziationsprinzip. 
332a, 51f    (>Assoziationen, >Geld als Scheinwert)

  Geldwirtschaft und die Abhängigkeit der Arbeit: „Und was ist noch anderes eingetreten
gerade unter der immer mehr und mehr überhandnehmenden Geldwirtschaft der neueren 
Zeit? Dadurch ist auch dasjenige, was man menschliche Arbeit nennt, abhängig geworden 
vom Gelde. Um die Hineinordnung der menschlichen Arbeit in die soziale Struktur streiten 
ja Sozialisten und andere. Und man kann für und gegen das, was von beiden Seiten 

 
  Die Leute bezahlen heute noch die Schulden, die Napoleon III für die Verschönerung von 
Paris gemacht hat, weil der mit den Einkünften des Staates nur die Zinsen bezahlt hat.  
332a, 50f   Geldschöpfung durch Verschuldung bzw. Geldschöpfung „aus dem Nichts“  ist 
also reine >Geldwirtschaft und keine reale Lösung. A.K. (>Staat und Schulden)

  Geldwert und Warenwerte: Im Wirtschaftlichen haben Illusionen nichts zu suchen, denn
da gelten ganz bestimmte Gesetzmäßigkeiten, die einen Gleichgewichtszustand zum Inhalt 
haben. Nehmen wir zum Beispiel den Kaufwert des Geldes. Gewinnt der Schein, das heißt 
das Geld, die Oberhand dadurch, dass es in seinem Wert sinkt durch Anhäufung, dann 
entzieht es dem Leben die reale Grundlage. Es muss sein Wert eine mittlere Höhe haben, 
und das heißt: Es muss der Warenwert der nicht unmittelbar zu verbrauchenden Güter, der 
Produktionsmittel, ausgeglichen sein mit dem Warenwert der unmittelbar zu 
verbrauchenden.  331A, 78

  Geldwirtschaft: Die Geldwirtschaft „war nicht von Anfang an schädlich. Man studiere die
Geldverhältnisse in der Zeit der Mitte des 19. Jahrhunderts; sie haben Wesentliches 
beigetragen zum Heraufkommen der demokratischen Anschauungen.“  337a, 290

  Ab dem ersten Drittel des neunzehnten Jahrhunderts werden aus den volkswirtschaftlichen
Impulsen im Leihsystem finanzwirtschaftliche Impulse durch das Bankwesen. „Damit wird 
das Ganze nicht nur unpersönlich, sondern sogar unnatürlich; es wird alles in die sich selbst 
bewegende Geldströmung hineingezogen. Geldwirtschaft ohne natürliches und persönliches
Subjekt ..“ Damit verbunden war dann z.B. das Kolonisieren.  NÖK, 138  (>Imperialismus, 
>Naturalwirtschaft .., >Kapitalismus, >Kreditwirtschaft, >Geld, abstrakt ..)

  „Neue Emissionen auch unter Einbeziehung von Pfandobligationen, Grundbuchschulden 
und alldem, was ausgegeben wurde für Luxusbauten, neue Wohnungen und dergleichen, das
gab zusammen vor dem Jahre 1914 ungefähr 11 Milliarden Mark. Erarbeitet, erspart wurde 
ein Kapital von 5 bis 6 Milliarden, neue Emissionen beliefen sich auf 11 Milliarden, doppelt
so viel. Was bedeutet das? Das bedeutet: Man bewegt sich jenseits der wirklichen 
Wirtschaft, denn die wirkliche Wirtschaft muss erarbeitet werden … der erarbeitete 
Kapitalwert hätte bloss aus neuen Emissionen und Pfandrechtsobligatonen in Höhe von 5 
bis 6 Milliarden Mark erscheinen dürfen. Das war ja in Wirklichkeit da. Denken Sie sich, 
wohin das führt, wenn in dieser Weise sich die abstrakte Geldwirtschaft emanzipiert von der
konkreten des Wirtschaftslebens“   334, 217f

  In der alten Naturalwirtschaft musste man immer weiter arbeiten, um wirtschaftliche Güter
hervorzubringen. Beim Geld ist das nicht nötig; man wirtschaftet mit dem Geld ganz frei 
von denjenigen, die die Güter erzeugen. „Es werden Klüfte aufgerissen zwischen den 
Menschen .. unter der Geldwirtschaft“. Daher die Forderung nach dem Assoziationsprinzip. 
332a, 51f    (>Assoziationen, >Geld als Scheinwert)

  Geldwirtschaft und die Abhängigkeit der Arbeit: „Und was ist noch anderes eingetreten
gerade unter der immer mehr und mehr überhandnehmenden Geldwirtschaft der neueren 
Zeit? Dadurch ist auch dasjenige, was man menschliche Arbeit nennt, abhängig geworden 
vom Gelde. Um die Hineinordnung der menschlichen Arbeit in die soziale Struktur streiten 
ja Sozialisten und andere. Und man kann für und gegen das, was von beiden Seiten 



vorgebracht wird, recht gute Gründe anführen. … Man kann beweisen, dass das Kapital der 
Parasit der Arbeit ist, man kann beweisen, dass das Kapital der Schöpfer überhaupt des 
Arbeitslohnes ist, kurz, man kann Parteimeinungen mit der gleichen Geltung vertreten von 
der einen und von der anderen Seite.
Das sollte man einmal durchgreifend einsehen. Dann würde man einsehen, wie es kommt, 
dass in der Gegenwart vorzugsweise nur durch Kampf etwas zu erreichen gesucht wird und 
nicht durch das sachliche Fortschreiten und Klären der Verhältnisse. Die Arbeit ist etwas, 
was so durchaus verschieden ist von den Waren, dass es ganz und gar ohne wirtschaftliche 
Schäden unmöglich ist, in der gleichen Weise Geld zu zahlen für die Ware und für die 
Arbeit. Nur sehen die Menschen nicht ein, wie die Zusammenhänge sind.“ Man sieht nicht 
ein, „dass in dem Augenblicke, wo man Arbeit ebenso bezahlt, wie man Ware, wie man 
Erzeugnisse bezahlt, die Arbeit selbstverständlich danach streben muss, durch Kämpfe 
immer bessere und bessere Bezahlung, immer bessere und bessere Entlohnung zu 
bekommen. Aber was die Arbeit an Geld als Entlohnung bekommt, das hat dieselbe 
Funktion für die Preisbildung wie die bloße Vermehrung der Geldumlaufsmittel. … Man 
sieht nicht ein, dass all das Geld, das man nur unter dem Gesichtspunkt ausgibt, Arbeit zu 
bezahlen, geradeso wirkt auf die Verteuerung der Güter. Denn gesunde Preise können sich 
nur im selbständigen Wirtschaftsleben selber drinnen bilden. Gesunde Preise können sich 
nur bilden, wenn sie heranentwickelt werden an der Bewertung der menschlichen Leistung. 
Deshalb sucht die Idee von der Dreigliederung des sozialen Organismus .. die Arbeit 
vollständig herauszugliedern aus dem Wirtschaftsprozesse.“  332a, 52f 

  Geldwirtschaft als Schleier über dem Wirtschaftsleben: „Diese Geldwirtschaft ist ja in 
Europa heraufgekommen als Begleiterscheinung ganz bestimmter Ereignisse. .. ungefähr in 
der Zeit, als Reformation und Renaissance, also eine neue Geistesverfassung, über die 
europäische zivilisierte Welt heraufziehen,“ kommt „der Gold-und Silberzustrom, 
namentlich Mittel- und Südamerikas, nach Europa .. Was früher mehr Naturalwirtschaft 
war, das wird immer mehr und mehr überflutet von der Geldwirtschaft.
Die Naturalwirtschaft hat noch hinsehen können auf das, was der Boden hergibt, das heißt 
auf das Sachliche; sie hat auch hinsehen können auf das, wozu der einzelne Mensch tüchtig 
ist und was er hervorbringen kann, also auf das Sachliche und Fachliche. Unter der 
Zirkulation des Geldes ist allmählich hingeschwunden der Blick auf das rein Sachliche des 
Wirtschaftslebens. Indem die Geldwirtschaft abgelöst hat die Naturalwirtschaft, hat sich 
gewissermaßen ein Schleier hingezogen über das Wirtschaftsleben. Man konnte nicht mehr 
die reinen Anforderungen des Wirtschaftslebens sehen.“  332a, 24f  (>Preise verdecken 
Werte, >Kreditwirtschaft löst Geldwirtschaft ab) 

  Gemeingesellschaft: In der Vergangenheit war Machtgesellschaft, jetzt ist 
Tauschgesellschaft, anzustreben ist die Gemeingesellschaft. „Geradeso wie in der 
Machtgesellschaft der Einzelwille oder der Wille einer Aristokratie, also auch eine Art 
Einzelwille, gewissermassen fortwirkt in der Gesamtheit, .. und wie die Tauschgesellschaft 
zu tun hatte mit dem Aufeinanderprallen von Einzelwille auf Einzelwille, so wird es die 
wirtschaftliche Ordnung der Gemeingesellschaft zu tun haben mit einer Art von 
Gesamtwille, der nun umgekehrt auf den Einzelwillen zurückwirkt. … Die Assoziationen 
werden Verträge miteinander schliessen. Es wird sich innerhalb von Gruppen, die grösser 
oder kleiner sind, eine Art von Gesamtwille bilden. …  Was muss in dem Gesamtwillen - er 
muss ja entstehen durch das Zusammenwirken der Einzelwillen, die Einzelwillen müssen 
etwas ergeben, was keine Tyrannis ist, keine demokratische Tyrannis ist für den einzelnen, 

vorgebracht wird, recht gute Gründe anführen. … Man kann beweisen, dass das Kapital der 
Parasit der Arbeit ist, man kann beweisen, dass das Kapital der Schöpfer überhaupt des 
Arbeitslohnes ist, kurz, man kann Parteimeinungen mit der gleichen Geltung vertreten von 
der einen und von der anderen Seite.
Das sollte man einmal durchgreifend einsehen. Dann würde man einsehen, wie es kommt, 
dass in der Gegenwart vorzugsweise nur durch Kampf etwas zu erreichen gesucht wird und 
nicht durch das sachliche Fortschreiten und Klären der Verhältnisse. Die Arbeit ist etwas, 
was so durchaus verschieden ist von den Waren, dass es ganz und gar ohne wirtschaftliche 
Schäden unmöglich ist, in der gleichen Weise Geld zu zahlen für die Ware und für die 
Arbeit. Nur sehen die Menschen nicht ein, wie die Zusammenhänge sind.“ Man sieht nicht 
ein, „dass in dem Augenblicke, wo man Arbeit ebenso bezahlt, wie man Ware, wie man 
Erzeugnisse bezahlt, die Arbeit selbstverständlich danach streben muss, durch Kämpfe 
immer bessere und bessere Bezahlung, immer bessere und bessere Entlohnung zu 
bekommen. Aber was die Arbeit an Geld als Entlohnung bekommt, das hat dieselbe 
Funktion für die Preisbildung wie die bloße Vermehrung der Geldumlaufsmittel. … Man 
sieht nicht ein, dass all das Geld, das man nur unter dem Gesichtspunkt ausgibt, Arbeit zu 
bezahlen, geradeso wirkt auf die Verteuerung der Güter. Denn gesunde Preise können sich 
nur im selbständigen Wirtschaftsleben selber drinnen bilden. Gesunde Preise können sich 
nur bilden, wenn sie heranentwickelt werden an der Bewertung der menschlichen Leistung. 
Deshalb sucht die Idee von der Dreigliederung des sozialen Organismus .. die Arbeit 
vollständig herauszugliedern aus dem Wirtschaftsprozesse.“  332a, 52f 

  Geldwirtschaft als Schleier über dem Wirtschaftsleben: „Diese Geldwirtschaft ist ja in 
Europa heraufgekommen als Begleiterscheinung ganz bestimmter Ereignisse. .. ungefähr in 
der Zeit, als Reformation und Renaissance, also eine neue Geistesverfassung, über die 
europäische zivilisierte Welt heraufziehen,“ kommt „der Gold-und Silberzustrom, 
namentlich Mittel- und Südamerikas, nach Europa .. Was früher mehr Naturalwirtschaft 
war, das wird immer mehr und mehr überflutet von der Geldwirtschaft.
Die Naturalwirtschaft hat noch hinsehen können auf das, was der Boden hergibt, das heißt 
auf das Sachliche; sie hat auch hinsehen können auf das, wozu der einzelne Mensch tüchtig 
ist und was er hervorbringen kann, also auf das Sachliche und Fachliche. Unter der 
Zirkulation des Geldes ist allmählich hingeschwunden der Blick auf das rein Sachliche des 
Wirtschaftslebens. Indem die Geldwirtschaft abgelöst hat die Naturalwirtschaft, hat sich 
gewissermaßen ein Schleier hingezogen über das Wirtschaftsleben. Man konnte nicht mehr 
die reinen Anforderungen des Wirtschaftslebens sehen.“  332a, 24f  (>Preise verdecken 
Werte, >Kreditwirtschaft löst Geldwirtschaft ab) 

  Gemeingesellschaft: In der Vergangenheit war Machtgesellschaft, jetzt ist 
Tauschgesellschaft, anzustreben ist die Gemeingesellschaft. „Geradeso wie in der 
Machtgesellschaft der Einzelwille oder der Wille einer Aristokratie, also auch eine Art 
Einzelwille, gewissermassen fortwirkt in der Gesamtheit, .. und wie die Tauschgesellschaft 
zu tun hatte mit dem Aufeinanderprallen von Einzelwille auf Einzelwille, so wird es die 
wirtschaftliche Ordnung der Gemeingesellschaft zu tun haben mit einer Art von 
Gesamtwille, der nun umgekehrt auf den Einzelwillen zurückwirkt. … Die Assoziationen 
werden Verträge miteinander schliessen. Es wird sich innerhalb von Gruppen, die grösser 
oder kleiner sind, eine Art von Gesamtwille bilden. …  Was muss in dem Gesamtwillen - er 
muss ja entstehen durch das Zusammenwirken der Einzelwillen, die Einzelwillen müssen 
etwas ergeben, was keine Tyrannis ist, keine demokratische Tyrannis ist für den einzelnen, 



innerhalb dessen sich der einzelne frei fühlen kann -, was muss denn drinnenstecken in 
diesem Gesamtwillen? In diesem Gesamtwillen muss drinnenstecken, was die einzelne 
Seele und der einzelne menschliche Geist aufnehmen können, womit sie sich einverstanden 
erklären können, worinnen sie sich einleben können. Das heisst, das, was im einzelnen 
Menschen lebt, Geist und Seele, das muss im Gesamtwillen der Gemeingesellschaft leben. 
Das ist nicht anders möglich, als wenn diejenigen, die diesen Gesamtwillen ausgestalten, 
aus dem Einzelwillen heraus in sich tragen in ihrem Wollen, in ihrem Empfinden, in ihrem 
Vorstellen das völlige Verständnis für den einzelnen Menschen. … Dann darf niemand, der 
an der Gestaltung dieses Gesamtwillens teilnimmt, unverständig sein gegenüber dem, was 
das wahrhaft Menschliche ist. … Will man daher eine gemeinschaftliche 
Wirtschaftsordnung hervorrufen, wird man sie nur hervorrufen können, wenn man sie wird 
beseelen können aus dem selbständigen Geistesleben heraus.“ Eine gemeinschaftliche 
Wirtschaftsordnung wird nicht aus einem unfreien Geistesleben entstehen, wo man im 
Innern der Seele nachdenkt über das Wahre und Gute, sondern aus einem freien, das 
praktisch ist. Geisteswissenschaftliche Erkenntnis bzw. „Geist als etwas Lebendiges … geht
unmittelbar in die Hände. … Daher möchte man den Menschen, die heute aus einem 
Instinkt heraus, aber durchaus nicht aus einem wirklichen Lebensmute heraus, nach einer 
unbestimmten Seele, nach einem unbestimmten Geist verlangen, entgegenrufen: Lernet 
erkennen, was die Wirklichkeit des Geistes ist; gebet dem Geiste, was des Geistes ist, gebet 
der Seele, was der Seele ist, und es wird auch dem Wirtschaftsleben erscheinen, was der 
Wirtschaft ist.“  332a, 170ff  (Gemeingesellschaft ist zu unterscheiden von 
>Gemeinwirtschaft), (>Altruismus, >Leistung und Gegenleistung)

  Die Gemeingesellschaft „ist eben die Gesellschaft, in welcher von den Assoziationen, 
durch die Verträge der Assoziationen produziert wird. (…) Während sich heute der 
Wirtschaftende zu interessieren hat, wie er seine Produkte bekommt oder .. absetzt, .. aber 
aus Interesse an sich selber, wird es in der Gemeingesellschaft so sein müssen, dass jeder 
Wirtschaftende ein volles Interesse für Konsumtion, Handel und Produktion habe ..“   332a, 
192f   (>Markt in der Gemeingesellschaft, >Assoziationen, >Tauschgesellschaft)

  Gemeinsamkeit, abstrakte und wahre: „Stellt man an die Stelle der Initiative des 
einzelnen die abstrakte Gemeinsamkeit, so bedeutet das das Auslöschen, den Tod des 
Wirtschaftslebens. Der Osten Europas wird es beweisen können.“ Jede abstrakte 
Gemeinschaft untergräbt den Produktionsprozess, wenn sie ihn verwalten will. „Die 
Gemeinschaft, die eine Assoziation sein soll, kann nur das aufnehmen, was aus der 
Initiative des einzelnen heraus produziert wird und kann es sozial zur Verteilung an die 
Konsumenten bringen.“   332a, 48f  (>Assoziation)

  Das sicherste Mittel, ein Gemeinwesen in verhältnismässig kurzer Zeit zugrunde zu richten
ist, ein Parlament zu machen mit lauter Theoretikern von Professorenart, die 
naturwissenschaftlich denken.  72, 171

  Jede Versammlung, in die man geht, sie hat ja als Versammlung nur einen Zweck, die 
Initiative der einzelnen Menschen, mit Ausnahme derjenigen, die da reden und Führer sind 
zu untergraben. Ebenso kann jede Zeitung ihre Aufgabe nur erfüllen, wenn sie «Stimmung» 
macht, wenn sie also die Initiative des Einzelnen untergräbt.  237, 159 

 
  Durch die wirklichen Beziehungen zwischen Mündigen, die ihre Rechte regeln, kann „ein 

innerhalb dessen sich der einzelne frei fühlen kann -, was muss denn drinnenstecken in 
diesem Gesamtwillen? In diesem Gesamtwillen muss drinnenstecken, was die einzelne 
Seele und der einzelne menschliche Geist aufnehmen können, womit sie sich einverstanden 
erklären können, worinnen sie sich einleben können. Das heisst, das, was im einzelnen 
Menschen lebt, Geist und Seele, das muss im Gesamtwillen der Gemeingesellschaft leben. 
Das ist nicht anders möglich, als wenn diejenigen, die diesen Gesamtwillen ausgestalten, 
aus dem Einzelwillen heraus in sich tragen in ihrem Wollen, in ihrem Empfinden, in ihrem 
Vorstellen das völlige Verständnis für den einzelnen Menschen. … Dann darf niemand, der 
an der Gestaltung dieses Gesamtwillens teilnimmt, unverständig sein gegenüber dem, was 
das wahrhaft Menschliche ist. … Will man daher eine gemeinschaftliche 
Wirtschaftsordnung hervorrufen, wird man sie nur hervorrufen können, wenn man sie wird 
beseelen können aus dem selbständigen Geistesleben heraus.“ Eine gemeinschaftliche 
Wirtschaftsordnung wird nicht aus einem unfreien Geistesleben entstehen, wo man im 
Innern der Seele nachdenkt über das Wahre und Gute, sondern aus einem freien, das 
praktisch ist. Geisteswissenschaftliche Erkenntnis bzw. „Geist als etwas Lebendiges … geht
unmittelbar in die Hände. … Daher möchte man den Menschen, die heute aus einem 
Instinkt heraus, aber durchaus nicht aus einem wirklichen Lebensmute heraus, nach einer 
unbestimmten Seele, nach einem unbestimmten Geist verlangen, entgegenrufen: Lernet 
erkennen, was die Wirklichkeit des Geistes ist; gebet dem Geiste, was des Geistes ist, gebet 
der Seele, was der Seele ist, und es wird auch dem Wirtschaftsleben erscheinen, was der 
Wirtschaft ist.“  332a, 170ff  (Gemeingesellschaft ist zu unterscheiden von 
>Gemeinwirtschaft), (>Altruismus, >Leistung und Gegenleistung)

  Die Gemeingesellschaft „ist eben die Gesellschaft, in welcher von den Assoziationen, 
durch die Verträge der Assoziationen produziert wird. (…) Während sich heute der 
Wirtschaftende zu interessieren hat, wie er seine Produkte bekommt oder .. absetzt, .. aber 
aus Interesse an sich selber, wird es in der Gemeingesellschaft so sein müssen, dass jeder 
Wirtschaftende ein volles Interesse für Konsumtion, Handel und Produktion habe ..“   332a, 
192f   (>Markt in der Gemeingesellschaft, >Assoziationen, >Tauschgesellschaft)

  Gemeinsamkeit, abstrakte und wahre: „Stellt man an die Stelle der Initiative des 
einzelnen die abstrakte Gemeinsamkeit, so bedeutet das das Auslöschen, den Tod des 
Wirtschaftslebens. Der Osten Europas wird es beweisen können.“ Jede abstrakte 
Gemeinschaft untergräbt den Produktionsprozess, wenn sie ihn verwalten will. „Die 
Gemeinschaft, die eine Assoziation sein soll, kann nur das aufnehmen, was aus der 
Initiative des einzelnen heraus produziert wird und kann es sozial zur Verteilung an die 
Konsumenten bringen.“   332a, 48f  (>Assoziation)

  Das sicherste Mittel, ein Gemeinwesen in verhältnismässig kurzer Zeit zugrunde zu richten
ist, ein Parlament zu machen mit lauter Theoretikern von Professorenart, die 
naturwissenschaftlich denken.  72, 171

  Jede Versammlung, in die man geht, sie hat ja als Versammlung nur einen Zweck, die 
Initiative der einzelnen Menschen, mit Ausnahme derjenigen, die da reden und Führer sind 
zu untergraben. Ebenso kann jede Zeitung ihre Aufgabe nur erfüllen, wenn sie «Stimmung» 
macht, wenn sie also die Initiative des Einzelnen untergräbt.  237, 159 

 
  Durch die wirklichen Beziehungen zwischen Mündigen, die ihre Rechte regeln, kann „ein 



wahres Gemeinsamkeitsgefühl erst entstehen und aus diesem Gefühl der Arbeitswille..“  
24, 52   (>Individuelle Initiative, >Presse, >Demokratie)

  Gemeinschaftliches Bewusstsein: „Wir müssen aber lernen, mit der Seele zuzuhören, wir 
müssen verstehen, die intimsten Dinge mit der Seele zu erfassen. Immer ist erst im Geiste 
vorhanden, was später im physischen Leben wird. Unterdrücken müssen wir also unsere 
Meinung, um den andern ganz zu hören, nicht bloß das Wort, sondern sogar das Gefühl, 
auch dann, wenn sich in uns das Gefühl regen sollte, dass es falsch ist, was der andere sagt. 
Es ist viel kraftvoller, zuhören zu können, solange der andere spricht, als ihm in die Rede zu
fallen. Das gibt ein ganz anderes gegenseitiges Verständnis. Sie fühlen dann, wie wenn die 
Seele des andern Sie durchwärmte, durchleuchtete, wenn Sie ihr in dieser Weise mit 
absoluter Toleranz entgegentreten. Nicht bloss Freiheit der Person sollen wir gewähren, 
sondern völlige Freiheit, ja sogar die Freiheit der fremden Meinung sollen wir schätzen. .. 
Bringt man es dazu, zu begreifen, dass es eine viel stärkere Beeinflussung ist, einem andern 
ins Wort zu fallen, als ihm einen Fusstritt zu geben, dann erst kommt man dazu, die 
Bruderschaft bis in die Seele hinein zu verstehen, dann wird sie eine Tatsache. .. Jeder mag 
sich ausmalen, wie weit die Menschheit von solchem geistigem Bruderschaftsprinzip 
entfernt ist. Jeder mag sich darin ausbilden, wenn er Zeit dazu findet, seinen Lieben 
Gedanken der Liebe und Freundschaft zuzusenden. Der Mensch hält das gewöhnlich für 
etwas Bedeutungsloses. Aber wenn Sie einmal dahin gelangen, einzusehen, dass der 
Gedanke ebenso gut eine Kraft ist wie die elektrische Welle, die von einem Apparat ausgeht
und zum Empfangsapparat überströmt, dann werden Sie auch das Bruderschaftsprinzip 
besser verstehen, dann wird allmählich das gemeinschaftliche Bewusstsein deutlicher, dann 
wird es praktisch.“  54, 196f 

  Gemeinschaftsgeist in Zukunft: „Vereinigung bedeutet die Möglichkeit, dass ein höheres
Wesen durch die vereinigten Glieder sich ausdrückt. Das ist ein allgemeines Prinzip in 
allem Leben. Fünf Menschen, die zusammen sind, harmonisch miteinander denken und 
fühlen, sind mehr als 1 + 1 + 1 + 1 + 1, sie sind nicht bloß die Summe aus den fünf, ebenso 
wenig wie unser Körper die Summe aus den fünf Sinnen ist, sondern das Zusammenleben, 
das Ineinanderleben der Menschen bedeutet etwas ganz Ähnliches, wie das Ineinanderleben 
der Zellen des menschlichen Körpers. Eine neue, höhere Wesenheit ist mitten unter den 
fünfen, ja schon unter zweien oder dreien. … Daher spricht der Geisteswissenschafter nicht 
bloß von abstrakten Dingen, wenn er von dem Volksgeist oder von der Volksseele oder von 
dem Familiengeist oder von dem Geiste einer andern Gemeinschaft spricht. Sehen kann 
man diesen Geist nicht .., aber da ist er, und er ist da durch die Bruderliebe der in dieser 
Vereinigung wirkenden Persönlichkeiten. Wie der Körper eine Seele hat, so hat eine Gilde, 
eine Bruderschaft auch eine Seele, .. es ist das nicht bloß bildlich gesprochen, sondern als 
volle Wirklichkeit zu nehmen. - Zauberer sind die Menschen, die in der Bruderschaft 
zusammen wirken, weil sie höhere Wesen in ihren Kreis ziehen. Man braucht sich nicht 
mehr auf die Machinationen des Spiritismus zu berufen, wenn man mit Bruderliebe in einer 
Gemeinschaft zusammenwirkt. Höhere Wesen manifestieren sich da. Geben wir uns in der 
Bruderschaft auf, so ist dieses Aufgeben, dieses Aufgehen in der Gesamtheit eine Stählung, 
eine Kräftigung unserer Organe. Wenn wir dann als Mitglied einer solchen Gemeinschaft 
handeln oder reden, so handelt oder redet in uns nicht die einzelne Seele, sondern der Geist 
der Gemeinschaft. Das ist das Geheimnis des Fortschritts der zukünftigen Menschheit, aus 
Gemeinschaften heraus zu wirken.“  54, 192f 

wahres Gemeinsamkeitsgefühl erst entstehen und aus diesem Gefühl der Arbeitswille..“  
24, 52   (>Individuelle Initiative, >Presse, >Demokratie)

  Gemeinschaftliches Bewusstsein: „Wir müssen aber lernen, mit der Seele zuzuhören, wir 
müssen verstehen, die intimsten Dinge mit der Seele zu erfassen. Immer ist erst im Geiste 
vorhanden, was später im physischen Leben wird. Unterdrücken müssen wir also unsere 
Meinung, um den andern ganz zu hören, nicht bloß das Wort, sondern sogar das Gefühl, 
auch dann, wenn sich in uns das Gefühl regen sollte, dass es falsch ist, was der andere sagt. 
Es ist viel kraftvoller, zuhören zu können, solange der andere spricht, als ihm in die Rede zu
fallen. Das gibt ein ganz anderes gegenseitiges Verständnis. Sie fühlen dann, wie wenn die 
Seele des andern Sie durchwärmte, durchleuchtete, wenn Sie ihr in dieser Weise mit 
absoluter Toleranz entgegentreten. Nicht bloss Freiheit der Person sollen wir gewähren, 
sondern völlige Freiheit, ja sogar die Freiheit der fremden Meinung sollen wir schätzen. .. 
Bringt man es dazu, zu begreifen, dass es eine viel stärkere Beeinflussung ist, einem andern 
ins Wort zu fallen, als ihm einen Fusstritt zu geben, dann erst kommt man dazu, die 
Bruderschaft bis in die Seele hinein zu verstehen, dann wird sie eine Tatsache. .. Jeder mag 
sich ausmalen, wie weit die Menschheit von solchem geistigem Bruderschaftsprinzip 
entfernt ist. Jeder mag sich darin ausbilden, wenn er Zeit dazu findet, seinen Lieben 
Gedanken der Liebe und Freundschaft zuzusenden. Der Mensch hält das gewöhnlich für 
etwas Bedeutungsloses. Aber wenn Sie einmal dahin gelangen, einzusehen, dass der 
Gedanke ebenso gut eine Kraft ist wie die elektrische Welle, die von einem Apparat ausgeht
und zum Empfangsapparat überströmt, dann werden Sie auch das Bruderschaftsprinzip 
besser verstehen, dann wird allmählich das gemeinschaftliche Bewusstsein deutlicher, dann 
wird es praktisch.“  54, 196f 

  Gemeinschaftsgeist in Zukunft: „Vereinigung bedeutet die Möglichkeit, dass ein höheres
Wesen durch die vereinigten Glieder sich ausdrückt. Das ist ein allgemeines Prinzip in 
allem Leben. Fünf Menschen, die zusammen sind, harmonisch miteinander denken und 
fühlen, sind mehr als 1 + 1 + 1 + 1 + 1, sie sind nicht bloß die Summe aus den fünf, ebenso 
wenig wie unser Körper die Summe aus den fünf Sinnen ist, sondern das Zusammenleben, 
das Ineinanderleben der Menschen bedeutet etwas ganz Ähnliches, wie das Ineinanderleben 
der Zellen des menschlichen Körpers. Eine neue, höhere Wesenheit ist mitten unter den 
fünfen, ja schon unter zweien oder dreien. … Daher spricht der Geisteswissenschafter nicht 
bloß von abstrakten Dingen, wenn er von dem Volksgeist oder von der Volksseele oder von 
dem Familiengeist oder von dem Geiste einer andern Gemeinschaft spricht. Sehen kann 
man diesen Geist nicht .., aber da ist er, und er ist da durch die Bruderliebe der in dieser 
Vereinigung wirkenden Persönlichkeiten. Wie der Körper eine Seele hat, so hat eine Gilde, 
eine Bruderschaft auch eine Seele, .. es ist das nicht bloß bildlich gesprochen, sondern als 
volle Wirklichkeit zu nehmen. - Zauberer sind die Menschen, die in der Bruderschaft 
zusammen wirken, weil sie höhere Wesen in ihren Kreis ziehen. Man braucht sich nicht 
mehr auf die Machinationen des Spiritismus zu berufen, wenn man mit Bruderliebe in einer 
Gemeinschaft zusammenwirkt. Höhere Wesen manifestieren sich da. Geben wir uns in der 
Bruderschaft auf, so ist dieses Aufgeben, dieses Aufgehen in der Gesamtheit eine Stählung, 
eine Kräftigung unserer Organe. Wenn wir dann als Mitglied einer solchen Gemeinschaft 
handeln oder reden, so handelt oder redet in uns nicht die einzelne Seele, sondern der Geist 
der Gemeinschaft. Das ist das Geheimnis des Fortschritts der zukünftigen Menschheit, aus 
Gemeinschaften heraus zu wirken.“  54, 192f 



  Gemeinsinn in Assoziationen: In den Assoziationen wird „Gemeinsinn sein müssen, 
wirklicher Sinn für den ganzen Verlauf des ganzen volkswirtschaftlichen Prozesses. Denn 
der Einzelne, der unmittelbar verbraucht, was er einkauft, der kann nur seinen egoistischen 
Sinn befriedigen.“ NÖK, 152f  (>Assoziatives Urteil, >Gemeingesellschaft) 

  Gemeinwirtschaft mit politischer Verwaltung: Man meint: „Die Schäden werden 
verschwinden, .. wenn wir an die Stelle der privatkapitalistischen Wirtschaftsordnung die 
Gemeinwirtschaft treten lassen. Was als Schäden heraufgezogen ist, ist dadurch gekommen,
dass einzelne Besitzer persönlich die Produktionsmittel zum Eigentum haben. … Man sagt 
heute schon: Ja, gemeinschaftlich verwaltet werden sollen die Produktionsmittel oder das 
Kapital, welches ja der Repräsentant der Produktionsmittel ist. Aber .. man kann durchaus 
nicht sagen, dass die Schäden dadurch beseitigt seien, dass der Staat nun zum Kapitalisten 
geworden ist. … Und so ist die Erkenntnis schon durchgedrungen, dass sowohl die 
Verstaatlichung wie die Kommunalisierung, wie auch die Verwaltung durch 
Konsumgenossenschaften zur Tyrannis wird der Konsumierenden. Die Produzierenden 
würden ganz in tyrannische Abhängigkeit kommen von den Konsumierenden. … Man 
denkt sich nun, die gesamte Gesellschaft irgendeines Staates, irgendeines geschlossenen 
Wirtschaftsgebietes könne gewissermaßen doch eine Grossgenossenschaft werden, eine 
Großgenossenschaft, in der alle daran Beteiligte zu gleicher Zeit Produzenten und 
Konsumenten sind, so dass nicht der einzelne Mensch unmittelbar von sich aus die Initiative
entwickelt, das oder jenes zu produzieren für die Gemeinschaft, sondern dass die 
Gemeinschaft selbst die Losungen ausgibt, wie produziert werden soll, wie das zu 
Produzierende verteilt werden soll und so weiter. Ja, solch eine Grossgenossenschaft also, 
die Konsum und Produktion umfasst, will man an die Stelle der privatwirtschaftlichen 
Verwaltung unseres modernen Wirtschaftslebens setzen. … Man sagt sich: Nun ja, da sind 
gewisse Produktionszweige, die müssen nun gemeinschaftlich verwaltet werden. Dann 
wiederum müssen sie sich zusammenschliessen zu grösseren Zweigen, .. Da muss 
wiederum so irgendeine Verwaltungszentrale sein, welche das Ganze verwaltet, und so 
hinauf bis zu der Zentralwirtschaftsstelle, die das Ganze des Konsums und der Produktion 
verwaltet. Welche Gedanken, welche Vorstellungen wendet man dabei an, wenn man so das 
Wirtschaftsleben gliedern will? Man wendet nämlich das an, was man sich anzueignen hat 
im politischen Leben. .. Die Menschen, die heute von wirtschaftlichen Programmen 
sprechen, haben zum großen Teil ihre Schule durchgemacht im rein politischen Leben. .. Sie
haben gewissermassen die ganze Schablone der politischen Verwaltung kennengelernt, und 
sie wollen diese Schablone der politischen Verwaltung stülpen über den ganzen Kreislauf 
des Wirtschaftslebens. .. Was uns heute bitter not tut, ist: einzusehen, dass diese ganze 
Schablone, wenn man sie auf das Wirtschaftsleben draufstülpt, etwas dem Wirtschaftsleben 
total Fremdes ist.“  332a, 42f  (>Wirtschaft mit Initiative und Sachkenntnis) 

  Durch Übergang von Kapitalmassen von Privatbesitzern an die Gemeinschaft würde „die 
wirtschaftliche Fruchtbarkeit des Kapitals verloren gehen; denn diese beruht auf den 
individuellen Fähigkeiten der Einzelnen.“ 24, 72f  (>Sozialismus, >Kommunismus, 
>Kapital-Besitz,>Eigentum; Gemeineigentum)

  Gemeinwohlökonomie: Einer ihrer Vertreter, Bernd Winkelmann, hat den Leitspruch: Die 
Freiheit des Menschen liegt allein darin, das Segel aufzuspannen .. der Wind stammt nicht 
von uns. - Sie möchte von einer übergeordnet gedachten Ethik ausgehen, die die 
Gesellschaft dazu antreiben soll, mit demokratischen Mitteln und steuerlicher Belohnung 

  Gemeinsinn in Assoziationen: In den Assoziationen wird „Gemeinsinn sein müssen, 
wirklicher Sinn für den ganzen Verlauf des ganzen volkswirtschaftlichen Prozesses. Denn 
der Einzelne, der unmittelbar verbraucht, was er einkauft, der kann nur seinen egoistischen 
Sinn befriedigen.“ NÖK, 152f  (>Assoziatives Urteil, >Gemeingesellschaft) 

  Gemeinwirtschaft mit politischer Verwaltung: Man meint: „Die Schäden werden 
verschwinden, .. wenn wir an die Stelle der privatkapitalistischen Wirtschaftsordnung die 
Gemeinwirtschaft treten lassen. Was als Schäden heraufgezogen ist, ist dadurch gekommen,
dass einzelne Besitzer persönlich die Produktionsmittel zum Eigentum haben. … Man sagt 
heute schon: Ja, gemeinschaftlich verwaltet werden sollen die Produktionsmittel oder das 
Kapital, welches ja der Repräsentant der Produktionsmittel ist. Aber .. man kann durchaus 
nicht sagen, dass die Schäden dadurch beseitigt seien, dass der Staat nun zum Kapitalisten 
geworden ist. … Und so ist die Erkenntnis schon durchgedrungen, dass sowohl die 
Verstaatlichung wie die Kommunalisierung, wie auch die Verwaltung durch 
Konsumgenossenschaften zur Tyrannis wird der Konsumierenden. Die Produzierenden 
würden ganz in tyrannische Abhängigkeit kommen von den Konsumierenden. … Man 
denkt sich nun, die gesamte Gesellschaft irgendeines Staates, irgendeines geschlossenen 
Wirtschaftsgebietes könne gewissermaßen doch eine Grossgenossenschaft werden, eine 
Großgenossenschaft, in der alle daran Beteiligte zu gleicher Zeit Produzenten und 
Konsumenten sind, so dass nicht der einzelne Mensch unmittelbar von sich aus die Initiative
entwickelt, das oder jenes zu produzieren für die Gemeinschaft, sondern dass die 
Gemeinschaft selbst die Losungen ausgibt, wie produziert werden soll, wie das zu 
Produzierende verteilt werden soll und so weiter. Ja, solch eine Grossgenossenschaft also, 
die Konsum und Produktion umfasst, will man an die Stelle der privatwirtschaftlichen 
Verwaltung unseres modernen Wirtschaftslebens setzen. … Man sagt sich: Nun ja, da sind 
gewisse Produktionszweige, die müssen nun gemeinschaftlich verwaltet werden. Dann 
wiederum müssen sie sich zusammenschliessen zu grösseren Zweigen, .. Da muss 
wiederum so irgendeine Verwaltungszentrale sein, welche das Ganze verwaltet, und so 
hinauf bis zu der Zentralwirtschaftsstelle, die das Ganze des Konsums und der Produktion 
verwaltet. Welche Gedanken, welche Vorstellungen wendet man dabei an, wenn man so das 
Wirtschaftsleben gliedern will? Man wendet nämlich das an, was man sich anzueignen hat 
im politischen Leben. .. Die Menschen, die heute von wirtschaftlichen Programmen 
sprechen, haben zum großen Teil ihre Schule durchgemacht im rein politischen Leben. .. Sie
haben gewissermassen die ganze Schablone der politischen Verwaltung kennengelernt, und 
sie wollen diese Schablone der politischen Verwaltung stülpen über den ganzen Kreislauf 
des Wirtschaftslebens. .. Was uns heute bitter not tut, ist: einzusehen, dass diese ganze 
Schablone, wenn man sie auf das Wirtschaftsleben draufstülpt, etwas dem Wirtschaftsleben 
total Fremdes ist.“  332a, 42f  (>Wirtschaft mit Initiative und Sachkenntnis) 

  Durch Übergang von Kapitalmassen von Privatbesitzern an die Gemeinschaft würde „die 
wirtschaftliche Fruchtbarkeit des Kapitals verloren gehen; denn diese beruht auf den 
individuellen Fähigkeiten der Einzelnen.“ 24, 72f  (>Sozialismus, >Kommunismus, 
>Kapital-Besitz,>Eigentum; Gemeineigentum)

  Gemeinwohlökonomie: Einer ihrer Vertreter, Bernd Winkelmann, hat den Leitspruch: Die 
Freiheit des Menschen liegt allein darin, das Segel aufzuspannen .. der Wind stammt nicht 
von uns. - Sie möchte von einer übergeordnet gedachten Ethik ausgehen, die die 
Gesellschaft dazu antreiben soll, mit demokratischen Mitteln und steuerlicher Belohnung 



Unternehmen, die dann Gemeinwohl-Bilanzen führen, sozial und ökologisch zu machen. 
Für Steiner steht die Entwicklung des Individuums und auch die Überwindung des 
Egoismus unter dem Zeichen der Freiheit. Die Dreigliederung ist die Form, in der das 
soziale Zusammenleben nicht von aussen durchdacht werden muss, sondern Ergebnis 
individuellen Handelns sein kann. (>Egoismus, >Freiheit, >Ethik, >Demokratie ..) (A.K) 

  Genialität: „Ich habe früher angedeutet, dass diejenige Weisheit, welche aus der geistigen 
Welt heraus an der plastischen Gestaltung des menschlichen Gehirnes und der übrigen 
Menschheitsorganisation arbeitet, von dem Menschen innerlich errungen werden kann 
zwischen Geburt und Tod. … Kindsköpfig – von jenseits der Schwelle gesprochen – 
bedeutet eben, dass das Geistig-Seelische des Kindskopfes arbeitet an dem physischen 
Kopf. Und was wir hier von diesseits der Schwelle die Genialität eines Menschen nennen, 
ist nichts anderes als das Erhalten eines Quantums von dieser Kindsköpfigkeit durch das 
ganze Leben hindurch. … wenn wir von jenseits der Schwelle sprechen, so meinen wir das, 
was im richtigen Sinne als Genialität und im krankhaften Sinne als falsche Mystik im 
Menschen bleibt.“  199, 81f

  „Die Wollust des Befruchtungsvorganges ist die selbstsüchtige Befriedigung an einer 
Handlung, die nicht auf das Selbst, sondern auf die ganze Welt geht. Ein Ähnliches 
bemerken wir auch am Genie. Durch sein Schaffen befriedigt es im höchsten Grade sich 
selbst. .. Dennoch liegt das Ziel dieses Schaffens nicht in der Beförderung des eigenen 
Selbst, sondern in der Mitwirkung an den grossen Daseinsnotwendigkeiten der 
Weltordnung.“   30, 427f

 
  Die Genies der Vergangenheit beruhten darauf, „dass eben die Seelen noch die Gewalt 
hatten, aus der Vererbung heraus oder durch die Erziehungskräfte, Impulse in die 
Körperlichkeit hineinzusenden, so dass aus dem Körperlichen heraus die Intuitionen, die 
Inspirationen, die Imaginationen des Genies in unbewusster Art kamen. Mit der 
aufsteigenden Körperlichkeit war geniale Kraft vorhanden. Mit der abbröckelnden 
Körperlichkeit der Zukunft wird das nicht der Fall sein. Wo etwas dem Genie Ähnliches in 
der Zukunft auftreten wird, wird es darauf beruhen, dass die betreffenden Seelen .. eben 
tiefer hineinsehen in das Leben der geistigen Umgebung .. tiefer hineinsehen in die geistige 
Welt.“   177, 79f

 
  Der moderne Mensch kann viel mehr, als er sich oft einredet. «Genie» muss für ihn immer 
mehr ein Ergebnis des Fleißes sein. Man muss gewissermaßen jeden Gedanken möglichst 
beseitigen, dass man das oder jenes, was man soll, nicht könne.  190, 107 

  Schlimm wäre, wenn es nur Künstler gäbe. „Notwendig ist für das Leben allerdings die 
Genialität, aber notwendig ist für das Leben auch schon die Philistrosität.“   337b, 109

  Genossenschaftsprinzip, Assoziationsprinzip: Man denkt, in einer Genossenschaft 
produziere ein jeder  im Auftrag der Gemeinschaft, die nicht ausbeuterisch sein könne. Aber
solange der Beitrag der individuellen Fähigkeiten nicht im Sinne der Dreigliederung 
gestaltet wird, kann die Gemeinsamkeit der Arbeitsverwaltung nicht zur Gesundung führen.
Kp, 101  (>Assoziationsprinzip)

  Genossenschaften bzw. Vereinigungen werden sich in der Dreigliederung zwischen denen 

Unternehmen, die dann Gemeinwohl-Bilanzen führen, sozial und ökologisch zu machen. 
Für Steiner steht die Entwicklung des Individuums und auch die Überwindung des 
Egoismus unter dem Zeichen der Freiheit. Die Dreigliederung ist die Form, in der das 
soziale Zusammenleben nicht von aussen durchdacht werden muss, sondern Ergebnis 
individuellen Handelns sein kann. (>Egoismus, >Freiheit, >Ethik, >Demokratie ..) (A.K) 

  Genialität: „Ich habe früher angedeutet, dass diejenige Weisheit, welche aus der geistigen 
Welt heraus an der plastischen Gestaltung des menschlichen Gehirnes und der übrigen 
Menschheitsorganisation arbeitet, von dem Menschen innerlich errungen werden kann 
zwischen Geburt und Tod. … Kindsköpfig – von jenseits der Schwelle gesprochen – 
bedeutet eben, dass das Geistig-Seelische des Kindskopfes arbeitet an dem physischen 
Kopf. Und was wir hier von diesseits der Schwelle die Genialität eines Menschen nennen, 
ist nichts anderes als das Erhalten eines Quantums von dieser Kindsköpfigkeit durch das 
ganze Leben hindurch. … wenn wir von jenseits der Schwelle sprechen, so meinen wir das, 
was im richtigen Sinne als Genialität und im krankhaften Sinne als falsche Mystik im 
Menschen bleibt.“  199, 81f

  „Die Wollust des Befruchtungsvorganges ist die selbstsüchtige Befriedigung an einer 
Handlung, die nicht auf das Selbst, sondern auf die ganze Welt geht. Ein Ähnliches 
bemerken wir auch am Genie. Durch sein Schaffen befriedigt es im höchsten Grade sich 
selbst. .. Dennoch liegt das Ziel dieses Schaffens nicht in der Beförderung des eigenen 
Selbst, sondern in der Mitwirkung an den grossen Daseinsnotwendigkeiten der 
Weltordnung.“   30, 427f

 
  Die Genies der Vergangenheit beruhten darauf, „dass eben die Seelen noch die Gewalt 
hatten, aus der Vererbung heraus oder durch die Erziehungskräfte, Impulse in die 
Körperlichkeit hineinzusenden, so dass aus dem Körperlichen heraus die Intuitionen, die 
Inspirationen, die Imaginationen des Genies in unbewusster Art kamen. Mit der 
aufsteigenden Körperlichkeit war geniale Kraft vorhanden. Mit der abbröckelnden 
Körperlichkeit der Zukunft wird das nicht der Fall sein. Wo etwas dem Genie Ähnliches in 
der Zukunft auftreten wird, wird es darauf beruhen, dass die betreffenden Seelen .. eben 
tiefer hineinsehen in das Leben der geistigen Umgebung .. tiefer hineinsehen in die geistige 
Welt.“   177, 79f

 
  Der moderne Mensch kann viel mehr, als er sich oft einredet. «Genie» muss für ihn immer 
mehr ein Ergebnis des Fleißes sein. Man muss gewissermaßen jeden Gedanken möglichst 
beseitigen, dass man das oder jenes, was man soll, nicht könne.  190, 107 

  Schlimm wäre, wenn es nur Künstler gäbe. „Notwendig ist für das Leben allerdings die 
Genialität, aber notwendig ist für das Leben auch schon die Philistrosität.“   337b, 109

  Genossenschaftsprinzip, Assoziationsprinzip: Man denkt, in einer Genossenschaft 
produziere ein jeder  im Auftrag der Gemeinschaft, die nicht ausbeuterisch sein könne. Aber
solange der Beitrag der individuellen Fähigkeiten nicht im Sinne der Dreigliederung 
gestaltet wird, kann die Gemeinsamkeit der Arbeitsverwaltung nicht zur Gesundung führen.
Kp, 101  (>Assoziationsprinzip)

  Genossenschaften bzw. Vereinigungen werden sich in der Dreigliederung zwischen denen 



bilden, die ein gleiches Produkt fabrizieren. Sie werden die Brücke vom Wirtschaftsleben 
zum Geistesleben sein. (Das assoziative Bestimmen der Preise wäre dagegen Sache der 
Branche).  337b, 232 

  „Zu kleine Genossenschaften fördern das Verhungern der Teilnehmer dieser 
Genossenschaften, zu grosse Genossenschaften fördern das Verhungern der anderen im 
wirtschaftlichen Leben mit diesen Genossenschaften verbundenen Menschen.“  330, 203

 
  „Wer sich auf den Boden des Genossenschaftsprinzips stellt, der behauptet, die Menschen 
brauchen sich nur zusammenzutun, aus ihrer Gemeinsamkeit heraus Beschlüsse zu fassen, 
dann können sie die Produktionsprozesse verwalten.“ In Wirklichkeit müssen zuerst die 
Menschen da sein, die produzieren können und die müssen sich zusammenschliessen; das 
ist das Assoziationsprinzip.   332a, 48f

 
  Genuss: Durch den Genuss werden wir Schuldner der Welt. Wir schaffen dadurch in 
unserem Inneren eine Kraft, durch die wir entweder Wertvolles im Leben hervorbringen, 
oder, wenn man es beim Genuss belässt, eine Kraft, „an der wir nach und nach geistig 
degenerieren, ersticken.“   153, 164

  Genuss ist als soziale Sünde anzusehen, wenn nicht in irgendeiner Form das Äquivalent 
dafür der Allgemeinheit zurückgegeben wird.   186, 30.11.18  (>Gegenseitigkeit)

  Gerechte Verteilung: >Verteilung. Gerechte

  Gesamtkörperschaft: „Die Gliederung wird ja nicht so sein, dass sie die Menschen in 
drei Stände trennt, sondern so, dass ein Mensch mit seinen gesamtmenschlichen Interessen 
an allen drei Gliedern teil hat. … Der Zusammenschluss der drei Glieder durch eine 
Gesamtkörperschaft, die aus den Delegierten der drei Zentralverwaltungen und 
Zentralvertretungen sich ergibt, wird die denkbar grösste Gewähr dafür bieten, dass nicht 
das eine Gebiet durch das andere vergewaltigt werde. Denn diese Zentralverwaltungen und 
Zentralvertretungen werden zu rechnen haben mit dem, was sich in ihren Gebieten auf 
Grund sachlicher Maßnahmen ergibt. Sie werden nicht in die Lage kommen, zum Beispiel 
das Rechts- oder das Geistesleben von dem Wirtschaftsleben unberechtigt beeinflussen zu 
lassen, denn sie setzten sich dadurch in Widerspruch mit dem, was sachgemäss in jedem 
einzelnen Gebiete unabhängig von dem andern sich vollzieht. Ist eine Einflussnahme des 
einen Gebietes auf das andere nötig, so wird die sachliche Grundlage dazu nicht im 
Interessenkreise einer Gruppe, sondern nur in dem des ganzen Gebietes liegen können.“  
24, 218  (>Senat) 

  Geschichte: In der Natur gibt es das Einzelne und das Allgemeine; letzteres bestimmt. 
Nicht so im Menschlichen! Hier ist das Einzelne bestimmend, das Allgemeine passiv. 
Geistig bestimmend sind einzelne Menschen. Gesellschaft, Geschichte, Soziales ist das 
Allgemeine, Bestimmte. Wir als Natur sind noch das Allgemeine.   2, 115ff  (>Soziale 
Entwicklung, >Drei Ströme, >Westen-Osten; Materielles-Geistiges)

   
  „Dummheit, die man heute Geschichte nennt“ .. „Sie glaubt daran, dass das Folgende 
immer durch das Vorhergehende bestimmt ist“, wie wenn auf dem Meer die eine Welle von 
der anderen käme und nicht durch Kräfte, die unter der Oberfläche wirken.   192, 219f

bilden, die ein gleiches Produkt fabrizieren. Sie werden die Brücke vom Wirtschaftsleben 
zum Geistesleben sein. (Das assoziative Bestimmen der Preise wäre dagegen Sache der 
Branche).  337b, 232 

  „Zu kleine Genossenschaften fördern das Verhungern der Teilnehmer dieser 
Genossenschaften, zu grosse Genossenschaften fördern das Verhungern der anderen im 
wirtschaftlichen Leben mit diesen Genossenschaften verbundenen Menschen.“  330, 203

 
  „Wer sich auf den Boden des Genossenschaftsprinzips stellt, der behauptet, die Menschen 
brauchen sich nur zusammenzutun, aus ihrer Gemeinsamkeit heraus Beschlüsse zu fassen, 
dann können sie die Produktionsprozesse verwalten.“ In Wirklichkeit müssen zuerst die 
Menschen da sein, die produzieren können und die müssen sich zusammenschliessen; das 
ist das Assoziationsprinzip.   332a, 48f

 
  Genuss: Durch den Genuss werden wir Schuldner der Welt. Wir schaffen dadurch in 
unserem Inneren eine Kraft, durch die wir entweder Wertvolles im Leben hervorbringen, 
oder, wenn man es beim Genuss belässt, eine Kraft, „an der wir nach und nach geistig 
degenerieren, ersticken.“   153, 164

  Genuss ist als soziale Sünde anzusehen, wenn nicht in irgendeiner Form das Äquivalent 
dafür der Allgemeinheit zurückgegeben wird.   186, 30.11.18  (>Gegenseitigkeit)

  Gerechte Verteilung: >Verteilung. Gerechte

  Gesamtkörperschaft: „Die Gliederung wird ja nicht so sein, dass sie die Menschen in 
drei Stände trennt, sondern so, dass ein Mensch mit seinen gesamtmenschlichen Interessen 
an allen drei Gliedern teil hat. … Der Zusammenschluss der drei Glieder durch eine 
Gesamtkörperschaft, die aus den Delegierten der drei Zentralverwaltungen und 
Zentralvertretungen sich ergibt, wird die denkbar grösste Gewähr dafür bieten, dass nicht 
das eine Gebiet durch das andere vergewaltigt werde. Denn diese Zentralverwaltungen und 
Zentralvertretungen werden zu rechnen haben mit dem, was sich in ihren Gebieten auf 
Grund sachlicher Maßnahmen ergibt. Sie werden nicht in die Lage kommen, zum Beispiel 
das Rechts- oder das Geistesleben von dem Wirtschaftsleben unberechtigt beeinflussen zu 
lassen, denn sie setzten sich dadurch in Widerspruch mit dem, was sachgemäss in jedem 
einzelnen Gebiete unabhängig von dem andern sich vollzieht. Ist eine Einflussnahme des 
einen Gebietes auf das andere nötig, so wird die sachliche Grundlage dazu nicht im 
Interessenkreise einer Gruppe, sondern nur in dem des ganzen Gebietes liegen können.“  
24, 218  (>Senat) 

  Geschichte: In der Natur gibt es das Einzelne und das Allgemeine; letzteres bestimmt. 
Nicht so im Menschlichen! Hier ist das Einzelne bestimmend, das Allgemeine passiv. 
Geistig bestimmend sind einzelne Menschen. Gesellschaft, Geschichte, Soziales ist das 
Allgemeine, Bestimmte. Wir als Natur sind noch das Allgemeine.   2, 115ff  (>Soziale 
Entwicklung, >Drei Ströme, >Westen-Osten; Materielles-Geistiges)

   
  „Dummheit, die man heute Geschichte nennt“ .. „Sie glaubt daran, dass das Folgende 
immer durch das Vorhergehende bestimmt ist“, wie wenn auf dem Meer die eine Welle von 
der anderen käme und nicht durch Kräfte, die unter der Oberfläche wirken.   192, 219f



  „Die Zustände, die damals unter der Oberfläche lebten, in den Jahrzehnten vorher, in 
denen man sich Illusionen hingab, das sind die Zustände, die jetzt in der Wirklichkeit da 
sind. Und so können Sie in Wirklichkeit Geschichte studieren, indem Sie in der Evolution 
die Involution aufsuchen, .. dasjenige, was sich unter der Oberfläche entwickelt. .. 
Dasjenige, was russischer Zarismus war, das heisst heute, wo es in seiner Wahrheit 
erschienen ist, Lenin und Trotzki, Bolschewismus.“  196, 264f

  „Denn das innere Gewahrwerden der tiefsten Seelenkräfte der Menschheit, das sich in dem
Impuls der Freiheit auslebt, ist ein geschichtlicher Motor, der Städte gegründet hat, um die 
Freiheit in einer äusseren Tatsache zu erleben. Nur wer diesen Motor sehen kann, wird in 
der Gegenwart den Anfang sehen können eines Geschichtsabschnittes, der Geschichte aus 
dem Menschen-Innersten holt, der sich als Fortschritt anschliesst  an die Epochen, die 
Geschichte in den Menschen hineingetrieben haben. … Es wird die Zeit kommen, in der 
geschichtliche Notwendigkeit werden wird, was der Einzelne aus seinem Welterleben in 
Freiheit zu gestalten vermag.“   TB 635 (36), 101f

  „Was man gegenwärtig Geschichte  nennt, .. betrachtet ≪ ≫ das Menschenleben wie 
geradlinig am Faden von Ursache und Wirkung verlaufend. Allein so verlauft das Leben 
nicht. Wie beim einzelnen Menschen krisenhafte Umwälzungen geschehen, in denen zu 
dem geradlinigen Verlauf der Ursachen und Wirkungen aus den organischen Tiefen herauf 
elementarische Impulse treten, so der Zahnwechsel im siebenten Lebensjahre, die 
Geschlechtsreife; so treten solche krisenhafte Ereignisse im Leben der Gesamtmenschheit 
— und nicht bloss der einzelnen Völker — ein. Ein solches Ereignis liegt um die Wende
des vierzehnten bis sechzehnten Jahrhunderts. Es besteht darinnen, dass in dem sozialen 
Zusammenleben der Menschen und Menschenberufe an die Stelle der sozialen Instinkte die 
soziale Bewusstheit getreten ist.“  336, 270f (>Bewusstseinsseele)

  „Denn durch nichts wird uns die Christus-Erkenntnis gründlicher ausgetrieben als durch 
dasjenige, was man heute Geschichte nennt. (..) Aber mag sie noch so gelehrt sein, die 
Geschichte, mag sie noch so treu sein, der Mensch stirbt an ihr seelisch, so wie sie heute 
ist.“  175, 329f   (>Hegel)

  Geschichte; Aufschwung und Niedergang: „Jenes beseligende Sich-geborgen-Fühlen in 
dem Dasein höherer geistiger Wesenheiten, das verlor der Mensch in demselben Maße im 
Jenseits, als er im Verlaufe der in der Geschichte sich folgenden Eroberungen der 
physischen Welt das Diesseits lieb gewann. Es wuchs von Stufe zu Stufe die Eroberung der 
physischen Welt durch den Menschen, immer neue Naturkräfte entdeckte er, immer neue 
Werkzeuge erfand er. Lieber und immer lieber gewann er dies Leben zwischen Geburt und 
Tod. Dafür aber verdunkelte sich sein altes dämmerhaftes Hellseherbewusstsein in der 
jenseitigen Welt. Es hörte niemals vollständig auf, aber es verdunkelte sich. Und während 
sich der Mensch die physische Welt eroberte, stellt die Geschichte der jenseitigen Welt 
einen Niedergang dar. Dieser Niedergang steht im Verhältnis zu dem Heraufsteigen der 
Kultur, das wir schildern, wenn wir die Menschen in den ersten primitiven Kulturanfängen 
betrachten, wie sie zwischen zwei Reibsteinen sich ihr Getreide zerreiben, und dann sehen, 
wie sie von Stufe zu Stufe aufsteigen, wie sie die ersten Entdeckungen machen, sich 
Werkzeuge verschaffen und gebrauchen lernen, und wie das im Laufe der Zeit immer weiter
vorwärtsschreitet. Immer reicher wird das Leben auf dem physischen Plan. Der Mensch 

  „Die Zustände, die damals unter der Oberfläche lebten, in den Jahrzehnten vorher, in 
denen man sich Illusionen hingab, das sind die Zustände, die jetzt in der Wirklichkeit da 
sind. Und so können Sie in Wirklichkeit Geschichte studieren, indem Sie in der Evolution 
die Involution aufsuchen, .. dasjenige, was sich unter der Oberfläche entwickelt. .. 
Dasjenige, was russischer Zarismus war, das heisst heute, wo es in seiner Wahrheit 
erschienen ist, Lenin und Trotzki, Bolschewismus.“  196, 264f

  „Denn das innere Gewahrwerden der tiefsten Seelenkräfte der Menschheit, das sich in dem
Impuls der Freiheit auslebt, ist ein geschichtlicher Motor, der Städte gegründet hat, um die 
Freiheit in einer äusseren Tatsache zu erleben. Nur wer diesen Motor sehen kann, wird in 
der Gegenwart den Anfang sehen können eines Geschichtsabschnittes, der Geschichte aus 
dem Menschen-Innersten holt, der sich als Fortschritt anschliesst  an die Epochen, die 
Geschichte in den Menschen hineingetrieben haben. … Es wird die Zeit kommen, in der 
geschichtliche Notwendigkeit werden wird, was der Einzelne aus seinem Welterleben in 
Freiheit zu gestalten vermag.“   TB 635 (36), 101f

  „Was man gegenwärtig Geschichte  nennt, .. betrachtet ≪ ≫ das Menschenleben wie 
geradlinig am Faden von Ursache und Wirkung verlaufend. Allein so verlauft das Leben 
nicht. Wie beim einzelnen Menschen krisenhafte Umwälzungen geschehen, in denen zu 
dem geradlinigen Verlauf der Ursachen und Wirkungen aus den organischen Tiefen herauf 
elementarische Impulse treten, so der Zahnwechsel im siebenten Lebensjahre, die 
Geschlechtsreife; so treten solche krisenhafte Ereignisse im Leben der Gesamtmenschheit 
— und nicht bloss der einzelnen Völker — ein. Ein solches Ereignis liegt um die Wende
des vierzehnten bis sechzehnten Jahrhunderts. Es besteht darinnen, dass in dem sozialen 
Zusammenleben der Menschen und Menschenberufe an die Stelle der sozialen Instinkte die 
soziale Bewusstheit getreten ist.“  336, 270f (>Bewusstseinsseele)

  „Denn durch nichts wird uns die Christus-Erkenntnis gründlicher ausgetrieben als durch 
dasjenige, was man heute Geschichte nennt. (..) Aber mag sie noch so gelehrt sein, die 
Geschichte, mag sie noch so treu sein, der Mensch stirbt an ihr seelisch, so wie sie heute 
ist.“  175, 329f   (>Hegel)

  Geschichte; Aufschwung und Niedergang: „Jenes beseligende Sich-geborgen-Fühlen in 
dem Dasein höherer geistiger Wesenheiten, das verlor der Mensch in demselben Maße im 
Jenseits, als er im Verlaufe der in der Geschichte sich folgenden Eroberungen der 
physischen Welt das Diesseits lieb gewann. Es wuchs von Stufe zu Stufe die Eroberung der 
physischen Welt durch den Menschen, immer neue Naturkräfte entdeckte er, immer neue 
Werkzeuge erfand er. Lieber und immer lieber gewann er dies Leben zwischen Geburt und 
Tod. Dafür aber verdunkelte sich sein altes dämmerhaftes Hellseherbewusstsein in der 
jenseitigen Welt. Es hörte niemals vollständig auf, aber es verdunkelte sich. Und während 
sich der Mensch die physische Welt eroberte, stellt die Geschichte der jenseitigen Welt 
einen Niedergang dar. Dieser Niedergang steht im Verhältnis zu dem Heraufsteigen der 
Kultur, das wir schildern, wenn wir die Menschen in den ersten primitiven Kulturanfängen 
betrachten, wie sie zwischen zwei Reibsteinen sich ihr Getreide zerreiben, und dann sehen, 
wie sie von Stufe zu Stufe aufsteigen, wie sie die ersten Entdeckungen machen, sich 
Werkzeuge verschaffen und gebrauchen lernen, und wie das im Laufe der Zeit immer weiter
vorwärtsschreitet. Immer reicher wird das Leben auf dem physischen Plan. Der Mensch 



lernt gigantische Bauten aufführen. … So ergänzen sich sozusagen geistige Welt und 
physische Welt, oder noch besser gesagt: so bedingen sie sich.“ (…) „Und das ist auch der 
Zeitpunkt des Erscheinens des Christus Jesus auf der Erde: Auf der einen Seite das 
intensivste Persönlichkeitsbewußtsein, die intensivste Freude an der sinnlichen Welt, auf der
anderen Seite der stärkste, der gewaltigste Ruf nach der jenseitigen Welt in dem Ereignis 
von Golgatha, und die größte Tat, die der Überwindung des Todes durch das Leben, wie es 
sich in diesem Ereignis von Golgatha darstellt.“  107, 48ff 

  Geschlecht >Mensch; Mann und Frau

  Geschlossenes Wirtschaftsgebiet >Wirtschaftsgebiet, geschlossenes

  Gesell, Silvio: Mit Reduktion oder Expansion der Geldmenge in Bezug auf Preise ist 
nichts zu erreichen. Nicht mit dem „Allerabstraktesten“, dem Geld, bei Reformen ist 
anzufangen, sondern mit „realen Massnahmen“ im Sinne der Assoziationen.  337b, 150ff

  Dadurch, dass man dem Geld einen anderen Wert gibt, schafft man nichts Reales. … 
Reales schaffen Sie aber, wenn Sie die Arbeit, das heisst die Menge der arbeitenden Leute, 
regulieren.“  NÖK, 80   (>Assoziation, Arbeitsweise, >Geld-Alterung)

  Die Funktion des Geldes „besteht darinnen, dass ich einfach für dasjenige, was ich selber 
arbeite, Anweisung habe auf irgend etwas anderes, was ein anderer arbeitet. … Denn 
lediglich das Geld ist der gemeinsame Index, der zu dem gemeinsamen Vergleich für die 
gegenseitigen Werte der Waren da ist. Das ist dasjenige, was auch durch die Art dieser 
Dreiteilung erreicht werden kann, und was partiell, einzeln angestrebt wird von der 
Freiland-Freigeld-Bewegung … Ich bin ganz mit dieser Bewegung einverstanden – weil ich
immer versuche, die einzelnen Bewegungen in ihrer Berechtigung einzusehen .. und weil 
ich eben nicht glaube, dass ein Mensch, oder selbst eine Gruppe von Menschen das Richtige
finden kann, sondern weil ich demokratisch glaube, dass die Menschen zusammen in der 
Wirklichkeit .. erst das Richtige finden werden.“  329, 140

  Gesell-Anhänger und Steiner-Anhänger haben wohl wegen beiderseits unzureichenden 
Kenntnissen und Missverständnissen nie wirklich kommuniziert.  Ausnahme: Jakob 
Schellenberg:“Rudolf Steiner und Silvio Gesell“/Seminar für freiheitliche Ordnung. Das 
letzte, versöhnlichere Steiner-Zitat war erst 1985 zugänglich; dem Thema „Alterndes Geld“
ist man in Dreigliederungskreisen eher ausgewichen. A.K.)

  Gesellschaft: Schiller glaubte noch – humanistisch – die Gesellschaft im oder über dem 
sich erziehenden Menschen zu finden. Wir müssen draussen in der Gesellschaft – nicht 
abstrakt – uns selbst, den Menschen finden.   188, 155f   (>Humanismus)

  „Geredet wird heute viel von der Notwendigkeit, den Individualismus wiederum zu 
überwinden. Darum kann es sich nicht handeln, sondern darum, in den Menschen selber die 
Gesellschaft zu entdecken. Der Orientale musste in der Gesellschaft den Menschen finden. 
Wir müssen im Menschen die Gesellschaft finden. Das können wir nur, wenn wir das 
Seelenleben nach allen Seiten erweitern.“  83, 246 (>Arbeit, ihr Wert)

  Man steht ja nur dadurch allen Menschen gegenüber, dass man dem einzelnen 

lernt gigantische Bauten aufführen. … So ergänzen sich sozusagen geistige Welt und 
physische Welt, oder noch besser gesagt: so bedingen sie sich.“ (…) „Und das ist auch der 
Zeitpunkt des Erscheinens des Christus Jesus auf der Erde: Auf der einen Seite das 
intensivste Persönlichkeitsbewußtsein, die intensivste Freude an der sinnlichen Welt, auf der
anderen Seite der stärkste, der gewaltigste Ruf nach der jenseitigen Welt in dem Ereignis 
von Golgatha, und die größte Tat, die der Überwindung des Todes durch das Leben, wie es 
sich in diesem Ereignis von Golgatha darstellt.“  107, 48ff 

  Geschlecht >Mensch; Mann und Frau

  Geschlossenes Wirtschaftsgebiet >Wirtschaftsgebiet, geschlossenes

  Gesell, Silvio: Mit Reduktion oder Expansion der Geldmenge in Bezug auf Preise ist 
nichts zu erreichen. Nicht mit dem „Allerabstraktesten“, dem Geld, bei Reformen ist 
anzufangen, sondern mit „realen Massnahmen“ im Sinne der Assoziationen.  337b, 150ff

  Dadurch, dass man dem Geld einen anderen Wert gibt, schafft man nichts Reales. … 
Reales schaffen Sie aber, wenn Sie die Arbeit, das heisst die Menge der arbeitenden Leute, 
regulieren.“  NÖK, 80   (>Assoziation, Arbeitsweise, >Geld-Alterung)

  Die Funktion des Geldes „besteht darinnen, dass ich einfach für dasjenige, was ich selber 
arbeite, Anweisung habe auf irgend etwas anderes, was ein anderer arbeitet. … Denn 
lediglich das Geld ist der gemeinsame Index, der zu dem gemeinsamen Vergleich für die 
gegenseitigen Werte der Waren da ist. Das ist dasjenige, was auch durch die Art dieser 
Dreiteilung erreicht werden kann, und was partiell, einzeln angestrebt wird von der 
Freiland-Freigeld-Bewegung … Ich bin ganz mit dieser Bewegung einverstanden – weil ich
immer versuche, die einzelnen Bewegungen in ihrer Berechtigung einzusehen .. und weil 
ich eben nicht glaube, dass ein Mensch, oder selbst eine Gruppe von Menschen das Richtige
finden kann, sondern weil ich demokratisch glaube, dass die Menschen zusammen in der 
Wirklichkeit .. erst das Richtige finden werden.“  329, 140

  Gesell-Anhänger und Steiner-Anhänger haben wohl wegen beiderseits unzureichenden 
Kenntnissen und Missverständnissen nie wirklich kommuniziert.  Ausnahme: Jakob 
Schellenberg:“Rudolf Steiner und Silvio Gesell“/Seminar für freiheitliche Ordnung. Das 
letzte, versöhnlichere Steiner-Zitat war erst 1985 zugänglich; dem Thema „Alterndes Geld“
ist man in Dreigliederungskreisen eher ausgewichen. A.K.)

  Gesellschaft: Schiller glaubte noch – humanistisch – die Gesellschaft im oder über dem 
sich erziehenden Menschen zu finden. Wir müssen draussen in der Gesellschaft – nicht 
abstrakt – uns selbst, den Menschen finden.   188, 155f   (>Humanismus)

  „Geredet wird heute viel von der Notwendigkeit, den Individualismus wiederum zu 
überwinden. Darum kann es sich nicht handeln, sondern darum, in den Menschen selber die 
Gesellschaft zu entdecken. Der Orientale musste in der Gesellschaft den Menschen finden. 
Wir müssen im Menschen die Gesellschaft finden. Das können wir nur, wenn wir das 
Seelenleben nach allen Seiten erweitern.“  83, 246 (>Arbeit, ihr Wert)

  Man steht ja nur dadurch allen Menschen gegenüber, dass man dem einzelnen 



gegenübersteht.   186, 4, 91  

  Wenn wir die gegenwärtige Gesellschaft mit der vom Proletariat angestrebten Gesellschaft 
vergleichen, so unterscheiden sie sich in drei Bereichen. Nehmen wir als erstes unsere 
gegenwärtige Gesellschaft. An dieser können wir als typische Merkmale erkennen: Das 
Kapital stellt die wirtschaftliche Macht des Unternehmers dar, für die Verwendung der 
menschlichen Arbeitskraft ist der wirtschaftliche Zwang ausschlaggebend, und der 
Warenpreis ist das Ergebnis der wirtschaftlichen Konkurrenz. Nehmen wir nun als zweites 
die Verhältnisse in der von uns angestrebten Gesellschaft. Die geistige Leitung ist gestellt 
auf Vertrauen, die Verwendung der Arbeitskraft auf das menschliche Recht und der 
Warenpreis auf das menschliche Bedürfnis. Für den so dringend nötigen Neuaufbau der 
Gesellschaft muss der Grundsatz gelten: Es sind überall Brücken des Vertrauens zu bilden. 
Aber das ist nur möglich, wenn die Idee der Dreigliederung des sozialen Organismus als 
richtungsweisend für die soziale Praxis verstanden wird.  331A, 70

  Wir haben heute eine Tauschgesellschaft. Einzelwille steht gegen Einzelwille. Früher war 
es eine Machtgesellschaft. In der Machtgesellschaft machten die Einzelnen ihren Willen 
nicht geltend. Die Gesellschaft war Projektion des Einzelwillens. In der Tauschgesellschaft 
prallen die Einzelwillen aufeinander. In der Gemeingesellschaft, wo „ein organisierter 
Gesamtwille auf den einzelnen wirken soll, (..) darf niemand, der an der Gestaltung dieses 
Gesamtwillens teilnimmt, unverständig sein gegenüber dem, was das wahrhaft Menschliche
ist.“ Aus tieferen Impulsen muss die Tauschgesellschaft in die Gemeingesellschaft 
übergehen, wo ein Gesamtwille in dem Einzelnen wirken muss. 332a, 169ff  
(>Tauschgesellschaft, >Gemeingesellschaft)

  Der Individualität messen die proletarischen Ideen keine Bedeutung bei. Sie wollen „nur 
den Menschen als soziales Tier, als Gesellschaftswesen gelten lassen..“; Nivellement mit 
Bezug auf die Individualität.   185a, 209  (>Individualität und Gesamtheit)

  Gesellschaft im Menschen finden: „Der Orientale musste in der Gesellschaft den 
Menschen finden. Wir müssen im Menschen die Gesellschaft finden. Das können wir
nur, wenn wir das Seelenleben nach allen Seiten erweitern. Ich habe deshalb versucht, in 
einem meiner Mysteriendramen am Schluss eine Szene darzustellen, in der gezeigt wird, 
wie sich ein Mensch hindurchringt zu dem inneren Erleben, das darin besteht, in sich selbst 
die Differenzierungen in der Menschheit zu erleben. (…) Im Genossenschaftswesen, in der 
Syndikatsbildung, in der Trustbildung, im Gewerkschaftswesen, überall fühlen wir die 
Notwendigkeit, von dem Ich aus den Weg zu finden zur Gemeinschaftlichkeit. (…) Es muss
wiederum eine Zeit kommen, wo jede Einzelheit des Lebens interessant wird. War sie früher
interessant durch das, was sie als Objekt war, so wird sie für eine Zukunft interessant 
werden können, indem wir bei jedem einzelnen, was wir vollbringen, wissen können, wie es
sich eingliedert in die soziale Ordnung der Menschheit. Wir werden, während wir früher auf
das Produkt geschaut haben, jetzt auf den des Arbeitsprodukts bedürftigen Menschen 
schauen.“  83, 246

  Gesetze:  „Gesetze sind nicht Erkenntnisse.“ Bei Erkenntnissen stellen wir uns der 
Wirklichkeit gegenüber, um aus ihr heraus den Impuls zum Handeln zu bekommen. 
„Gesetze werden gegeben, damit das staatlich-politische Leben, das Rechtsleben, bestehen 
kann. Aber man muss warten, bis einer nötig hat, im Sinne eines Gesetzes zu handeln, erst 

gegenübersteht.   186, 4, 91  

  Wenn wir die gegenwärtige Gesellschaft mit der vom Proletariat angestrebten Gesellschaft 
vergleichen, so unterscheiden sie sich in drei Bereichen. Nehmen wir als erstes unsere 
gegenwärtige Gesellschaft. An dieser können wir als typische Merkmale erkennen: Das 
Kapital stellt die wirtschaftliche Macht des Unternehmers dar, für die Verwendung der 
menschlichen Arbeitskraft ist der wirtschaftliche Zwang ausschlaggebend, und der 
Warenpreis ist das Ergebnis der wirtschaftlichen Konkurrenz. Nehmen wir nun als zweites 
die Verhältnisse in der von uns angestrebten Gesellschaft. Die geistige Leitung ist gestellt 
auf Vertrauen, die Verwendung der Arbeitskraft auf das menschliche Recht und der 
Warenpreis auf das menschliche Bedürfnis. Für den so dringend nötigen Neuaufbau der 
Gesellschaft muss der Grundsatz gelten: Es sind überall Brücken des Vertrauens zu bilden. 
Aber das ist nur möglich, wenn die Idee der Dreigliederung des sozialen Organismus als 
richtungsweisend für die soziale Praxis verstanden wird.  331A, 70

  Wir haben heute eine Tauschgesellschaft. Einzelwille steht gegen Einzelwille. Früher war 
es eine Machtgesellschaft. In der Machtgesellschaft machten die Einzelnen ihren Willen 
nicht geltend. Die Gesellschaft war Projektion des Einzelwillens. In der Tauschgesellschaft 
prallen die Einzelwillen aufeinander. In der Gemeingesellschaft, wo „ein organisierter 
Gesamtwille auf den einzelnen wirken soll, (..) darf niemand, der an der Gestaltung dieses 
Gesamtwillens teilnimmt, unverständig sein gegenüber dem, was das wahrhaft Menschliche
ist.“ Aus tieferen Impulsen muss die Tauschgesellschaft in die Gemeingesellschaft 
übergehen, wo ein Gesamtwille in dem Einzelnen wirken muss. 332a, 169ff  
(>Tauschgesellschaft, >Gemeingesellschaft)

  Der Individualität messen die proletarischen Ideen keine Bedeutung bei. Sie wollen „nur 
den Menschen als soziales Tier, als Gesellschaftswesen gelten lassen..“; Nivellement mit 
Bezug auf die Individualität.   185a, 209  (>Individualität und Gesamtheit)

  Gesellschaft im Menschen finden: „Der Orientale musste in der Gesellschaft den 
Menschen finden. Wir müssen im Menschen die Gesellschaft finden. Das können wir
nur, wenn wir das Seelenleben nach allen Seiten erweitern. Ich habe deshalb versucht, in 
einem meiner Mysteriendramen am Schluss eine Szene darzustellen, in der gezeigt wird, 
wie sich ein Mensch hindurchringt zu dem inneren Erleben, das darin besteht, in sich selbst 
die Differenzierungen in der Menschheit zu erleben. (…) Im Genossenschaftswesen, in der 
Syndikatsbildung, in der Trustbildung, im Gewerkschaftswesen, überall fühlen wir die 
Notwendigkeit, von dem Ich aus den Weg zu finden zur Gemeinschaftlichkeit. (…) Es muss
wiederum eine Zeit kommen, wo jede Einzelheit des Lebens interessant wird. War sie früher
interessant durch das, was sie als Objekt war, so wird sie für eine Zukunft interessant 
werden können, indem wir bei jedem einzelnen, was wir vollbringen, wissen können, wie es
sich eingliedert in die soziale Ordnung der Menschheit. Wir werden, während wir früher auf
das Produkt geschaut haben, jetzt auf den des Arbeitsprodukts bedürftigen Menschen 
schauen.“  83, 246

  Gesetze:  „Gesetze sind nicht Erkenntnisse.“ Bei Erkenntnissen stellen wir uns der 
Wirklichkeit gegenüber, um aus ihr heraus den Impuls zum Handeln zu bekommen. 
„Gesetze werden gegeben, damit das staatlich-politische Leben, das Rechtsleben, bestehen 
kann. Aber man muss warten, bis einer nötig hat, im Sinne eines Gesetzes zu handeln, erst 



dann muss er sich um dieses Gesetz kümmern. Oder man muss warten mit der Anwendung 
des Gesetzes, bis einer es übertritt. Kurz, es ist immer etwas da, das Gesetz, aber erst für 
den Fall, der eventuell eintreten kann. Immer ist das Wesen der Eventualität vorhanden, der 
casus eventualis. ... Das Gesetz kann da sein; wenn es nicht einschlägt in meine Sphäre, 
dann interessiert mich das Gesetz nicht. .. Das ist dasjenige, was nun zugrundezuliegen hat 
dem rechtlichen, dem staatlichen, dem politischen Teil des dreigliedrigen Organismus.“   
337a, 205 

  Wer theoretisch über das Recht Bücher schreiben will, kann sich das nicht aus den Fingern
saugen, „sondern der hat einfach hinzuschauen auf das, was unter Menschen als Recht 
entsteht … Wir sehen auch in der Naturwissenschaft nicht so in die Tatsachenwelt hinein, 
dass wir aus unserem Kopf heraus die Naturgesetze formen, sondern wir lassen die Dinge 
zu uns reden und bilden danach die Naturgesetze.“ Im Rechtsleben ist das Leben auf einem 
anderen Niveau. „Da steht der Mensch im Gebiete des Schaffens, und zwar als soziales 
Wesen, neben den anderen Menschen ..“   83, 291

 
  „Allgemeine Gesetze können erst von den Tatsachen abgeleitet werden, durch das Handeln
des Menschen werden aber erst Tatsachen geschaffen. Diese sind die Voraussetzungen 
abstrakter Regeln.“   31, 186  (>Erkenntnisse, Gesetze, Verträge)

  Jeder Mündige kann an der Festsetzung der Rechte teilnehmen, „die unter gleichen 
Menschen zu herrschen haben. Daher herrscht auf dem Rechts-oder Staats- oder politischen 
Boden nicht der Vertrag, sondern das Gesetz.“  331, 167  (>Spiel)

  Gesetze, Anwendung: Bei der Anwendung eines gegebenen Gesetzes auf den einzelnen 
Menschen kommt die individuelle Beurteilung dieses einzelnen Menschen in Betracht, 
durch geistige Fähigkeiten, nicht demokratisch. Richter werden aus dem Geistesleben 
heraus bestellt.   332a, 94  (>Geistesleben und Rechtsleben)

  Gesetze und freier Geist: „Mit jedem einzelnen Menschen werden neue Kräfte aus 
unbekannten Tiefen heraus geboren; die haben wir zu erziehen, und wir haben zu warten, 
was sie hineintragen in das Leben. Wir haben nicht dasjenige, was da durch die geistigen 
Anlagen in das Leben getragen wird, zu tyrannisieren durch etwa schon bestehende Gesetze
oder eine schon bestehende Organisation.“  337a, 203  (>Wille, mit Gesetz oder)

 
  „Der Philister .. wird in dem freien Geist vielleicht sogar einen gefährlichen Menschen 
sehen..“ aber der freie Geist hat es ebenso selten nötig, über die Gesetze seines Staates 
hinauszugehen, wie der Philister selbst. „Denn die Staatsgesetze sind sämtlich aus 
Intuitionen freier Geister entsprungen, ebenso wie alle anderen objektiven 
Sittlichkeitsgesetze. … unfrei wird nur der, welcher diesen Ursprung vergisst, und sie 
entweder zu aussermenschlichen Geboten, zu objektiven vom Menschlichen unabhängigen 
Pflichtbegriffen oder zur befehlenden Stimme seines eigenen – falsch mystisch – zwingend 
gedachten Innern macht.“  4, 171   (>Christus, Jehova, Luzifer)  

  „Je wirklichkeitsgemässer eine Denkart ist, desto weniger wird sie für einzelnes aus 
vorgefassten Forderungen heraus Gesetz und Regel feststellen wollen. - Nur wird 
andrerseits eben aus dem Geiste der Denkart in entschiedener Weise das eine oder das 
andere mit Notwendigkeit sich ergeben.“  Kp, 114   (>Freiheit und Gesetz, >Spiel, 

dann muss er sich um dieses Gesetz kümmern. Oder man muss warten mit der Anwendung 
des Gesetzes, bis einer es übertritt. Kurz, es ist immer etwas da, das Gesetz, aber erst für 
den Fall, der eventuell eintreten kann. Immer ist das Wesen der Eventualität vorhanden, der 
casus eventualis. ... Das Gesetz kann da sein; wenn es nicht einschlägt in meine Sphäre, 
dann interessiert mich das Gesetz nicht. .. Das ist dasjenige, was nun zugrundezuliegen hat 
dem rechtlichen, dem staatlichen, dem politischen Teil des dreigliedrigen Organismus.“   
337a, 205 

  Wer theoretisch über das Recht Bücher schreiben will, kann sich das nicht aus den Fingern
saugen, „sondern der hat einfach hinzuschauen auf das, was unter Menschen als Recht 
entsteht … Wir sehen auch in der Naturwissenschaft nicht so in die Tatsachenwelt hinein, 
dass wir aus unserem Kopf heraus die Naturgesetze formen, sondern wir lassen die Dinge 
zu uns reden und bilden danach die Naturgesetze.“ Im Rechtsleben ist das Leben auf einem 
anderen Niveau. „Da steht der Mensch im Gebiete des Schaffens, und zwar als soziales 
Wesen, neben den anderen Menschen ..“   83, 291

 
  „Allgemeine Gesetze können erst von den Tatsachen abgeleitet werden, durch das Handeln
des Menschen werden aber erst Tatsachen geschaffen. Diese sind die Voraussetzungen 
abstrakter Regeln.“   31, 186  (>Erkenntnisse, Gesetze, Verträge)

  Jeder Mündige kann an der Festsetzung der Rechte teilnehmen, „die unter gleichen 
Menschen zu herrschen haben. Daher herrscht auf dem Rechts-oder Staats- oder politischen 
Boden nicht der Vertrag, sondern das Gesetz.“  331, 167  (>Spiel)

  Gesetze, Anwendung: Bei der Anwendung eines gegebenen Gesetzes auf den einzelnen 
Menschen kommt die individuelle Beurteilung dieses einzelnen Menschen in Betracht, 
durch geistige Fähigkeiten, nicht demokratisch. Richter werden aus dem Geistesleben 
heraus bestellt.   332a, 94  (>Geistesleben und Rechtsleben)

  Gesetze und freier Geist: „Mit jedem einzelnen Menschen werden neue Kräfte aus 
unbekannten Tiefen heraus geboren; die haben wir zu erziehen, und wir haben zu warten, 
was sie hineintragen in das Leben. Wir haben nicht dasjenige, was da durch die geistigen 
Anlagen in das Leben getragen wird, zu tyrannisieren durch etwa schon bestehende Gesetze
oder eine schon bestehende Organisation.“  337a, 203  (>Wille, mit Gesetz oder)

 
  „Der Philister .. wird in dem freien Geist vielleicht sogar einen gefährlichen Menschen 
sehen..“ aber der freie Geist hat es ebenso selten nötig, über die Gesetze seines Staates 
hinauszugehen, wie der Philister selbst. „Denn die Staatsgesetze sind sämtlich aus 
Intuitionen freier Geister entsprungen, ebenso wie alle anderen objektiven 
Sittlichkeitsgesetze. … unfrei wird nur der, welcher diesen Ursprung vergisst, und sie 
entweder zu aussermenschlichen Geboten, zu objektiven vom Menschlichen unabhängigen 
Pflichtbegriffen oder zur befehlenden Stimme seines eigenen – falsch mystisch – zwingend 
gedachten Innern macht.“  4, 171   (>Christus, Jehova, Luzifer)  

  „Je wirklichkeitsgemässer eine Denkart ist, desto weniger wird sie für einzelnes aus 
vorgefassten Forderungen heraus Gesetz und Regel feststellen wollen. - Nur wird 
andrerseits eben aus dem Geiste der Denkart in entschiedener Weise das eine oder das 
andere mit Notwendigkeit sich ergeben.“  Kp, 114   (>Freiheit und Gesetz, >Spiel, 



>Moralische Weltordnung)
 

Gesetze auf geistigem Gebiet?: Frage: In Holland soll jetzt das Verfassungsverbot der 
offiziellen katholischen Prozessionen aufgehoben werden, worüber sich die Gemüter sehr 
aufregen. Wäre dies eigentlich eine Frage des freien Geisteslebens oder auch des 
öffentlichen Rechtslebens? Rudolf Steiner: „Bei manchen Fragen ist es so ..: Das Blut 
zirkuliert eben, und so kann man nicht sagen, das Blut des Brustorganismus und das Blut 
des Kopfes, sondern man kann nur vom Blute im Allgemeinen sprechen. Und so wird es 
auch nicht leicht, die Dinge nun wiederum einzuschachteln. .. Also es ist schon notwendig, 
die Dinge nicht so zu pressen, dass man nun fragt: Ist das nun eine Sache des freien 
Geisteslebens oder des Rechtslebens? Man kann sagen: Beginnt man einmal damit, 
irgendwelche Äusserungen, Offenbarungen des Geisteslebens überhaupt zu verbieten, 
gesetzliche Bestimmungen darüber aufzustellen, dann ist man auf einer abschüssigen Bahn 
in Bezug auf das Geistesleben. .. Man soll sich durchaus nicht ersparen die 
Unbequemlichkeit, mit geistigen Waffen kämpfen zu müssen gegen alles Geistige, nicht 
dadurch, dass man Gesetze macht. .. Gesetze kann man eben machen im demokratischen 
Staatswesen besonders mit Majoritätsbeschluss. Aber gewisse Dinge lassen sich eben 
einfach nicht durch Majoritätsbeschlüsse machen. Sie müssen sich ausleben. Und so muss 
sich auch alles dasjenige ausleben, was man als das irrtümliche Geistige anschaut. Daher 
muss man schon sagen: Es ist eine Sache der Freiheit und nicht des Zwanges, .. die Verbote 
gegen die katholischen Prozessionen aufzuheben. Man sollte einzig und allein das 
Heilmittel darinnen suchen, dass, wenn man sie nicht für vernünftig halt, diese 
Prozessionen, so bringe man den Leuten diese Vernunft bei, dass sie nicht daran teilnehmen;
dann hören sie von selber auf! Das ist das einzige Mittel im geistigen Leben, ebenso, wie 
man dem Menschen guten Geschmack beibringen kann und er von selber das Richtige tut, 
aber nicht mit Gesetzen dagegen angehen.“ Sonst kommt man auf die Bahn, nach der die 
heutige Menschheit strebt, „nicht mehr auf die Strasse zu gehen, ohne dass rechts der Arzt 
und links der Polizeimann geht .. Das ist ja nach und nach das Ideal geworden. .. Es handelt 
sich durchaus darum, dass die Dummheit, Torheit, Schlechtigkeit durch die Gescheitheit, 
durch die Gute besiegt werde, dass das Hässliche durch das Schöne besiegt werde, und dass 
auf dem Gebiete des Geisteslebens gar nichts gesetzlich  ausgerottet werde.≪ ≫ “  336, 475ff  
(>Geistiger Kampf)

  Gesetze und Handlungen: „Gesetze sind Abstraktionen, Handlungen vollziehen sich aber
immer unter ganz bestimmten konkreten Voraussetzungen. … Diejenigen, welche einseitig 
dem Egoismus huldigen, haben ebenso unrecht, wie die Lobredner des Mitgefühles. Denn 
was höher steht als die Wahrnehmung des eigenen oder des fremden Wohles, das ist die 
Erwägung, ob das Eine oder das Andere unter gegebenen Voraussetzungen das wichtigere 
ist. Es kommt überhaupt beim Handeln in erster Linie gar nicht auf Gefühle, nicht auf 
selbstische, nicht auf selbstlose , an, sondern auf das richtige Urteil über das, was zu tun 
ist.“ 31, 184f  (>Freiheit und Vertrauen, >Verträge)

  „Nur auf dem Gebiete der Natur gibt es ein Abgezirkeltes an Gesetzen. Wenn man dem 
Leben gegenübersteht, dann muss man Können haben, das diesem Leben auch gewachsen 
ist. Dann muss man immer darauf gefasst sein, dass einem so etwas aus der Fülle des 
Lebens entgegentritt, wie es der Partner beim Schachspiel ist.“  72, 180

  Gesetze des Lebens: „Wann hält eine Theorie dem Leben gegenüber nicht stand? Wenn 

>Moralische Weltordnung)
 

Gesetze auf geistigem Gebiet?: Frage: In Holland soll jetzt das Verfassungsverbot der 
offiziellen katholischen Prozessionen aufgehoben werden, worüber sich die Gemüter sehr 
aufregen. Wäre dies eigentlich eine Frage des freien Geisteslebens oder auch des 
öffentlichen Rechtslebens? Rudolf Steiner: „Bei manchen Fragen ist es so ..: Das Blut 
zirkuliert eben, und so kann man nicht sagen, das Blut des Brustorganismus und das Blut 
des Kopfes, sondern man kann nur vom Blute im Allgemeinen sprechen. Und so wird es 
auch nicht leicht, die Dinge nun wiederum einzuschachteln. .. Also es ist schon notwendig, 
die Dinge nicht so zu pressen, dass man nun fragt: Ist das nun eine Sache des freien 
Geisteslebens oder des Rechtslebens? Man kann sagen: Beginnt man einmal damit, 
irgendwelche Äusserungen, Offenbarungen des Geisteslebens überhaupt zu verbieten, 
gesetzliche Bestimmungen darüber aufzustellen, dann ist man auf einer abschüssigen Bahn 
in Bezug auf das Geistesleben. .. Man soll sich durchaus nicht ersparen die 
Unbequemlichkeit, mit geistigen Waffen kämpfen zu müssen gegen alles Geistige, nicht 
dadurch, dass man Gesetze macht. .. Gesetze kann man eben machen im demokratischen 
Staatswesen besonders mit Majoritätsbeschluss. Aber gewisse Dinge lassen sich eben 
einfach nicht durch Majoritätsbeschlüsse machen. Sie müssen sich ausleben. Und so muss 
sich auch alles dasjenige ausleben, was man als das irrtümliche Geistige anschaut. Daher 
muss man schon sagen: Es ist eine Sache der Freiheit und nicht des Zwanges, .. die Verbote 
gegen die katholischen Prozessionen aufzuheben. Man sollte einzig und allein das 
Heilmittel darinnen suchen, dass, wenn man sie nicht für vernünftig halt, diese 
Prozessionen, so bringe man den Leuten diese Vernunft bei, dass sie nicht daran teilnehmen;
dann hören sie von selber auf! Das ist das einzige Mittel im geistigen Leben, ebenso, wie 
man dem Menschen guten Geschmack beibringen kann und er von selber das Richtige tut, 
aber nicht mit Gesetzen dagegen angehen.“ Sonst kommt man auf die Bahn, nach der die 
heutige Menschheit strebt, „nicht mehr auf die Strasse zu gehen, ohne dass rechts der Arzt 
und links der Polizeimann geht .. Das ist ja nach und nach das Ideal geworden. .. Es handelt 
sich durchaus darum, dass die Dummheit, Torheit, Schlechtigkeit durch die Gescheitheit, 
durch die Gute besiegt werde, dass das Hässliche durch das Schöne besiegt werde, und dass 
auf dem Gebiete des Geisteslebens gar nichts gesetzlich  ausgerottet werde.≪ ≫ “  336, 475ff  
(>Geistiger Kampf)

  Gesetze und Handlungen: „Gesetze sind Abstraktionen, Handlungen vollziehen sich aber
immer unter ganz bestimmten konkreten Voraussetzungen. … Diejenigen, welche einseitig 
dem Egoismus huldigen, haben ebenso unrecht, wie die Lobredner des Mitgefühles. Denn 
was höher steht als die Wahrnehmung des eigenen oder des fremden Wohles, das ist die 
Erwägung, ob das Eine oder das Andere unter gegebenen Voraussetzungen das wichtigere 
ist. Es kommt überhaupt beim Handeln in erster Linie gar nicht auf Gefühle, nicht auf 
selbstische, nicht auf selbstlose , an, sondern auf das richtige Urteil über das, was zu tun 
ist.“ 31, 184f  (>Freiheit und Vertrauen, >Verträge)

  „Nur auf dem Gebiete der Natur gibt es ein Abgezirkeltes an Gesetzen. Wenn man dem 
Leben gegenübersteht, dann muss man Können haben, das diesem Leben auch gewachsen 
ist. Dann muss man immer darauf gefasst sein, dass einem so etwas aus der Fülle des 
Lebens entgegentritt, wie es der Partner beim Schachspiel ist.“  72, 180

  Gesetze des Lebens: „Wann hält eine Theorie dem Leben gegenüber nicht stand? Wenn 



sie durch ein Denken hervorgebracht ist, das nicht für das Leben geschult ist. Nun sind aber 
die Lehren der Geisteswissenschaft ebenso die wirklichen Gesetze des Lebens, wie die 
Lehren der Elektrizität diejenigen einer Fabrik für elektrische Apparate sind. Wer eine 
solche Fabrik einrichten will, muss zuerst wahre Elektrizitätslehre sich aneignen. Und wer 
im Leben wirken will, der muss die Gesetze des Lebens kennenlernen.“ Dem 
oberflächlichen Blick erscheinen die Lehren der Geisteswissenschaft weltfremd, „dem 
wahren Verständnis erschliessen sie das Leben. (…) Es hilft gar nichts, zu sehen, dass die 
Verhältnisse den Menschen in ungünstige Lebenslagen bringen, in denen er verkommt: man
muss die Kräfte kennen lernen, durch welche günstige Verhältnisse geschaffen werden. Und
das können unsere nationalökonomisch Gebildeten aus einem ähnlichen Grunde nicht, aus 
dem keiner rechnen kann, der nichts vom Einmaleins weiß.“  34, 195ff  (>Gutes tun, 
>Erkennen und Handeln) 

  Gesetze des Menschenheiles: „Wenn alle diejenigen, welche sich eine Meinung bilden 
wollen über das, was «sozial nottut», zuerst durch die Lebenslehre der Geisteswissenschaft 
gehen wollten, dann kämen wir weiter. - Der Einwand, dass diejenigen, die sich der 
Geisteswissenschaft widmen, heute bloß «reden» und nicht «handeln», kann ebenso wenig 
gelten, wie derjenige, dass sich ja auch die geisteswissenschaftlichen Meinungen noch nicht
erprobt haben .. . Der erste Einwand bedeutet aus dem Grunde nichts, weil man «handeln» 
selbstverständlich so lange nicht kann, als einem die Wege zum Handeln versperrt sind. .. In
dieser Beziehung muss in Geduld gewartet werden, bis das «Reden» der 
geisteswissenschaftlich Arbeitenden denen, welche die Macht zum «Handeln» haben, die 
Einsicht gebracht hat. Und das wird geschehen. Der andere Einwand ist nicht minder 
belanglos. Wer die geisteswissenschaftlichen Wahrheiten kennt, „der weiß, dass sie gar 
nicht so zustande kommen, wie etwas, das man «ausprobiert». Die Gesetze des 
Menschenheiles sind nämlich ebenso sicher in die Urgrundlage der Menschenseele gelegt, 
wie das Einmaleins da hineingelegt ist. Man muss nur tief genug hinuntersteigen in diese 
Urgrundlage der menschlichen Seele. Gewiss, man kann anschaulich machen, was so 
eingezeichnet ist in die Seele, wie man anschaulich machen kann, dass zweimal zwei vier 
ist, wenn man vier Bohnen in zwei Gruppen nebeneinander legt. Aber wer wollte 
behaupten, dass sich die Wahrheit «Zweimal zwei ist vier» erst an den Bohnen «erproben» 
muss. Es verhält sich nämlich durchaus so: wer die geisteswissenschaftliche Wahrheit 
bezweifelt, der hat sie noch nicht erkannt, wie nur ein solcher bezweifeln könnte, dass 
«zweimal zwei vier ist», der es noch nicht erkannt hat.“  Für den Nichtkenner der 
Geisteswissenschaft kann kein „Beweis“ erbracht werden.  34, 198f   (>Soziales 
Hauptgesetz)

  Gesetze und Mündigkeit: „ .. wenn wir mündig geworden sind, hat uns eigentlich schon 
ergriffen ein grosses Mass von Durchschnittlichkeit. Da hat gewissermassen das 
Nivellement des Philistertums uns ins Genick geschlagen. (..) Wir sind in dem drinnen, was 
man regeln kann durch Gesetze.“  337a, 204   (>Demokratie, >Soziale Gesetze)

  Gesetz und Reich Gottes: „..dadurch, dass man bloss lehrt – so will der Christus Jesus 
sagen - „Du sollst nicht stehlen“ ist nichts getan. Sie wissen, er sagt: Von dem Gesetz soll 
kein Jota genommen werden; aber so in der ursprünglichen Fassung ist es heute kein Impuls
mehr. (…) ..wenn derjenige, dem der Mantel genommen werden soll, wirklich die Kraft der 
Gesinnung hat: Sobald er mir den Mantel nimmt, gebe ich ihm auch den Rock (..); ist das 
soziale Ordnung, dann wird nicht gestohlen.“ Das ist das Reich Gottes, wo die Kraft des 

sie durch ein Denken hervorgebracht ist, das nicht für das Leben geschult ist. Nun sind aber 
die Lehren der Geisteswissenschaft ebenso die wirklichen Gesetze des Lebens, wie die 
Lehren der Elektrizität diejenigen einer Fabrik für elektrische Apparate sind. Wer eine 
solche Fabrik einrichten will, muss zuerst wahre Elektrizitätslehre sich aneignen. Und wer 
im Leben wirken will, der muss die Gesetze des Lebens kennenlernen.“ Dem 
oberflächlichen Blick erscheinen die Lehren der Geisteswissenschaft weltfremd, „dem 
wahren Verständnis erschliessen sie das Leben. (…) Es hilft gar nichts, zu sehen, dass die 
Verhältnisse den Menschen in ungünstige Lebenslagen bringen, in denen er verkommt: man
muss die Kräfte kennen lernen, durch welche günstige Verhältnisse geschaffen werden. Und
das können unsere nationalökonomisch Gebildeten aus einem ähnlichen Grunde nicht, aus 
dem keiner rechnen kann, der nichts vom Einmaleins weiß.“  34, 195ff  (>Gutes tun, 
>Erkennen und Handeln) 

  Gesetze des Menschenheiles: „Wenn alle diejenigen, welche sich eine Meinung bilden 
wollen über das, was «sozial nottut», zuerst durch die Lebenslehre der Geisteswissenschaft 
gehen wollten, dann kämen wir weiter. - Der Einwand, dass diejenigen, die sich der 
Geisteswissenschaft widmen, heute bloß «reden» und nicht «handeln», kann ebenso wenig 
gelten, wie derjenige, dass sich ja auch die geisteswissenschaftlichen Meinungen noch nicht
erprobt haben .. . Der erste Einwand bedeutet aus dem Grunde nichts, weil man «handeln» 
selbstverständlich so lange nicht kann, als einem die Wege zum Handeln versperrt sind. .. In
dieser Beziehung muss in Geduld gewartet werden, bis das «Reden» der 
geisteswissenschaftlich Arbeitenden denen, welche die Macht zum «Handeln» haben, die 
Einsicht gebracht hat. Und das wird geschehen. Der andere Einwand ist nicht minder 
belanglos. Wer die geisteswissenschaftlichen Wahrheiten kennt, „der weiß, dass sie gar 
nicht so zustande kommen, wie etwas, das man «ausprobiert». Die Gesetze des 
Menschenheiles sind nämlich ebenso sicher in die Urgrundlage der Menschenseele gelegt, 
wie das Einmaleins da hineingelegt ist. Man muss nur tief genug hinuntersteigen in diese 
Urgrundlage der menschlichen Seele. Gewiss, man kann anschaulich machen, was so 
eingezeichnet ist in die Seele, wie man anschaulich machen kann, dass zweimal zwei vier 
ist, wenn man vier Bohnen in zwei Gruppen nebeneinander legt. Aber wer wollte 
behaupten, dass sich die Wahrheit «Zweimal zwei ist vier» erst an den Bohnen «erproben» 
muss. Es verhält sich nämlich durchaus so: wer die geisteswissenschaftliche Wahrheit 
bezweifelt, der hat sie noch nicht erkannt, wie nur ein solcher bezweifeln könnte, dass 
«zweimal zwei vier ist», der es noch nicht erkannt hat.“  Für den Nichtkenner der 
Geisteswissenschaft kann kein „Beweis“ erbracht werden.  34, 198f   (>Soziales 
Hauptgesetz)

  Gesetze und Mündigkeit: „ .. wenn wir mündig geworden sind, hat uns eigentlich schon 
ergriffen ein grosses Mass von Durchschnittlichkeit. Da hat gewissermassen das 
Nivellement des Philistertums uns ins Genick geschlagen. (..) Wir sind in dem drinnen, was 
man regeln kann durch Gesetze.“  337a, 204   (>Demokratie, >Soziale Gesetze)

  Gesetz und Reich Gottes: „..dadurch, dass man bloss lehrt – so will der Christus Jesus 
sagen - „Du sollst nicht stehlen“ ist nichts getan. Sie wissen, er sagt: Von dem Gesetz soll 
kein Jota genommen werden; aber so in der ursprünglichen Fassung ist es heute kein Impuls
mehr. (…) ..wenn derjenige, dem der Mantel genommen werden soll, wirklich die Kraft der 
Gesinnung hat: Sobald er mir den Mantel nimmt, gebe ich ihm auch den Rock (..); ist das 
soziale Ordnung, dann wird nicht gestohlen.“ Das ist das Reich Gottes, wo die Kraft des 



Glaubens ein Wunder ist.  175, 252

  Gesetz und Sünde: Die Menschen vergessen immer wieder ein „christliches Wort, das 
Paulinische Wort: Die Sünde ist durch das Gesetz gekommen, nicht das Gesetz durch die 
Sünde.“ Aus dem Staat muss Geistesleben und Wirtschaftsleben herausgenommen werden –
das ist christlicher Geist.   192, 149f  (>Freiheit und Gesetz, >Jahve)

  Gesetze gegen Schäden: „Es ist die Grundüberzeugung, dass heute alles gemacht werden 
kann, wenn man die äusseren Verhältnisse ändert, und bei Schäden, die die Menschheit 
bedrohen, schnell durch ein Gesetz Abhilfe schafft. Das sind so die Grundüberzeugungen in
unserer Zeit. Und wenn wir zum Beispiel immer wieder sehen, dass Gesetze damit motiviert
werden, dass man sagt: Die unerfahrene Menschheit darf nicht ausgeliefert werden diesen 
oder jenen Leuten -, dann merkt man gar nicht, dass man eine ganz andere Aufgabe hätte, 
als Gesetze zu machen, dass man die unerfahrene Menschheit belehren sollte, so dass sie 
selbstbestimmend sein könnte für ihre Taten.“  54, 90  (>Einrichtungen oder Menschen)  

  Gesetze und unfreier Geist: „Regeln haben für das positive Handeln weniger Wert als für
das Unterlassen bestimmter Handlungen. Gesetze treten nur dann in die allgemeine 
Begriffsform, wenn sie Handlungen verbieten, nicht aber wenn sie sie zu tun gebieten. 
Gesetze über das, was er tun soll, müssen dem unfreien Geiste in ganz konkreter Form 
gegeben werden: Reinige die Straße vor deinem Haustore! Zahle deine Steuern in dieser 
bestimmten Höhe bei dem Steueramte X! und so weiter. Begriffsform haben die Gesetze zur
Verhinderung von Handlungen: Du sollst nicht stehlen! Du sollst nicht ehebrechen! Diese 
Gesetze wirken auf den unfreien Geist aber auch nur durch den Hinweis auf eine konkrete 
Vorstellung, zum Beispiel die der entsprechenden zeitlichen Strafen, oder der 
Gewissensqual, oder der ewigen Verdammnis, und so weiter.“  4, 192 

 Gesetze oder Verträge >Erkenntnisse, Gesetze, Verträge

  Gesunder Körper: Es gibt „das alte Wort:In einem gesunden Körper lebt eine gesunde 
Seele. Materialistisch gedeutet hiesse das, wenn man den Körper gesund hat, wenn man ihn 
mit allen möglichen physischen Mitteln gesund gemacht hat, dann wird er von selber der 
Träger einer gesunden Seele. Unsinn ist das. Sinn hat das: In einem gesunden Körper lebt 
eine gesunde Seele - nur, wenn man in der folgenden Weise vorgeht, ich meine, wenn man 
sich sagt: Da habe ich einen gesunden Körper vor mir, der zeigt mir dann, dass ihn 
aufgebaut hat, plastisch ausgestaltet hat, gesund gemacht hat die Kraft einer gesunden Seele.
Ich erkenne aus diesem Körper, dass eine autonome gesunde Seele in ihm gearbeitet hat. 
Das ist der Sinn des Ausspruchs.“  314, 238  (>Krankheit und Bazillen)

  Gesunder Menschenverstand: Gesunder Menschenverstand ist im Gegensatz zum 
kranken  materialistischen Verstand nicht an das Gehirn gebunden. Er vermag aus der 
anthroposophischen Literatur zu lernen und trainiert damit ein Denken, Empfinden und 
Wollen, das den Ereignissen der Gegenwart gewachsen ist.“   193, 92

  Gesundheit und Krankheit: „Der Mensch ist, was er ist, durch Leib, Ätherleib, Seele 
(astralischer Leib) und Ich (Geist). Er muss als Gesunder aus diesen Gliedern heraus 
angeschaut; er muss als Kranker in dem gestörten Gleichgewicht dieser Glieder 
wahrgenommen; es müssen zu seiner Gesundheit Heilmittel gefunden werden, die das 

Glaubens ein Wunder ist.  175, 252

  Gesetz und Sünde: Die Menschen vergessen immer wieder ein „christliches Wort, das 
Paulinische Wort: Die Sünde ist durch das Gesetz gekommen, nicht das Gesetz durch die 
Sünde.“ Aus dem Staat muss Geistesleben und Wirtschaftsleben herausgenommen werden –
das ist christlicher Geist.   192, 149f  (>Freiheit und Gesetz, >Jahve)

  Gesetze gegen Schäden: „Es ist die Grundüberzeugung, dass heute alles gemacht werden 
kann, wenn man die äusseren Verhältnisse ändert, und bei Schäden, die die Menschheit 
bedrohen, schnell durch ein Gesetz Abhilfe schafft. Das sind so die Grundüberzeugungen in
unserer Zeit. Und wenn wir zum Beispiel immer wieder sehen, dass Gesetze damit motiviert
werden, dass man sagt: Die unerfahrene Menschheit darf nicht ausgeliefert werden diesen 
oder jenen Leuten -, dann merkt man gar nicht, dass man eine ganz andere Aufgabe hätte, 
als Gesetze zu machen, dass man die unerfahrene Menschheit belehren sollte, so dass sie 
selbstbestimmend sein könnte für ihre Taten.“  54, 90  (>Einrichtungen oder Menschen)  

  Gesetze und unfreier Geist: „Regeln haben für das positive Handeln weniger Wert als für
das Unterlassen bestimmter Handlungen. Gesetze treten nur dann in die allgemeine 
Begriffsform, wenn sie Handlungen verbieten, nicht aber wenn sie sie zu tun gebieten. 
Gesetze über das, was er tun soll, müssen dem unfreien Geiste in ganz konkreter Form 
gegeben werden: Reinige die Straße vor deinem Haustore! Zahle deine Steuern in dieser 
bestimmten Höhe bei dem Steueramte X! und so weiter. Begriffsform haben die Gesetze zur
Verhinderung von Handlungen: Du sollst nicht stehlen! Du sollst nicht ehebrechen! Diese 
Gesetze wirken auf den unfreien Geist aber auch nur durch den Hinweis auf eine konkrete 
Vorstellung, zum Beispiel die der entsprechenden zeitlichen Strafen, oder der 
Gewissensqual, oder der ewigen Verdammnis, und so weiter.“  4, 192 

 Gesetze oder Verträge >Erkenntnisse, Gesetze, Verträge

  Gesunder Körper: Es gibt „das alte Wort:In einem gesunden Körper lebt eine gesunde 
Seele. Materialistisch gedeutet hiesse das, wenn man den Körper gesund hat, wenn man ihn 
mit allen möglichen physischen Mitteln gesund gemacht hat, dann wird er von selber der 
Träger einer gesunden Seele. Unsinn ist das. Sinn hat das: In einem gesunden Körper lebt 
eine gesunde Seele - nur, wenn man in der folgenden Weise vorgeht, ich meine, wenn man 
sich sagt: Da habe ich einen gesunden Körper vor mir, der zeigt mir dann, dass ihn 
aufgebaut hat, plastisch ausgestaltet hat, gesund gemacht hat die Kraft einer gesunden Seele.
Ich erkenne aus diesem Körper, dass eine autonome gesunde Seele in ihm gearbeitet hat. 
Das ist der Sinn des Ausspruchs.“  314, 238  (>Krankheit und Bazillen)

  Gesunder Menschenverstand: Gesunder Menschenverstand ist im Gegensatz zum 
kranken  materialistischen Verstand nicht an das Gehirn gebunden. Er vermag aus der 
anthroposophischen Literatur zu lernen und trainiert damit ein Denken, Empfinden und 
Wollen, das den Ereignissen der Gegenwart gewachsen ist.“   193, 92

  Gesundheit und Krankheit: „Der Mensch ist, was er ist, durch Leib, Ätherleib, Seele 
(astralischer Leib) und Ich (Geist). Er muss als Gesunder aus diesen Gliedern heraus 
angeschaut; er muss als Kranker in dem gestörten Gleichgewicht dieser Glieder 
wahrgenommen; es müssen zu seiner Gesundheit Heilmittel gefunden werden, die das 



gestörte Gleichgewicht wieder herstellen.“  27, 18f  (>Geisteswissenschaft und 
Gesundheitsbegriff, >Hygiene)

  „Mehr als durch alle Mittel, die jetzt von der materialistischen Wissenschaft vorgebracht 
werden gegen all das, was Bazillen heißt, wahrhaftig mehr, unsäglich reicher für die 
Menschheitszukunft könnte man wirken, wenn man den Menschen Vorstellungen
überlieferte, durch die sie vom Materialismus weggebracht werden und zu werktätiger
Liebe vom Geiste aus angespornt werden könnten. Immer mehr und mehr muss sich im 
Laufe dieses Jahrhunderts die Erkenntnis verbreiten, wie die geistige Welt auch für unser 
physisches Leben absolut nicht gleichgültig ist, wie sie für die physische Welt ihre 
durchdringende Bedeutung hat ...“  73a, 47f

  „Was später auftritt, zeigt sich vorher immer schon durch die Erkenntnis der Esoterik. Sie 
besteht in dem richtigen Durchschauen dessen, dass man mit der Moral der Gegenwart die 
bessere Gesundheit in der Zukunft herbeiführen kann. (…) So sieht man, wie das Physische 
eine Folge des vorhergehenden Geistigen ist, und wie die Menschen es unter Umständen in 
der Hand haben, durch Kenntnis der Zusammenhänge das Physische mit seinem geistigen 
Ursprung zu verbinden. Wer zum Beispiel weiß, wie eine bestimmte Krankheit 
zusammenhängt mit bestimmten Empfindungen und Gefühlen, der weiß, dass er durch das 
Hervorrufen dieser Gefühle auch die Krankheit hervorrufen kann. Der schwarze Magier 
kann dieses Wissen zum Verderben der Masse verwenden. Deshalb können die tieferen 
okkulten Wahrheiten nicht ohne weiteres allen gelehrt werden, da sie sofort eine scharfe 
Trennung in Gute und Böse veranlassen würden. Das ist das Gefährliche bei der Verbreitung
der okkulten Lehren. Denn man kann niemanden lehren gesund zu machen, ohne 
gleichzeitig zu lehren krank zu machen.“  93a, 234f

  „Das starke Bewusstsein einer Krankheit kann vom Astralleib aus Krankheitsursache 
sein.“  314, 286f

  „Wenn die Welt einmal die volle Bedeutung dessen, was hier Geisteswissenschaft leisten 
kann, einsehen wird, dann werden allmählich nicht verschwinden, aber von geringerer 
Bedeutung werden alle .. die schönen Theorien von Infektionskrankheiten und dergleichen, 
die heute nur in einseitiger Weise betrachtet werden. Es wird viel mehr als auf die Art, wie 
die Bazillen und Bakterien einziehen in unseren Organismus, darauf gesehen werden, wie 
stark wir von der Seele und vom Geiste geworden sind, um diesen Invasionen zu 
widerstehen. Diese Stärke wird in der menschlichen Natur kein äußeres Heilmittel 
bedingen, aber das Heilmittel, das innerlich den Menschen stärkt vom Geiste und von der 
Seele aus durch einen gesunden geisteswissenschaftlichen Inhalt.“  334, 43

  „Es gibt nicht bloß eine Gesundheit, sondern so viele Gesundheiten, wie es Menschen gibt.
.. Wir müssen in unsere Gesinnung aufnehmen, dass der Mensch ein individuelles Wesen 
ist, dass jeder Mensch anders beschaffen ist als der andere, und dass, was dem einen 
heilsam und für den anderen schädlich und krankmachend sein kann, ganz abhängt von 
seiner individuellen Beschaffenheit. (…) Der Mensch muss „einen Massstab für seine 
Gesundheit in sich selber gewinnen“; eine „innere Sicherheit in sich entwickeln .. für das, 
was sein Organismus braucht. (…) Es ist nicht einerlei, ob der Mensch diese oder jene 
Speise mit Lust zu sich nimmt, ob er in dieser oder jener Umgebung lebt, diese oder jene 
Arbeit verrichtet, oder ob er sie mit Unlust tut. Damit hängt in geheimnisvoller Weise, mehr

gestörte Gleichgewicht wieder herstellen.“  27, 18f  (>Geisteswissenschaft und 
Gesundheitsbegriff, >Hygiene)

  „Mehr als durch alle Mittel, die jetzt von der materialistischen Wissenschaft vorgebracht 
werden gegen all das, was Bazillen heißt, wahrhaftig mehr, unsäglich reicher für die 
Menschheitszukunft könnte man wirken, wenn man den Menschen Vorstellungen
überlieferte, durch die sie vom Materialismus weggebracht werden und zu werktätiger
Liebe vom Geiste aus angespornt werden könnten. Immer mehr und mehr muss sich im 
Laufe dieses Jahrhunderts die Erkenntnis verbreiten, wie die geistige Welt auch für unser 
physisches Leben absolut nicht gleichgültig ist, wie sie für die physische Welt ihre 
durchdringende Bedeutung hat ...“  73a, 47f

  „Was später auftritt, zeigt sich vorher immer schon durch die Erkenntnis der Esoterik. Sie 
besteht in dem richtigen Durchschauen dessen, dass man mit der Moral der Gegenwart die 
bessere Gesundheit in der Zukunft herbeiführen kann. (…) So sieht man, wie das Physische 
eine Folge des vorhergehenden Geistigen ist, und wie die Menschen es unter Umständen in 
der Hand haben, durch Kenntnis der Zusammenhänge das Physische mit seinem geistigen 
Ursprung zu verbinden. Wer zum Beispiel weiß, wie eine bestimmte Krankheit 
zusammenhängt mit bestimmten Empfindungen und Gefühlen, der weiß, dass er durch das 
Hervorrufen dieser Gefühle auch die Krankheit hervorrufen kann. Der schwarze Magier 
kann dieses Wissen zum Verderben der Masse verwenden. Deshalb können die tieferen 
okkulten Wahrheiten nicht ohne weiteres allen gelehrt werden, da sie sofort eine scharfe 
Trennung in Gute und Böse veranlassen würden. Das ist das Gefährliche bei der Verbreitung
der okkulten Lehren. Denn man kann niemanden lehren gesund zu machen, ohne 
gleichzeitig zu lehren krank zu machen.“  93a, 234f

  „Das starke Bewusstsein einer Krankheit kann vom Astralleib aus Krankheitsursache 
sein.“  314, 286f

  „Wenn die Welt einmal die volle Bedeutung dessen, was hier Geisteswissenschaft leisten 
kann, einsehen wird, dann werden allmählich nicht verschwinden, aber von geringerer 
Bedeutung werden alle .. die schönen Theorien von Infektionskrankheiten und dergleichen, 
die heute nur in einseitiger Weise betrachtet werden. Es wird viel mehr als auf die Art, wie 
die Bazillen und Bakterien einziehen in unseren Organismus, darauf gesehen werden, wie 
stark wir von der Seele und vom Geiste geworden sind, um diesen Invasionen zu 
widerstehen. Diese Stärke wird in der menschlichen Natur kein äußeres Heilmittel 
bedingen, aber das Heilmittel, das innerlich den Menschen stärkt vom Geiste und von der 
Seele aus durch einen gesunden geisteswissenschaftlichen Inhalt.“  334, 43

  „Es gibt nicht bloß eine Gesundheit, sondern so viele Gesundheiten, wie es Menschen gibt.
.. Wir müssen in unsere Gesinnung aufnehmen, dass der Mensch ein individuelles Wesen 
ist, dass jeder Mensch anders beschaffen ist als der andere, und dass, was dem einen 
heilsam und für den anderen schädlich und krankmachend sein kann, ganz abhängt von 
seiner individuellen Beschaffenheit. (…) Der Mensch muss „einen Massstab für seine 
Gesundheit in sich selber gewinnen“; eine „innere Sicherheit in sich entwickeln .. für das, 
was sein Organismus braucht. (…) Es ist nicht einerlei, ob der Mensch diese oder jene 
Speise mit Lust zu sich nimmt, ob er in dieser oder jener Umgebung lebt, diese oder jene 
Arbeit verrichtet, oder ob er sie mit Unlust tut. Damit hängt in geheimnisvoller Weise, mehr



als mit irgend etwas anderem, das zusammen, was man seine innere Gesundheitsdisposition 
nennt. (…) Das Physische ist nur eine Verdichtung des Geistigen, und das Geistige kann 
wieder zurückwirken auf das Physische, wenn es in der richtigen Weise durchwirkt und 
durchlebt wird. .. So leicht es ist, zu sagen: Mit Weltanschauung könnt ihr einen Menschen 
nicht füttern, - so ist es doch auch wahr, dass von der Weltanschauung die Gesundheit des 
Menschen abhängt. Für die heutige Menschheit ist das ein Paradoxon, für die Zukunft eine 
Selbstverständlichkeit!“ Es gibt einen Gesundheitswert der Erkenntnis. „Es mögen noch so 
sehr die äusseren Tatsachen-Fanatiker davon sprechen, man solle die Wirklichkeit nicht mit 
Bildern der übersinnlichen Welt durchsetzen .. diese Bilder bringen unseren Geist wieder in 
eine Tätigkeit, die ihm angemessen ist. Sie bringen ihn wieder in Einklang mit dem 
physischen Organismus. Derjenige, der an den rein abstrakten Vorstellungen der bloß 
materialistischen Wissenschaft haftet, der tut aus seinem Geistigen nichts für seine 
Gesundheit. (…) nur dadurch, dass wirklich eine gesunde Weltanschauung, eine gesunde 
Harmonie der Gedanken unsere Seele erfüllt, werden auch unsere Empfindungen und im 
Zusammenhange damit unsere Lust und Unlust, unsere Sympathie und Antipathie, unser 
Verlangen und unser Abscheu so geregelt, daß wir der Welt so gegenüberstehen, daß wir im 
einzelnen Falle wissen, was zu tun ist, wie das Kind, dessen Instinkt noch nicht verdorben 
ist.“  57, 186ff 

  „Auf diesem Gebiet herrscht ein viel ärgerer Autoritätsglaube innerhalb unserer 
Zeitströmung, als er eigentlich auf religiösem Gebiete je geherrscht hat. .. Denn man denkt 
nicht nach, kümmert sich nicht um diese Dinge, wenn es einem nicht an den Kragen geht, 
wenn nicht gerade ein akuter Fall da ist, wo man selbst einer Heilung bedürftig ist. Und so 
sieht denn auch ein großer Teil der Bevölkerung mit einem großen Gleichmute zu, wenn das
medizinische Papsttum immer größere Dimensionen annimmt und in den verschiedensten 
Formen sich einnistet, so zum Beispiel, wenn es jetzt mitredet und in einer ungeheuren 
Weise in die Erziehung der Kinder eingreift, in das Schulleben, und dabei eine bestimmte 
Therapie für sich in Anspruch nimmt. Man kümmert sich nicht darum, welche tieferen 
Dinge eigentlich dahinter stecken. Man sieht zu, wenn diese oder jene Anstalten in der 
Öffentlichkeit gemacht werden, sei es in Form dieses oder jenes Gesetzes. Man will in diese
Dinge keinen wirklichen Einblick gewinnen. .. Wer kümmert sich darum, wenn bei einer 
Methode, die auf okkultem Boden erwachsen ist, die Öffentlichkeit alle Heilung auf diesem 
Gebiet unterbindet, oder wenn der Heiler eingesperrt wird? .. Aber es ist gerade die Aufgabe
einer wirklichen geistigen Bewegung, das Bewusstsein dafür wachzurufen, dass es sich 
nicht bloß handeln kann um das egoistische Suchen nach Heilung, sondern um die 
Erkenntnis der tieferen Gründe in diesen Dingen und um die Verbreitung einer solchen 
Erkenntnis.“  107, 99f 

  „Nur wer in die Geisteswissenschaft eindringen kann, der weiss, auf welche 
geheimnisvolle Art Gesundheit und Krankheit sich entwickeln. Wenn Sie durch die Strassen
einer Stadt gehen und da die Scheusslichkeiten an den Anschlagsäulen und in den 
Schaufenstern vor die Seele geführt bekommen, übt das einen schaurigen Einfluss aus. Die 
materialistische Wissenschaft hat keine Ahnung davon, wie viel an Krankheitskeimen in 
diesen Scheußlichkeiten liegt. Man sucht bloß die Krankheitserreger in den Bazillen und 
weiß nicht, wie auf dem Umwege durch die Seele Gesundheit und Krankheit in den Körper 
geführt werden.“  107, 124  (>Krankheit)

  „Gesundheit und Krankheit unterliegen in ihren feineren Kräften bei den Tieren ganz 

als mit irgend etwas anderem, das zusammen, was man seine innere Gesundheitsdisposition 
nennt. (…) Das Physische ist nur eine Verdichtung des Geistigen, und das Geistige kann 
wieder zurückwirken auf das Physische, wenn es in der richtigen Weise durchwirkt und 
durchlebt wird. .. So leicht es ist, zu sagen: Mit Weltanschauung könnt ihr einen Menschen 
nicht füttern, - so ist es doch auch wahr, dass von der Weltanschauung die Gesundheit des 
Menschen abhängt. Für die heutige Menschheit ist das ein Paradoxon, für die Zukunft eine 
Selbstverständlichkeit!“ Es gibt einen Gesundheitswert der Erkenntnis. „Es mögen noch so 
sehr die äusseren Tatsachen-Fanatiker davon sprechen, man solle die Wirklichkeit nicht mit 
Bildern der übersinnlichen Welt durchsetzen .. diese Bilder bringen unseren Geist wieder in 
eine Tätigkeit, die ihm angemessen ist. Sie bringen ihn wieder in Einklang mit dem 
physischen Organismus. Derjenige, der an den rein abstrakten Vorstellungen der bloß 
materialistischen Wissenschaft haftet, der tut aus seinem Geistigen nichts für seine 
Gesundheit. (…) nur dadurch, dass wirklich eine gesunde Weltanschauung, eine gesunde 
Harmonie der Gedanken unsere Seele erfüllt, werden auch unsere Empfindungen und im 
Zusammenhange damit unsere Lust und Unlust, unsere Sympathie und Antipathie, unser 
Verlangen und unser Abscheu so geregelt, daß wir der Welt so gegenüberstehen, daß wir im 
einzelnen Falle wissen, was zu tun ist, wie das Kind, dessen Instinkt noch nicht verdorben 
ist.“  57, 186ff 

  „Auf diesem Gebiet herrscht ein viel ärgerer Autoritätsglaube innerhalb unserer 
Zeitströmung, als er eigentlich auf religiösem Gebiete je geherrscht hat. .. Denn man denkt 
nicht nach, kümmert sich nicht um diese Dinge, wenn es einem nicht an den Kragen geht, 
wenn nicht gerade ein akuter Fall da ist, wo man selbst einer Heilung bedürftig ist. Und so 
sieht denn auch ein großer Teil der Bevölkerung mit einem großen Gleichmute zu, wenn das
medizinische Papsttum immer größere Dimensionen annimmt und in den verschiedensten 
Formen sich einnistet, so zum Beispiel, wenn es jetzt mitredet und in einer ungeheuren 
Weise in die Erziehung der Kinder eingreift, in das Schulleben, und dabei eine bestimmte 
Therapie für sich in Anspruch nimmt. Man kümmert sich nicht darum, welche tieferen 
Dinge eigentlich dahinter stecken. Man sieht zu, wenn diese oder jene Anstalten in der 
Öffentlichkeit gemacht werden, sei es in Form dieses oder jenes Gesetzes. Man will in diese
Dinge keinen wirklichen Einblick gewinnen. .. Wer kümmert sich darum, wenn bei einer 
Methode, die auf okkultem Boden erwachsen ist, die Öffentlichkeit alle Heilung auf diesem 
Gebiet unterbindet, oder wenn der Heiler eingesperrt wird? .. Aber es ist gerade die Aufgabe
einer wirklichen geistigen Bewegung, das Bewusstsein dafür wachzurufen, dass es sich 
nicht bloß handeln kann um das egoistische Suchen nach Heilung, sondern um die 
Erkenntnis der tieferen Gründe in diesen Dingen und um die Verbreitung einer solchen 
Erkenntnis.“  107, 99f 

  „Nur wer in die Geisteswissenschaft eindringen kann, der weiss, auf welche 
geheimnisvolle Art Gesundheit und Krankheit sich entwickeln. Wenn Sie durch die Strassen
einer Stadt gehen und da die Scheusslichkeiten an den Anschlagsäulen und in den 
Schaufenstern vor die Seele geführt bekommen, übt das einen schaurigen Einfluss aus. Die 
materialistische Wissenschaft hat keine Ahnung davon, wie viel an Krankheitskeimen in 
diesen Scheußlichkeiten liegt. Man sucht bloß die Krankheitserreger in den Bazillen und 
weiß nicht, wie auf dem Umwege durch die Seele Gesundheit und Krankheit in den Körper 
geführt werden.“  107, 124  (>Krankheit)

  „Gesundheit und Krankheit unterliegen in ihren feineren Kräften bei den Tieren ganz 



anderen Ursachen als bei den Menschen.“ In der Menschheitsentwicklung ist die 
Erkrankung „gebunden an die Individualisierung der Menschen.“  107, 139f 

  Gesundheit – Krankheit; sozial - antisozial: Noch im Griechentum sprach man von 
gesund oder krank. Dann kam die Logizität der römischen Kultur mit dem Wahr und Falsch,
das in der Scholastik eine besondere Ausprägung erhalten hat. Dann kam von Amerika her 
der Pragmatismus, „hier werden die Begriffe Wahr und Falsch auf die Begriffe Nützlich und
Schädlich zurückgeführt. Das ist der äusserste Tiefstand. Wir kommen her von den 
Begriffen Gesund und Krank, finden dann die Begriffe Wahr und Falsch. Die haften noch 
am Menschen: wenn einer wahr urteilt, ist er gescheit, wenn einer falsch urteilt, ist er 
dumm. Also es ist immerhin etwas, was noch auf menschliche Eigenschaften weist. Nun 
kommen wir dazu, das Wahre nur im Nützlichen, das Falsche nur im Schädlichen zu finden.
Das ist Gegenwartswahrheit! … Die Entwicklung muss wiederum aufwärts gehen. .. Wir 
müssen uns gewissermassen glücklich fühlen bei diesem Wahren und unglücklich beim 
Falschen. (…) Man wird in voller Bewusstheit zurückzukehren haben zu dem Urteil: 
gesund oder krank -, und das muss auf den Willen wirken. .. Der Wille muss sich regen.“  
199, 84ff   (>Sozialer Organismus, Gesundheit, >Urteil, Kategorien)

  „..  das Antisoziale hängt damit zusammen, dass wir uns gewissermassen selber schützen 
vor dem Eingeschläfertwerden. Aber .. Es macht uns dieses krank. (..) So dass es Ihnen 
leicht begreiflich sein wird, dass das soziale Wesen zugleich etwas Gesundendes, etwas 
Belebendes hat.“   186, 94f

  Gesundung durch Einfliessen der geistigen Erleuchtung und Erwärmung in die oberen 
Seelenfähigkeiten, dass diese nicht, vertrocknend und Krankheit bringend, hinausfliessen 
ins soziale Leben. (Leninismus) 196, 14.2.20 (>Krankheit, >Geistesleben als Heilmittel)  

  „Der menschliche Organismus, der natürliche Organismus, er muss gesund sein. Dass er 
gesund ist, gibt uns das schon die Erhebung der Seele, das befriedigende Seelenleben? Nein,
das gibt es uns nicht. Unser Organismus, wenn er krank ist, gewiss, er stimmt das 
Seelenleben herab, er macht uns unglücklich, menschlich erfasst. Aber wenn er gesund ist, 
müssen wir noch nach etwas anderem trachten, um im gesunden Organismus eine erfreute, 
eine zufriedene, eine innerlich vom geistigen Leben erfüllte Seele zu haben. .. Der soziale 
Organismus, er muss zur Lebensfähigkeit gebracht werden; dann werden die Menschen, die 
in dem lebensfähigen, gesunden sozialen Organismus leben, aus anderen Faktoren des 
Lebens sich ihr Glück begründen können.“  336, 162

  Gesundheit des volkswirtschaftlichen Prozesses: Ware ist durch Arbeit verwandelte 
Natursubstanz. Geld ist die organisierte, vom Geist ergriffene Arbeit. Im Zusammenwirken 
von Ware und Geld – Geld ist dabei der Divisor, also Ware : Geld – besteht die Gesundheit 
des volkswirtschaftlichen Prozesses. Ware und Geld sind dabei jeweils fluktuierend, z.B. 
kommt es darauf an, wo die Ware ist und bei wem das Geld.  NÖK, 63f  (Handlung, 
durchfliessende)

  „.. ich komme mit meinem Portemonnaie und gebe aus diesem Portemonnaie das Geld für 
die Ware hin … Das, was Sie als Geldzettel aus Ihrem Portemonnaie herausnehmen, kann 
keine Ware sein, sondern nur eine Anweisung auf den Erhalt einer Ware, nichts anderes. 
Deshalb muss es aber herkommen von der Ware. Es muss also einmal eine Ware erzeugt, 

anderen Ursachen als bei den Menschen.“ In der Menschheitsentwicklung ist die 
Erkrankung „gebunden an die Individualisierung der Menschen.“  107, 139f 

  Gesundheit – Krankheit; sozial - antisozial: Noch im Griechentum sprach man von 
gesund oder krank. Dann kam die Logizität der römischen Kultur mit dem Wahr und Falsch,
das in der Scholastik eine besondere Ausprägung erhalten hat. Dann kam von Amerika her 
der Pragmatismus, „hier werden die Begriffe Wahr und Falsch auf die Begriffe Nützlich und
Schädlich zurückgeführt. Das ist der äusserste Tiefstand. Wir kommen her von den 
Begriffen Gesund und Krank, finden dann die Begriffe Wahr und Falsch. Die haften noch 
am Menschen: wenn einer wahr urteilt, ist er gescheit, wenn einer falsch urteilt, ist er 
dumm. Also es ist immerhin etwas, was noch auf menschliche Eigenschaften weist. Nun 
kommen wir dazu, das Wahre nur im Nützlichen, das Falsche nur im Schädlichen zu finden.
Das ist Gegenwartswahrheit! … Die Entwicklung muss wiederum aufwärts gehen. .. Wir 
müssen uns gewissermassen glücklich fühlen bei diesem Wahren und unglücklich beim 
Falschen. (…) Man wird in voller Bewusstheit zurückzukehren haben zu dem Urteil: 
gesund oder krank -, und das muss auf den Willen wirken. .. Der Wille muss sich regen.“  
199, 84ff   (>Sozialer Organismus, Gesundheit, >Urteil, Kategorien)

  „..  das Antisoziale hängt damit zusammen, dass wir uns gewissermassen selber schützen 
vor dem Eingeschläfertwerden. Aber .. Es macht uns dieses krank. (..) So dass es Ihnen 
leicht begreiflich sein wird, dass das soziale Wesen zugleich etwas Gesundendes, etwas 
Belebendes hat.“   186, 94f

  Gesundung durch Einfliessen der geistigen Erleuchtung und Erwärmung in die oberen 
Seelenfähigkeiten, dass diese nicht, vertrocknend und Krankheit bringend, hinausfliessen 
ins soziale Leben. (Leninismus) 196, 14.2.20 (>Krankheit, >Geistesleben als Heilmittel)  

  „Der menschliche Organismus, der natürliche Organismus, er muss gesund sein. Dass er 
gesund ist, gibt uns das schon die Erhebung der Seele, das befriedigende Seelenleben? Nein,
das gibt es uns nicht. Unser Organismus, wenn er krank ist, gewiss, er stimmt das 
Seelenleben herab, er macht uns unglücklich, menschlich erfasst. Aber wenn er gesund ist, 
müssen wir noch nach etwas anderem trachten, um im gesunden Organismus eine erfreute, 
eine zufriedene, eine innerlich vom geistigen Leben erfüllte Seele zu haben. .. Der soziale 
Organismus, er muss zur Lebensfähigkeit gebracht werden; dann werden die Menschen, die 
in dem lebensfähigen, gesunden sozialen Organismus leben, aus anderen Faktoren des 
Lebens sich ihr Glück begründen können.“  336, 162

  Gesundheit des volkswirtschaftlichen Prozesses: Ware ist durch Arbeit verwandelte 
Natursubstanz. Geld ist die organisierte, vom Geist ergriffene Arbeit. Im Zusammenwirken 
von Ware und Geld – Geld ist dabei der Divisor, also Ware : Geld – besteht die Gesundheit 
des volkswirtschaftlichen Prozesses. Ware und Geld sind dabei jeweils fluktuierend, z.B. 
kommt es darauf an, wo die Ware ist und bei wem das Geld.  NÖK, 63f  (Handlung, 
durchfliessende)

  „.. ich komme mit meinem Portemonnaie und gebe aus diesem Portemonnaie das Geld für 
die Ware hin … Das, was Sie als Geldzettel aus Ihrem Portemonnaie herausnehmen, kann 
keine Ware sein, sondern nur eine Anweisung auf den Erhalt einer Ware, nichts anderes. 
Deshalb muss es aber herkommen von der Ware. Es muss also einmal eine Ware erzeugt, 



also etwas geleistet worden sein. Leistungen sind in diesem Sinne auch Ware. Dieses 
Papierstück muss geschaffen worden sein durch einen solchen Vorgang, der Ware, der 
Leistung hervorbringt, und so bildet dieses Papierstück nur die Brücke zwischen der Ware, 
die Sie im Laden kaufen, und jener Ware, die einmal erzeugt (worden) sein muss, damit 
man auf diese Ware die Papieranweisung hat erhalten können. Das ist, schlicht gesagt, der 
Wirtschaftsprozess. Es kann im Wirtschaftsprozess nichts anderes getauscht werden, wenn 
er gesund sein soll, als Ware gegen Ware.“ 331, 57f  (>Urteil, Kategorien)

  „Eine Universalarznei zur Ordnung der sozialen Verhältnisse gibt es so wenig wie ein 
Nahrungsmittel, das für alle Zeiten sättigt. Aber die Menschen können in solche 
Gemeinschaften eintreten, dass durch ihr lebendiges Zusammenwirken dem Dasein immer 
wieder die Richtung zum Sozialen gegeben wird. Eine solche Gemeinschaft ist das sich 
selbst verwaltende geistige Glied des sozialen Organismus.“  Kp, 14f

  Gesundheitsbegriff und wissenschaftliche Grundüberzeugungen: „Es kann vielleicht 
nicht in vollständig demokratischer Weise sich so etwas ausleben, wie hygienische 
Anschauung, hygienische Pflege des öffentlichen Lebens, weil es abhängig ist von dem 
Urteil desjenigen, der auf einem gewissen Gebiete nach Erkenntnis sucht.“ Es geht nicht 
darum, Partei zu ergreifen „für den alten Aberglauben, dass Teufel und Dämonen 
herumgehen als Krankheiten und in die Menschen aus und einziehen, noch .. für den 
modernen Aberglauben, dass die Bazillen und Bakterien in den Menschen einziehen und 
ausziehen und die Krankheiten bewirken.“ Aber es geht darum, dass unsere „Zeitbildung 
abhängig ist von den wissenschaftlichen Grundüberzeugungen unserer Zeit.“ Der 
Materialismus ist „höchstens für einige Menschen überwunden, die sehen, dass die heutigen
wissenschaftlichen Tatsachen nicht mehr zulassen, dass man“ alles als materielle Prozesse 
auffasst. „Aber … es kommt darauf an, welche Richtung unsere ganze Seelenverfassung, 
welche Richtung unser Geist annimmt, wenn er zu seinen Erklärungen nur das als 
Grundlage annimmt, was atomistisch gedacht ist, was aus dem Kleinsten, dem erfundenen 
Kleinsten hervorgeht. Nicht ob man wortwörtlich oder gedanklich die Überzeugung hat: es 
gibt noch etwas anderes als atomistische Wirkungen, materielle Atomwirkungen, nicht 
darauf kommt es an, sondern darauf, ob man die Möglichkeit hat, andere Weltenerklärungen
zur Richtschnur seines Geistes zu machen als das Herleiten der Erscheinungen aus dem 
Atomistischen. Nicht was wir glauben, sondern wie wir erklären, wie wir uns in der Seele 
verhalten, darauf kommt es an.“ Und da kann nur Geisteswissenschaft weiterhelfen. 314, 
223  (>Geisteswissenschaft und Gesundheitsbegriff, >Materialismus ohne Materie)

  Gesundheitswesen, Finanzierung: „Sagen wir, irgendein Handwerker verfertigt irgend 
etwas in einem Dorf und er wird krank. Er wird, sagen wir, unter gewissen Verhältnissen, 
wenn er an einen ungeschickten Arzt kommt, drei Wochen im Bett liegen müssen und seine 
Dinge nicht verfertigen können. Da wird er den volkswirtschaftlichen Prozess sehr 
wesentlich stören“ es werden z.B. keine Schuhe fabriziert. „Nehmen wir aber an, er kommt 
an einen sehr geschickten Arzt, der ihn in acht Tagen gesund macht, .. dann können Sie die 
Frage in ernsthaftem Sinn entscheiden: Wer hat denn dann durch diese vierzehn Tage 
hindurch die Schuhe fabriziert? Der Schuhmacher oder der Arzt? Eigentlich hat der Arzt die
Schuhe fabriziert.“  340, 86f  (>Geistesleben, Finanzierung, >Geistesleben, Produktivität, 
>Wert 2) 

  Gewerkschaften: Gewerkschaften verhindern die Bildung von Assoziationen. Sie sind 

also etwas geleistet worden sein. Leistungen sind in diesem Sinne auch Ware. Dieses 
Papierstück muss geschaffen worden sein durch einen solchen Vorgang, der Ware, der 
Leistung hervorbringt, und so bildet dieses Papierstück nur die Brücke zwischen der Ware, 
die Sie im Laden kaufen, und jener Ware, die einmal erzeugt (worden) sein muss, damit 
man auf diese Ware die Papieranweisung hat erhalten können. Das ist, schlicht gesagt, der 
Wirtschaftsprozess. Es kann im Wirtschaftsprozess nichts anderes getauscht werden, wenn 
er gesund sein soll, als Ware gegen Ware.“ 331, 57f  (>Urteil, Kategorien)

  „Eine Universalarznei zur Ordnung der sozialen Verhältnisse gibt es so wenig wie ein 
Nahrungsmittel, das für alle Zeiten sättigt. Aber die Menschen können in solche 
Gemeinschaften eintreten, dass durch ihr lebendiges Zusammenwirken dem Dasein immer 
wieder die Richtung zum Sozialen gegeben wird. Eine solche Gemeinschaft ist das sich 
selbst verwaltende geistige Glied des sozialen Organismus.“  Kp, 14f

  Gesundheitsbegriff und wissenschaftliche Grundüberzeugungen: „Es kann vielleicht 
nicht in vollständig demokratischer Weise sich so etwas ausleben, wie hygienische 
Anschauung, hygienische Pflege des öffentlichen Lebens, weil es abhängig ist von dem 
Urteil desjenigen, der auf einem gewissen Gebiete nach Erkenntnis sucht.“ Es geht nicht 
darum, Partei zu ergreifen „für den alten Aberglauben, dass Teufel und Dämonen 
herumgehen als Krankheiten und in die Menschen aus und einziehen, noch .. für den 
modernen Aberglauben, dass die Bazillen und Bakterien in den Menschen einziehen und 
ausziehen und die Krankheiten bewirken.“ Aber es geht darum, dass unsere „Zeitbildung 
abhängig ist von den wissenschaftlichen Grundüberzeugungen unserer Zeit.“ Der 
Materialismus ist „höchstens für einige Menschen überwunden, die sehen, dass die heutigen
wissenschaftlichen Tatsachen nicht mehr zulassen, dass man“ alles als materielle Prozesse 
auffasst. „Aber … es kommt darauf an, welche Richtung unsere ganze Seelenverfassung, 
welche Richtung unser Geist annimmt, wenn er zu seinen Erklärungen nur das als 
Grundlage annimmt, was atomistisch gedacht ist, was aus dem Kleinsten, dem erfundenen 
Kleinsten hervorgeht. Nicht ob man wortwörtlich oder gedanklich die Überzeugung hat: es 
gibt noch etwas anderes als atomistische Wirkungen, materielle Atomwirkungen, nicht 
darauf kommt es an, sondern darauf, ob man die Möglichkeit hat, andere Weltenerklärungen
zur Richtschnur seines Geistes zu machen als das Herleiten der Erscheinungen aus dem 
Atomistischen. Nicht was wir glauben, sondern wie wir erklären, wie wir uns in der Seele 
verhalten, darauf kommt es an.“ Und da kann nur Geisteswissenschaft weiterhelfen. 314, 
223  (>Geisteswissenschaft und Gesundheitsbegriff, >Materialismus ohne Materie)

  Gesundheitswesen, Finanzierung: „Sagen wir, irgendein Handwerker verfertigt irgend 
etwas in einem Dorf und er wird krank. Er wird, sagen wir, unter gewissen Verhältnissen, 
wenn er an einen ungeschickten Arzt kommt, drei Wochen im Bett liegen müssen und seine 
Dinge nicht verfertigen können. Da wird er den volkswirtschaftlichen Prozess sehr 
wesentlich stören“ es werden z.B. keine Schuhe fabriziert. „Nehmen wir aber an, er kommt 
an einen sehr geschickten Arzt, der ihn in acht Tagen gesund macht, .. dann können Sie die 
Frage in ernsthaftem Sinn entscheiden: Wer hat denn dann durch diese vierzehn Tage 
hindurch die Schuhe fabriziert? Der Schuhmacher oder der Arzt? Eigentlich hat der Arzt die
Schuhe fabriziert.“  340, 86f  (>Geistesleben, Finanzierung, >Geistesleben, Produktivität, 
>Wert 2) 

  Gewerkschaften: Gewerkschaften verhindern die Bildung von Assoziationen. Sie sind 



Produkte des Kapitalismus und spielen Staat im Wirtschaftsgebiet ohne Rücksicht auf seine 
konkrete Gestaltung.  337b, 227ff   (>Kapital und Lohn, >Arbeit und Recht)

  Gewerkschaften „wirken sich im wirtschaftlichen Leben aus; aber sie kommen nicht nach 
wirtschaftlichen Gesichtspunkten zustande. Sie sind den Grundsätzen nachgebildet, die sich 
in der neueren Zeit aus der Handhabung der staatlichen, der politischen Gesichtspunkte 
heraus gestaltet haben. Man parlamentarisiert in ihnen; man kommt nicht nach 
wirtschaftlichen Gesichtspunkten überein, was der eine dem andern zu leisten hat. In den 
Assoziationen werden nicht "Lohnarbeiter" sitzen, die durch ihre Macht von einem Arbeit-
Unternehmer möglichst hohen Lohn fordern, sondern es werden Handarbeiter mit den 
geistigen Leitern der Produktion und mit den konsumierenden Interessenten des 
Produzierten zusammenwirken, um durch Preisregulierungen Leistungen entsprechend den 
Gegenleistungen zu gestalten. Das kann nicht durch Parlamentieren in Versammlungen 
geschehen. Vor solchen müsste man besorgt sein.“  Kp, 14f

  Die meisten Menschen sind so in die Arbeit hineingestellt, dass diese Arbeit sie unmöglich
interessieren kann. Sie sind auf sich selbst zurückgewiesen. So gliedern sich auch die 
Gewerkschaften zwar nach den Gewerken, haben aber im Grunde genommen mit dem 
Moment der Produktion wenig zu tun; ebenso die Genossenschaften. Sie haben zu tun mit 
der Konsumtion, mit der Geltendmachung der menschlichen Bedürfnisse.   83, 257

  Wenn Arbeit wie Ware bezahlt wird, kämpft sie um immer bessere Bezahlung. „Aber was 
die Arbeit an Geld als Entlohnung bekommt, das hat dieselbe Funktion für die Preisbildung 
wie die blosse Vermehrung der Geldumlaufmittel.“   332a, 53

  Gewerkschaftlicher Sozialismus im Unterschied zum politischen Sozialismus.  337a, 117f

  „Und sie müssen verschwinden, denn nur dadurch, dass die Gewerkschaften 
verschwinden, die reine Arbeiterverbände sind, wird die Assoziation stattfinden können, 
und es ist ganz gleichgültig, ob einer heute nach der Richtung der Gewerkschaft hin tendiert
oder der Angestelltenvereinigung oder gar der kapitalistischen Vereinigung einer 
bestimmten Branche - die gehören alle zueinander, die gehören in Assoziationen hinein.“  
337b, 235

  Gewinn als Anzeiger: „Man sagt: Der kapitalistisch Produzierende bringt seine Produkte 
auf den Markt; er will profitieren. Und nachdem lange Zeit mit einem gewissen Rechte die 
sozialistisch Denkenden gesagt haben: Die ganze Sittenlehre hat gar nichts zu tun mit 
diesem Produzieren, allein das wirtschaftliche Denken -, will man heute gar sehr von 
ethischen, von sittlichen Gesichtspunkten aus den Profit, den Gewinn mit der Sittenlehre 
vermischen. Hier soll nicht gesprochen werden vom einseitig sittlichen, nicht vom einseitig 
wirtschaftlichen, sondern vom gesamtgesellschaftlichen Standpunkte aus. Und da muss man
sagen: Was sich im Gewinn, im Profit zeigt, was ist es denn? Etwas, wovon man eigentlich 
im wirklichen volkswirtschaftlichen Zusammenhange nur so sprechen kann, wie man davon
sprechen kann, wenn die Thermometersäule, die Quecksilbersäule im Zimmer steigt, dass es
wärmer geworden ist. .. Der Gewinn auf dem Markte, der sich ergibt unter unseren heutigen
Produktionsverhältnissen, ist auch zunächst nichts anderes als der Anzeiger dafür, dass man 
die Produkte produzieren darf, die einen Gewinn abwerfen. …  Dass ein Produkt nicht 

Produkte des Kapitalismus und spielen Staat im Wirtschaftsgebiet ohne Rücksicht auf seine 
konkrete Gestaltung.  337b, 227ff   (>Kapital und Lohn, >Arbeit und Recht)

  Gewerkschaften „wirken sich im wirtschaftlichen Leben aus; aber sie kommen nicht nach 
wirtschaftlichen Gesichtspunkten zustande. Sie sind den Grundsätzen nachgebildet, die sich 
in der neueren Zeit aus der Handhabung der staatlichen, der politischen Gesichtspunkte 
heraus gestaltet haben. Man parlamentarisiert in ihnen; man kommt nicht nach 
wirtschaftlichen Gesichtspunkten überein, was der eine dem andern zu leisten hat. In den 
Assoziationen werden nicht "Lohnarbeiter" sitzen, die durch ihre Macht von einem Arbeit-
Unternehmer möglichst hohen Lohn fordern, sondern es werden Handarbeiter mit den 
geistigen Leitern der Produktion und mit den konsumierenden Interessenten des 
Produzierten zusammenwirken, um durch Preisregulierungen Leistungen entsprechend den 
Gegenleistungen zu gestalten. Das kann nicht durch Parlamentieren in Versammlungen 
geschehen. Vor solchen müsste man besorgt sein.“  Kp, 14f

  Die meisten Menschen sind so in die Arbeit hineingestellt, dass diese Arbeit sie unmöglich
interessieren kann. Sie sind auf sich selbst zurückgewiesen. So gliedern sich auch die 
Gewerkschaften zwar nach den Gewerken, haben aber im Grunde genommen mit dem 
Moment der Produktion wenig zu tun; ebenso die Genossenschaften. Sie haben zu tun mit 
der Konsumtion, mit der Geltendmachung der menschlichen Bedürfnisse.   83, 257

  Wenn Arbeit wie Ware bezahlt wird, kämpft sie um immer bessere Bezahlung. „Aber was 
die Arbeit an Geld als Entlohnung bekommt, das hat dieselbe Funktion für die Preisbildung 
wie die blosse Vermehrung der Geldumlaufmittel.“   332a, 53

  Gewerkschaftlicher Sozialismus im Unterschied zum politischen Sozialismus.  337a, 117f

  „Und sie müssen verschwinden, denn nur dadurch, dass die Gewerkschaften 
verschwinden, die reine Arbeiterverbände sind, wird die Assoziation stattfinden können, 
und es ist ganz gleichgültig, ob einer heute nach der Richtung der Gewerkschaft hin tendiert
oder der Angestelltenvereinigung oder gar der kapitalistischen Vereinigung einer 
bestimmten Branche - die gehören alle zueinander, die gehören in Assoziationen hinein.“  
337b, 235

  Gewinn als Anzeiger: „Man sagt: Der kapitalistisch Produzierende bringt seine Produkte 
auf den Markt; er will profitieren. Und nachdem lange Zeit mit einem gewissen Rechte die 
sozialistisch Denkenden gesagt haben: Die ganze Sittenlehre hat gar nichts zu tun mit 
diesem Produzieren, allein das wirtschaftliche Denken -, will man heute gar sehr von 
ethischen, von sittlichen Gesichtspunkten aus den Profit, den Gewinn mit der Sittenlehre 
vermischen. Hier soll nicht gesprochen werden vom einseitig sittlichen, nicht vom einseitig 
wirtschaftlichen, sondern vom gesamtgesellschaftlichen Standpunkte aus. Und da muss man
sagen: Was sich im Gewinn, im Profit zeigt, was ist es denn? Etwas, wovon man eigentlich 
im wirklichen volkswirtschaftlichen Zusammenhange nur so sprechen kann, wie man davon
sprechen kann, wenn die Thermometersäule, die Quecksilbersäule im Zimmer steigt, dass es
wärmer geworden ist. .. Der Gewinn auf dem Markte, der sich ergibt unter unseren heutigen
Produktionsverhältnissen, ist auch zunächst nichts anderes als der Anzeiger dafür, dass man 
die Produkte produzieren darf, die einen Gewinn abwerfen. …  Dass ein Produkt nicht 



produziert werden darf, zeigt sich nur dadurch, dass man, wenn man es zu Markte bringt, 
merkt: Es ist kein Absatz da. Die Menschen verlangen es nicht. Man erzielt keinen Gewinn. 
- Das ist der wirkliche Sachverhalt, nicht all das Gefabel und Gefasel, welches von Angebot
und Nachfrage gesprochen worden ist in vielen Nationalökonomien. Das Urphänomen, die 
Urerscheinung auf diesem Gebiete ist, dass heute einzig und allein das Gewinnabwerfen den
Menschen in den Stand setzt, sich zu sagen: Du kannst ein gewisses Produkt produzieren, 
denn es wird einen gewissen Wert haben innerhalb der menschlichen Gemeinschaft.“  332a, 
55f  (>Markt; Umgestaltung durch Assoziationen)

  „Der Profit mag in ethischer Beziehung was immer bedeuten; in wirtschaftlicher 
Beziehung ist er in der hergebrachten Wirtschaftsform das Erkennungszeichen für die 
Notwendigkeit der Erzeugung eines Gutes.“   24, 68

  „Für das Wirtschaftsleben handelt es sich darum, dass das Erkennungszeichen des Profits 
abgelöst werde durch das Wirken von Personen, die in dem Wirtschaftskreislauf mit der 
Aufgabe eingeschaltet werden, die Vermittlung zwischen Konsumtion und Produktion in 
vernunftgemässer Weise zu besorgen, so dass der Zufall des Marktes wegfällt.“   24, 69  
(>Markt)

 
  Gewinn als Kraft: „Dann müsste in diesem volkswirtschaftlichen Prozess etwas da sein, 
was weitertreibt. Nun, was ist das, was da weitertreibt? Ich habe es Ihnen gerade vorhin 
gezeigt, dass fortwährend gewisse Kräfte entstehen, sowohl beim Käufer wie beim 
Verkäufer; bei jedem, der mit dem anderen etwas zu tun hat im volkswirtschaftlichen 
Prozess, gar nicht im moralischen Sinn, sondern im rein volkswirtschaftlichen Sinn, entsteht
Vorteil und Gewinn. So dass es keine Stelle im volkswirtschaftlichen Prozess gibt, wo nicht 
von Vorteil und Gewinn gesprochen werden muss. Und dieser Gewinn, der ist nicht etwas 
bloss Abstraktes; dieser Gewinn, an dem hängt das unmittelbare Begehren des Menschen 
und muss daran hängen. Ob der Betreffende Käufer oder Verkäufer ist, es hängt sein 
wirtschaftliches Begehren an diesem Gewinn .. Und dieses Hängen an diesem Vorteil ist 
dasjenige, was eigentlich den ganzen volkswirtschaftlichen Prozess hervorbringt, was die 
Kraft in ihm ist. Es ist dasjenige, was beim physikalischen Arbeitsprozess die Masse 
darstellt.“ Das ist etwas ausserordentlich Gewichtiges im volkswirtschaftlichen Prozess.   
NÖK, 145   (>Volkswirtschaftlicher Prozess, >Unternehmergewinn, >Kapital-Profit)

 
  „Man tauscht .. Waren gegen Geld. Und gerade dadurch, dass jeder gewinnt, werden wir 
sehen, dass etwas ganz anderes das Wichtige ist, als dass der eine die Ware, der andere das 
Geld hat. .. (Nämlich), was jeder mit dem machen kann, was er bekommt, durch seinen 
volkswirtschaftlichen Zusammenhang.“   NÖK, 142  (>Handel)

  „.. der Leiter einer Unternehmung und seine Unterleiter werden es den Produktionsmitteln 
verdanken, dass ihre Fähigkeiten ihnen ein ihren Ansprüchen gemässes Einkommen 
bringen. Sie werden nicht verfehlen, die Produktion zu einer möglichst vollkommenen zu 
machen, denn die Steigerung dieser Produktion bringt ihnen zwar nicht den vollen Profit, 
aber doch einen Teil des Erträgnisses. Der Profit fliesst ja doch nur im Sinne des oben 
Ausgeführten der Allgemeinheit bis zu dem Grade zu, der sich ergibt nach Abzug des 
Zinses , der dem Produzenten zugute kommt wegen der Steigerung der Produktion.“ Wenn 
diese zurückgeht, verringert sich das Einkommen des Produzenten entsprechend.   Kp, 125   
(>Interesse und Produktion, >Fähigkeiten und Gewinn)

produziert werden darf, zeigt sich nur dadurch, dass man, wenn man es zu Markte bringt, 
merkt: Es ist kein Absatz da. Die Menschen verlangen es nicht. Man erzielt keinen Gewinn. 
- Das ist der wirkliche Sachverhalt, nicht all das Gefabel und Gefasel, welches von Angebot
und Nachfrage gesprochen worden ist in vielen Nationalökonomien. Das Urphänomen, die 
Urerscheinung auf diesem Gebiete ist, dass heute einzig und allein das Gewinnabwerfen den
Menschen in den Stand setzt, sich zu sagen: Du kannst ein gewisses Produkt produzieren, 
denn es wird einen gewissen Wert haben innerhalb der menschlichen Gemeinschaft.“  332a, 
55f  (>Markt; Umgestaltung durch Assoziationen)

  „Der Profit mag in ethischer Beziehung was immer bedeuten; in wirtschaftlicher 
Beziehung ist er in der hergebrachten Wirtschaftsform das Erkennungszeichen für die 
Notwendigkeit der Erzeugung eines Gutes.“   24, 68

  „Für das Wirtschaftsleben handelt es sich darum, dass das Erkennungszeichen des Profits 
abgelöst werde durch das Wirken von Personen, die in dem Wirtschaftskreislauf mit der 
Aufgabe eingeschaltet werden, die Vermittlung zwischen Konsumtion und Produktion in 
vernunftgemässer Weise zu besorgen, so dass der Zufall des Marktes wegfällt.“   24, 69  
(>Markt)

 
  Gewinn als Kraft: „Dann müsste in diesem volkswirtschaftlichen Prozess etwas da sein, 
was weitertreibt. Nun, was ist das, was da weitertreibt? Ich habe es Ihnen gerade vorhin 
gezeigt, dass fortwährend gewisse Kräfte entstehen, sowohl beim Käufer wie beim 
Verkäufer; bei jedem, der mit dem anderen etwas zu tun hat im volkswirtschaftlichen 
Prozess, gar nicht im moralischen Sinn, sondern im rein volkswirtschaftlichen Sinn, entsteht
Vorteil und Gewinn. So dass es keine Stelle im volkswirtschaftlichen Prozess gibt, wo nicht 
von Vorteil und Gewinn gesprochen werden muss. Und dieser Gewinn, der ist nicht etwas 
bloss Abstraktes; dieser Gewinn, an dem hängt das unmittelbare Begehren des Menschen 
und muss daran hängen. Ob der Betreffende Käufer oder Verkäufer ist, es hängt sein 
wirtschaftliches Begehren an diesem Gewinn .. Und dieses Hängen an diesem Vorteil ist 
dasjenige, was eigentlich den ganzen volkswirtschaftlichen Prozess hervorbringt, was die 
Kraft in ihm ist. Es ist dasjenige, was beim physikalischen Arbeitsprozess die Masse 
darstellt.“ Das ist etwas ausserordentlich Gewichtiges im volkswirtschaftlichen Prozess.   
NÖK, 145   (>Volkswirtschaftlicher Prozess, >Unternehmergewinn, >Kapital-Profit)

 
  „Man tauscht .. Waren gegen Geld. Und gerade dadurch, dass jeder gewinnt, werden wir 
sehen, dass etwas ganz anderes das Wichtige ist, als dass der eine die Ware, der andere das 
Geld hat. .. (Nämlich), was jeder mit dem machen kann, was er bekommt, durch seinen 
volkswirtschaftlichen Zusammenhang.“   NÖK, 142  (>Handel)

  „.. der Leiter einer Unternehmung und seine Unterleiter werden es den Produktionsmitteln 
verdanken, dass ihre Fähigkeiten ihnen ein ihren Ansprüchen gemässes Einkommen 
bringen. Sie werden nicht verfehlen, die Produktion zu einer möglichst vollkommenen zu 
machen, denn die Steigerung dieser Produktion bringt ihnen zwar nicht den vollen Profit, 
aber doch einen Teil des Erträgnisses. Der Profit fliesst ja doch nur im Sinne des oben 
Ausgeführten der Allgemeinheit bis zu dem Grade zu, der sich ergibt nach Abzug des 
Zinses , der dem Produzenten zugute kommt wegen der Steigerung der Produktion.“ Wenn 
diese zurückgeht, verringert sich das Einkommen des Produzenten entsprechend.   Kp, 125   
(>Interesse und Produktion, >Fähigkeiten und Gewinn)



  Diejenigen, die Leihkapital brauchen, (haben) eben in dem Bedürfnis nach Leihkapital 
ganz genau denselben Motor .., welcher liegt im Gewinnstreben. Nur wirkt das Leihkapital 
eigentlich, wenn ich den Gewinn als ein Schieben betrachte, wie aufsaugend (..), nach 
derselben Richtung hin, wohin auch die Gewinne drücken.“   NÖK, 146     

  Gewinn und Menschenwürde: „Man sollte durchschauen, dass man in dem Augenblicke 
einen neuen Arbeitsantrieb schaffen muss, in dem man daran denkt, den alten des 
egoistischen Gewinnes zu beseitigen. Eine Wirtschaftsverwaltung, welche diesen Gewinn 
nicht innerhalb der in ihrem Kreislauf wirkenden Kräfte hat, kann von sich aus überhaupt 
keine Wirkung auf den menschlichen Arbeitswillen ausüben. Und gerade dadurch, dass sie 
dies nicht kann, erfüllt sie eine soziale Forderung, bei der ein großer Teil der Menschheit 
auf der gegenwärtigen Stufe seiner Entwickelung angelangt ist. Dieser Teil der Menschheit 
will nicht mehr durch den wirtschaftlichen Zwang an die Arbeit gebracht werden. Er 
möchte aus Antrieben heraus arbeiten, welche der Würde des Menschen mehr entsprechen.“
24, 49

  Gewinnbeteiligung töricht: „Unter der Entwicklung unseres Wirtschaftslebens wird zum 
Beispiel der Arbeiter gar nicht interessiert an der Produktion – ich sehe ab von der wirklich 
törichten Interessiertheit etwa durch Gewinnbeteiligung, die ich für unpraktisch halte.“   
337a, 25   (>Motivierung, >Einkommen aus geistigen Leistungen)

  „Die Verteilung des Gewinnanteils muss „einfach aus dem Assoziativen heraus gebracht 
werden .. Wer dies oder jenes arbeitet, der muss für sein Arbeitsprodukt dies oder jenes 
bekommen. Es kann sich einfach gar nicht darum handeln, dass man innerhalb des 
Betriebes den Gewinnanteil festsetzt, sondern schon in dem ganzen Aufbau des 
Wirtschaftslebens liegt es darinnen, dass man seinen entsprechenden Gewinnanteil 
bekommen muss.“  337b, 172

  Gewinnsucht: Die „Abhängigkeit des Geisteslebens von Staat und Wirtschaft“ bringt „die
Sucht nach persönlichem Gewinn hervor. Diese Sucht ist „nicht ein elementarisches 
Ergebnis der Menschennatur.“   24, 51  (>Trieb und Lust, >Geistesleben, modernes)

  Profit und moralische Impulse waren noch im Mittelalter verbunden. Das Arbeiten auf den
Profit hin im Kapitalismus tendiert zu einer „ungesunden Abtrennung der menschlichen 
Produktion von dem Menschen selbst und dem, was ihn interessiert...“ Als Folge davon 
musste der Mensch „auf anderen Gebieten Befriedigung suchen.“ 188, 224f

  Gewissen:  „Die höchste Entwickelungsstufe des naiven Realismus auf dem Gebiete der 
Sittlichkeit ist die, wo das Sittengebot (sittliche Idee) von jeder fremden Wesenheit 
abgetrennt und hypothetisch als absolute Kraft im eigenen Innern gedacht wird. Was der 
Mensch zuerst als äussere Stimme Gottes vernahm, das vernimmt er jetzt als selbständige 
Macht in seinem Innern und spricht von dieser inneren Stimme so, dass er sie dem 
Gewissen gleichsetzt.“  4, 174f  (>Moralische Intuition)

  „In dem gegenwärtigen Zeitpunkt der kosmischen Entwicklung wirken diese göttlich-
geistigen Wesen so, dass sie den moralischen Welt-Inhalt während des Schlafzustandes in 

  Diejenigen, die Leihkapital brauchen, (haben) eben in dem Bedürfnis nach Leihkapital 
ganz genau denselben Motor .., welcher liegt im Gewinnstreben. Nur wirkt das Leihkapital 
eigentlich, wenn ich den Gewinn als ein Schieben betrachte, wie aufsaugend (..), nach 
derselben Richtung hin, wohin auch die Gewinne drücken.“   NÖK, 146     

  Gewinn und Menschenwürde: „Man sollte durchschauen, dass man in dem Augenblicke 
einen neuen Arbeitsantrieb schaffen muss, in dem man daran denkt, den alten des 
egoistischen Gewinnes zu beseitigen. Eine Wirtschaftsverwaltung, welche diesen Gewinn 
nicht innerhalb der in ihrem Kreislauf wirkenden Kräfte hat, kann von sich aus überhaupt 
keine Wirkung auf den menschlichen Arbeitswillen ausüben. Und gerade dadurch, dass sie 
dies nicht kann, erfüllt sie eine soziale Forderung, bei der ein großer Teil der Menschheit 
auf der gegenwärtigen Stufe seiner Entwickelung angelangt ist. Dieser Teil der Menschheit 
will nicht mehr durch den wirtschaftlichen Zwang an die Arbeit gebracht werden. Er 
möchte aus Antrieben heraus arbeiten, welche der Würde des Menschen mehr entsprechen.“
24, 49

  Gewinnbeteiligung töricht: „Unter der Entwicklung unseres Wirtschaftslebens wird zum 
Beispiel der Arbeiter gar nicht interessiert an der Produktion – ich sehe ab von der wirklich 
törichten Interessiertheit etwa durch Gewinnbeteiligung, die ich für unpraktisch halte.“   
337a, 25   (>Motivierung, >Einkommen aus geistigen Leistungen)

  „Die Verteilung des Gewinnanteils muss „einfach aus dem Assoziativen heraus gebracht 
werden .. Wer dies oder jenes arbeitet, der muss für sein Arbeitsprodukt dies oder jenes 
bekommen. Es kann sich einfach gar nicht darum handeln, dass man innerhalb des 
Betriebes den Gewinnanteil festsetzt, sondern schon in dem ganzen Aufbau des 
Wirtschaftslebens liegt es darinnen, dass man seinen entsprechenden Gewinnanteil 
bekommen muss.“  337b, 172

  Gewinnsucht: Die „Abhängigkeit des Geisteslebens von Staat und Wirtschaft“ bringt „die
Sucht nach persönlichem Gewinn hervor. Diese Sucht ist „nicht ein elementarisches 
Ergebnis der Menschennatur.“   24, 51  (>Trieb und Lust, >Geistesleben, modernes)

  Profit und moralische Impulse waren noch im Mittelalter verbunden. Das Arbeiten auf den
Profit hin im Kapitalismus tendiert zu einer „ungesunden Abtrennung der menschlichen 
Produktion von dem Menschen selbst und dem, was ihn interessiert...“ Als Folge davon 
musste der Mensch „auf anderen Gebieten Befriedigung suchen.“ 188, 224f

  Gewissen:  „Die höchste Entwickelungsstufe des naiven Realismus auf dem Gebiete der 
Sittlichkeit ist die, wo das Sittengebot (sittliche Idee) von jeder fremden Wesenheit 
abgetrennt und hypothetisch als absolute Kraft im eigenen Innern gedacht wird. Was der 
Mensch zuerst als äussere Stimme Gottes vernahm, das vernimmt er jetzt als selbständige 
Macht in seinem Innern und spricht von dieser inneren Stimme so, dass er sie dem 
Gewissen gleichsetzt.“  4, 174f  (>Moralische Intuition)

  „In dem gegenwärtigen Zeitpunkt der kosmischen Entwicklung wirken diese göttlich-
geistigen Wesen so, dass sie den moralischen Welt-Inhalt während des Schlafzustandes in 



Astralleib und Ich einprägen. Alles Weltgeschehen im schlafenden Menschen ist reales 
moralisches Geschehen, kein Geschehen, das der Naturwirkung auch nur ähnlich genannt 
werden könnte. (…) Aus den Tiefen des wachenden Seelenlebens tönt herauf, was sich 
während des Schlafens in Gemeinschaft mit der göttlich-geistigen Welt in dieses 
Seelenwesen hat einpflanzen können. Was heraufklingt, ist die Stimme des Gewissens.“   
26, 304f

  Glaube, Liebe, Hoffnung: „Das Wissen ist nur die Grundlage des Glaubens. Wir sollen 
wissen, damit wir uns immer mehr zu den Kräften erheben können, die die Glaubenskräfte 
der menschlichen Seele sind. .. Wenn wir diese Kräfte nicht haben, .. so verödet etwas an 
uns, wir werden dürr, trocknen ein wie das Laub im Herbst. .. Jenes Leben, das in unserer 
Seele frisch quellen soll, kann uns nur durch die Glaubenskräfte gegeben werden. Das ist 
aus dem Grunde so, weil in den verborgenen Tiefen unseres Wesens .. etwas ruht, in das 
eingebettet ist unser Ich. .. Und das ist dasselbe, was wir bisher abstrakt den astralischen 
Leib genannt haben, .. ebenso ist richtig der Ausdruck „Glaubensleib“. Ein zweites, was in 
den verborgenen Tiefen des menschlichen Wesens als Kräfte da sein muss, ist das, was zum 
Ausdruck gebracht wird mit dem Wort „Liebe“. .. Der Mensch, der keine Liebekraft 
entwickeln kann, verödet und verdorrt auch in seinem Wesen.“ ..Wir sind „eingebettet in 
einen Liebeleib“, sonst ätherischer oder Lebensleib genannt. (..) „Das was wir im Leben 
brauchen als im eminentesten Sinne belebende Kräfte, das sind die Kräfte der Hoffnung, der
Zuversicht für das Zukünftige. … Sofern wir physisch am Leben sind, wird am nächsten 
Tag geradeso Morgen, Mittag und Abend sein wie heute. Und wenn wir heute als Tischler 
einen Tisch gemacht haben, so wird er am nächsten Tage da sein … Gerade für das 
physische Leben brauchen wir die Hoffnung, denn es hält die Hoffnung alles physische 
Leben zusammen und aufrecht. ...Was die Glaubenskräfte für den Astralleib, die Liebekräfte
für den Ätherleib sind, das sind die Hoffnungskräfte für den physischen Leib.“ 130, 173ff  
 (>Liebe, >Urteil und Gefühl, >Ideale)

  Glaube an den einzelnen Menschen: Dem Unglauben muss der Glaube an den Menschen
gegenübergestellt werden. „..der Glaube, dass im Inneren des Menschen sich die Richtkräfte
für das Leben offenbaren.“ „Er muss die Möglichkeit finden, sich zu sagen: Alles Äussere 
ist Aberglaube.“ (…) „Was ich erleben werde als Glück oder Unglück .. werde ich selbst 
machen.“  338, 192f  (>Mensch, Unglaube an ihn, >Natur ohne M.)

  „Aber es ist notwendig, dass Vertrauen herrscht von Mensch zu Mensch. In diesem   
Vertrauen - was ein goldenes Wort ist -, in der Erziehung zu diesem Vertrauen, zu dem 
Glauben an den einzelnen Menschen, nicht bloß an die Nation oder an die Menschheit, in 
dieser Erziehung zu dem Glauben an den einzelnen Menschen liegt dasjenige, was allein 
Impuls sein kann für das soziale Leben der Zukunft.“  305, 226
(>Moralische Intuition, >Gruppe und Ich, >Vertrauen)

  Glauben und Wissen: „..also stellen wir den Glauben neben das Wissen, glauben wir 
ausser der mechanischen Natur noch an irgend etwas, woran zu glauben wir eben ein 
gewisses inneres Gemütsbedürfnis haben. - Das ist bequem. (..) Aber es hat wirklich keine 
innere Berechtigung für denjenigen, der seine Gedanken zu Ende denken will, der wirklich 
mit seinen Gedanken zu Ende kommen will.“  175, 74  (>Moral und Natur)

   „..dieses ruchlose blosse Glauben, dieses bequeme Pochen“ .. das trägt die Schuld … 

Astralleib und Ich einprägen. Alles Weltgeschehen im schlafenden Menschen ist reales 
moralisches Geschehen, kein Geschehen, das der Naturwirkung auch nur ähnlich genannt 
werden könnte. (…) Aus den Tiefen des wachenden Seelenlebens tönt herauf, was sich 
während des Schlafens in Gemeinschaft mit der göttlich-geistigen Welt in dieses 
Seelenwesen hat einpflanzen können. Was heraufklingt, ist die Stimme des Gewissens.“   
26, 304f

  Glaube, Liebe, Hoffnung: „Das Wissen ist nur die Grundlage des Glaubens. Wir sollen 
wissen, damit wir uns immer mehr zu den Kräften erheben können, die die Glaubenskräfte 
der menschlichen Seele sind. .. Wenn wir diese Kräfte nicht haben, .. so verödet etwas an 
uns, wir werden dürr, trocknen ein wie das Laub im Herbst. .. Jenes Leben, das in unserer 
Seele frisch quellen soll, kann uns nur durch die Glaubenskräfte gegeben werden. Das ist 
aus dem Grunde so, weil in den verborgenen Tiefen unseres Wesens .. etwas ruht, in das 
eingebettet ist unser Ich. .. Und das ist dasselbe, was wir bisher abstrakt den astralischen 
Leib genannt haben, .. ebenso ist richtig der Ausdruck „Glaubensleib“. Ein zweites, was in 
den verborgenen Tiefen des menschlichen Wesens als Kräfte da sein muss, ist das, was zum 
Ausdruck gebracht wird mit dem Wort „Liebe“. .. Der Mensch, der keine Liebekraft 
entwickeln kann, verödet und verdorrt auch in seinem Wesen.“ ..Wir sind „eingebettet in 
einen Liebeleib“, sonst ätherischer oder Lebensleib genannt. (..) „Das was wir im Leben 
brauchen als im eminentesten Sinne belebende Kräfte, das sind die Kräfte der Hoffnung, der
Zuversicht für das Zukünftige. … Sofern wir physisch am Leben sind, wird am nächsten 
Tag geradeso Morgen, Mittag und Abend sein wie heute. Und wenn wir heute als Tischler 
einen Tisch gemacht haben, so wird er am nächsten Tage da sein … Gerade für das 
physische Leben brauchen wir die Hoffnung, denn es hält die Hoffnung alles physische 
Leben zusammen und aufrecht. ...Was die Glaubenskräfte für den Astralleib, die Liebekräfte
für den Ätherleib sind, das sind die Hoffnungskräfte für den physischen Leib.“ 130, 173ff  
 (>Liebe, >Urteil und Gefühl, >Ideale)

  Glaube an den einzelnen Menschen: Dem Unglauben muss der Glaube an den Menschen
gegenübergestellt werden. „..der Glaube, dass im Inneren des Menschen sich die Richtkräfte
für das Leben offenbaren.“ „Er muss die Möglichkeit finden, sich zu sagen: Alles Äussere 
ist Aberglaube.“ (…) „Was ich erleben werde als Glück oder Unglück .. werde ich selbst 
machen.“  338, 192f  (>Mensch, Unglaube an ihn, >Natur ohne M.)

  „Aber es ist notwendig, dass Vertrauen herrscht von Mensch zu Mensch. In diesem   
Vertrauen - was ein goldenes Wort ist -, in der Erziehung zu diesem Vertrauen, zu dem 
Glauben an den einzelnen Menschen, nicht bloß an die Nation oder an die Menschheit, in 
dieser Erziehung zu dem Glauben an den einzelnen Menschen liegt dasjenige, was allein 
Impuls sein kann für das soziale Leben der Zukunft.“  305, 226
(>Moralische Intuition, >Gruppe und Ich, >Vertrauen)

  Glauben und Wissen: „..also stellen wir den Glauben neben das Wissen, glauben wir 
ausser der mechanischen Natur noch an irgend etwas, woran zu glauben wir eben ein 
gewisses inneres Gemütsbedürfnis haben. - Das ist bequem. (..) Aber es hat wirklich keine 
innere Berechtigung für denjenigen, der seine Gedanken zu Ende denken will, der wirklich 
mit seinen Gedanken zu Ende kommen will.“  175, 74  (>Moral und Natur)

   „..dieses ruchlose blosse Glauben, dieses bequeme Pochen“ .. das trägt die Schuld … 



„Was wir tun vom Morgen bis zum Abend, das muss so geschehen, dass göttlich-geistige 
Kraft in unserem Tun ist. Es wird in unserem Tun nur  sein, wenn es vor allen Dingen in 
unserem Denken ist.“ 188, 227f  (>Religion und Wissenschaft, >Bewusstseinsseele u. A.)

  „Die weltliche Wissenschaft allein, sie führt zur Illusion, das Evangelium allein, es führt 
zur Halluzination.“   193, 179  (>Geisteswissenschaft verstehen)

  „Es mag ein moderner materialistischer Monist sich noch so sehr dagegen stemmen,  
er mag sagen: Nur das Wissen gilt, der Glaube hat kein sicheres Fundament -, ihm 
gegenüber gilt eine andere Tatsache, die Tatsache, dass gerade das Seelenverhältnis des 
Glaubens belebend wirkt auf unseren Astralleib, während die Ungläubigkeit, das Nicht-
glauben-Können den Astralleib ausdörrt, ihn vertrocknen lässt. Wie die Nahrung auf den 
physischen Leib, so wirkt der Glaube auf den Astralleib. (...)  Wir werden durch die 
Glaubenslosigkeit stumpf für die nächste Inkarnation und unfähig, ein Wissen zu erwerben. 
Es ist eine eitle, trockene, nüchterne Logik, wenn man Wissen in Gegensatz bringt zum 
Glauben. (…) So wie im äußeren physischen Leben sich die beiden Geschlechter verhalten, 
so verhalten sich Glauben und Wissen. Das müssen wir als scharfe und bedeutsame 
Tatsache ins Auge fassen, und wir sehen damit richtig. Bis so weit geht der Parallelismus, 
dass wir sagen können: Wie ein Mensch … in den aufeinanderfolgenden Inkarnationen das 
Geschlecht wechselt, so dass er in der Regel abwechselnd Mann und Weib ist, so folgt in 
der Regel auf eine mehr gläubige eine mehr vernunftmäßige Inkarnation, dann wieder eine 
mehr gläubige und so weiter. Ausnahmen gibt es ja ..“  135, 75f 

 
  Glaubensbekenntnis von Kapitalist und Arbeiter: „Der Kapitalist glaubt, er lebe von 
seinem Kapital, oder .. von den Zinsen dieses seines Kapitals“ … „.. das Glaubens-
bekenntnis des Arbeiters .. lautet: Ich lebe von meiner Arbeit!“   330, 173f

  Gleichgewicht: „Will jemand sachgemäss in die Weltenstruktur hineinblicken, dann muss 
er die Dreizahl anerkennen, muss anerkennen, dass sich gegenüberstehen das luziferische 
und das ahrimanische Element, und dass das Göttliche besteht in dem Gleichgewichthalten 
zwischen beiden.“ 194, 20 (>Ich, >Mensch, freier, >Dreiheit, >Christus, Ahriman, Luzifer)

  Es geht nicht um Gleichgültigkeit, sondern „Innerliche Gelassenheit, innerliche Ruhe 
bedeuten Gleichgewicht, und es handelt sich darum, dass wir tatsächlich, sagen wir, bei 
einem gesunden Urteil nach der einen Seite ausschlagen können, aber auch die Möglichkeit 
haben, die Gegenkräfte zu entwickeln, so dass wir trotz des Ausschlagens eben im 
Gleichgewichte sind. .. Bewusstes Gleichgewicht ist etwas anderes als schläfriges 
Gleichgewicht.“   199, 86f  (>Denken, Fühlen, Wollen)

  Ahriman will die Verbindung des Staates mit der Wirtschaft. Luzifer erstarkt durch innere 
mystische Vertiefung. Der Mensch hat das Gleichgewicht herzustellen, indem das 
Ahrimanische mit dem Luziferischen durchdrungen wird und umgekehrt.  191, 211ff

  Gleichheit und Ungleichheit: Der Staat hat das Geistesleben aufgesogen und zieht das 
Wirtschaftsleben an sich heran, so „dass er also das Autoritative von beiden Seiten in sein 
Wesen hereinzieht und dass eigentlich gar kein Boden da ist, auf dem sich die Menschen, 
die mündig geworden sind, völlig gleich fühlen können.“ Wenn sich der Mensch aber gleich
jedem anderen fühlen kann, kann er auch auf den anderen Gebieten „die Autorität 

„Was wir tun vom Morgen bis zum Abend, das muss so geschehen, dass göttlich-geistige 
Kraft in unserem Tun ist. Es wird in unserem Tun nur  sein, wenn es vor allen Dingen in 
unserem Denken ist.“ 188, 227f  (>Religion und Wissenschaft, >Bewusstseinsseele u. A.)

  „Die weltliche Wissenschaft allein, sie führt zur Illusion, das Evangelium allein, es führt 
zur Halluzination.“   193, 179  (>Geisteswissenschaft verstehen)

  „Es mag ein moderner materialistischer Monist sich noch so sehr dagegen stemmen,  
er mag sagen: Nur das Wissen gilt, der Glaube hat kein sicheres Fundament -, ihm 
gegenüber gilt eine andere Tatsache, die Tatsache, dass gerade das Seelenverhältnis des 
Glaubens belebend wirkt auf unseren Astralleib, während die Ungläubigkeit, das Nicht-
glauben-Können den Astralleib ausdörrt, ihn vertrocknen lässt. Wie die Nahrung auf den 
physischen Leib, so wirkt der Glaube auf den Astralleib. (...)  Wir werden durch die 
Glaubenslosigkeit stumpf für die nächste Inkarnation und unfähig, ein Wissen zu erwerben. 
Es ist eine eitle, trockene, nüchterne Logik, wenn man Wissen in Gegensatz bringt zum 
Glauben. (…) So wie im äußeren physischen Leben sich die beiden Geschlechter verhalten, 
so verhalten sich Glauben und Wissen. Das müssen wir als scharfe und bedeutsame 
Tatsache ins Auge fassen, und wir sehen damit richtig. Bis so weit geht der Parallelismus, 
dass wir sagen können: Wie ein Mensch … in den aufeinanderfolgenden Inkarnationen das 
Geschlecht wechselt, so dass er in der Regel abwechselnd Mann und Weib ist, so folgt in 
der Regel auf eine mehr gläubige eine mehr vernunftmäßige Inkarnation, dann wieder eine 
mehr gläubige und so weiter. Ausnahmen gibt es ja ..“  135, 75f 

 
  Glaubensbekenntnis von Kapitalist und Arbeiter: „Der Kapitalist glaubt, er lebe von 
seinem Kapital, oder .. von den Zinsen dieses seines Kapitals“ … „.. das Glaubens-
bekenntnis des Arbeiters .. lautet: Ich lebe von meiner Arbeit!“   330, 173f

  Gleichgewicht: „Will jemand sachgemäss in die Weltenstruktur hineinblicken, dann muss 
er die Dreizahl anerkennen, muss anerkennen, dass sich gegenüberstehen das luziferische 
und das ahrimanische Element, und dass das Göttliche besteht in dem Gleichgewichthalten 
zwischen beiden.“ 194, 20 (>Ich, >Mensch, freier, >Dreiheit, >Christus, Ahriman, Luzifer)

  Es geht nicht um Gleichgültigkeit, sondern „Innerliche Gelassenheit, innerliche Ruhe 
bedeuten Gleichgewicht, und es handelt sich darum, dass wir tatsächlich, sagen wir, bei 
einem gesunden Urteil nach der einen Seite ausschlagen können, aber auch die Möglichkeit 
haben, die Gegenkräfte zu entwickeln, so dass wir trotz des Ausschlagens eben im 
Gleichgewichte sind. .. Bewusstes Gleichgewicht ist etwas anderes als schläfriges 
Gleichgewicht.“   199, 86f  (>Denken, Fühlen, Wollen)

  Ahriman will die Verbindung des Staates mit der Wirtschaft. Luzifer erstarkt durch innere 
mystische Vertiefung. Der Mensch hat das Gleichgewicht herzustellen, indem das 
Ahrimanische mit dem Luziferischen durchdrungen wird und umgekehrt.  191, 211ff

  Gleichheit und Ungleichheit: Der Staat hat das Geistesleben aufgesogen und zieht das 
Wirtschaftsleben an sich heran, so „dass er also das Autoritative von beiden Seiten in sein 
Wesen hereinzieht und dass eigentlich gar kein Boden da ist, auf dem sich die Menschen, 
die mündig geworden sind, völlig gleich fühlen können.“ Wenn sich der Mensch aber gleich
jedem anderen fühlen kann, kann er auch auf den anderen Gebieten „die Autorität 



anerkennen oder das assoziative Urteil.“  338, 156  (>Einheitsstaat, >Rechtsstaat)
 

  Gleichheit haben wir durch die menschliche Gestalt, durch das Menschenantlitz. 
Differenziert sind wir stark durch unsere Begabungen und Fähigkeiten, viel geringer durch 
Rassen- und Volksunterschiede.  192, 39  

 
  „Im Tode sind alle gleich.., weil da alle Geist werden“ Ungleichheit ist die Spezialisierung 
durch Leib und Seele.  174a, 187 (>Ungleichheit, >Verteilung, gerechte)

  Alles das, was losgelöst vom Menschen existieren darf und muss; worin die Menschen 
gleich sein müssen, das kann nur auf Intuitionen beruhen.    188, 234  (>Intuition)

  Globalisierung: >International, >Menschheit, >Menschentier, >Weltwirtschaft

  Glück: „Es ist die Erfindung einer auf Irrwegen wandelnden Philosophie, wenn behauptet 
wird, der Mensch strebe bloss nach dem Glücke. Er strebt nach Befriedigung dessen, was 
sein Wesen begehrt und hat die konkreten Gegenstände dieses Strebens im Auge, nicht ein 
abstraktes „Glück“, und die Erfüllung ist ihm eine Lust.“  4, 231 

  Glück als Gutes: „«Das Gute ist das Glück der größtmöglichen Menschenanzahl auf der 
Erde.» Dieser Satz ist ein rein teuflischer Satz, denn er definiert das Gute so, dass er es 
durch das Glück ausdrückt, und noch dazu das Glück der größtmöglichen Anzahl, womit 
verknüpft sein würde das Elend der Minderzahl … gerade durch ahrimanische Einflüsse 
sollte in der fünften nachatlantischen Menschheit eine Gesinnung erzeugt werden, welche 
das Gute im Glücke sucht. Sie müssen alles,was Sie kennen als Saint-Simonismus, die 
verschiedenen Bestrebungen,nationalökonomische Ordnungen zu finden, namentlich im 
Westen Europas, unter diesem Gesichtspunkte betrachten, dann können Sie sie nur 
verstehen; selbst der Rousseauismus ist nicht frei von diesem Impulse.“ 171, 108f
(>Ahriman)

  Glück oder Liebe: „Dass stets die Unlust die Lust überwiegt, das möchte ich geradezu als
das Glück der Menschheit bezeichnen.“ Es ist vergebens, „eine Glückseligkeit zu erstreben. 
Wir müssen eben ein solches Bestreben ganz aufgeben und unsere Bestimmung rein 
darinnen suchen, selbstlos jene idealen Aufgaben zu erfüllen, die uns unsere Vernunft 
vorzeichnet. Was heißt das anders, als dass wir nur im Schaffen, in rastloser Tätigkeit unser 
Glück suchen sollen? Nur der Tätige und zwar der selbstlos Tätige, der mit seiner Tätigkeit 
keinen Lohn anstrebt, erfüllt seine Bestimmung. Es ist töricht, für seine Tätigkeit belohnt 
sein zu wollen; es gibt keinen wahren Lohn. .. Es kann, wenn die Aussicht auf ein erstrebtes
Ziel wegfällt, nur die selbstlose Hingabe an das Objekt sein, dem man seine Tätigkeit 
widmet, es kann nur die Liebe sein. Nur eine Handlung aus Liebe kann eine sittliche sein. 
Die Idee muss in der Wissenschaft, die Liebe im Handeln unser Leitstern sein.“  1, 115f 

  Glück und Unglück: „Es gibt nichts, was zum Glück, zur Freude, zur Seligkeit entstanden
ist, ohne dass es hat entstehen können auf Grundlage des Schmerzes.“ Das Widerstreitende 
nicht haben wollen, heisst, das Gute nicht haben wollen.  176, 261   (>Freude und Leid)

  Der „furchtbarste Grundsatz der Nützlichkeitslehre: „Das höchste Gut der Menschen 
besteht in dem grössten Glück der grösstmöglichen Anzahl.““ 185a, 105 

anerkennen oder das assoziative Urteil.“  338, 156  (>Einheitsstaat, >Rechtsstaat)
 

  Gleichheit haben wir durch die menschliche Gestalt, durch das Menschenantlitz. 
Differenziert sind wir stark durch unsere Begabungen und Fähigkeiten, viel geringer durch 
Rassen- und Volksunterschiede.  192, 39  

 
  „Im Tode sind alle gleich.., weil da alle Geist werden“ Ungleichheit ist die Spezialisierung 
durch Leib und Seele.  174a, 187 (>Ungleichheit, >Verteilung, gerechte)

  Alles das, was losgelöst vom Menschen existieren darf und muss; worin die Menschen 
gleich sein müssen, das kann nur auf Intuitionen beruhen.    188, 234  (>Intuition)

  Globalisierung: >International, >Menschheit, >Menschentier, >Weltwirtschaft

  Glück: „Es ist die Erfindung einer auf Irrwegen wandelnden Philosophie, wenn behauptet 
wird, der Mensch strebe bloss nach dem Glücke. Er strebt nach Befriedigung dessen, was 
sein Wesen begehrt und hat die konkreten Gegenstände dieses Strebens im Auge, nicht ein 
abstraktes „Glück“, und die Erfüllung ist ihm eine Lust.“  4, 231 

  Glück als Gutes: „«Das Gute ist das Glück der größtmöglichen Menschenanzahl auf der 
Erde.» Dieser Satz ist ein rein teuflischer Satz, denn er definiert das Gute so, dass er es 
durch das Glück ausdrückt, und noch dazu das Glück der größtmöglichen Anzahl, womit 
verknüpft sein würde das Elend der Minderzahl … gerade durch ahrimanische Einflüsse 
sollte in der fünften nachatlantischen Menschheit eine Gesinnung erzeugt werden, welche 
das Gute im Glücke sucht. Sie müssen alles,was Sie kennen als Saint-Simonismus, die 
verschiedenen Bestrebungen,nationalökonomische Ordnungen zu finden, namentlich im 
Westen Europas, unter diesem Gesichtspunkte betrachten, dann können Sie sie nur 
verstehen; selbst der Rousseauismus ist nicht frei von diesem Impulse.“ 171, 108f
(>Ahriman)

  Glück oder Liebe: „Dass stets die Unlust die Lust überwiegt, das möchte ich geradezu als
das Glück der Menschheit bezeichnen.“ Es ist vergebens, „eine Glückseligkeit zu erstreben. 
Wir müssen eben ein solches Bestreben ganz aufgeben und unsere Bestimmung rein 
darinnen suchen, selbstlos jene idealen Aufgaben zu erfüllen, die uns unsere Vernunft 
vorzeichnet. Was heißt das anders, als dass wir nur im Schaffen, in rastloser Tätigkeit unser 
Glück suchen sollen? Nur der Tätige und zwar der selbstlos Tätige, der mit seiner Tätigkeit 
keinen Lohn anstrebt, erfüllt seine Bestimmung. Es ist töricht, für seine Tätigkeit belohnt 
sein zu wollen; es gibt keinen wahren Lohn. .. Es kann, wenn die Aussicht auf ein erstrebtes
Ziel wegfällt, nur die selbstlose Hingabe an das Objekt sein, dem man seine Tätigkeit 
widmet, es kann nur die Liebe sein. Nur eine Handlung aus Liebe kann eine sittliche sein. 
Die Idee muss in der Wissenschaft, die Liebe im Handeln unser Leitstern sein.“  1, 115f 

  Glück und Unglück: „Es gibt nichts, was zum Glück, zur Freude, zur Seligkeit entstanden
ist, ohne dass es hat entstehen können auf Grundlage des Schmerzes.“ Das Widerstreitende 
nicht haben wollen, heisst, das Gute nicht haben wollen.  176, 261   (>Freude und Leid)

  Der „furchtbarste Grundsatz der Nützlichkeitslehre: „Das höchste Gut der Menschen 
besteht in dem grössten Glück der grösstmöglichen Anzahl.““ 185a, 105 



  „Wäre irgendein Schöpfer mit dem Gedanken an die Erschaffung des Menschen gegangen,
dass er seinem Ebenbilde zugleich das Glück mit als Erbstück gäbe, so hätte er besser getan,
ihn ungeschaffen zu lassen. Es erhöht die Würde des Menschen, dass grausam immer 
zerstört wird, was er schafft; denn er muss immer aufs neue bilden und schaffen; und im 
Tun liegt unser Glück, in dem, was wir selbst vollbringen.“   1, 113

  Im menschlichen Geistesleben „wird sich eine Erkenntnis verbreiten, eine Erkenntnis, von 
der die heutige Lebenspraxis eigentlich noch gar keine Ahnung hat. Ein Grundsatz dieser 
Erkenntnis wird sein, dass das Glück eines einzelnen Menschen niemals wird erkauft 
werden können auf Kosten des minderen Glückes der anderen. Es wird in der Zukunft das 
persönliche Moment übergeleitet werden in das überpersönliche, und das egoistische in das 
überegoistische, in dasjenige, was die Menschen verbindet. Nach und nach wird ein Mensch
nicht glücklich sein wollen, ohne dass er die anderen in dem gleichen Masse glücklich weiß.
Diese Stimmung, von der heute das Gegenteil Lebenspraxis ist, bereitet sich vor. Es gibt nur
eine Möglichkeit, diese Stimmung zu erzeugen, und das ist die Erkenntnis des wirklichen 
menschlichen Wesenskernes und seiner Zusammensetzung, wie die Geisteswissenschaft sie 
uns gibt. Man muss den Menschen kennen, wenn man Mensch sein will.“  127, 27f

  Die Aufgabe der sozialen Gestaltung „kann nicht darin liegen, das „Glück“ zu begründen 
(..) Auch der natürliche gesunde Organismus schafft von sich aus nicht, was die Seele an 
innerer Kultur entfalten muss; ein kranker natürlicher Organismus verhindert sie daran.“  
24, 219 (>Nützlichkeitslehre, >Trieb und Lust, >Egoismus, >Genuss, >Sinn)

 
 „Und so werden wir, wie die Menschheit im Grunde durch Unglück den Christus gefunden 
hat, durch Unglück auch den Christus in der neuen Auffassungsweise und Gestalt zu suchen
haben.“  186, 310

  Goethe: „Wie jeder neu aufgefundene Planet nach Keplers Gesetzen um seinen Fixstern 
kreisen muss, so muss jeder Vorgang in der organischen Natur nach Goethes Ideen 
geschehen. .. Goethe ist der Kopernikus und Kepler der organischen Welt.“ 1, 95

„Wessen Kausalitätsbedürfnis befriedigt ist, wenn es ihm gelungen ist, die Naturvorgänge 
auf Mechanik der Atome zurückzuführen, dem fehlt das Organ, um Goethe zu verstehen.“  
1, 287

  „Das ist das Belehrende und Grossartige an Goethes Wissenschaftlichkeit und allem 
Goetheschen Streben, dass das, was er an Begriffen und Ideen gibt, Realität hat, dass es 
wirkt wie ein Licht, leuchtend wird und die Gegenstände um ihn herum beleuchtet.“ Wir 
haben nie „das Gefühl, das ist Goethes «Meinung». Er steht da und wenn wir ihn sehen, 
finden wir nur, dass wir die Dinge besser begreifen .. Dadurch eben konnte er zum 
Vereinigungspunkt feindlicher Brüder werden.“  57, 72 

  „Goethes Weltanschauung“: „..dieses Büchelchen ist vorzugsweise dazu geschrieben, um 
zu zeigen, dass es zwei Strömungen in der Gegenwart auf dem Gebiete alles Erkennens 
gibt: Eine in der Dekadenz lebende Strömung, die alle anbeten, und eine, die die 
fruchtbarsten Keime für die Zukunft enthält, und die alle meiden.“ 185, 178 

  „Wäre irgendein Schöpfer mit dem Gedanken an die Erschaffung des Menschen gegangen,
dass er seinem Ebenbilde zugleich das Glück mit als Erbstück gäbe, so hätte er besser getan,
ihn ungeschaffen zu lassen. Es erhöht die Würde des Menschen, dass grausam immer 
zerstört wird, was er schafft; denn er muss immer aufs neue bilden und schaffen; und im 
Tun liegt unser Glück, in dem, was wir selbst vollbringen.“   1, 113

  Im menschlichen Geistesleben „wird sich eine Erkenntnis verbreiten, eine Erkenntnis, von 
der die heutige Lebenspraxis eigentlich noch gar keine Ahnung hat. Ein Grundsatz dieser 
Erkenntnis wird sein, dass das Glück eines einzelnen Menschen niemals wird erkauft 
werden können auf Kosten des minderen Glückes der anderen. Es wird in der Zukunft das 
persönliche Moment übergeleitet werden in das überpersönliche, und das egoistische in das 
überegoistische, in dasjenige, was die Menschen verbindet. Nach und nach wird ein Mensch
nicht glücklich sein wollen, ohne dass er die anderen in dem gleichen Masse glücklich weiß.
Diese Stimmung, von der heute das Gegenteil Lebenspraxis ist, bereitet sich vor. Es gibt nur
eine Möglichkeit, diese Stimmung zu erzeugen, und das ist die Erkenntnis des wirklichen 
menschlichen Wesenskernes und seiner Zusammensetzung, wie die Geisteswissenschaft sie 
uns gibt. Man muss den Menschen kennen, wenn man Mensch sein will.“  127, 27f

  Die Aufgabe der sozialen Gestaltung „kann nicht darin liegen, das „Glück“ zu begründen 
(..) Auch der natürliche gesunde Organismus schafft von sich aus nicht, was die Seele an 
innerer Kultur entfalten muss; ein kranker natürlicher Organismus verhindert sie daran.“  
24, 219 (>Nützlichkeitslehre, >Trieb und Lust, >Egoismus, >Genuss, >Sinn)

 
 „Und so werden wir, wie die Menschheit im Grunde durch Unglück den Christus gefunden 
hat, durch Unglück auch den Christus in der neuen Auffassungsweise und Gestalt zu suchen
haben.“  186, 310

  Goethe: „Wie jeder neu aufgefundene Planet nach Keplers Gesetzen um seinen Fixstern 
kreisen muss, so muss jeder Vorgang in der organischen Natur nach Goethes Ideen 
geschehen. .. Goethe ist der Kopernikus und Kepler der organischen Welt.“ 1, 95

„Wessen Kausalitätsbedürfnis befriedigt ist, wenn es ihm gelungen ist, die Naturvorgänge 
auf Mechanik der Atome zurückzuführen, dem fehlt das Organ, um Goethe zu verstehen.“  
1, 287

  „Das ist das Belehrende und Grossartige an Goethes Wissenschaftlichkeit und allem 
Goetheschen Streben, dass das, was er an Begriffen und Ideen gibt, Realität hat, dass es 
wirkt wie ein Licht, leuchtend wird und die Gegenstände um ihn herum beleuchtet.“ Wir 
haben nie „das Gefühl, das ist Goethes «Meinung». Er steht da und wenn wir ihn sehen, 
finden wir nur, dass wir die Dinge besser begreifen .. Dadurch eben konnte er zum 
Vereinigungspunkt feindlicher Brüder werden.“  57, 72 

  „Goethes Weltanschauung“: „..dieses Büchelchen ist vorzugsweise dazu geschrieben, um 
zu zeigen, dass es zwei Strömungen in der Gegenwart auf dem Gebiete alles Erkennens 
gibt: Eine in der Dekadenz lebende Strömung, die alle anbeten, und eine, die die 
fruchtbarsten Keime für die Zukunft enthält, und die alle meiden.“ 185, 178 



  „Goethe tendiert darauf hin, ein spirituelles Verhältnis zwischen der einzelnen 
Menschenseele und dem Christus-Impuls zu suchen. Das ist von einer grossen Bedeutung 
für das Verständnis nicht nur Goethes, sondern auch des Goetheanismus.“   185, 200f

 
 „Und in demselben Zeitalter steht entgegen diesen Menschen, ...deren höchste Kulmination
in Goethe und im Goetheanismus liegt, .. die allerärgste Bewahrung der Nibelungenwildheit
in vollstem Verfall unter Friedrich dem Grossen.“   190, 169

  „Während Luzifer immer die Tendenz der Vereinheitlichung hat, ist das ahrimanische 
Prinzip von der Tendenz durchdrungen, zu differenzieren.“ Goethe hat den luziferischen 
Mächten kühn ins Angesicht geschaut. Er hat nicht vereinheitlicht, sondern sich an das 
konkrete Einzelne gehalten.  191, 271  (>Ahriman und Luzifer, >Denken, platonisches)

  Goethes Märchen: Goethe hat im „Märchen“ konkret, mannigfaltig und bildhaft das 
behandelt, was Schiller in den ästhetischen Briefen philosophisch-verstandesmässig machte.
„Man kann heute nicht mehr so diese Dinge geben.“ - Weisheit, goldener König = 
Geistesleben; Schein, silberner König = Staat; Kupferner König, Gewalt = 
Wirtschaftsleben; Gemischter König = Einheitsstaat.   200, 67f  (>Schillers „Briefe..“)

  Goethe „deutete an, dass er eigentlich etwas meinte wie einen Zukunftszustand des 
sozialen Lebens. Sie finden das gut ausgedrückt in dem Schlusse des «Märchens» von der 
grünen Schlange und der schönen Lilie, aber er möchte nicht durchbrechen bis zu einer 
scharfen Charakteristik. Er sagte nicht, das soziale Leben müsse dreigegliedert sein, so wie 
dreigegliedert sein muss dasjenige, was er darstellt durch den goldenen König, den König 
der Weisheit, den silbernen König, den König des äusseren Scheins, des Scheinlebens, des 
politischen Lebens, den ehernen König, des Lebens im Materiellen, im Wirtschaftlichen. Er 
stellt ja auch dar den Einheitsstaat in dem gemischten König, der in sich selber 
zusammensinkt; aber er bricht nicht durch zu dieser Charakteristik. .. die Zeit war noch 
nicht da, um nun das, was da halb in der Phantasie, halb schon in der Imagination lebend 
vorhanden war, hinauszutragen in das Leben.“  197, 198  

  Diese Dinge müssen heute anders erfasst werden; im geistigen Erfassen des alltäglichsten 
Lebens. Die „Pforte der Einweihung“ stellt dasselbe Thema dar.  188, 171 (>Steiners 
„Pforte der Einweihung“)  

  Analog dem „Märchen“ ist Gewalt, Erscheinung, Erkenntnis verteilt in Westen, Mitte, 
Osten.   186, 153 und 179  (>Denken, platonisches, >Wissenschaft, heutige)
  
  Goethes Naturanschauung: Goethe geht von dem Gedanken aus, „dass jedes Objekt zwei
Seiten hat: die eine unmittelbare seines Erscheinens (Erscheinungsform), die zweite, welche
sein Wesen enthält. So gelangt Goethe zu der allein befriedigenden Naturanschauung, 
welche die eine wahrhaft objektive Methode begründet. Wenn eine Theorie die Idee als 
etwas dem Objekte selbst Fremdes, bloss Subjektives betrachtet, so kann sie nicht 
behaupten, wahrhaft objektiv zu sein, wenn sie sich nur überhaupt der Idee bedient. Goethe 
aber kann behaupten, nichts zu den Objekten hinzuzufügen, was nicht schon in ihnen selbst 
läge.“  1, 98

  Goethe, Schiller und Steiner: Das Studium der Schillerschen «Ästhetischen Briefe» 

  „Goethe tendiert darauf hin, ein spirituelles Verhältnis zwischen der einzelnen 
Menschenseele und dem Christus-Impuls zu suchen. Das ist von einer grossen Bedeutung 
für das Verständnis nicht nur Goethes, sondern auch des Goetheanismus.“   185, 200f

 
 „Und in demselben Zeitalter steht entgegen diesen Menschen, ...deren höchste Kulmination
in Goethe und im Goetheanismus liegt, .. die allerärgste Bewahrung der Nibelungenwildheit
in vollstem Verfall unter Friedrich dem Grossen.“   190, 169

  „Während Luzifer immer die Tendenz der Vereinheitlichung hat, ist das ahrimanische 
Prinzip von der Tendenz durchdrungen, zu differenzieren.“ Goethe hat den luziferischen 
Mächten kühn ins Angesicht geschaut. Er hat nicht vereinheitlicht, sondern sich an das 
konkrete Einzelne gehalten.  191, 271  (>Ahriman und Luzifer, >Denken, platonisches)

  Goethes Märchen: Goethe hat im „Märchen“ konkret, mannigfaltig und bildhaft das 
behandelt, was Schiller in den ästhetischen Briefen philosophisch-verstandesmässig machte.
„Man kann heute nicht mehr so diese Dinge geben.“ - Weisheit, goldener König = 
Geistesleben; Schein, silberner König = Staat; Kupferner König, Gewalt = 
Wirtschaftsleben; Gemischter König = Einheitsstaat.   200, 67f  (>Schillers „Briefe..“)

  Goethe „deutete an, dass er eigentlich etwas meinte wie einen Zukunftszustand des 
sozialen Lebens. Sie finden das gut ausgedrückt in dem Schlusse des «Märchens» von der 
grünen Schlange und der schönen Lilie, aber er möchte nicht durchbrechen bis zu einer 
scharfen Charakteristik. Er sagte nicht, das soziale Leben müsse dreigegliedert sein, so wie 
dreigegliedert sein muss dasjenige, was er darstellt durch den goldenen König, den König 
der Weisheit, den silbernen König, den König des äusseren Scheins, des Scheinlebens, des 
politischen Lebens, den ehernen König, des Lebens im Materiellen, im Wirtschaftlichen. Er 
stellt ja auch dar den Einheitsstaat in dem gemischten König, der in sich selber 
zusammensinkt; aber er bricht nicht durch zu dieser Charakteristik. .. die Zeit war noch 
nicht da, um nun das, was da halb in der Phantasie, halb schon in der Imagination lebend 
vorhanden war, hinauszutragen in das Leben.“  197, 198  

  Diese Dinge müssen heute anders erfasst werden; im geistigen Erfassen des alltäglichsten 
Lebens. Die „Pforte der Einweihung“ stellt dasselbe Thema dar.  188, 171 (>Steiners 
„Pforte der Einweihung“)  

  Analog dem „Märchen“ ist Gewalt, Erscheinung, Erkenntnis verteilt in Westen, Mitte, 
Osten.   186, 153 und 179  (>Denken, platonisches, >Wissenschaft, heutige)
  
  Goethes Naturanschauung: Goethe geht von dem Gedanken aus, „dass jedes Objekt zwei
Seiten hat: die eine unmittelbare seines Erscheinens (Erscheinungsform), die zweite, welche
sein Wesen enthält. So gelangt Goethe zu der allein befriedigenden Naturanschauung, 
welche die eine wahrhaft objektive Methode begründet. Wenn eine Theorie die Idee als 
etwas dem Objekte selbst Fremdes, bloss Subjektives betrachtet, so kann sie nicht 
behaupten, wahrhaft objektiv zu sein, wenn sie sich nur überhaupt der Idee bedient. Goethe 
aber kann behaupten, nichts zu den Objekten hinzuzufügen, was nicht schon in ihnen selbst 
läge.“  1, 98

  Goethe, Schiller und Steiner: Das Studium der Schillerschen «Ästhetischen Briefe» 



würde „ein guter Weg sein zum Hineinmünden in das, was Sie finden in meiner Schrift 
«Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten?» .. Und wiederum könnte Goethes 
«Märchen von der grünen Schlange und der schönen Lilie» die Vorbereitung sein, um jene 
Art der Geisteskonfiguration sich anzueignen, die nicht aus dem bloßen Verstande, sondern 
aus tieferen Kräften heraus kommen kann, und die dann so etwas wie die «Kernpunkte der 
sozialen Frage» wirklich verstehen könnte.“  200, 77 

  Goethe und Steiner: Goethe „verlangt einen Phänomenalismus .. Er verlangt 
zurückzugehen von den sekundären Erscheinungen, die uns zunächst in der Außenwelt 
entgegentreten, zu dem Urphänomen .. wie es der Mathematiker übt, wenn er von den 
komplizierteren Gebilden des äußeren Anschauens zu dem Axiom zurückgeht. Die 
Urphänomene sollen die empirischen Axiome, die erfahrbaren Axiome sein. (…) Damit hat 
Goethe einiges Licht gebracht in den einen Pol, der sich sonst so finster ausnimmt, wenn 
wir den bloßen Materiebegriff statuieren. … Dem, was Goethesche Phänomenologie ist als 
Erfassung der Außenwelt, muss ein ebensolches Erfassen der menschlichen 
Bewusstseinswelt gegenübergestellt werden, „ein Erfassen, das nun im strengsten Sinne 
eine solche Rechenschaft ablegen will wie Goethe der Mathematik gegenüber, ein Erfassen, 
wie ich es in bescheidener Weise versucht habe in meiner «Philosophie der Freiheit».“  
322, 46f  (>Materie und Bewusstsein, >Geist durch die Sinneswelt) 

  Goethes Theorien: „Die objektive Versenkung in die betrachteten Gegenstände 
verursacht, dass der Geist in ihnen völlig aufgeht, so dass uns Goethes Theorien so 
erscheinen, als ob sie nicht ein Geist von den Gegenständen abstrahierte, sondern als ob sie 
die Gegenstände selbst in einem Geiste bildeten, der sich bei der Betrachtung selbst 
vergisst.“  1, 51 

„Im Tatsächlichen irrte er zuweilen; hier kann natürlich auch das Genie die Schranken 
seiner Zeit nicht überwinden. Im Prinzipiellen kam er aber zu Grundanschauungen, die für 
die Wissenschaft des Organischen dieselbe Bedeutung haben, wie Galileis Grundgesetze für
die vom Unorganischen.“  1, 107

  Goetheanismus: „Goethe war sich klar darüber: Wenn die Pflanze da draußen wächst, 
wenn sie Blatt für Blatt, Knoten für Knoten, Blüte für Blüte entwickelt, da lebt in ihr 
Wachstumskraft. Aber mit dieser Wachstumskraft, die da draußen lebt, wollte Goethe sich 
selber verbinden, die wollte er in der eigenen Seele leben lassen. In dem, was er als 
Erkenntnis-Ideen über die Dinge erschuf, sollte etwas leben, was dasselbe ist, wie es 
draußen in den Dingen liegt. Eine ungeheure Intimität des Miterlebens mit den äußeren 
Dingen wird durch eine solche Erkenntnis angestrebt. Man unterschätzt heute noch immer 
die Wucht, die eintritt in dem Erkenntnisstreben der Menschheit, als Goethe sich zu solchen 
Ideen erhebt; denn wir leben heute im Grunde genommen in ganz anderen Erkenntnisideen. 
Die hier gemeinte anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft will aber 
Goetheanismus sein ..“  333, 144f  (>Mitteleuropa und G., >Begriffsbestimmungen ..)

  Goldwährung: „.. dieser Scheinwert, der einem bestimmten Metall zugeschrieben wird, 
der wird aufhören“, wenn die Geldverwaltung von Staate an die Wirtschaft geht. „Dadurch, 
dass die Produktionsmittel in Fluss gebracht werden .. wird allmählich herbeigeführt der 
Charakter der Produktionsmittel als Geldgrundlage.“  190, 26

würde „ein guter Weg sein zum Hineinmünden in das, was Sie finden in meiner Schrift 
«Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten?» .. Und wiederum könnte Goethes 
«Märchen von der grünen Schlange und der schönen Lilie» die Vorbereitung sein, um jene 
Art der Geisteskonfiguration sich anzueignen, die nicht aus dem bloßen Verstande, sondern 
aus tieferen Kräften heraus kommen kann, und die dann so etwas wie die «Kernpunkte der 
sozialen Frage» wirklich verstehen könnte.“  200, 77 

  Goethe und Steiner: Goethe „verlangt einen Phänomenalismus .. Er verlangt 
zurückzugehen von den sekundären Erscheinungen, die uns zunächst in der Außenwelt 
entgegentreten, zu dem Urphänomen .. wie es der Mathematiker übt, wenn er von den 
komplizierteren Gebilden des äußeren Anschauens zu dem Axiom zurückgeht. Die 
Urphänomene sollen die empirischen Axiome, die erfahrbaren Axiome sein. (…) Damit hat 
Goethe einiges Licht gebracht in den einen Pol, der sich sonst so finster ausnimmt, wenn 
wir den bloßen Materiebegriff statuieren. … Dem, was Goethesche Phänomenologie ist als 
Erfassung der Außenwelt, muss ein ebensolches Erfassen der menschlichen 
Bewusstseinswelt gegenübergestellt werden, „ein Erfassen, das nun im strengsten Sinne 
eine solche Rechenschaft ablegen will wie Goethe der Mathematik gegenüber, ein Erfassen, 
wie ich es in bescheidener Weise versucht habe in meiner «Philosophie der Freiheit».“  
322, 46f  (>Materie und Bewusstsein, >Geist durch die Sinneswelt) 

  Goethes Theorien: „Die objektive Versenkung in die betrachteten Gegenstände 
verursacht, dass der Geist in ihnen völlig aufgeht, so dass uns Goethes Theorien so 
erscheinen, als ob sie nicht ein Geist von den Gegenständen abstrahierte, sondern als ob sie 
die Gegenstände selbst in einem Geiste bildeten, der sich bei der Betrachtung selbst 
vergisst.“  1, 51 

„Im Tatsächlichen irrte er zuweilen; hier kann natürlich auch das Genie die Schranken 
seiner Zeit nicht überwinden. Im Prinzipiellen kam er aber zu Grundanschauungen, die für 
die Wissenschaft des Organischen dieselbe Bedeutung haben, wie Galileis Grundgesetze für
die vom Unorganischen.“  1, 107

  Goetheanismus: „Goethe war sich klar darüber: Wenn die Pflanze da draußen wächst, 
wenn sie Blatt für Blatt, Knoten für Knoten, Blüte für Blüte entwickelt, da lebt in ihr 
Wachstumskraft. Aber mit dieser Wachstumskraft, die da draußen lebt, wollte Goethe sich 
selber verbinden, die wollte er in der eigenen Seele leben lassen. In dem, was er als 
Erkenntnis-Ideen über die Dinge erschuf, sollte etwas leben, was dasselbe ist, wie es 
draußen in den Dingen liegt. Eine ungeheure Intimität des Miterlebens mit den äußeren 
Dingen wird durch eine solche Erkenntnis angestrebt. Man unterschätzt heute noch immer 
die Wucht, die eintritt in dem Erkenntnisstreben der Menschheit, als Goethe sich zu solchen 
Ideen erhebt; denn wir leben heute im Grunde genommen in ganz anderen Erkenntnisideen. 
Die hier gemeinte anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft will aber 
Goetheanismus sein ..“  333, 144f  (>Mitteleuropa und G., >Begriffsbestimmungen ..)

  Goldwährung: „.. dieser Scheinwert, der einem bestimmten Metall zugeschrieben wird, 
der wird aufhören“, wenn die Geldverwaltung von Staate an die Wirtschaft geht. „Dadurch, 
dass die Produktionsmittel in Fluss gebracht werden .. wird allmählich herbeigeführt der 
Charakter der Produktionsmittel als Geldgrundlage.“  190, 26



  „So wie heute unsere wirtschaftlichen Verhältnisse sind – dass die Goldwährung das 
Zugrundeliegende ist -, ist es zweifellos, dass Länder, die eben kein Gold haben, im 
wesentlichen in der Bewertung ihrer Produkte ganz abhängig sind von den Ländern, die 
einen Goldbestand haben und davon hängt dann der Wert des Geldes ab.“ NÖS, 66

  „Goldwährung bedeutet Prellung der Welt durch die englische Politik. An die Stelle der 
Goldwährung muss das brauchbare Produktionsmittel treten.“  332b, 87

  Gott, Göttliches:  Die Gottheit hat den Menschen heruntergeschickt und entlassen, um im 
irdischen Dasein zu wirken. Der Mensch steht da wie ein Ebenbild Gottes  er ist da, „um die
Gottheit in sich wirken zu lassen.“  342, 155f

  „Gott ist reine, lautere Liebe, nicht höchste Weisheit, nicht höchste Macht. Gott hat 
behalten die Liebe .. Die Weisheit hat er geteilt mit Luzifer und mit Ahriman die Macht, 
damit der Mensch frei sei, damit der Mensch unter dem Einfluss der Weisheit 
weiterschreiten könne.“  143, 15.1.1912 (?)  (>Schöpfung; Schöpfer, >Wirklichkeit)

 
  „Wir sollten endlich zugeben, dass der Gott, den eine abgelebte Menschheit in den Wolken
wähnte, in unserem Herzen, in unserem Geiste wohnt. Er hat sich in voller 
Selbstentäusserung ganz in die Menschheit ausgegossen. Er hat für sich nichts zu wollen 
übrig behalten, denn er wollte ein Geschlecht, das frei über sich selbst waltet. Er ist in der 
Welt aufgegangen. Der Menschen Wille ist sein Wille, der Menschen Ziele seine Ziele. 
Indem er den Menschen seine ganze Wesenheit eingepflanzt hat, hat er seine eigene 
Existenz aufgegeben. Es gibt einen „Gott in der Geschichte“ nicht; er hat aufgehört zu sein 
um der Freiheit der Menschen willen, um der Göttlichkeit der Welt willen.“   30, 239

  „Alle über das Ich gestellten Wesen zerschellen zuletzt an der Erkenntnis, dass sie nur 
durch das Ich in die Welt gebracht worden sind. … Alle übrigen Dinge der Welt kann man 
durch Ideen definieren, das eigene Ich aber müssen wir als Einzelnes in uns erleben.“  30, 
144  (>Ich, >Christus)

 
  In der Natur sind noch niedere geistige Wesenheiten, aber „innerhalb der menschlichen 
Haut sind die eigentlich schöpferischen Götter.“ von der Natur wird in Zukunft nichts da 
sein, nur das, „was die menschliche Organisation im Inneren durchgeistigt und beseelt.“   
198, 286f

  Im heutigen Entwicklungszyklus der Menschheit muss das, was erscheinen soll, von den 
Menschen selbst getan werden. Man kann nicht abwarten, dass von göttlichen Mächten 
eingegriffen wird.   199, 253

  „Das gemeinsame Urwesen, das alle Menschen durchdringt, ergreift somit der Mensch in 
seinem Denken. Das mit dem Gedankeninhalt erfüllte Leben in der Wirklichkeit ist zugleich
das Leben in Gott.“  4, 249f   (>Christus, >Mensch, freier, >Kirchen)

  „Der Mensch soll nicht bloß lernen, sich hinzuknien an den Altar und zu beten für seinen 
Egoismus, der Mensch soll lernen, einen Gottesdienst zu machen aus alledem, was er in der 
Welt verrichtet.“  196, 209 

  „So wie heute unsere wirtschaftlichen Verhältnisse sind – dass die Goldwährung das 
Zugrundeliegende ist -, ist es zweifellos, dass Länder, die eben kein Gold haben, im 
wesentlichen in der Bewertung ihrer Produkte ganz abhängig sind von den Ländern, die 
einen Goldbestand haben und davon hängt dann der Wert des Geldes ab.“ NÖS, 66

  „Goldwährung bedeutet Prellung der Welt durch die englische Politik. An die Stelle der 
Goldwährung muss das brauchbare Produktionsmittel treten.“  332b, 87

  Gott, Göttliches:  Die Gottheit hat den Menschen heruntergeschickt und entlassen, um im 
irdischen Dasein zu wirken. Der Mensch steht da wie ein Ebenbild Gottes  er ist da, „um die
Gottheit in sich wirken zu lassen.“  342, 155f

  „Gott ist reine, lautere Liebe, nicht höchste Weisheit, nicht höchste Macht. Gott hat 
behalten die Liebe .. Die Weisheit hat er geteilt mit Luzifer und mit Ahriman die Macht, 
damit der Mensch frei sei, damit der Mensch unter dem Einfluss der Weisheit 
weiterschreiten könne.“  143, 15.1.1912 (?)  (>Schöpfung; Schöpfer, >Wirklichkeit)

 
  „Wir sollten endlich zugeben, dass der Gott, den eine abgelebte Menschheit in den Wolken
wähnte, in unserem Herzen, in unserem Geiste wohnt. Er hat sich in voller 
Selbstentäusserung ganz in die Menschheit ausgegossen. Er hat für sich nichts zu wollen 
übrig behalten, denn er wollte ein Geschlecht, das frei über sich selbst waltet. Er ist in der 
Welt aufgegangen. Der Menschen Wille ist sein Wille, der Menschen Ziele seine Ziele. 
Indem er den Menschen seine ganze Wesenheit eingepflanzt hat, hat er seine eigene 
Existenz aufgegeben. Es gibt einen „Gott in der Geschichte“ nicht; er hat aufgehört zu sein 
um der Freiheit der Menschen willen, um der Göttlichkeit der Welt willen.“   30, 239

  „Alle über das Ich gestellten Wesen zerschellen zuletzt an der Erkenntnis, dass sie nur 
durch das Ich in die Welt gebracht worden sind. … Alle übrigen Dinge der Welt kann man 
durch Ideen definieren, das eigene Ich aber müssen wir als Einzelnes in uns erleben.“  30, 
144  (>Ich, >Christus)

 
  In der Natur sind noch niedere geistige Wesenheiten, aber „innerhalb der menschlichen 
Haut sind die eigentlich schöpferischen Götter.“ von der Natur wird in Zukunft nichts da 
sein, nur das, „was die menschliche Organisation im Inneren durchgeistigt und beseelt.“   
198, 286f

  Im heutigen Entwicklungszyklus der Menschheit muss das, was erscheinen soll, von den 
Menschen selbst getan werden. Man kann nicht abwarten, dass von göttlichen Mächten 
eingegriffen wird.   199, 253

  „Das gemeinsame Urwesen, das alle Menschen durchdringt, ergreift somit der Mensch in 
seinem Denken. Das mit dem Gedankeninhalt erfüllte Leben in der Wirklichkeit ist zugleich
das Leben in Gott.“  4, 249f   (>Christus, >Mensch, freier, >Kirchen)

  „Der Mensch soll nicht bloß lernen, sich hinzuknien an den Altar und zu beten für seinen 
Egoismus, der Mensch soll lernen, einen Gottesdienst zu machen aus alledem, was er in der 
Welt verrichtet.“  196, 209 



  „Wenn Sie das Salzfass auf dem Tisch ergreifen, wenn Sie den Löffel Suppe zum Munde 
führen, wenn Sie um fünf Pfennige etwas von Ihren Mitmenschen erkaufen, in allen Dingen
lebt das Göttliche.“  193, 40  (>Schöpfung, Schöpfer, >Kain und Abel)
  
 „Gott“ statt Engel: „Durch die fälschliche Umdeutung eines Engels zu Gott entsteht in der
Menschenseele der Hang zum Materialismus.“ Das Mittel dagegen ist die Anerkenntnis der 
geistigen Hierarchien.   172, 182

  Gott; Reich Gottes: „Wer aus dem Reich Gottes heraus redet, der redet von einer 
Weltenordnung, von der die Naturordnung nur ein untergeordneter Teil ist.“  175, 248

  Gott suchen: „Damals suchten die Götter die Menschen, (..) Heute muss der Mensch die 
Götter suchen.“ .. „Menschliche Ziele müssen selber immer bewusster und bewusster 
werden, dann werden (darin) Kräfte liegen, sich zu den Göttern zu erheben.“   193, 18

  „Im Urbeginne war das Wort“ .. „Also müsste man sagen: Da im Urbeginn das Wort war, 
ist es jetzt nicht mehr. - Sonst würde es heissen: Jetzt ist das Wort. (…) Wir müssen uns 
klar darüber sein, dass alles, was der Mensch durch das gewinnen kann, was hier mit dem 
Worte „Wort“ wiedergegeben wird, nicht dasjenige ist, was gesucht werden soll durch den 
Menschen der Gegenwart und der nächsten Zukunft. Wollte man ein Gegenwärtiges 
ansprechen, dann müsste man eigentlich sagen: Es suche der Mensch den Geist, der sich im 
Worte offenbart. Denn der ist bei Gott. Und der Geist ist ein Gott.“   191, 214

  „Es ist eine Krankheit, Atheist zu sein, den Vater-Gott nicht zu finden. Es ist ein Unglück, 
den Sohnes-Gott nicht zu finden, den Christus. … ein seelischer Schwachsinn ist es, den 
Geist nicht anzuerkennen.“   194, 83  (>Kommunion)

  Gott und Teufel: „Es ist ja eingezogen in dieses neuere Bewusstsein der Menschheit der 
Irrwahn der Zweizahl .. Der Himmel wird als Göttliches angesehen, so wie sie ihn 
schildern, und die Hölle wird als das Teuflische angesehen, während in Wahrheit man es zu 
tun hat auf der einen Seite mit dem himmlisch genannten Luziferischen und auf der anderen
Seite mit dem höllisch genannten Ahrimanischen.“  194, 22f (>Zweiheit, >Ahriman und 
Luzifer)

  Gottgemeinschaft: „Die Erkenntnis ist die geistige Kommunion der Menschheit (..), in 
diesem Satze war gegeben die Hinlenkung der materialistischen  Auffassung der 
Gottgemeinschaft zu einer spirituellen Auffassung der Gottgemeinschaft: Die Umwandlung 
des Brotes in die Seelensubstanz des Erkennens.“ 198, 280 (>Erkennen)

  Gottheit und Hierarchien: „Wir wissen, dass wir von den Engeln aufwärts die 
«Erzengel» haben, «Archangeloi»; dann haben wir die Ordnung der «Urkräfte», die wir 
auch «Archai» nennen; dann kennen wir die «Offenbarungen» oder «Gewalten», «Exusiai»;
dann haben wir die sogenannten «Mächte», «Dynamis», die «Herrschaften», «Kyriotetes»; 
dann die «Throne», die «Cherubim» und die «Seraphim». Erst dann, jenseits der Seraphim, 
würden wir von dem sprechen, was man im christlichen Sinne die eigentliche «Gottheit» 
nennt. Denn der wirkliche Okkultist, die wirkliche Geisteswissenschaft oder Okkultismus 
kann nicht die gewöhnliche, triviale Vorstellung teilen, dass der Mensch unmittelbar 
aufblicken könnte zur höchsten Gottheit; sondern wir haben die ganze Leiter von 

  „Wenn Sie das Salzfass auf dem Tisch ergreifen, wenn Sie den Löffel Suppe zum Munde 
führen, wenn Sie um fünf Pfennige etwas von Ihren Mitmenschen erkaufen, in allen Dingen
lebt das Göttliche.“  193, 40  (>Schöpfung, Schöpfer, >Kain und Abel)
  
 „Gott“ statt Engel: „Durch die fälschliche Umdeutung eines Engels zu Gott entsteht in der
Menschenseele der Hang zum Materialismus.“ Das Mittel dagegen ist die Anerkenntnis der 
geistigen Hierarchien.   172, 182

  Gott; Reich Gottes: „Wer aus dem Reich Gottes heraus redet, der redet von einer 
Weltenordnung, von der die Naturordnung nur ein untergeordneter Teil ist.“  175, 248

  Gott suchen: „Damals suchten die Götter die Menschen, (..) Heute muss der Mensch die 
Götter suchen.“ .. „Menschliche Ziele müssen selber immer bewusster und bewusster 
werden, dann werden (darin) Kräfte liegen, sich zu den Göttern zu erheben.“   193, 18

  „Im Urbeginne war das Wort“ .. „Also müsste man sagen: Da im Urbeginn das Wort war, 
ist es jetzt nicht mehr. - Sonst würde es heissen: Jetzt ist das Wort. (…) Wir müssen uns 
klar darüber sein, dass alles, was der Mensch durch das gewinnen kann, was hier mit dem 
Worte „Wort“ wiedergegeben wird, nicht dasjenige ist, was gesucht werden soll durch den 
Menschen der Gegenwart und der nächsten Zukunft. Wollte man ein Gegenwärtiges 
ansprechen, dann müsste man eigentlich sagen: Es suche der Mensch den Geist, der sich im 
Worte offenbart. Denn der ist bei Gott. Und der Geist ist ein Gott.“   191, 214

  „Es ist eine Krankheit, Atheist zu sein, den Vater-Gott nicht zu finden. Es ist ein Unglück, 
den Sohnes-Gott nicht zu finden, den Christus. … ein seelischer Schwachsinn ist es, den 
Geist nicht anzuerkennen.“   194, 83  (>Kommunion)

  Gott und Teufel: „Es ist ja eingezogen in dieses neuere Bewusstsein der Menschheit der 
Irrwahn der Zweizahl .. Der Himmel wird als Göttliches angesehen, so wie sie ihn 
schildern, und die Hölle wird als das Teuflische angesehen, während in Wahrheit man es zu 
tun hat auf der einen Seite mit dem himmlisch genannten Luziferischen und auf der anderen
Seite mit dem höllisch genannten Ahrimanischen.“  194, 22f (>Zweiheit, >Ahriman und 
Luzifer)

  Gottgemeinschaft: „Die Erkenntnis ist die geistige Kommunion der Menschheit (..), in 
diesem Satze war gegeben die Hinlenkung der materialistischen  Auffassung der 
Gottgemeinschaft zu einer spirituellen Auffassung der Gottgemeinschaft: Die Umwandlung 
des Brotes in die Seelensubstanz des Erkennens.“ 198, 280 (>Erkennen)

  Gottheit und Hierarchien: „Wir wissen, dass wir von den Engeln aufwärts die 
«Erzengel» haben, «Archangeloi»; dann haben wir die Ordnung der «Urkräfte», die wir 
auch «Archai» nennen; dann kennen wir die «Offenbarungen» oder «Gewalten», «Exusiai»;
dann haben wir die sogenannten «Mächte», «Dynamis», die «Herrschaften», «Kyriotetes»; 
dann die «Throne», die «Cherubim» und die «Seraphim». Erst dann, jenseits der Seraphim, 
würden wir von dem sprechen, was man im christlichen Sinne die eigentliche «Gottheit» 
nennt. Denn der wirkliche Okkultist, die wirkliche Geisteswissenschaft oder Okkultismus 
kann nicht die gewöhnliche, triviale Vorstellung teilen, dass der Mensch unmittelbar 
aufblicken könnte zur höchsten Gottheit; sondern wir haben die ganze Leiter von 



Wesenheiten .. dazwischen stehen. Und in einer gewissen Beziehung muss es uns als eine 
Bequemlichkeit des Geistes gelten, wenn man heute vielfach hören kann: Ach, was 
brauchen wir die ganze Stufenleiter von Wesenheiten, der Mensch kann doch in ein 
unmittelbares Verhältnis zu der Gottheit kommen! Diese Bequemlichkeit kann der 
Theosoph und Okkultist nicht mitmachen; denn die Wesenheiten sind durchaus wirklich ..“ 
Der Engel leitet den Menschen bei seiner Arbeit, das Geistselbst im astralischen Leibe 
auszubilden. Der Erzengel lenkt und leitet das ganze Volk. Die Urkräfte oder Zeitgeister 
sind verschieden in den einzelnen Epochen. Die Lenkung und Leitung des Planeten ist 
Sache der Exusiai. 102, 118ff (bei fvn-rs.net 139)

  Grenzen der Naturerkenntnis >Sinnesanschauung, Grenze

  Grenzen und Territorien: Frage: Denken Sie sich die Dreigliederung der sozialen 
Ordnung innerhalb der bestehenden Staaten durchgeführt oder wie? Das heisst, ist der 
heutige Staat der Rahmen mit seinen politischen Grenzen auch in der neuen Ordnung?
Nun, es ist nur möglich, irgend etwas fruchtbar zu gestalten, wenn man nicht alles kurz und 
klein schlagen will ..“ In einer wirklichen Wirtschaftswissenschaft .. wird sich mancherlei 
ergeben in Bezug auf die Übergrenzung der sozialen Organisationen. So werden sich zum 
Beispiel Gesetze aus dem Wirtschaftsleben heraus selbst ergeben, wie Wirtschaftsgebiete, 
Wirtschaftsterritorien in sich abgegrenzt werden sollen .. Eine wirkliche 
Wirtschaftswissenschaft zeigt: .. Durch die inneren Bedingungen eines 
Wirtschaftsterritoriums, durch die mannigfaltige Produktion, durch die mannigfaltigen 
Zweige, mannigfaltigen Gebiete, die da sind, ist auch die Grösse dieses Territoriums 
bestimmt. Wollte ich das Gesetz für diese Größe aussprechen, so müsste ich etwa sagen: zu 
kleine Wirtschaftsgebiete irgendwelcher Art wirken dadurch schädlich, dass sie ..  
gewissermassen die assoziierten Menschen verhungern lassen; zu grosse 
Wirtschaftsterritorien dagegen wirken so, dass sie die ausserhalb des Territoriums 
Befindlichen schädigen, verhungern lassen. Man kann tatsächlich für kleinere 
Wirtschaftsgesichtspunkte und auch für grössere Wirtschaftsgesichtspunkte aus inneren 
Gesetzen heraus die Grösse der Wirtschaftsterritorien bestimmen lassen. Und es ist auch gar
nicht geboten .. , wenn der soziale Organismus wirklich dreigegliedert ist, dass die 
Geistesgrenzen mit den Wirtschaftsgrenzen oder mit den Rechtsgrenzen zusammenfallen. 
Ein grosser Teil des Unheiles in der Gegenwart, das sich entladen hat in dieser furchtbaren 
Weltkriegskatastrophe .. beruht darauf, dass man eben unter dem Einheitsstaat überall 
wirtschaftliche, politische und Geisteskulturgrenzen hat zusammenfallen lassen. … 
Zunächst wird sich allerdings herausstellen, dass die historischen Körperschaften und 
Gebilde hinarbeiten müssen nach diesem Impuls der Dreigliederung des sozialen 
Organismus. Dann aber, wenn sie diese in gesunder Weise, ich will nicht sagen, 
durchgeführt haben, sondern in sich haben, dann wird aus dem Gesetze des Lebens, das sich
dann ergibt, schon das andere hervorgehen.“  332a, 175f  (>Assoziationen, Grösse)

  „Dasjenige, um was es sich handelt, ist, dass ferner nicht Staaten wie geschlossene Gebiete
miteinander verhandeln, sondern dass von jedem sozialen Gebilde nach jedem anderen — 
es kann auch einseitig geschehen, daher kann jeder Staat damit anfangen —, dass jeder 
Staat mit jedem anderen Staat, oder ein Staat aus seinen drei Gliedern heraus mit einem 
andern Staat, der an der alten Konfundierung noch festhält, und sein Vertrauen dazu gibt, 
dass in Betracht kommen auf der einen Seite die Vertreter des reinen Wirtschaftskörpers, die
wiederum mit dem wirtschaftlichen Leben der Aussenwelt für sich, aus den 

Wesenheiten .. dazwischen stehen. Und in einer gewissen Beziehung muss es uns als eine 
Bequemlichkeit des Geistes gelten, wenn man heute vielfach hören kann: Ach, was 
brauchen wir die ganze Stufenleiter von Wesenheiten, der Mensch kann doch in ein 
unmittelbares Verhältnis zu der Gottheit kommen! Diese Bequemlichkeit kann der 
Theosoph und Okkultist nicht mitmachen; denn die Wesenheiten sind durchaus wirklich ..“ 
Der Engel leitet den Menschen bei seiner Arbeit, das Geistselbst im astralischen Leibe 
auszubilden. Der Erzengel lenkt und leitet das ganze Volk. Die Urkräfte oder Zeitgeister 
sind verschieden in den einzelnen Epochen. Die Lenkung und Leitung des Planeten ist 
Sache der Exusiai. 102, 118ff (bei fvn-rs.net 139)

  Grenzen der Naturerkenntnis >Sinnesanschauung, Grenze

  Grenzen und Territorien: Frage: Denken Sie sich die Dreigliederung der sozialen 
Ordnung innerhalb der bestehenden Staaten durchgeführt oder wie? Das heisst, ist der 
heutige Staat der Rahmen mit seinen politischen Grenzen auch in der neuen Ordnung?
Nun, es ist nur möglich, irgend etwas fruchtbar zu gestalten, wenn man nicht alles kurz und 
klein schlagen will ..“ In einer wirklichen Wirtschaftswissenschaft .. wird sich mancherlei 
ergeben in Bezug auf die Übergrenzung der sozialen Organisationen. So werden sich zum 
Beispiel Gesetze aus dem Wirtschaftsleben heraus selbst ergeben, wie Wirtschaftsgebiete, 
Wirtschaftsterritorien in sich abgegrenzt werden sollen .. Eine wirkliche 
Wirtschaftswissenschaft zeigt: .. Durch die inneren Bedingungen eines 
Wirtschaftsterritoriums, durch die mannigfaltige Produktion, durch die mannigfaltigen 
Zweige, mannigfaltigen Gebiete, die da sind, ist auch die Grösse dieses Territoriums 
bestimmt. Wollte ich das Gesetz für diese Größe aussprechen, so müsste ich etwa sagen: zu 
kleine Wirtschaftsgebiete irgendwelcher Art wirken dadurch schädlich, dass sie ..  
gewissermassen die assoziierten Menschen verhungern lassen; zu grosse 
Wirtschaftsterritorien dagegen wirken so, dass sie die ausserhalb des Territoriums 
Befindlichen schädigen, verhungern lassen. Man kann tatsächlich für kleinere 
Wirtschaftsgesichtspunkte und auch für grössere Wirtschaftsgesichtspunkte aus inneren 
Gesetzen heraus die Grösse der Wirtschaftsterritorien bestimmen lassen. Und es ist auch gar
nicht geboten .. , wenn der soziale Organismus wirklich dreigegliedert ist, dass die 
Geistesgrenzen mit den Wirtschaftsgrenzen oder mit den Rechtsgrenzen zusammenfallen. 
Ein grosser Teil des Unheiles in der Gegenwart, das sich entladen hat in dieser furchtbaren 
Weltkriegskatastrophe .. beruht darauf, dass man eben unter dem Einheitsstaat überall 
wirtschaftliche, politische und Geisteskulturgrenzen hat zusammenfallen lassen. … 
Zunächst wird sich allerdings herausstellen, dass die historischen Körperschaften und 
Gebilde hinarbeiten müssen nach diesem Impuls der Dreigliederung des sozialen 
Organismus. Dann aber, wenn sie diese in gesunder Weise, ich will nicht sagen, 
durchgeführt haben, sondern in sich haben, dann wird aus dem Gesetze des Lebens, das sich
dann ergibt, schon das andere hervorgehen.“  332a, 175f  (>Assoziationen, Grösse)

  „Dasjenige, um was es sich handelt, ist, dass ferner nicht Staaten wie geschlossene Gebiete
miteinander verhandeln, sondern dass von jedem sozialen Gebilde nach jedem anderen — 
es kann auch einseitig geschehen, daher kann jeder Staat damit anfangen —, dass jeder 
Staat mit jedem anderen Staat, oder ein Staat aus seinen drei Gliedern heraus mit einem 
andern Staat, der an der alten Konfundierung noch festhält, und sein Vertrauen dazu gibt, 
dass in Betracht kommen auf der einen Seite die Vertreter des reinen Wirtschaftskörpers, die
wiederum mit dem wirtschaftlichen Leben der Aussenwelt für sich, aus den 



Lebensgrundlagen des Wirtschaftskörpers heraus verfahren, indem .. politische 
Beziehungen, diejenigen Faktoren, die es überhaupt mit dem Verhältnisse von Mensch zu 
Mensch zu tun haben, verkehren mit den entsprechenden Faktoren des anderen sozialen 
Territoriums. Ebenso die geistigen Vertreter mit den geistigen Vertretern des anderen 
Territoriums. Dadurch gewinnen die sogenannten Landesgrenzen  eine ganz andere ≪ ≫
Bedeutung; dadurch wird dasjenige, was durch die Landesgrenzen zu Konflikten
führt, nicht mehr, wie es jetzt geschieht, .. aufgebauscht .., sondern ein Konflikt auf einem
Gebiete wird ausgeglichen durch die anderen Gebiete, die daneben wirken.“  336, 72f

  „Man braucht nicht besorgt zu sein, dass derjenige, der sein Leben in reger 
Ortsveränderung zuzubringen hat, durch solche Assoziationen eingeengt sein werde. Er 
wird den Übergang von der einen in die andere leicht finden, wenn nicht staatliche 
Organisation, sondern wirtschaftliche Interessen den Übergang bewirken werden.“  Kp, 16

  „Interessenzusammenhänge der einzelnen sozialen Organismen werden sich ergeben, 
welche die Landesgrenzen als unbeträchtlich .. erscheinen lassen werden.“   Kp, 141

  Das Aufhören des alten Staatsbegriffes und seiner Grenzen. Der dreigeteilte soziale 
Organismus wird sich selber seine Grenzen schaffen.   196, 16,1,20  (>Dreigliederung)

  „Wenn wir immer und immer wiederum fortreden: Was hat dieser oder jener Volksteil für 
eine Aufgabe? -, dann errichten wir in unserem Geiste solche Grenzen und kommen nicht 
über diese Grenzen hinweg zum Ergreifen der Gesamtaufgabe der Menschheit.“  
 337b, 122f

  Grundeinkommen: Manche seiner Befürworter möchten sich auf Steiners Trennung der 
Arbeit vom Einkommen berufen. Diese betrifft allerdings die Zuordnung der Arbeit zu 
Rechten und Pflichten und damit das Beenden von Arbeit als Ware, also der Käuflichkeit 
von Arbeit. Leistung und Gegenleistung als Prinzip des Zusammen-Wirtschaftens würden so
erst ermöglicht; die Abhängigkeit der Arbeit vom Kapital wäre beseitigt und dessen Rolle 
wäre eine andere als heute. Beim BGE würde diese Abhängigkeit nicht nur weiter-bestehen,
sondern zunehmen und das Kapital würde seine Rolle behalten. (A.K.)

  Grundrente: „So hat die Grundrente einen politischen Hintergrund und nicht einen
wirtschaftlichen; die Grundrente stellt in Wirklichkeit eine Bezahlung für eine rechtliche 
Garantie dar: die Rechtssicherheit, ein Stück Land ungestört zu besitzen und seine Früchte 
zu genießen. Also, wer die Grundrente bezieht, hat sie sich dadurch verschafft, dass sich das
Recht, über ein bestimmtes Stück Land zu verfügen, als Macht über bestimmte Menschen, 
die auf seinem Boden leben, auswirkt. Das war in der Zeit des Feudalismus so, wo der 
Grundherr für seine Leute verantwortlich war. Was liegt aber heute vor? Nun, die Sorge für 
Leben und Eigentum, für die Landessicherheit, für die Rechtspflege, für die Armen- und 
Krankenunterstützung ist auf die Allgemeinheit übergegangen, doch die Grundbesitzer 
beziehen die Grundrente weiter.“  331a, 74

  Grundrente und Existenzminimum: Der Gedanke, dass jeder ein Existenzminimum 
braucht, um in einer Gemeinschaft leben zu können, ist scheinbar selbstverständlich. Es ist 
aber kein primärer Gedanke. Denn was ist, wenn man ihn einfach nicht verwirklichen kann?
Primär ist hier etwas anderes. „Sehen Sie, die Grundrente, die man irgendwie bewerten 

Lebensgrundlagen des Wirtschaftskörpers heraus verfahren, indem .. politische 
Beziehungen, diejenigen Faktoren, die es überhaupt mit dem Verhältnisse von Mensch zu 
Mensch zu tun haben, verkehren mit den entsprechenden Faktoren des anderen sozialen 
Territoriums. Ebenso die geistigen Vertreter mit den geistigen Vertretern des anderen 
Territoriums. Dadurch gewinnen die sogenannten Landesgrenzen  eine ganz andere ≪ ≫
Bedeutung; dadurch wird dasjenige, was durch die Landesgrenzen zu Konflikten
führt, nicht mehr, wie es jetzt geschieht, .. aufgebauscht .., sondern ein Konflikt auf einem
Gebiete wird ausgeglichen durch die anderen Gebiete, die daneben wirken.“  336, 72f

  „Man braucht nicht besorgt zu sein, dass derjenige, der sein Leben in reger 
Ortsveränderung zuzubringen hat, durch solche Assoziationen eingeengt sein werde. Er 
wird den Übergang von der einen in die andere leicht finden, wenn nicht staatliche 
Organisation, sondern wirtschaftliche Interessen den Übergang bewirken werden.“  Kp, 16

  „Interessenzusammenhänge der einzelnen sozialen Organismen werden sich ergeben, 
welche die Landesgrenzen als unbeträchtlich .. erscheinen lassen werden.“   Kp, 141

  Das Aufhören des alten Staatsbegriffes und seiner Grenzen. Der dreigeteilte soziale 
Organismus wird sich selber seine Grenzen schaffen.   196, 16,1,20  (>Dreigliederung)

  „Wenn wir immer und immer wiederum fortreden: Was hat dieser oder jener Volksteil für 
eine Aufgabe? -, dann errichten wir in unserem Geiste solche Grenzen und kommen nicht 
über diese Grenzen hinweg zum Ergreifen der Gesamtaufgabe der Menschheit.“  
 337b, 122f

  Grundeinkommen: Manche seiner Befürworter möchten sich auf Steiners Trennung der 
Arbeit vom Einkommen berufen. Diese betrifft allerdings die Zuordnung der Arbeit zu 
Rechten und Pflichten und damit das Beenden von Arbeit als Ware, also der Käuflichkeit 
von Arbeit. Leistung und Gegenleistung als Prinzip des Zusammen-Wirtschaftens würden so
erst ermöglicht; die Abhängigkeit der Arbeit vom Kapital wäre beseitigt und dessen Rolle 
wäre eine andere als heute. Beim BGE würde diese Abhängigkeit nicht nur weiter-bestehen,
sondern zunehmen und das Kapital würde seine Rolle behalten. (A.K.)

  Grundrente: „So hat die Grundrente einen politischen Hintergrund und nicht einen
wirtschaftlichen; die Grundrente stellt in Wirklichkeit eine Bezahlung für eine rechtliche 
Garantie dar: die Rechtssicherheit, ein Stück Land ungestört zu besitzen und seine Früchte 
zu genießen. Also, wer die Grundrente bezieht, hat sie sich dadurch verschafft, dass sich das
Recht, über ein bestimmtes Stück Land zu verfügen, als Macht über bestimmte Menschen, 
die auf seinem Boden leben, auswirkt. Das war in der Zeit des Feudalismus so, wo der 
Grundherr für seine Leute verantwortlich war. Was liegt aber heute vor? Nun, die Sorge für 
Leben und Eigentum, für die Landessicherheit, für die Rechtspflege, für die Armen- und 
Krankenunterstützung ist auf die Allgemeinheit übergegangen, doch die Grundbesitzer 
beziehen die Grundrente weiter.“  331a, 74

  Grundrente und Existenzminimum: Der Gedanke, dass jeder ein Existenzminimum 
braucht, um in einer Gemeinschaft leben zu können, ist scheinbar selbstverständlich. Es ist 
aber kein primärer Gedanke. Denn was ist, wenn man ihn einfach nicht verwirklichen kann?
Primär ist hier etwas anderes. „Sehen Sie, die Grundrente, die man irgendwie bewerten 



kann nach der Produktivität, die auf irgendeinem Territorium ein Stück Boden hat, diese 
Grundrente, die ergibt nun, sagen wir, eine bestimmte Summe für ein staatlich begrenztes 
Territorium. Der Boden ist nach seiner Produktivität, das heisst, nach der Art oder nach dem
Grade der rationellen Ausnützung gegenüber der Gesamtwirtschaft so und so viel wert.“ 
Der Begriff ist heute schwierig zu denken, „weil sich im heutigen kapitalistischen 
Wirtschaftsleben der Kapitalzins oder das Kapital überhaupt konfundiert hat mit der 
Bodenrente (Hypothekenrecht usw.). … Nun besteht ein notwendiges Verhältnis zwischen 
dieser Grundrente und dem .. Existenzminimum des Menschen … Wenn Sie auf einem 
bestimmten Territorium die Grundrente nehmen, sie dividieren durch die Einwohnerzahl des
betreffenden Territoriums, so bekommen Sie einen Quotienten heraus, und dieser Quotient 
ergibt das allein mögliche Existenzminimum. .. Das ist aber eine primäre Tatsache, das ist 
etwas Fundamentales, dass eigentlich niemand in Wirklichkeit mehr verdient in 
irgendeinem sozialen Organismus, als die gesamte Grundrente dividiert durch die 
Einwohnerzahl. Was sonst mehr verdient wird, wird verdient durch Koalitionen und durch 
Assoziationen, wodurch Verhältnisse geschaffen werden, durch die auf eine Persönlichkeit 
mehr Werte kommen als auf die andere Persönlichkeit. .. Und aus diesem Minimum .. geht 
alles wirtschaftliche Leben, insofern dieses wirtschaftliche Leben sich bezieht auf dasjenige,
was man als einzelner an mobilem Besitz hat, hervor. … Sie können diese primäre Tatsache 
vergleichen .. (damit) dass auf einem bestimmten Territorium nur eine bestimmte Menge 
eines Rohproduktes ist. .. das Rohprodukt können Sie nicht vermehren. Das ist eine primäre 
Tatsache. Ebenso ist es eine primäre Tatsache, dass in Wirklichkeit in einem sozialen 
Organismus niemand mehr verdient,  - man verdient nicht durch Arbeit, auch wenn man 
noch soviel arbeitet – als dasjenige, was dieser Quotient, den ich angeführt habe, ergibt.“   
189, 36ff

  Grundrente als Ware: Grundrente war ursprünglich eine Abgabe für den Schutz des 
Grund und Bodens. Das wurde zu Steuern für die Fürsten, die Heere halten mussten. Die 
Grossgrundbesitzer mussten aber nichts mehr ausgeben für den Schutz des Bodens. 
Trotzdem blieb die Grundrente. Sie verlor im Zusammenhang mit dem Boden ihren Sinn, 
kam in den Zirkulationsprozess der Werte und wurde wie eine Ware behandelt; ein 
„Unsinn“ im Wirtschaftsleben.   338, 172f  (>Boden als Recht, >Zinsfuss, >Recht 
beeinflusst Preis, >Bodenrente)    

  „Durch Macht werden Rechte erworben, Rechte auf Grund und Boden.“ Dem, der das 
Verfügungsrecht hat, muss mehr abgeliefert werden, als er den anderen gibt. „..was also das 
Preisverhältnis fälscht .. ist ja nichts anderes als eine Zwangsschenkung.“   NÖK, 99f

  Gruppe und Ich; Gruppen-Ich: „Ohne den luziferischen und ahrimanischen Einfluss 
sähen sich die Menschen auf Erden vom Himmel herunter differenziert. Die Gruppen 
verhielten sich zueinander in ihrem Leben wie Wesen, die Geistiges willig in Liebe einander
geben und voneinander nehmen. In Rassen und Völkern erscheint die Erdenschwere durch 
den Leib des Menschen; in der geistigen Gruppierung wäre ein Spiegelbild der göttlich-
geistigen Welt erschienen.“ 26, 258

 
  „.. selbst wenn wir zurückgehen in die ersten nachchristlichen Jahrhunderte, so finden wir 
da noch letzte Nachklänge eines uralten Bewusstseins. Der alte Cherusker, der alte 
Sugambrer, Heruler, Brukterer fühlte sich noch nicht in demselben Maße als ein 
persönlicher Mensch wie der heutige Mensch, sondern er fühlte sich als ein Glied seines 

kann nach der Produktivität, die auf irgendeinem Territorium ein Stück Boden hat, diese 
Grundrente, die ergibt nun, sagen wir, eine bestimmte Summe für ein staatlich begrenztes 
Territorium. Der Boden ist nach seiner Produktivität, das heisst, nach der Art oder nach dem
Grade der rationellen Ausnützung gegenüber der Gesamtwirtschaft so und so viel wert.“ 
Der Begriff ist heute schwierig zu denken, „weil sich im heutigen kapitalistischen 
Wirtschaftsleben der Kapitalzins oder das Kapital überhaupt konfundiert hat mit der 
Bodenrente (Hypothekenrecht usw.). … Nun besteht ein notwendiges Verhältnis zwischen 
dieser Grundrente und dem .. Existenzminimum des Menschen … Wenn Sie auf einem 
bestimmten Territorium die Grundrente nehmen, sie dividieren durch die Einwohnerzahl des
betreffenden Territoriums, so bekommen Sie einen Quotienten heraus, und dieser Quotient 
ergibt das allein mögliche Existenzminimum. .. Das ist aber eine primäre Tatsache, das ist 
etwas Fundamentales, dass eigentlich niemand in Wirklichkeit mehr verdient in 
irgendeinem sozialen Organismus, als die gesamte Grundrente dividiert durch die 
Einwohnerzahl. Was sonst mehr verdient wird, wird verdient durch Koalitionen und durch 
Assoziationen, wodurch Verhältnisse geschaffen werden, durch die auf eine Persönlichkeit 
mehr Werte kommen als auf die andere Persönlichkeit. .. Und aus diesem Minimum .. geht 
alles wirtschaftliche Leben, insofern dieses wirtschaftliche Leben sich bezieht auf dasjenige,
was man als einzelner an mobilem Besitz hat, hervor. … Sie können diese primäre Tatsache 
vergleichen .. (damit) dass auf einem bestimmten Territorium nur eine bestimmte Menge 
eines Rohproduktes ist. .. das Rohprodukt können Sie nicht vermehren. Das ist eine primäre 
Tatsache. Ebenso ist es eine primäre Tatsache, dass in Wirklichkeit in einem sozialen 
Organismus niemand mehr verdient,  - man verdient nicht durch Arbeit, auch wenn man 
noch soviel arbeitet – als dasjenige, was dieser Quotient, den ich angeführt habe, ergibt.“   
189, 36ff

  Grundrente als Ware: Grundrente war ursprünglich eine Abgabe für den Schutz des 
Grund und Bodens. Das wurde zu Steuern für die Fürsten, die Heere halten mussten. Die 
Grossgrundbesitzer mussten aber nichts mehr ausgeben für den Schutz des Bodens. 
Trotzdem blieb die Grundrente. Sie verlor im Zusammenhang mit dem Boden ihren Sinn, 
kam in den Zirkulationsprozess der Werte und wurde wie eine Ware behandelt; ein 
„Unsinn“ im Wirtschaftsleben.   338, 172f  (>Boden als Recht, >Zinsfuss, >Recht 
beeinflusst Preis, >Bodenrente)    

  „Durch Macht werden Rechte erworben, Rechte auf Grund und Boden.“ Dem, der das 
Verfügungsrecht hat, muss mehr abgeliefert werden, als er den anderen gibt. „..was also das 
Preisverhältnis fälscht .. ist ja nichts anderes als eine Zwangsschenkung.“   NÖK, 99f

  Gruppe und Ich; Gruppen-Ich: „Ohne den luziferischen und ahrimanischen Einfluss 
sähen sich die Menschen auf Erden vom Himmel herunter differenziert. Die Gruppen 
verhielten sich zueinander in ihrem Leben wie Wesen, die Geistiges willig in Liebe einander
geben und voneinander nehmen. In Rassen und Völkern erscheint die Erdenschwere durch 
den Leib des Menschen; in der geistigen Gruppierung wäre ein Spiegelbild der göttlich-
geistigen Welt erschienen.“ 26, 258

 
  „.. selbst wenn wir zurückgehen in die ersten nachchristlichen Jahrhunderte, so finden wir 
da noch letzte Nachklänge eines uralten Bewusstseins. Der alte Cherusker, der alte 
Sugambrer, Heruler, Brukterer fühlte sich noch nicht in demselben Maße als ein 
persönlicher Mensch wie der heutige Mensch, sondern er fühlte sich als ein Glied seines 



Stammes. Und wenn er «Ich» sagte, so bedeutete dieses Ich noch etwas durchaus anderes, 
als es heute bedeutet. Heute meint der Mensch, wenn er sein Ich ausspricht, das Wesen 
seiner Persönlichkeit, wie es sozusagen in seiner Haut eingeschlossen ist. Damals fühlte der 
Mensch sich gegenüber seinem Stamme so, wie ein Glied sich an unserem Organismus 
fühlt. Er fühlte sich in erster Linie als Sugambrer, Heruler, Brukterer, Cherusker, und erst in 
zweiter Linie als ein persönliches Ich.“ Gewisse Formen der Blutrache, der Familienrache, 
der Stammesrache finden ihre „vollständige Erklärung in dem gemeinsamen Bewusstsein 
des Stammes, in dem Bewusstsein einer Art von Gruppenseele. .. Und wenn wir noch weiter
zurückgehen bis in die klassische alttestamentliche Zeit, in die Zeit des jüdischen Volkes, so
wissen wir, dass der einzelne Jude sich durchaus als ein Glied des ganzen jüdischen Volkes 
fühlte, dass er, wenn er «Ich» aussprach, sich nicht als Repräsentant seines persönlichen 
Ichs fühlte, sondern dass er das Blut des ganzen jüdischen Volkes fühlte, wie es in den 
Generationen herabgeströmt ist seit dem Vater Abraham: «Ich und der Vater Abraham sind 
eins! » In diesem Bewusstsein fühlte sich der Angehörige des Volkes geborgen und 
gewürdigt. .. Und wenn wir noch weiter zurückgehen in urferne Zeiten der Erde, .. Da 
erinnert sich der Einzelne gedächtnismäßig an das, was die Vorfahren getan haben, bis zu 
dem Urahn hinauf. Jahrhunderte hinauf reicht die Erinnerung des Nachkommen. .. Die 
Persönlichkeit kam gar nicht in Betracht. Man erinnerte sich nicht nur an das, was man in 
seiner Kindheit erlebt hatte, sondern man erinnerte sich, was der Vater in seiner Kindheit 
erlebt hatte, was der Großvater erlebt hatte, und so durch Jahrhunderte hindurch; und den 
Inhalt dieser Erinnerung fasste man als eine Einheit zusammen und nannte es meinetwillen 
«Adam» oder «Noah» und dergleichen.“ Das Merkmal der Gruppenseele ist die Weisheit, in
der die Einzelwesen eingebettet sind. Mit dem Fortschreiten der Erdentwickelung kommt 
eine andere Eigenschaft, „.. die Liebe, der Trieb, welcher die Wesen aus freiem Willen 
zueinander führt. Liebe ist die Mission unseres Erdenplaneten.“  102, 101ff  (>Weisheit und
Liebe) 

  Der Einzelne fühlte sich noch mehr als Glied des Stammes – noch bei den Germanen – 
(z.B. ist es gleichgültig, wer aus dem Stamm eine Beleidigung rächt). Früher gab es ein Ich, 
das sich nicht nur über räumliche, sondern auch über zeitliche Gruppen ausdehnte. Es gab 
ein Bluts-Gedächtnis. Ein Patriarch war eine Reihe von Menschen.  103, 72  (>Jahve, 
>Gesetze und freier Geist)

  „Es ist durchaus noch ein Überbleibsel alter instinktiver Zusammenrottungen, wenn die 
Menschen sich heute unter Parteiprogrammen vereinigen“ (…) Bei Rassen und Völkern „ist
es berechtigt, dass Instinktivität waltet in dem Befolgen der Impulse (von) übersinnlichen 
Wesenheiten.“ 199, 29ff   (>Abstraktion, >Instinkt)

 
  Wir sind in vielen Dingen noch nicht über die Gruppen-Iche hinaus. Die Gruppe braucht 
das Gesetz. „Wer sich freiwillig hineinstellt in das Weltenwirken, der ist individuell..“ „Die 
Gnade und die im Innern erkannte Wahrheit ist durch Christus entstanden.“  103, 80  
(>Individualität und Gesamtheit, >Ich und Suggestion, >Volk)

  Die Menschen werden intelligenter; „das bricht herein“ und die Menschheit ist doch von 
luziferischer Seite her geschwächt. „Und so wird es Gruppenbildungen geben (Gog und 
Magog), auch im christlichen Zeitalter der Individualität, und „sie werden der Versuchung 
der satanischen Macht ausgesetzt sein.“  346, 262f  (>Christus, Jehova, ..)

  

Stammes. Und wenn er «Ich» sagte, so bedeutete dieses Ich noch etwas durchaus anderes, 
als es heute bedeutet. Heute meint der Mensch, wenn er sein Ich ausspricht, das Wesen 
seiner Persönlichkeit, wie es sozusagen in seiner Haut eingeschlossen ist. Damals fühlte der 
Mensch sich gegenüber seinem Stamme so, wie ein Glied sich an unserem Organismus 
fühlt. Er fühlte sich in erster Linie als Sugambrer, Heruler, Brukterer, Cherusker, und erst in 
zweiter Linie als ein persönliches Ich.“ Gewisse Formen der Blutrache, der Familienrache, 
der Stammesrache finden ihre „vollständige Erklärung in dem gemeinsamen Bewusstsein 
des Stammes, in dem Bewusstsein einer Art von Gruppenseele. .. Und wenn wir noch weiter
zurückgehen bis in die klassische alttestamentliche Zeit, in die Zeit des jüdischen Volkes, so
wissen wir, dass der einzelne Jude sich durchaus als ein Glied des ganzen jüdischen Volkes 
fühlte, dass er, wenn er «Ich» aussprach, sich nicht als Repräsentant seines persönlichen 
Ichs fühlte, sondern dass er das Blut des ganzen jüdischen Volkes fühlte, wie es in den 
Generationen herabgeströmt ist seit dem Vater Abraham: «Ich und der Vater Abraham sind 
eins! » In diesem Bewusstsein fühlte sich der Angehörige des Volkes geborgen und 
gewürdigt. .. Und wenn wir noch weiter zurückgehen in urferne Zeiten der Erde, .. Da 
erinnert sich der Einzelne gedächtnismäßig an das, was die Vorfahren getan haben, bis zu 
dem Urahn hinauf. Jahrhunderte hinauf reicht die Erinnerung des Nachkommen. .. Die 
Persönlichkeit kam gar nicht in Betracht. Man erinnerte sich nicht nur an das, was man in 
seiner Kindheit erlebt hatte, sondern man erinnerte sich, was der Vater in seiner Kindheit 
erlebt hatte, was der Großvater erlebt hatte, und so durch Jahrhunderte hindurch; und den 
Inhalt dieser Erinnerung fasste man als eine Einheit zusammen und nannte es meinetwillen 
«Adam» oder «Noah» und dergleichen.“ Das Merkmal der Gruppenseele ist die Weisheit, in
der die Einzelwesen eingebettet sind. Mit dem Fortschreiten der Erdentwickelung kommt 
eine andere Eigenschaft, „.. die Liebe, der Trieb, welcher die Wesen aus freiem Willen 
zueinander führt. Liebe ist die Mission unseres Erdenplaneten.“  102, 101ff  (>Weisheit und
Liebe) 

  Der Einzelne fühlte sich noch mehr als Glied des Stammes – noch bei den Germanen – 
(z.B. ist es gleichgültig, wer aus dem Stamm eine Beleidigung rächt). Früher gab es ein Ich, 
das sich nicht nur über räumliche, sondern auch über zeitliche Gruppen ausdehnte. Es gab 
ein Bluts-Gedächtnis. Ein Patriarch war eine Reihe von Menschen.  103, 72  (>Jahve, 
>Gesetze und freier Geist)

  „Es ist durchaus noch ein Überbleibsel alter instinktiver Zusammenrottungen, wenn die 
Menschen sich heute unter Parteiprogrammen vereinigen“ (…) Bei Rassen und Völkern „ist
es berechtigt, dass Instinktivität waltet in dem Befolgen der Impulse (von) übersinnlichen 
Wesenheiten.“ 199, 29ff   (>Abstraktion, >Instinkt)

 
  Wir sind in vielen Dingen noch nicht über die Gruppen-Iche hinaus. Die Gruppe braucht 
das Gesetz. „Wer sich freiwillig hineinstellt in das Weltenwirken, der ist individuell..“ „Die 
Gnade und die im Innern erkannte Wahrheit ist durch Christus entstanden.“  103, 80  
(>Individualität und Gesamtheit, >Ich und Suggestion, >Volk)

  Die Menschen werden intelligenter; „das bricht herein“ und die Menschheit ist doch von 
luziferischer Seite her geschwächt. „Und so wird es Gruppenbildungen geben (Gog und 
Magog), auch im christlichen Zeitalter der Individualität, und „sie werden der Versuchung 
der satanischen Macht ausgesetzt sein.“  346, 262f  (>Christus, Jehova, ..)

  



  Gruppengeister: „Denn es ist dem Menschen der Gegenwart einmal ans Herz gewachsen,
sich unter abstrakten Programmen zu vereinigen … So vereinigen sich die Menschen … zu 
Gruppen unter Parteiprogrammen. Aber diesen Parteiprogrammen entsprechen in der 
geistigen Welt Wesen, und damit hängen diejenigen, die sich an ein Parteiprogramm ketten, 
gewissen Wesen der übersinnlichen Welt an. … Es ist durchaus noch ein Überbleibsel alter 
instinktiver Zusammenrottungen, wenn die Menschen sich heute unter Parteiprogrammen 
vereinigen“ .. Der Geist der Fortentwicklung unseres Zeitalters „fordert die Umwandlung 
alles instinktiv Unbewussten und Unterbewussten in ein bewusstes Wollen, in ein bewusstes
Tun und Reden und Denken. Wir kennen ja auch ältere Gruppierungen von Menschen, 
ältere Gruppierungen von Rassenzusammenhängen, und dann diejenigen Gruppierungen 
von Menschen, die heute noch ein ephemeres Schattendasein, aber ein deshalb nicht 
weniger lautes und wahnbehaftetes Dasein führen: die Gruppierungen der Völker, wir 
kennen es ja.“ Bei Rassen und Völkern „ist es berechtigt, dass Instinktivität waltet in dem 
Befolgen der Impulse dieser übersinnlichen Wesenheiten. - Es ist ja selbstverständlich, dass 
die Menschheit nicht gleich vom Anfange an in einer bewussten Weise etwa Völkergeistern,
Erzengeln folgen konnte .. Die Menschen mussten gewissermassen erst nach und nach zur 
Bewusstheit erzogen werden. (…) Nur einzelne Menschengruppierungen lassen sich auf 
derlei Dinge nicht ein. (Z.B.) die Gruppe der Jesuiten. Sie lässt sich auf die Kinderei von 
Parteiprogrammen nicht ein. (Dem Jesuiten) überträgt man kein Parteiprogramm, .. dem 
zeigt man in Übungen, wie er dem geistigen Führer nachzufolgen hat; den erzieht man dazu,
sich in der Gefolgschaft gegenüber einem übersinnlichen Wesen zu wissen. Und so 
wiederum ist es bei andern, sich mehr oder weniger geheimhaltenden Gruppierungen von 
Menschen in der Gegenwart, auch bei denjenigen, die vom Westen aus die grosse Politik 
machen, die ja fast Schritt für Schritt sich buchstäblich so verwirklicht, wie sie seit langer 
Zeit von diesen Trägern einer gewissen okkulten Politik im Westen vorgezeichnet worden 
ist. Das aber ist es, worauf es ankommt, dass man beachte den Geist des Fortschritts für 
unsere Zeit, dass man wiederum ein Bewusstsein erlange von dem Zusammenhang des 
Menschen mit der geistigen Welt .. Suchen sollte man nach denjenigen Wesenheiten in der 
geistigen Welt, welche an der Konstitution, an der Führung unserer Welt beteiligt sind, 
damit man wissen könne, in welche Gefolgschaft man sich mit dem einen oder dem andern, 
was man tut, wirklich begibt. (…) Wir sind insbesondere in dem sogenannten praktischen 
Leben tief, tief in der Abstraktheit darinnen und insbesondere in dem Parteiwesen sind wir 
in der Abstraktheit darinnen. Wir müssen aus diesem abstrakten Wesen heraus, wenn die 
europäische Katastrophe nicht zu einer vollständigen werden soll. … Was als 
Geisteswissenschaft getrieben wird .. muss eine Erkenntnis als Tat sein. Man muss sich 
bewusst sein, dass indem man Erkenntnisse anstrebt, man von Realitäten zu reden hat, nicht
von blossen logischen Schemen. … Wir erkennen nicht bloss richtige und falsche 
Erkenntnisse an, wir erkennen gesunde und kranke Erkenntnisse an. Wir tauchen ein .. in 
das Gebiet der konkreten Wirklichkeit.“   199, 29ff  

  Im Materialismus ist der Gruppenbegriff abstrakt geworden und kann keinen moralischen 
Impuls mehr abgeben. „Die Geisteswissenschaft aber zeigt, dass in dem Sichtbaren, in dem 
Physischen nicht das ganze Um und Auf des Daseins enthalten ist, sondern dass allem 
Sichtbaren zugrunde liegt das Überphysische, das Unsinnliche, das Übersinnliche, so dass 
solche Dinge wie Gemeinsamkeitsgeister und Gruppengeister für uns keine Abstraktionen 
mehr sind. So wird es uns zu einem genauen Begriff, wenn wir sagen: Auf die Arbeit, und 
wenn sie noch so sehr bewertet wird, kommt es nicht an. Auf die Arbeit kommt es nur an im
Menschheitszusammenhang, wenn diese Arbeit eine für die anderen Menschen 

  Gruppengeister: „Denn es ist dem Menschen der Gegenwart einmal ans Herz gewachsen,
sich unter abstrakten Programmen zu vereinigen … So vereinigen sich die Menschen … zu 
Gruppen unter Parteiprogrammen. Aber diesen Parteiprogrammen entsprechen in der 
geistigen Welt Wesen, und damit hängen diejenigen, die sich an ein Parteiprogramm ketten, 
gewissen Wesen der übersinnlichen Welt an. … Es ist durchaus noch ein Überbleibsel alter 
instinktiver Zusammenrottungen, wenn die Menschen sich heute unter Parteiprogrammen 
vereinigen“ .. Der Geist der Fortentwicklung unseres Zeitalters „fordert die Umwandlung 
alles instinktiv Unbewussten und Unterbewussten in ein bewusstes Wollen, in ein bewusstes
Tun und Reden und Denken. Wir kennen ja auch ältere Gruppierungen von Menschen, 
ältere Gruppierungen von Rassenzusammenhängen, und dann diejenigen Gruppierungen 
von Menschen, die heute noch ein ephemeres Schattendasein, aber ein deshalb nicht 
weniger lautes und wahnbehaftetes Dasein führen: die Gruppierungen der Völker, wir 
kennen es ja.“ Bei Rassen und Völkern „ist es berechtigt, dass Instinktivität waltet in dem 
Befolgen der Impulse dieser übersinnlichen Wesenheiten. - Es ist ja selbstverständlich, dass 
die Menschheit nicht gleich vom Anfange an in einer bewussten Weise etwa Völkergeistern,
Erzengeln folgen konnte .. Die Menschen mussten gewissermassen erst nach und nach zur 
Bewusstheit erzogen werden. (…) Nur einzelne Menschengruppierungen lassen sich auf 
derlei Dinge nicht ein. (Z.B.) die Gruppe der Jesuiten. Sie lässt sich auf die Kinderei von 
Parteiprogrammen nicht ein. (Dem Jesuiten) überträgt man kein Parteiprogramm, .. dem 
zeigt man in Übungen, wie er dem geistigen Führer nachzufolgen hat; den erzieht man dazu,
sich in der Gefolgschaft gegenüber einem übersinnlichen Wesen zu wissen. Und so 
wiederum ist es bei andern, sich mehr oder weniger geheimhaltenden Gruppierungen von 
Menschen in der Gegenwart, auch bei denjenigen, die vom Westen aus die grosse Politik 
machen, die ja fast Schritt für Schritt sich buchstäblich so verwirklicht, wie sie seit langer 
Zeit von diesen Trägern einer gewissen okkulten Politik im Westen vorgezeichnet worden 
ist. Das aber ist es, worauf es ankommt, dass man beachte den Geist des Fortschritts für 
unsere Zeit, dass man wiederum ein Bewusstsein erlange von dem Zusammenhang des 
Menschen mit der geistigen Welt .. Suchen sollte man nach denjenigen Wesenheiten in der 
geistigen Welt, welche an der Konstitution, an der Führung unserer Welt beteiligt sind, 
damit man wissen könne, in welche Gefolgschaft man sich mit dem einen oder dem andern, 
was man tut, wirklich begibt. (…) Wir sind insbesondere in dem sogenannten praktischen 
Leben tief, tief in der Abstraktheit darinnen und insbesondere in dem Parteiwesen sind wir 
in der Abstraktheit darinnen. Wir müssen aus diesem abstrakten Wesen heraus, wenn die 
europäische Katastrophe nicht zu einer vollständigen werden soll. … Was als 
Geisteswissenschaft getrieben wird .. muss eine Erkenntnis als Tat sein. Man muss sich 
bewusst sein, dass indem man Erkenntnisse anstrebt, man von Realitäten zu reden hat, nicht
von blossen logischen Schemen. … Wir erkennen nicht bloss richtige und falsche 
Erkenntnisse an, wir erkennen gesunde und kranke Erkenntnisse an. Wir tauchen ein .. in 
das Gebiet der konkreten Wirklichkeit.“   199, 29ff  

  Im Materialismus ist der Gruppenbegriff abstrakt geworden und kann keinen moralischen 
Impuls mehr abgeben. „Die Geisteswissenschaft aber zeigt, dass in dem Sichtbaren, in dem 
Physischen nicht das ganze Um und Auf des Daseins enthalten ist, sondern dass allem 
Sichtbaren zugrunde liegt das Überphysische, das Unsinnliche, das Übersinnliche, so dass 
solche Dinge wie Gemeinsamkeitsgeister und Gruppengeister für uns keine Abstraktionen 
mehr sind. So wird es uns zu einem genauen Begriff, wenn wir sagen: Auf die Arbeit, und 
wenn sie noch so sehr bewertet wird, kommt es nicht an. Auf die Arbeit kommt es nur an im
Menschheitszusammenhang, wenn diese Arbeit eine für die anderen Menschen 



ersprießliche, wie wir sagen, produktive Arbeit ist.“  56, 247f  

  Gruppenseele und individuelle Zusammenhänge: „Der Mensch ist herausgewachsen 
aus dem Gruppenseelentum, und immer mehr emanzipiert er sich davon. Wenn wir die 
Gruppen betrachten statt der Seelen, so haben wir Familienzusammenhänge, Stammes-, 
Volkszusammenhänge und endlich zusammengehörige Rassen der Menschen. Der Rasse 
entspricht eine Gruppenseele. Alle diese Gruppenzusammenhänge der Vormenschheit sind 
solche, aus denen der Mensch herauswächst, und je mehr wir fortschreiten, desto mehr 
verliert der Rassenbegriff seine Bedeutung. Heute stehen wir an einem Übergang, und nach 
und nach wird das, was Rasse ist, ganz verschwinden, und etwas ganz anderes an die Stelle 
treten. Die Menschen, welche die geistige Wahrheit, wie es charakterisiert worden ist, 
wieder erfassen, werden durch freien Willen zusammengeführt werden. Das sind die 
Zusammenhänge der späteren Zeit.“  102, 162f (bei vfn-rs.net 195)  (>Individualität, 
>Assoziationen entwickeln Gruppenseele)

  Gruppenseele bei Stein, Pflanze und Tier: „Denn wir wissen, dass im regelmäßigen 
Verlaufe des Lebens die Wesen unserer Erde, die Wesen des Tierreiches, des 
Pflanzenreiches und des mineralischen Reiches ihre – wenn wir sie so nennen dürfen – 
«Ich-Seele» haben, im Grunde genommen ebensolche Ich-Seelen haben wie der Mensch, 
die sich von der menschlichen nur dadurch unterscheiden, dass die Ich-Seelen der anderen 
Wesen in anderen Welten sind. Wir wissen, dass der Mensch diejenige Wesenheit in 
unserem Entwickelungszyklus ist, die das individuelle Ich hier auf dem physischen Plan hat,
wenigstens während des Tagwachens. Wir wissen ferner, dass diejenigen Wesenheiten, die 
wir die Tiere nennen, in einer solchen Lage sind, dass, grob gesprochen, gleich gestaltete 
Tiere eine Gruppenseele oder ein Gruppen-Ich haben, und dass diese Gruppen-Iche in der 
sogenannten astralischen Welt sind, ferner, dass diejenigen Wesenheiten, die wir Pflanzen 
nennen, nur ein traumlos schlafendes Bewusstsein für die physische Welt hier haben, dass 
sie aber Gruppen-Iche haben, die in den unteren Partien der devachanischen Welt wohnen, 
und dass endlich die Steine, die Mineralien ihre Gruppenseelen in den oberen Partien der 
devachanischen Welt haben.“  102, 168 (bei fvn-rs.net 200f)  (>Mensch und Tier)

  Gruppenurteil: „.. an einem gewissen Ausgangspunkte unserer Menschheits-
entwickelung (war) eine Art Gruppenurteil, eine Gruppenseele vorhanden ... Da haben die 
Menschen aus Instinkt heraus in ganzen Gruppen gleich geurteilt, gleich empfunden. Es 
wären ja niemals Sprachen entwickelt worden, wenn die Menschen nicht in solchen 
Gruppen geurteilt hätten. .. Man kommt dann zu einem gewissen tiefsten Punkt, und man 
steigt wiederum hinauf .., aber jetzt bewusst, indem man im wirtschaftlichen Leben die 
Menschen wiederum in Gruppen vereinigt, zu Assoziationen, die sich halten und tragen 
durch ihr wirtschaftliches Urteil.“   199, 92ff    (>Assoziatives Urteil)

  Gut und böse:  In der neueren Menschheitsentwicklung hat sich der Wahn geltend 
gemacht, „an die Stelle der Dreizahl, wenn man auf die Weltstruktur sieht, die Zweizahl zu 
setzen: das gute Prinzip auf der einen Seite, das böse Prinzip auf der anderen Seite, Gott und
den Teufel.“ 194, 20  (>Freiheit, >Gleichgewicht, >Luzifer, >Leben und Form)

  „Wenn wir vom Gebiete des Willens sprechen, .. dann sagen wir: Der Mensch ist gut oder 
böse. (…) Was hier in der sinnlichen Welt getan wird, was hier der sittlichen Beurteilung 
von Gut und Böse unterliegt, das sind hinter den Kulissen des Daseins Erscheinungen, die 

ersprießliche, wie wir sagen, produktive Arbeit ist.“  56, 247f  

  Gruppenseele und individuelle Zusammenhänge: „Der Mensch ist herausgewachsen 
aus dem Gruppenseelentum, und immer mehr emanzipiert er sich davon. Wenn wir die 
Gruppen betrachten statt der Seelen, so haben wir Familienzusammenhänge, Stammes-, 
Volkszusammenhänge und endlich zusammengehörige Rassen der Menschen. Der Rasse 
entspricht eine Gruppenseele. Alle diese Gruppenzusammenhänge der Vormenschheit sind 
solche, aus denen der Mensch herauswächst, und je mehr wir fortschreiten, desto mehr 
verliert der Rassenbegriff seine Bedeutung. Heute stehen wir an einem Übergang, und nach 
und nach wird das, was Rasse ist, ganz verschwinden, und etwas ganz anderes an die Stelle 
treten. Die Menschen, welche die geistige Wahrheit, wie es charakterisiert worden ist, 
wieder erfassen, werden durch freien Willen zusammengeführt werden. Das sind die 
Zusammenhänge der späteren Zeit.“  102, 162f (bei vfn-rs.net 195)  (>Individualität, 
>Assoziationen entwickeln Gruppenseele)

  Gruppenseele bei Stein, Pflanze und Tier: „Denn wir wissen, dass im regelmäßigen 
Verlaufe des Lebens die Wesen unserer Erde, die Wesen des Tierreiches, des 
Pflanzenreiches und des mineralischen Reiches ihre – wenn wir sie so nennen dürfen – 
«Ich-Seele» haben, im Grunde genommen ebensolche Ich-Seelen haben wie der Mensch, 
die sich von der menschlichen nur dadurch unterscheiden, dass die Ich-Seelen der anderen 
Wesen in anderen Welten sind. Wir wissen, dass der Mensch diejenige Wesenheit in 
unserem Entwickelungszyklus ist, die das individuelle Ich hier auf dem physischen Plan hat,
wenigstens während des Tagwachens. Wir wissen ferner, dass diejenigen Wesenheiten, die 
wir die Tiere nennen, in einer solchen Lage sind, dass, grob gesprochen, gleich gestaltete 
Tiere eine Gruppenseele oder ein Gruppen-Ich haben, und dass diese Gruppen-Iche in der 
sogenannten astralischen Welt sind, ferner, dass diejenigen Wesenheiten, die wir Pflanzen 
nennen, nur ein traumlos schlafendes Bewusstsein für die physische Welt hier haben, dass 
sie aber Gruppen-Iche haben, die in den unteren Partien der devachanischen Welt wohnen, 
und dass endlich die Steine, die Mineralien ihre Gruppenseelen in den oberen Partien der 
devachanischen Welt haben.“  102, 168 (bei fvn-rs.net 200f)  (>Mensch und Tier)

  Gruppenurteil: „.. an einem gewissen Ausgangspunkte unserer Menschheits-
entwickelung (war) eine Art Gruppenurteil, eine Gruppenseele vorhanden ... Da haben die 
Menschen aus Instinkt heraus in ganzen Gruppen gleich geurteilt, gleich empfunden. Es 
wären ja niemals Sprachen entwickelt worden, wenn die Menschen nicht in solchen 
Gruppen geurteilt hätten. .. Man kommt dann zu einem gewissen tiefsten Punkt, und man 
steigt wiederum hinauf .., aber jetzt bewusst, indem man im wirtschaftlichen Leben die 
Menschen wiederum in Gruppen vereinigt, zu Assoziationen, die sich halten und tragen 
durch ihr wirtschaftliches Urteil.“   199, 92ff    (>Assoziatives Urteil)

  Gut und böse:  In der neueren Menschheitsentwicklung hat sich der Wahn geltend 
gemacht, „an die Stelle der Dreizahl, wenn man auf die Weltstruktur sieht, die Zweizahl zu 
setzen: das gute Prinzip auf der einen Seite, das böse Prinzip auf der anderen Seite, Gott und
den Teufel.“ 194, 20  (>Freiheit, >Gleichgewicht, >Luzifer, >Leben und Form)

  „Wenn wir vom Gebiete des Willens sprechen, .. dann sagen wir: Der Mensch ist gut oder 
böse. (…) Was hier in der sinnlichen Welt getan wird, was hier der sittlichen Beurteilung 
von Gut und Böse unterliegt, das sind hinter den Kulissen des Daseins Erscheinungen, die 



vorwärts-wirkend-aufbauend oder niedergehend-zerstörend sind.“ 199, 21f   (>Urteils-
Kategorien, >Recht und Moral, >Theologie, >Manichäismus)

  „Was man das Gute nennt, ist nicht das, was der Mensch soll, sondern das, was er will, 
wenn er die volle wahre Menschennatur zur Entfaltung bringt.“  4, 233

  Der Versucher im alten Testament: Ihr werdet sein wie Gott und gut und böse 
unterscheiden. Der Versucher heute: Ihr seid wie Tiere; es gibt keinen Unterschied zwischen
gut und böse! (passive Weltanschauung der Naturwissenschaft) 153, 35f

  „Aber diese Unterscheidung des Guten und des Bösen, die wurde ja von einem Geiste der 
Menschheit eingeimpft, der nur bis zu einer gewissen Zeit in der Entwickelung leben 
konnte. Diese Zeit war abgelaufen. In jener Zeit lief sie ab, in der der Täufer Johannes 
zuerst auftrat mit den Worten: „Die Reiche der Himmel sind nahe gekommen“; er sagte nur 
nicht den Zusatz: „und das Reich des Luzifer ist abgelaufen“.  175, 270

  „Luzifer will .. beim Menschen eigentlich das Gute, das Geistige- aber .. ohne freien 
Willen. .. die luziferischen Wesen wollen dem Menschen seinen freien Willen, die 
Möglichkeit zum Bösen, nehmen. Sie wollen ihn so machen, dass er zwar aus dem Geiste 
heraus, aber wie ein geistiges Abbild handelt.“   182, 150  (>Ethik, >Selbsterziehung)

  „Das Böse ist dazu da, die Kraft des Menschen zu stählen durch dessen Überwindung.“
101, 237

   „Es wird eine Zeit kommen, da wird man sagen: Wie redet ihr von Gut und Böse? Gut 
und Böse, das macht der Staat. (..) Wenn ihr davon redet, dass es ein moralisches Gut und 
Böse gibt, so seid ihr krank! - Und man gibt ihnen Arzneien, und man wird die Leute 
kurieren. Das ist die Tendenz.“   175, 241

  Gut sein, schlecht sein: Alles mögliche „gute“ wird angestrebt – dagegen sind die 
gewöhnlichen Lebensbedürfnisse ohne Geist. Das ethisch-religiöse Leben wird zur 
Lebenslüge. Kp, 103f   (>Wohltätigkeitsliebe, >Liebe zur Handlung)

  Der Glaube an die Güte der Menschennatur ist teils richtig, teils „eine der ärgsten 
Illusionen.“ Ohne die geeignete Weltauffassung werden Einrichtungen, die den materiellen 
Wohlstand fördern, den Egoismus steigern.   34, 216  

  Nicht darauf kommt es an, ein guter Mensch sein zu wollen, gute Gedanken auszusenden 
usw., sondern „dass wir das Talent entwickeln, auch schlecht zu sein mit der schlechten 
Menschheit“, weil unsere soziale Ordnung uns „eben dazu zwingt, so zu leben.“ 189, 72

  Besser „das Schlechte tun, als unaufrichtig Pharisäer werden, und scheinbar das Gute zu 
tun, während man in seiner Seele das Böse tun möchte“, so Luther.   176, 363

  Gutes tun: „Rechtes Handeln entspringt aus rechtem Denken.“ Es hängt von den 
menschlichen Fähigkeiten ab, Gutes zu wirken. „Durch die Ideen der Geisteswissenschaft 
hindurch sich arbeiten, bedeutet Steigerung der Fähigkeiten zu sozialem Wirken.“  34, 196  
(>Gesetze des Menschenheiles) 

vorwärts-wirkend-aufbauend oder niedergehend-zerstörend sind.“ 199, 21f   (>Urteils-
Kategorien, >Recht und Moral, >Theologie, >Manichäismus)

  „Was man das Gute nennt, ist nicht das, was der Mensch soll, sondern das, was er will, 
wenn er die volle wahre Menschennatur zur Entfaltung bringt.“  4, 233

  Der Versucher im alten Testament: Ihr werdet sein wie Gott und gut und böse 
unterscheiden. Der Versucher heute: Ihr seid wie Tiere; es gibt keinen Unterschied zwischen
gut und böse! (passive Weltanschauung der Naturwissenschaft) 153, 35f

  „Aber diese Unterscheidung des Guten und des Bösen, die wurde ja von einem Geiste der 
Menschheit eingeimpft, der nur bis zu einer gewissen Zeit in der Entwickelung leben 
konnte. Diese Zeit war abgelaufen. In jener Zeit lief sie ab, in der der Täufer Johannes 
zuerst auftrat mit den Worten: „Die Reiche der Himmel sind nahe gekommen“; er sagte nur 
nicht den Zusatz: „und das Reich des Luzifer ist abgelaufen“.  175, 270

  „Luzifer will .. beim Menschen eigentlich das Gute, das Geistige- aber .. ohne freien 
Willen. .. die luziferischen Wesen wollen dem Menschen seinen freien Willen, die 
Möglichkeit zum Bösen, nehmen. Sie wollen ihn so machen, dass er zwar aus dem Geiste 
heraus, aber wie ein geistiges Abbild handelt.“   182, 150  (>Ethik, >Selbsterziehung)

  „Das Böse ist dazu da, die Kraft des Menschen zu stählen durch dessen Überwindung.“
101, 237

   „Es wird eine Zeit kommen, da wird man sagen: Wie redet ihr von Gut und Böse? Gut 
und Böse, das macht der Staat. (..) Wenn ihr davon redet, dass es ein moralisches Gut und 
Böse gibt, so seid ihr krank! - Und man gibt ihnen Arzneien, und man wird die Leute 
kurieren. Das ist die Tendenz.“   175, 241

  Gut sein, schlecht sein: Alles mögliche „gute“ wird angestrebt – dagegen sind die 
gewöhnlichen Lebensbedürfnisse ohne Geist. Das ethisch-religiöse Leben wird zur 
Lebenslüge. Kp, 103f   (>Wohltätigkeitsliebe, >Liebe zur Handlung)

  Der Glaube an die Güte der Menschennatur ist teils richtig, teils „eine der ärgsten 
Illusionen.“ Ohne die geeignete Weltauffassung werden Einrichtungen, die den materiellen 
Wohlstand fördern, den Egoismus steigern.   34, 216  

  Nicht darauf kommt es an, ein guter Mensch sein zu wollen, gute Gedanken auszusenden 
usw., sondern „dass wir das Talent entwickeln, auch schlecht zu sein mit der schlechten 
Menschheit“, weil unsere soziale Ordnung uns „eben dazu zwingt, so zu leben.“ 189, 72

  Besser „das Schlechte tun, als unaufrichtig Pharisäer werden, und scheinbar das Gute zu 
tun, während man in seiner Seele das Böse tun möchte“, so Luther.   176, 363

  Gutes tun: „Rechtes Handeln entspringt aus rechtem Denken.“ Es hängt von den 
menschlichen Fähigkeiten ab, Gutes zu wirken. „Durch die Ideen der Geisteswissenschaft 
hindurch sich arbeiten, bedeutet Steigerung der Fähigkeiten zu sozialem Wirken.“  34, 196  
(>Gesetze des Menschenheiles) 



  „Am Ende der Erdenentwicklung werden die Menschen es erreichen, dass eine Zeit 
kommt, in welcher das selbständig gewordene Ich in seinem Innersten aus voller Hingabe 
den Impuls hat, das Rechte und das Gute zu tun.“ Freiheit vom Gesetz – aus Liebe tun – 
Nachfolge Christi.   103, 79f

  Guter Wille: Um die Dinge in ihren Fundamenten zu sehen, „braucht man Gedanken. Zu 
diesen Gedanken muss man den guten Willen haben, und dieser gute Wille wird nur 
kommen, wenn man ihn trainiert an der Beschäftigung mit der geistigen Welt.“   193, 102
(>Glück und Unglück)

  Gut und Ware: „Ware ist das Gut nur in der Hand des Händlers, des Kaufmannes, der es 
anbietet und nicht selbst benutzt.“   NÖK, 108

  Gut und Wert: „Wenn sie einen Apfel um .. fünf Pfennige kaufen, dann können Sie ja 
sagen, Sie tauschen ein Gut aus gegen ein anderes Gut, den Apfel gegen fünf Pfennige. Auf 
diese Weise kommen Sie aber nie zu einer volkswirtschaftlichen Betrachtung. Denn der 
Apfel ist irgendwo gepflückt, ist dann befördert worden, .. Das ist die Arbeit, die ihn 
modifiziert hat. Sie haben es nicht zu tun mit dem Apfel, sondern mit dem von 
Menschenarbeit veränderten Naturprodukt, das einen Wert darstellt.“  NÖK, 34

  Händlergleichung: „Beim Händler haben wir mehr zu sehen auf das Wechselspiel 
zwischen Angebot und Nachfrage (..)  Händlergleichung: p = f (an). Adam Smith hat sie 
geltend gemacht für die gesamte Volkswirtschaft.“  NÖK, 114  (>Produzentengleichung, 
>Konsumentengleichung, >Gewinn als Kraft)

 
 Handel: „Also durch den blossen Austausch wird dasjenige, was ausgetauscht wird, mehr 
wert, sowohl auf der einen wie auf der anderen Seite.“.. „Und gerade dadurch, dass jeder 
gewinnt, werden wir sehen, dass etwas ganz anderes das Wichtige ist, als dass der eine die 
Ware, der andere das Geld hat. Dasjenige ist das Wichtigste, was jeder mit dem machen 
kann, was er bekommt, durch seinen volkswirtschaftlichen Zusammenhang.“  NÖK, 141f   
(>Verkehr, >Arbeitsteilung verbilligt, >Markt, >Freihandel)

 
 „Daher erklärt der Magen, dass allerdings für den Käufer, sagen wir, das Obst vorteilhafter 
ist als das Geld in dem Moment, wo er den Tausch besorgt. Da haben wir also durchaus in 
dem Menschen selber diesen Motor, der da treibt.“  NÖK, 145

 „In dem dreigliedrigen sozialen Organismus wird das Erträgnis des Aussenhandels der 
Lebenshaltung der ganzen Bevölkerung zugute kommen können; in dem kapitalistischen 
Gemeinwesen wird es einigen Wenigen zukommen.“   24, 30  (>Preis, mittlerer)

 
 „.. zwischen beiden, zwischen, ich möchte sagen, der egoistischen Konsumtion und der 
liebedurchwalteten Produktion steht die Waren-, die Güterzirkulation, die den Ausgleich 
zwischen beiden schafft“, heute durch den Zufall des Marktes, in Zukunft durch die 

  „Am Ende der Erdenentwicklung werden die Menschen es erreichen, dass eine Zeit 
kommt, in welcher das selbständig gewordene Ich in seinem Innersten aus voller Hingabe 
den Impuls hat, das Rechte und das Gute zu tun.“ Freiheit vom Gesetz – aus Liebe tun – 
Nachfolge Christi.   103, 79f

  Guter Wille: Um die Dinge in ihren Fundamenten zu sehen, „braucht man Gedanken. Zu 
diesen Gedanken muss man den guten Willen haben, und dieser gute Wille wird nur 
kommen, wenn man ihn trainiert an der Beschäftigung mit der geistigen Welt.“   193, 102
(>Glück und Unglück)

  Gut und Ware: „Ware ist das Gut nur in der Hand des Händlers, des Kaufmannes, der es 
anbietet und nicht selbst benutzt.“   NÖK, 108

  Gut und Wert: „Wenn sie einen Apfel um .. fünf Pfennige kaufen, dann können Sie ja 
sagen, Sie tauschen ein Gut aus gegen ein anderes Gut, den Apfel gegen fünf Pfennige. Auf 
diese Weise kommen Sie aber nie zu einer volkswirtschaftlichen Betrachtung. Denn der 
Apfel ist irgendwo gepflückt, ist dann befördert worden, .. Das ist die Arbeit, die ihn 
modifiziert hat. Sie haben es nicht zu tun mit dem Apfel, sondern mit dem von 
Menschenarbeit veränderten Naturprodukt, das einen Wert darstellt.“  NÖK, 34

  Händlergleichung: „Beim Händler haben wir mehr zu sehen auf das Wechselspiel 
zwischen Angebot und Nachfrage (..)  Händlergleichung: p = f (an). Adam Smith hat sie 
geltend gemacht für die gesamte Volkswirtschaft.“  NÖK, 114  (>Produzentengleichung, 
>Konsumentengleichung, >Gewinn als Kraft)

 
 Handel: „Also durch den blossen Austausch wird dasjenige, was ausgetauscht wird, mehr 
wert, sowohl auf der einen wie auf der anderen Seite.“.. „Und gerade dadurch, dass jeder 
gewinnt, werden wir sehen, dass etwas ganz anderes das Wichtige ist, als dass der eine die 
Ware, der andere das Geld hat. Dasjenige ist das Wichtigste, was jeder mit dem machen 
kann, was er bekommt, durch seinen volkswirtschaftlichen Zusammenhang.“  NÖK, 141f   
(>Verkehr, >Arbeitsteilung verbilligt, >Markt, >Freihandel)

 
 „Daher erklärt der Magen, dass allerdings für den Käufer, sagen wir, das Obst vorteilhafter 
ist als das Geld in dem Moment, wo er den Tausch besorgt. Da haben wir also durchaus in 
dem Menschen selber diesen Motor, der da treibt.“  NÖK, 145

 „In dem dreigliedrigen sozialen Organismus wird das Erträgnis des Aussenhandels der 
Lebenshaltung der ganzen Bevölkerung zugute kommen können; in dem kapitalistischen 
Gemeinwesen wird es einigen Wenigen zukommen.“   24, 30  (>Preis, mittlerer)

 
 „.. zwischen beiden, zwischen, ich möchte sagen, der egoistischen Konsumtion und der 
liebedurchwalteten Produktion steht die Waren-, die Güterzirkulation, die den Ausgleich 
zwischen beiden schafft“, heute durch den Zufall des Marktes, in Zukunft durch die 



Vernunft der menschlichen Assoziation.   332a, 191f   (>Ware, Gut, Gegenstand)  

  Handel und Industrie: „Was da spielen muss im Handel zwischen Mensch und Mensch, 
bildet sich besonders aus in dem juristischen Element (Mitte). … So können wir sagen: Das 
Gebiet des Wirtschaftslebens, das sich vorzugsweise angemessen erwiesen hat den 
Staatenbildungen, die auf das Recht und auf das Rechtsdenken sich stützen, ist der 
kommerzielle Teil der Wirtschaft.“ In den industriellen Teil der Wirtschaft (Westen) hat der 
Mensch nun auch kommerzielle Beziehungen hineingetragen. „Denn heute ist es bei den 
sozialen Gestaltungen des Lebens eben so, dass eigentlich das Unternehmen so gedacht 
wird, wie es kommerziell in die soziale Ordnung hineingestellt wird. Der Unternehmer sieht
sein eigenes Unternehmen in einen kommerziellen Zusammenhang hineingestellt, sodass 
also auch in dieser Beziehung die zweite, die mittlere Strömung für den Westen im 
Wirtschaftsleben nachwirkt.“  83, 217f  (>Drei Ströme, >Römisches Denken)

  Handeln: Mein Handeln hängt von meinem Charakter; meinen Triebfedern und von 
meinen Vorstellungen bzw. Zielen ab. „Ganz besonders ist meine charakterologische Anlage
durch mein Gefühlsleben bestimmt. Ob ich an einer bestimmten Vorstellung oder einem 
Begriff Freude oder Schmerz empfinde, davon wird es abhängen, ob ich sie zum Motiv 
meines Handelns machen will oder nicht. .. Die unmittelbar gegenwärtige Vorstellung oder 
der Begriff, die zum Motiv werden, bestimmen das Ziel, den Zweck meines Wollens; meine
charakterologische Anlage bestimmt mich, auf dieses Ziel meine Tätigkeit zu richten.“  
4, 150  (>Wille, >Motiv, >Bewusstsein oder Instinkt)  

  „Das automatische Handeln (nach natürlichen Trieben und Instinkten) und .. das 
gehorsame Handeln (nach sittlichen Normen)“ sind „notwendige Vorstufen der Sittlichkeit.“
4, 180  (>Trieb)  

  Handeln aus Erkenntnis: Die Handlungen des Menschen unterscheiden sich darin, ob 
man ein Bewusstsein von ihren Ursachen hat oder nicht. Das Kind, das die Milch begehrt, 
oder der Betrunkene, wenn er Dinge spricht, die er später bereut, sind unfrei. Sie stehen 
unter dem Zwang von Ursachen in den Tiefen ihres Organismus. Ganz anders steht es bei 
Handlungen, bei denen man die Gründe kennt. Die Frage ist also: „Was heisst es, ein 
Wissen von den Gründen seines Handelns haben?“ 4, 19ff 

  Man hat immer in zwei Teile zerrissen, was ein Ganzes ist: den Menschen. „Den 
Handelnden und den Erkennenden unterschied man, und leer ausgegangen ist dabei nur der, 
auf den es vor allen Dingen ankommt: der aus Erkenntnis Handelnde.“   
4, 21  (>Erkennen und Handeln, >Ethik, >Dreigliederung, Verständnis und Ausführung)

  Handlung, durchfliessende: „Man kann aus seinen Fähigkeiten heraus das oder jenes 
wollen, man kann vielleicht sogar die Geschicklichkeit, die Technik dazu haben, das oder 
jenes zu wollen; aber dasjenige, was man selber als Mensch tut, wird ja weiter getan durch 
andere Menschen. Ich handle; darauf kommt etwas an, aber nicht alles und nicht die 
Hauptsache. Es kommt darauf an, dass meine Handlung von dem anderen verständig 
weitergeführt wird, dass sie weiter von einem dritten, vierten, xten geführt wird. Dazu muss 
aber der soziale Organismus so geführt werden, dass die Spuren meiner Handlung nicht 
verschwinden. Sonst tue ich etwas in Oxford; es wird weiter getan, weiter getan; aber in 
Whitechapel ist keine Spur mehr davon vorhanden. Dann sehen wir nur das äussere 

Vernunft der menschlichen Assoziation.   332a, 191f   (>Ware, Gut, Gegenstand)  

  Handel und Industrie: „Was da spielen muss im Handel zwischen Mensch und Mensch, 
bildet sich besonders aus in dem juristischen Element (Mitte). … So können wir sagen: Das 
Gebiet des Wirtschaftslebens, das sich vorzugsweise angemessen erwiesen hat den 
Staatenbildungen, die auf das Recht und auf das Rechtsdenken sich stützen, ist der 
kommerzielle Teil der Wirtschaft.“ In den industriellen Teil der Wirtschaft (Westen) hat der 
Mensch nun auch kommerzielle Beziehungen hineingetragen. „Denn heute ist es bei den 
sozialen Gestaltungen des Lebens eben so, dass eigentlich das Unternehmen so gedacht 
wird, wie es kommerziell in die soziale Ordnung hineingestellt wird. Der Unternehmer sieht
sein eigenes Unternehmen in einen kommerziellen Zusammenhang hineingestellt, sodass 
also auch in dieser Beziehung die zweite, die mittlere Strömung für den Westen im 
Wirtschaftsleben nachwirkt.“  83, 217f  (>Drei Ströme, >Römisches Denken)

  Handeln: Mein Handeln hängt von meinem Charakter; meinen Triebfedern und von 
meinen Vorstellungen bzw. Zielen ab. „Ganz besonders ist meine charakterologische Anlage
durch mein Gefühlsleben bestimmt. Ob ich an einer bestimmten Vorstellung oder einem 
Begriff Freude oder Schmerz empfinde, davon wird es abhängen, ob ich sie zum Motiv 
meines Handelns machen will oder nicht. .. Die unmittelbar gegenwärtige Vorstellung oder 
der Begriff, die zum Motiv werden, bestimmen das Ziel, den Zweck meines Wollens; meine
charakterologische Anlage bestimmt mich, auf dieses Ziel meine Tätigkeit zu richten.“  
4, 150  (>Wille, >Motiv, >Bewusstsein oder Instinkt)  

  „Das automatische Handeln (nach natürlichen Trieben und Instinkten) und .. das 
gehorsame Handeln (nach sittlichen Normen)“ sind „notwendige Vorstufen der Sittlichkeit.“
4, 180  (>Trieb)  

  Handeln aus Erkenntnis: Die Handlungen des Menschen unterscheiden sich darin, ob 
man ein Bewusstsein von ihren Ursachen hat oder nicht. Das Kind, das die Milch begehrt, 
oder der Betrunkene, wenn er Dinge spricht, die er später bereut, sind unfrei. Sie stehen 
unter dem Zwang von Ursachen in den Tiefen ihres Organismus. Ganz anders steht es bei 
Handlungen, bei denen man die Gründe kennt. Die Frage ist also: „Was heisst es, ein 
Wissen von den Gründen seines Handelns haben?“ 4, 19ff 

  Man hat immer in zwei Teile zerrissen, was ein Ganzes ist: den Menschen. „Den 
Handelnden und den Erkennenden unterschied man, und leer ausgegangen ist dabei nur der, 
auf den es vor allen Dingen ankommt: der aus Erkenntnis Handelnde.“   
4, 21  (>Erkennen und Handeln, >Ethik, >Dreigliederung, Verständnis und Ausführung)

  Handlung, durchfliessende: „Man kann aus seinen Fähigkeiten heraus das oder jenes 
wollen, man kann vielleicht sogar die Geschicklichkeit, die Technik dazu haben, das oder 
jenes zu wollen; aber dasjenige, was man selber als Mensch tut, wird ja weiter getan durch 
andere Menschen. Ich handle; darauf kommt etwas an, aber nicht alles und nicht die 
Hauptsache. Es kommt darauf an, dass meine Handlung von dem anderen verständig 
weitergeführt wird, dass sie weiter von einem dritten, vierten, xten geführt wird. Dazu muss 
aber der soziale Organismus so geführt werden, dass die Spuren meiner Handlung nicht 
verschwinden. Sonst tue ich etwas in Oxford; es wird weiter getan, weiter getan; aber in 
Whitechapel ist keine Spur mehr davon vorhanden. Dann sehen wir nur das äussere 



Symptom, dann sehen wir nur, dass dort Elend ist. Das Elend muss aber hervorgehen, wenn 
die menschlichen Kräfte nicht in der richtigen Weise eingehen können in den sozialen 
Organismus. Wir schauen nach Russland - Elend. Warum? Weil die sozialen Kräfte nicht 
richtig eingreifen können in den sozialen Organismus; weil der soziale Organismus nicht in 
der richtigen Weise nach seinen naturgemäßen drei Gliedern gegliedert ist. Wenn ein 
sozialer Organismus so gegliedert ist, dass darinnen das Geistesleben frei auf die 
Individualitäten gestellt ist, dass ein juristisch-staatliches Leben da ist, welches alle die 
Angelegenheiten ordnet, wofür jeder Mensch kompetent ist, gleichgültig was er für einen 
Bildungsstand und so weiter hat, und wenn drittens ein selbständiges wirtschaftliches Leben
da ist, das es nur zu tun hat mit Produktion, Warenkonsumtion und Zirkulation, dann ist 
dieser Organismus so gegliedert, dass die einzelne Handlung, die einer tun kann, wirklich so
durchfließt durch den sozialen Organismus, wie das Blut durch den Menschen durchfließt.“
305, 232f  (>Fähigkeiten zirkulieren lassen, >Tatwirkungen)

  Handwerk und Technik: Im Handwerk konnte man sich als Mensch verwirklicht sehen. 
Gegenüber der Technik, der Maschine ist der Mensch für eine Ansicht von sich selber auf 
sein Inneres angewiesen.  Kp, 36 (>Technische Kultur; Maschine)

  Harmonie: „Wenn man den Menschen wirklich dazu bringt, dass er aus seinem Innersten 
heraus spricht, dann kommt nicht durch seinen Willen, sondern durch die göttliche 
Welteinrichtung die Harmonie unter den Menschen. … Die Menschen reden und handeln 
nur aneinander vorbei, solange sie sich nicht selbst gefunden haben.“   342, 57f   (>Schlaf 
und Tod, >Urgedanken)

  „Wir verfolgen die Kräfte, die in unseren Augen, in unseren Ohren, kurz, in unserem 
Sinnesapparat leben, und wir erkennen sie als die Kräfte, die die Welt zusammenhalten. Wir
finden in uns die Kräfte, durch die wir unsere Arme bewegen, unsere Beine bewegen, durch
die noch manches andere in unserem Gliedmassenorganismus geschieht, und wir müssen sie
ansprechen als diejenigen Kräfte, die, wenn sie sich selbst überlassen wären, das Weltenall 
ins Weite zerstreuen würden. In diesen Kräftezusammenhang sind wir hineingestellt als 
Menschen. (…) Und wo finden sie ihren Ausgleich? Die zentripetalen Kräfte wirken 
vorzugsweise durch das menschliche Haupt, die zentrifugalen vorzugsweise durch den 
Gliedmassenmenschen. Der mittlere Mensch, der rhythmische Mensch, er ist dasjenige 
Wesen, welches den Ausgleich, den Gleichklang, die Harmonie bewirken soll ..“   199, 
179ff  (>Kopf und Gliedmassen)

  Harmonie zwischen Einzelwesen: „Wir sehen in der ganzen Natur Vorbilder des 
Zusammenwirkens von Einzelwesen in einem Ganzen. Nehmen Sie bloß den menschlichen 
Körper. Er besteht aus selbständigen Wesen, aus Millionen und Abermillionen von 
einzelnen selbständigen Lebewesen oder Zellen. .. Wie wirken sie aber zusammen? .. Das 
Wunderwerkzeug des Gedankens, das Gehirn, ist ebenfalls aus Millionen feiner Zellen 
gebildet, aber jede wirkt an ihrem Platze in harmonischer Weise mit den andern. Was 
bewirkt das Zusammenwirken dieser kleinen Zellen, was bewirkt es, dass ein höheres 
Wesen innerhalb dieser kleinen Lebewesen zum Ausdrucke kommt? Des Menschen Seele 
ist es, die diese Wirkung hervorbringt. Aber niemals könnte die menschliche Seele hier auf 
Erden wirken, wenn nicht diese Millionen kleiner Wesen ihre Selbstheit aufgeben und sich 
in den Dienst des großen, gemeinsamen Wesens stellen würden, das wir als die Seele 
bezeichnen. Die Seele sieht mit den Zellen des Auges, denkt mit den Zellen des Gehirns, 

Symptom, dann sehen wir nur, dass dort Elend ist. Das Elend muss aber hervorgehen, wenn 
die menschlichen Kräfte nicht in der richtigen Weise eingehen können in den sozialen 
Organismus. Wir schauen nach Russland - Elend. Warum? Weil die sozialen Kräfte nicht 
richtig eingreifen können in den sozialen Organismus; weil der soziale Organismus nicht in 
der richtigen Weise nach seinen naturgemäßen drei Gliedern gegliedert ist. Wenn ein 
sozialer Organismus so gegliedert ist, dass darinnen das Geistesleben frei auf die 
Individualitäten gestellt ist, dass ein juristisch-staatliches Leben da ist, welches alle die 
Angelegenheiten ordnet, wofür jeder Mensch kompetent ist, gleichgültig was er für einen 
Bildungsstand und so weiter hat, und wenn drittens ein selbständiges wirtschaftliches Leben
da ist, das es nur zu tun hat mit Produktion, Warenkonsumtion und Zirkulation, dann ist 
dieser Organismus so gegliedert, dass die einzelne Handlung, die einer tun kann, wirklich so
durchfließt durch den sozialen Organismus, wie das Blut durch den Menschen durchfließt.“
305, 232f  (>Fähigkeiten zirkulieren lassen, >Tatwirkungen)

  Handwerk und Technik: Im Handwerk konnte man sich als Mensch verwirklicht sehen. 
Gegenüber der Technik, der Maschine ist der Mensch für eine Ansicht von sich selber auf 
sein Inneres angewiesen.  Kp, 36 (>Technische Kultur; Maschine)

  Harmonie: „Wenn man den Menschen wirklich dazu bringt, dass er aus seinem Innersten 
heraus spricht, dann kommt nicht durch seinen Willen, sondern durch die göttliche 
Welteinrichtung die Harmonie unter den Menschen. … Die Menschen reden und handeln 
nur aneinander vorbei, solange sie sich nicht selbst gefunden haben.“   342, 57f   (>Schlaf 
und Tod, >Urgedanken)

  „Wir verfolgen die Kräfte, die in unseren Augen, in unseren Ohren, kurz, in unserem 
Sinnesapparat leben, und wir erkennen sie als die Kräfte, die die Welt zusammenhalten. Wir
finden in uns die Kräfte, durch die wir unsere Arme bewegen, unsere Beine bewegen, durch
die noch manches andere in unserem Gliedmassenorganismus geschieht, und wir müssen sie
ansprechen als diejenigen Kräfte, die, wenn sie sich selbst überlassen wären, das Weltenall 
ins Weite zerstreuen würden. In diesen Kräftezusammenhang sind wir hineingestellt als 
Menschen. (…) Und wo finden sie ihren Ausgleich? Die zentripetalen Kräfte wirken 
vorzugsweise durch das menschliche Haupt, die zentrifugalen vorzugsweise durch den 
Gliedmassenmenschen. Der mittlere Mensch, der rhythmische Mensch, er ist dasjenige 
Wesen, welches den Ausgleich, den Gleichklang, die Harmonie bewirken soll ..“   199, 
179ff  (>Kopf und Gliedmassen)

  Harmonie zwischen Einzelwesen: „Wir sehen in der ganzen Natur Vorbilder des 
Zusammenwirkens von Einzelwesen in einem Ganzen. Nehmen Sie bloß den menschlichen 
Körper. Er besteht aus selbständigen Wesen, aus Millionen und Abermillionen von 
einzelnen selbständigen Lebewesen oder Zellen. .. Wie wirken sie aber zusammen? .. Das 
Wunderwerkzeug des Gedankens, das Gehirn, ist ebenfalls aus Millionen feiner Zellen 
gebildet, aber jede wirkt an ihrem Platze in harmonischer Weise mit den andern. Was 
bewirkt das Zusammenwirken dieser kleinen Zellen, was bewirkt es, dass ein höheres 
Wesen innerhalb dieser kleinen Lebewesen zum Ausdrucke kommt? Des Menschen Seele 
ist es, die diese Wirkung hervorbringt. Aber niemals könnte die menschliche Seele hier auf 
Erden wirken, wenn nicht diese Millionen kleiner Wesen ihre Selbstheit aufgeben und sich 
in den Dienst des großen, gemeinsamen Wesens stellen würden, das wir als die Seele 
bezeichnen. Die Seele sieht mit den Zellen des Auges, denkt mit den Zellen des Gehirns, 



lebt mit den Zellen des Blutes. Da sehen wir, was Vereinigung bedeutet.“  54, 191  (>Geist 
der Gemeinschaft)  

  Hass und Theorien: „Wie sollen wir den Hass [zerstäuben], wenn wir nicht die Brücke 
schaffen, in Liebe die Brücke schaffen zwischen Mensch und Mensch, zwischen allen 
Menschen, aber in einer Liebe, die nicht gepredigt wird, sondern die erzogen wird durch die
Geisteskräfte? Wenn in der Wissenschaft nur kalte Nüchternheit, nur kalter 
Wissenschaftsgeist ist, und nicht auch die Liebe erzogen wird, dann wird sie auch nicht 
durch irgendwelche sozialistische Theorien, die ja nur die Kinder dieses 
Wissenschaftsgeistes sind, in das öffentliche Leben eindringen können.“  336, 409

  Haupt >Kopf

  Hegel: „Hegel beginnt mit der Logik, kommt dann zur Naturphilosophie, entwickelt die 
Seelenlehre, entwickelt die Staatslehre und endet mit der Dreiheit: Kunst, Religion, 
Wissenschaft. Das ist der Weltinhalt (Es ist nur vom Diesseits die Rede) . Von einer 
Präexistenz, von einer unsterblichen Seele ist nicht die Rede, sondern nur von dem Geiste, 
der hier im Diesseits lebt. (…) Aber machen Sie sich mit dem bekannt, so werden Sie 
sehen, dass da in der Tat Geschichtsauffassung zustande gekommen ist, das Erleben dessen, 
was sich zwischen Mensch und Mensch abspielt. Da ist auch das Holz, aus dem geschnitzt 
werden muss das Staats- oder rechtliche Glied des dreigliedrigen sozialen Organismus. Die 
Konstitution des geistigen Organismus ist zu lernen am Orient, die Konstitution des 
Wirtschaftlichen ist zu lernen am Westen.“   199, 125   (>Dialektik, >Staat, >Geschichte)

  „Aber es liegt eine gewisse Kraft .. eine geistige Kraft in diesem Hegeltum .. etwas, das 
aufgenommen werden muss von jeder geistigen Weltanschauung. Denn rachitisch müsste 
werden jede Geisteswissenschaft, die nicht durchdrungen werden könnte von dem 
knöchernen Ideensystem, das dem .. verknöcherten Ahriman abgerungen worden ist durch 
Hegel. … die Seelen könnten in einer gewissen Weise aufwachen gerade an Hegel.“  199, 
156f;  (Der ganze Vortrag kreist um Hegel)

  „Hegel redet in seiner Philosophie vom Gedanken und meint eigentlich den kosmischen 
Gedanken. Hegel sagt: Wenn wir irgendwo hinsehen in der äusseren Welt, sei es, dass wir 
einen Stern in seiner Bahn, eine Pflanze, ein Mineral betrachten, sehen wir eigentlich 
überall Gedanken … Hegels Werke wurden wenig gelesen, aber es war nicht Hegels 
Absicht, die Lehre von dem kosmischen Inhalt der Welt esoterisch zu halten. Aber es ist 
doch ausserordentlich interessant, dass, wenn man zu den Geheimgesellschaften des 
Westens kommt, dann in einer gewissen Beziehung es als eine Lehre der tiefsten Esoterik 
angesehen wird, dass die Welt eigentlich aus Gedanken gebildet wird. … Hegels 
Philosophie ist in einer gewissen Weise der Grundnerv der Geheimlehre des Westens. … 
Das ist geradezu ein Weltgesetz, dass dasjenige, was popularisiert einfach Erkenntnis gibt, 
Macht gibt, wenn es sekretiert wird.“  202, 59f

  Hegel und Marx: Hegelscher Luziferismus und Marxscher Ahrimanismus – dazwischen 
muss die Gleichgewichtslage gefunden werden, das Gleichgewicht zwischen Spiritualismus 
und Materialismus.  189, 16.3.19, 157ff

   Bei Hegel ist die These: Sein, Logik; die Antithese: Nichtsein, Natur; die Synthese: 

lebt mit den Zellen des Blutes. Da sehen wir, was Vereinigung bedeutet.“  54, 191  (>Geist 
der Gemeinschaft)  

  Hass und Theorien: „Wie sollen wir den Hass [zerstäuben], wenn wir nicht die Brücke 
schaffen, in Liebe die Brücke schaffen zwischen Mensch und Mensch, zwischen allen 
Menschen, aber in einer Liebe, die nicht gepredigt wird, sondern die erzogen wird durch die
Geisteskräfte? Wenn in der Wissenschaft nur kalte Nüchternheit, nur kalter 
Wissenschaftsgeist ist, und nicht auch die Liebe erzogen wird, dann wird sie auch nicht 
durch irgendwelche sozialistische Theorien, die ja nur die Kinder dieses 
Wissenschaftsgeistes sind, in das öffentliche Leben eindringen können.“  336, 409

  Haupt >Kopf

  Hegel: „Hegel beginnt mit der Logik, kommt dann zur Naturphilosophie, entwickelt die 
Seelenlehre, entwickelt die Staatslehre und endet mit der Dreiheit: Kunst, Religion, 
Wissenschaft. Das ist der Weltinhalt (Es ist nur vom Diesseits die Rede) . Von einer 
Präexistenz, von einer unsterblichen Seele ist nicht die Rede, sondern nur von dem Geiste, 
der hier im Diesseits lebt. (…) Aber machen Sie sich mit dem bekannt, so werden Sie 
sehen, dass da in der Tat Geschichtsauffassung zustande gekommen ist, das Erleben dessen, 
was sich zwischen Mensch und Mensch abspielt. Da ist auch das Holz, aus dem geschnitzt 
werden muss das Staats- oder rechtliche Glied des dreigliedrigen sozialen Organismus. Die 
Konstitution des geistigen Organismus ist zu lernen am Orient, die Konstitution des 
Wirtschaftlichen ist zu lernen am Westen.“   199, 125   (>Dialektik, >Staat, >Geschichte)

  „Aber es liegt eine gewisse Kraft .. eine geistige Kraft in diesem Hegeltum .. etwas, das 
aufgenommen werden muss von jeder geistigen Weltanschauung. Denn rachitisch müsste 
werden jede Geisteswissenschaft, die nicht durchdrungen werden könnte von dem 
knöchernen Ideensystem, das dem .. verknöcherten Ahriman abgerungen worden ist durch 
Hegel. … die Seelen könnten in einer gewissen Weise aufwachen gerade an Hegel.“  199, 
156f;  (Der ganze Vortrag kreist um Hegel)

  „Hegel redet in seiner Philosophie vom Gedanken und meint eigentlich den kosmischen 
Gedanken. Hegel sagt: Wenn wir irgendwo hinsehen in der äusseren Welt, sei es, dass wir 
einen Stern in seiner Bahn, eine Pflanze, ein Mineral betrachten, sehen wir eigentlich 
überall Gedanken … Hegels Werke wurden wenig gelesen, aber es war nicht Hegels 
Absicht, die Lehre von dem kosmischen Inhalt der Welt esoterisch zu halten. Aber es ist 
doch ausserordentlich interessant, dass, wenn man zu den Geheimgesellschaften des 
Westens kommt, dann in einer gewissen Beziehung es als eine Lehre der tiefsten Esoterik 
angesehen wird, dass die Welt eigentlich aus Gedanken gebildet wird. … Hegels 
Philosophie ist in einer gewissen Weise der Grundnerv der Geheimlehre des Westens. … 
Das ist geradezu ein Weltgesetz, dass dasjenige, was popularisiert einfach Erkenntnis gibt, 
Macht gibt, wenn es sekretiert wird.“  202, 59f

  Hegel und Marx: Hegelscher Luziferismus und Marxscher Ahrimanismus – dazwischen 
muss die Gleichgewichtslage gefunden werden, das Gleichgewicht zwischen Spiritualismus 
und Materialismus.  189, 16.3.19, 157ff

   Bei Hegel ist die These: Sein, Logik; die Antithese: Nichtsein, Natur; die Synthese: 



Werden, Geist. Bei Marx ist die These: Privatwirtschaft, Kapitalismus; die Antithese: Trusts
= kapitalistische Sozialisierung; die Synthese: Gemeinwirtschaft an Produktionsmitteln.   
189, 163

  Das Hegeltum ist für das soziale Leben unbrauchbar. In Karl Marx tritt uns ein  
merkwürdiges Hegeltum entgegen. „Hegel auf dem höchsten Gipfel des Ideenbildes droben,
auf dem äußersten Gipfel des Idealismus - der treue Schüler Karl Marx das Bild sogleich ins
Gegenteil wendend, .. und es wird daraus der historische Materialismus, jener 
Materialismus, der für breite Massen diejenige Weltanschauung oder Lebensauffassung sein
soll, die sich nun wirklich hineintragen lassen soll in das soziale Leben.“  322, 24

  Hegel und Stirner: „Während für Hegel der Staat etwas war wie der wandelnde 
Erdengott, war für Stirner der Staat überhaupt ein Dreck, etwas, was man nur zu negieren 
hat.“ .. „Damit soll aber nichts anderes angedeutet sein, als dass wir uns erziehen sollen zu 
einem Verständnis .., zu einer inneren Toleranz..“  190, 103    (>Staat als Gott)

  Heil >Gesetze des Menschenheiles, >Soziales Heil, >Gesundheit und Krankheit

  Heiliger Geist: „Das Schaffen aus Verhältnissen heraus nennt man in der christlichen 
Esoterik das Schaffen im Geiste. Und das Schaffen aus richtigen, schönen, und 
tugendhaften Verhältnissen heraus nennt man in der christlichen Esoterik den heiligen Geist.
Der heilige Geist beseligt den Menschen, wenn er imstande ist, aus dem Nichts heraus das 
Richtige oder Wahre, das Schöne und Gute zu schaffen.“ Die Grundlage dazu ist dem 
Menschen durch den Christus gegeben worden. Das Christus-Erlebnis ist der Wagen, „in 
den er sich begibt, um sich weiterzuentwickeln“ und Christus sendet dem Menschen „den 
heiligen Geist, und der Mensch wird fähig, im Sinne der Weiterentwicklung das Richtige, 
Schöne und Gute zu schaffen.“   107, 312f   (>Geistesleben als Heilmittel, >Schöpfung aus 
dem Nichts, >Gesundheit)

  „Die Weisheit ist etwas Einheitliches, das keiner Differenz fähig ist. Je individueller die 
Menschen werden, desto mehr muss man ihnen die Weisheit geben; die wird sie 
zusammenführen. .. Die Sonne der Weisheit zieht alle Standpunkte zu sich hin, wie die 
Sonne die Pflanzen. Der Geist, der den Menschen frei machen wird, ist der Heilige Geist. .. 
Wer dagegen sündigt, sündigt wider das Christentum selber, gegen den verheissenen Geist, 
der die einzelnen menschlichen Individualitäten einzig zusammenführen kann. .. Zwei 
Menschen, die den Geist der Wahrheit kennen, werden sich von selbst zueinander 
hingezogen fühlen. .. Nichts anderes als die Fähigkeit, mit dem anderen im vollen Frieden 
mitzufühlen, das ist der tiefste Begriff des Christentums.“  97, 151  

  „So ist eigentlich der Heilige Geist dasjenige, was von dem Christus gesandt werden 
sollte, damit der Mensch sein Ich-Bewusstsein behalten könne und der Christus dem 
Menschen unbewusst innewohnen kann. … Nach dem Mysterium von Golgatha hat für den 
Menschen nicht bleiben können: „Den Christus schaue ich“, denn dann hätte er eben nicht 
gut werden können durch sich selber, dann hätte nur der Christus in ihm gut sein können. Es
konnte nur über den Menschen kommen das: In Christo morimur .. mit demjenigen, was 
Todesprinzip in ihm ist, konnte er den Christus vereinigen. Aber sein neues Bewusstsein 
konnte erweckt werden durch die Wesenheit, die der Christus ihm sandte, durch die 
Wesenheit des Heiligen Geistes: Per spiritum sanctum reviviscimus. … Indem der Christus 

Werden, Geist. Bei Marx ist die These: Privatwirtschaft, Kapitalismus; die Antithese: Trusts
= kapitalistische Sozialisierung; die Synthese: Gemeinwirtschaft an Produktionsmitteln.   
189, 163

  Das Hegeltum ist für das soziale Leben unbrauchbar. In Karl Marx tritt uns ein  
merkwürdiges Hegeltum entgegen. „Hegel auf dem höchsten Gipfel des Ideenbildes droben,
auf dem äußersten Gipfel des Idealismus - der treue Schüler Karl Marx das Bild sogleich ins
Gegenteil wendend, .. und es wird daraus der historische Materialismus, jener 
Materialismus, der für breite Massen diejenige Weltanschauung oder Lebensauffassung sein
soll, die sich nun wirklich hineintragen lassen soll in das soziale Leben.“  322, 24

  Hegel und Stirner: „Während für Hegel der Staat etwas war wie der wandelnde 
Erdengott, war für Stirner der Staat überhaupt ein Dreck, etwas, was man nur zu negieren 
hat.“ .. „Damit soll aber nichts anderes angedeutet sein, als dass wir uns erziehen sollen zu 
einem Verständnis .., zu einer inneren Toleranz..“  190, 103    (>Staat als Gott)

  Heil >Gesetze des Menschenheiles, >Soziales Heil, >Gesundheit und Krankheit

  Heiliger Geist: „Das Schaffen aus Verhältnissen heraus nennt man in der christlichen 
Esoterik das Schaffen im Geiste. Und das Schaffen aus richtigen, schönen, und 
tugendhaften Verhältnissen heraus nennt man in der christlichen Esoterik den heiligen Geist.
Der heilige Geist beseligt den Menschen, wenn er imstande ist, aus dem Nichts heraus das 
Richtige oder Wahre, das Schöne und Gute zu schaffen.“ Die Grundlage dazu ist dem 
Menschen durch den Christus gegeben worden. Das Christus-Erlebnis ist der Wagen, „in 
den er sich begibt, um sich weiterzuentwickeln“ und Christus sendet dem Menschen „den 
heiligen Geist, und der Mensch wird fähig, im Sinne der Weiterentwicklung das Richtige, 
Schöne und Gute zu schaffen.“   107, 312f   (>Geistesleben als Heilmittel, >Schöpfung aus 
dem Nichts, >Gesundheit)

  „Die Weisheit ist etwas Einheitliches, das keiner Differenz fähig ist. Je individueller die 
Menschen werden, desto mehr muss man ihnen die Weisheit geben; die wird sie 
zusammenführen. .. Die Sonne der Weisheit zieht alle Standpunkte zu sich hin, wie die 
Sonne die Pflanzen. Der Geist, der den Menschen frei machen wird, ist der Heilige Geist. .. 
Wer dagegen sündigt, sündigt wider das Christentum selber, gegen den verheissenen Geist, 
der die einzelnen menschlichen Individualitäten einzig zusammenführen kann. .. Zwei 
Menschen, die den Geist der Wahrheit kennen, werden sich von selbst zueinander 
hingezogen fühlen. .. Nichts anderes als die Fähigkeit, mit dem anderen im vollen Frieden 
mitzufühlen, das ist der tiefste Begriff des Christentums.“  97, 151  

  „So ist eigentlich der Heilige Geist dasjenige, was von dem Christus gesandt werden 
sollte, damit der Mensch sein Ich-Bewusstsein behalten könne und der Christus dem 
Menschen unbewusst innewohnen kann. … Nach dem Mysterium von Golgatha hat für den 
Menschen nicht bleiben können: „Den Christus schaue ich“, denn dann hätte er eben nicht 
gut werden können durch sich selber, dann hätte nur der Christus in ihm gut sein können. Es
konnte nur über den Menschen kommen das: In Christo morimur .. mit demjenigen, was 
Todesprinzip in ihm ist, konnte er den Christus vereinigen. Aber sein neues Bewusstsein 
konnte erweckt werden durch die Wesenheit, die der Christus ihm sandte, durch die 
Wesenheit des Heiligen Geistes: Per spiritum sanctum reviviscimus. … Indem der Christus 



der Menschheit den Heiligen Geist sandte, hat er sie befähigt dazu, aus dem Intellektuellen 
heraus selber sich aufzuschwingen zum Begreifen des Geistigen. .. Auch im Evangelium ist 
klar angedeutet für denjenigen, der nur sehen will, der nur lesen will, dass es selber eine 
Offenbarung ist, dass der Mensch durch den ihm innewohnenden Geist, wenn er sich nur 
hinneigt zu dem Christus, das Übersinnliche begreifen kann. Deshalb wird uns mitgeteilt, 
dass bei der Taufe Christi der Heilige Geist erschien. Und im Erscheinen des Heiligen 
Geistes ertönen die Worte durch den Kosmos: „Dieser ist mein vielgeliebter Sohn, heute 
habe ich ihn gezeuget.“ Der Vater ist der ungezeugte Zeugende (Ex deo nascimur), der den 
Sohn hereinstellt in die physische Welt. Aber zu gleicher Zeit bedient sich der Vater des 
Heiligen Geistes, um mitzuteilen der Menschheit, dass im Geiste erfassbar ist das 
Übersinnliche, auch wenn dieser Geist nicht geschaut wird, sondern wenn dieser Geist nur 
innerlich auch sein abstraktes Geistiges zum Lebendigen hinaufarbeitet, wenn er durch den 
ihm innewohnenden Christus den Gedankenleichnam, den wir von unserem vorgeburtlichen
Dasein haben, zum Leben erweckt.“   214, 69f   (>Christus, >Dreiheit; Dreifaltigkeit)

  Der Sinn des Christentums liegt darin, auf der einen Seite dasjenige, „was gebunden ist in 
Stämmen, Familien und eng begrenzten Gemeinschaften, aufzulösen, und auf der andern 
Seite die Menschen in Individuen zu zersplittern, so dass der einzelne sich einerseits als 
Individuum fühlt und andrerseits wieder als Glied der ganzen Menschheit.“ Es ist ein 
scheinbarer Widerspruch. Denn das alte Autoritätsprinzip sollte durchbrochen werden, aber 
wodurch sollte der neue Bruderbund aufgerichtet werden? Ursprünglich hatte der Initiator  
die ganze Urweisheit, die Wahrheit, und liess sie in die ganze Menschheit einfließen. „Jetzt 
wird nur das genügen, dass die einzelne Individualität, die aufs höchste gesteigert ist, die 
Wahrheit hat. Jeder Mensch muss Besitzer der Wahrheit und Weisheit sein.“  Dass diese 
beiden Dinge zusammengehen können, ist die Wirkung des Heiligen Geistes, die darin 
besteht, dass die Weisheit eine einheitliche ist. Wenn die Autorität durchbrochen wird, muss
jeder einzelne für das Zusammenhalten im Bruderbund sorgen. „So weit sind die Menschen 
aber noch nicht … Die Menschen mußten zum Ich, zum Egoismus zersplittert werden. 
Noch haben sie nicht den Zusammenschluß mit der einheitlichen Weisheit gefunden.“ An 
die muss man sich heranmachen und dabei so individuell wie möglich werden. „Wenn man 
sich klar darüber geworden ist, .. dass jedes Stehen auf einem besonderen Standpunkt nichts
anderes ist, als dass man nicht weit genug vorgedrungen ist, erst dann kann man die Idee 
vom Heiligen Geist begreifen.“   96, 269ff

  Nur auf dem geistigen Wege ist ein wirkliches Heil zu erreichen. Es wird nur 
weitergeschritten werden können, wenn in einer genügend grossen Anzahl von Menschen  
diese Überzeugung wirklich durchgedrungen ist.  296, 9  (>Soziales Hauptgesetz)

  Heil und Hohn: (Zur Aussage: Kapitalansammlung ist antisozial, Kapitalübertragung an 
Fähige ist sozial): „Der in dieser Art von der Heilung unserer sozialen Zustände spricht, 
sieht im Geiste den Hohn aller derer, die sich heute als Lebenspraktiker ansehen.“ 24, 73

  „Heilsam ist nur, wenn im Spiegel der Menschenseele sich bildet die ganze Gemeinschaft 
und in der Gemeinschaft lebet der Einzelseele Kraft.“  40, 256 

  Hellsehen und Begreifen: „So wenig die Augen hier im physischen Leben zu denken 
brauchen, so wenig braucht das Wissen von den übersinnlichen Welten .. die Hellsichtigkeit 
zu haben. Es würde auf der Erde natürlich kein übersinnliches Wissen geben, wenn es nicht 

der Menschheit den Heiligen Geist sandte, hat er sie befähigt dazu, aus dem Intellektuellen 
heraus selber sich aufzuschwingen zum Begreifen des Geistigen. .. Auch im Evangelium ist 
klar angedeutet für denjenigen, der nur sehen will, der nur lesen will, dass es selber eine 
Offenbarung ist, dass der Mensch durch den ihm innewohnenden Geist, wenn er sich nur 
hinneigt zu dem Christus, das Übersinnliche begreifen kann. Deshalb wird uns mitgeteilt, 
dass bei der Taufe Christi der Heilige Geist erschien. Und im Erscheinen des Heiligen 
Geistes ertönen die Worte durch den Kosmos: „Dieser ist mein vielgeliebter Sohn, heute 
habe ich ihn gezeuget.“ Der Vater ist der ungezeugte Zeugende (Ex deo nascimur), der den 
Sohn hereinstellt in die physische Welt. Aber zu gleicher Zeit bedient sich der Vater des 
Heiligen Geistes, um mitzuteilen der Menschheit, dass im Geiste erfassbar ist das 
Übersinnliche, auch wenn dieser Geist nicht geschaut wird, sondern wenn dieser Geist nur 
innerlich auch sein abstraktes Geistiges zum Lebendigen hinaufarbeitet, wenn er durch den 
ihm innewohnenden Christus den Gedankenleichnam, den wir von unserem vorgeburtlichen
Dasein haben, zum Leben erweckt.“   214, 69f   (>Christus, >Dreiheit; Dreifaltigkeit)

  Der Sinn des Christentums liegt darin, auf der einen Seite dasjenige, „was gebunden ist in 
Stämmen, Familien und eng begrenzten Gemeinschaften, aufzulösen, und auf der andern 
Seite die Menschen in Individuen zu zersplittern, so dass der einzelne sich einerseits als 
Individuum fühlt und andrerseits wieder als Glied der ganzen Menschheit.“ Es ist ein 
scheinbarer Widerspruch. Denn das alte Autoritätsprinzip sollte durchbrochen werden, aber 
wodurch sollte der neue Bruderbund aufgerichtet werden? Ursprünglich hatte der Initiator  
die ganze Urweisheit, die Wahrheit, und liess sie in die ganze Menschheit einfließen. „Jetzt 
wird nur das genügen, dass die einzelne Individualität, die aufs höchste gesteigert ist, die 
Wahrheit hat. Jeder Mensch muss Besitzer der Wahrheit und Weisheit sein.“  Dass diese 
beiden Dinge zusammengehen können, ist die Wirkung des Heiligen Geistes, die darin 
besteht, dass die Weisheit eine einheitliche ist. Wenn die Autorität durchbrochen wird, muss
jeder einzelne für das Zusammenhalten im Bruderbund sorgen. „So weit sind die Menschen 
aber noch nicht … Die Menschen mußten zum Ich, zum Egoismus zersplittert werden. 
Noch haben sie nicht den Zusammenschluß mit der einheitlichen Weisheit gefunden.“ An 
die muss man sich heranmachen und dabei so individuell wie möglich werden. „Wenn man 
sich klar darüber geworden ist, .. dass jedes Stehen auf einem besonderen Standpunkt nichts
anderes ist, als dass man nicht weit genug vorgedrungen ist, erst dann kann man die Idee 
vom Heiligen Geist begreifen.“   96, 269ff

  Nur auf dem geistigen Wege ist ein wirkliches Heil zu erreichen. Es wird nur 
weitergeschritten werden können, wenn in einer genügend grossen Anzahl von Menschen  
diese Überzeugung wirklich durchgedrungen ist.  296, 9  (>Soziales Hauptgesetz)

  Heil und Hohn: (Zur Aussage: Kapitalansammlung ist antisozial, Kapitalübertragung an 
Fähige ist sozial): „Der in dieser Art von der Heilung unserer sozialen Zustände spricht, 
sieht im Geiste den Hohn aller derer, die sich heute als Lebenspraktiker ansehen.“ 24, 73

  „Heilsam ist nur, wenn im Spiegel der Menschenseele sich bildet die ganze Gemeinschaft 
und in der Gemeinschaft lebet der Einzelseele Kraft.“  40, 256 

  Hellsehen und Begreifen: „So wenig die Augen hier im physischen Leben zu denken 
brauchen, so wenig braucht das Wissen von den übersinnlichen Welten .. die Hellsichtigkeit 
zu haben. Es würde auf der Erde natürlich kein übersinnliches Wissen geben, wenn es nicht 



eine Hellsichtigkeit gäbe, aber selbst der Hellseher muss in gewöhnliches Begreifen 
verwandeln, was er im Übersinnlichen schaut.“  219, 71f      (>Intellekt und Wille)

  Geistige Erfahrungen, wenn unverarbeitet, sind eigentlich wertlos. Viel wichtiger ist ihre 
Übersetzung in die Sprache des gesunden Menschenverstandes. Aber mit gesundem Denken
ist es schlecht bestellt.  196, 91f

  „Geradeso wie früher in alter Hellsichtigkeit die Impulse von den Göttern herabgegeben 
wurden dem Menschen, so wird er später in neuer Hellsichtigkeit sich selbst die Wege 
bestimmen müssen. Deswegen tritt Anthroposophie gerade in unserer Zeit auf, damit die 
Menschheit lernen kann, in richtiger Weise Seeleneigenschaften auszubilden. Dadurch lebt 
dann der Mensch dem entgegen, was die Zukunft bringen soll.“  130, 135

  Zur höheren Sehergabe gehört eine innere Festigkeit, eine seelische Sicherheit, zu der nur 
das Denken führen kann. „Sonst kommt doch nur ein wesenloses Hin- und Herflackern in 
Bildern, ein verwirrendes Seelenspiel zustande. (...) Der Geistesforscher tritt seinem Schüler
entgegen mit der Zumutung: nicht glauben sollst du, was ich dir sage, sondern es 
denken ..“  9, 174ff  (>Geisteswissenschaft, Materialismus und Mystik)

  Hellseher und Eingeweihte: Es gab immer Hellseher, aber neben diesen Hellsehern gab 
es immer auch Eingeweihte. „Heute ist dieses Verhältnis von Eingeweihten und Hellsehern 
kaum mehr gut möglich, weil heute jeder Mensch von dem grossen Egoismus befallen ist, 
selbst sehen zu wollen.“ (...) Man denke an das Zusammenwirken von einem sehr 
Kurzsichtigen, der die physikalischen Gesetze der Lichterscheinungen versteht mit einem, 
der ausserordentlich gut sieht, aber von den Gesetzen nichts versteht. „Sie ergänzten sich 
gegenseitig.“ Seit dem 14. Jahrhundert, „wo der Mensch materialistisch denkt und fühlt“ 
wird „kein Unterschied mehr zwischen den beiden Klassen gemacht, so dass der Lehrer 
keinem eine Einweihung mehr erteilt, ohne zu gleicher Zeit einen gewissen Grad des 
Hellsehens zu geben. Das geht nicht anders, weil es mit dem Egoismus und mit der 
Vertrauenslosigkeit, die heute herrschen, gar nicht anders vereinbar sein würde.“  101, 124ff

  Herrschaft des Produktes: „..durch die moderne Technik und durch andere gewisse 
soziale Verhältnisse (ist) eine Herrschaft des Produktes über die produzierenden Menschen 
eingetreten ...“ Diese Loslösung des Produktes von dem Produzierenden ist im Grunde 
genommen ein völliger Unsinn.    337a, 144f  (>Macht, >Weltherrschaft)

 
  Hierarchien: „Die dritte Hierarchie offenbart sich als ein rein Geistig-Seelisches. Sie webt
in dem, was der Mensch auf seelische Art ganz innerlich erlebt. .. Die zweite Hierarchie 
offenbart sich als ein Geistig-Seelisches, das im Ätherischen wirkt. .. Die stärkste, erste 
Hierarchie offenbart sich als das im Physischen geistig Wirksame. Sie gestaltet die 
physische Welt zum Kosmos. Die dritte und zweite Hierarchie sind dabei die dienenden 
Wesenheiten.“   26, 119   (>Mensch als Zusammenfluss)

  „Auf der untersten Stufe steht der Mensch. - Unter ihm liegen die drei Naturreiche: 
Tierreich, Pflanzenreich, Mineralreich. - Dann kommen die Engel, dann die Erzengel, dann 
die Urkräfte oder Archai. Das ist dasjenige, was wir bezeichnen können als die erste der 
Hierarchien, vom Menschen aufsteigend (oben die dritte Hierarchie!). Die zweite der 
Hierarchien ist die folgende:

eine Hellsichtigkeit gäbe, aber selbst der Hellseher muss in gewöhnliches Begreifen 
verwandeln, was er im Übersinnlichen schaut.“  219, 71f      (>Intellekt und Wille)

  Geistige Erfahrungen, wenn unverarbeitet, sind eigentlich wertlos. Viel wichtiger ist ihre 
Übersetzung in die Sprache des gesunden Menschenverstandes. Aber mit gesundem Denken
ist es schlecht bestellt.  196, 91f

  „Geradeso wie früher in alter Hellsichtigkeit die Impulse von den Göttern herabgegeben 
wurden dem Menschen, so wird er später in neuer Hellsichtigkeit sich selbst die Wege 
bestimmen müssen. Deswegen tritt Anthroposophie gerade in unserer Zeit auf, damit die 
Menschheit lernen kann, in richtiger Weise Seeleneigenschaften auszubilden. Dadurch lebt 
dann der Mensch dem entgegen, was die Zukunft bringen soll.“  130, 135

  Zur höheren Sehergabe gehört eine innere Festigkeit, eine seelische Sicherheit, zu der nur 
das Denken führen kann. „Sonst kommt doch nur ein wesenloses Hin- und Herflackern in 
Bildern, ein verwirrendes Seelenspiel zustande. (...) Der Geistesforscher tritt seinem Schüler
entgegen mit der Zumutung: nicht glauben sollst du, was ich dir sage, sondern es 
denken ..“  9, 174ff  (>Geisteswissenschaft, Materialismus und Mystik)

  Hellseher und Eingeweihte: Es gab immer Hellseher, aber neben diesen Hellsehern gab 
es immer auch Eingeweihte. „Heute ist dieses Verhältnis von Eingeweihten und Hellsehern 
kaum mehr gut möglich, weil heute jeder Mensch von dem grossen Egoismus befallen ist, 
selbst sehen zu wollen.“ (...) Man denke an das Zusammenwirken von einem sehr 
Kurzsichtigen, der die physikalischen Gesetze der Lichterscheinungen versteht mit einem, 
der ausserordentlich gut sieht, aber von den Gesetzen nichts versteht. „Sie ergänzten sich 
gegenseitig.“ Seit dem 14. Jahrhundert, „wo der Mensch materialistisch denkt und fühlt“ 
wird „kein Unterschied mehr zwischen den beiden Klassen gemacht, so dass der Lehrer 
keinem eine Einweihung mehr erteilt, ohne zu gleicher Zeit einen gewissen Grad des 
Hellsehens zu geben. Das geht nicht anders, weil es mit dem Egoismus und mit der 
Vertrauenslosigkeit, die heute herrschen, gar nicht anders vereinbar sein würde.“  101, 124ff

  Herrschaft des Produktes: „..durch die moderne Technik und durch andere gewisse 
soziale Verhältnisse (ist) eine Herrschaft des Produktes über die produzierenden Menschen 
eingetreten ...“ Diese Loslösung des Produktes von dem Produzierenden ist im Grunde 
genommen ein völliger Unsinn.    337a, 144f  (>Macht, >Weltherrschaft)

 
  Hierarchien: „Die dritte Hierarchie offenbart sich als ein rein Geistig-Seelisches. Sie webt
in dem, was der Mensch auf seelische Art ganz innerlich erlebt. .. Die zweite Hierarchie 
offenbart sich als ein Geistig-Seelisches, das im Ätherischen wirkt. .. Die stärkste, erste 
Hierarchie offenbart sich als das im Physischen geistig Wirksame. Sie gestaltet die 
physische Welt zum Kosmos. Die dritte und zweite Hierarchie sind dabei die dienenden 
Wesenheiten.“   26, 119   (>Mensch als Zusammenfluss)

  „Auf der untersten Stufe steht der Mensch. - Unter ihm liegen die drei Naturreiche: 
Tierreich, Pflanzenreich, Mineralreich. - Dann kommen die Engel, dann die Erzengel, dann 
die Urkräfte oder Archai. Das ist dasjenige, was wir bezeichnen können als die erste der 
Hierarchien, vom Menschen aufsteigend (oben die dritte Hierarchie!). Die zweite der 
Hierarchien ist die folgende:



1. Geister der Form – Gewalten
2. Geister der Bewegung – Mächte
3. Geister der Weisheit – Herrschaften
Sodann haben wir noch die höchste der drei Hierarchien:
1.        Geister des Willens – Throne
2.        Cherubim
3.        Seraphim“            121, 84

  Hochschulen ohne Weisheit: „Von dem, was von unseren europäischen und 
amerikanischen Hochschulen ausgeht an sogenannter Menschenweisheit, aber auch an 
sozialer Weisheit, an technischer Weisheit und so weiter, das betrachtet die Welt mit 
Ausschluss aller derjenigen Faktoren, die doch den Menschen ganz selbstverständlich in 
sich schließen. Wer heute den Zugang sucht zu irgendeiner führenden, wenn auch nur einer 
niedrigen führenden Menschheitsstellung, der hat gar nicht Gelegenheit, irgend etwas 
kennenzulernen, das ihn befähigte, Menschenkenntnis zu erhalten. Und ohne 
Menschenkenntnis gibt es kein soziales Leben, ohne Menschenkenntnis gibt es auch keine 
Erneuerung des Christentums. Man kann heute Theologe werden, ohne eine Ahnung zu 
haben, was das Mysterium von Golgatha bedeutet, denn die meisten Theologen haben heute
keine Ahnung, wer Christus ist. Man kann heute Jurist werden, ohne eine Ahnung davon zu 
haben, was eigentlich das Menschenwesen ist. Man kann heute Mediziner werden, ohne 
eine Ahnung von dem zu haben, wie dieses Menschenwesen aus dem Kosmos heraus 
gebaut ist, ohne eine Ahnung davon zu haben, wie der gesunde und der kranke Leib sich 
zueinander verhalten. Man kann heute Techniker werden, ohne eine Ahnung davon zu 
haben,welchen Einfluss der Bau irgendeiner Maschine auf den ganzen Gang der 
Erdenentwickelung hat ..“ Jeder Mensch hat das Bedürfnis, in einem kleinen Kreis eine 
Routine zu erwerben und im Sinne seines Egoismus anzuwenden, ohne Rücksicht auf das 
Weltganze.  196, 158f

  „Denn gerade so, wie die Menschen in irdischen Urzeiten in ihrer breiten Masse dasjenige 
gedacht und empfunden haben, was in den Mysterien gelehrt worden ist, in den Mysterien, 
die die Mittelpunkte der umliegenden Kultur und Zivilisation waren, so nehmen heute die 
Menschen in weiten Kreisen das auf, was in den profanen Mysterien der Gegenwart, auf 
den Universitäten, auf den Hochschulen gelehrt und geforscht wird. .. Nur dass die 
Menschen der Vorzeit gewusst haben: Alles dasjenige, was im Menschen ist, das hängt nicht
nur zusammen mit dem, was auf der Erde sich entwickelt, sondern das hängt zusammen mit
dem, was das Auge erschaut bis in den Sternenraum hinein. Dasjenige, was im Menschen, 
auch physisch, vorgeht, sind Vorgänge, die zusammenhängen mit dem Geschehen der 
Sonne, mit dem Geschehen der andern, zum Sonnensystem gehörigen Planeten. .. Das ist 
eine derjenigen Tatsachen, die der Menschheit, wenn sie nicht verkommen soll auf der Erde,
wiederum bewusst werden müssen: dass der Mensch gehört zum Kosmos, dass der Mensch 
zusammenhängt seinem inneren Wesen nach mit außerirdischen Sphären. Warum muss das 
gewusst werden? Gewusst muss es werden, weil Selbsterkenntnis notwendig ist; nicht jene 
Selbsterkenntnis, die im Bebrüten des eigenen lieben Ich besteht, sondern die Erkenntnis 
des Menschen als eines universellen Wesens. Diese Selbsterkenntnis muss sich ausbreiten, 
sie muss allgemein und immer allgemeiner werden. Denn ohne dass der Mensch sich selbst 
erfasst, wird für ihn kein Halt sein, vor allen Dingen kein seelischer Halt in der Zukunft der 
Menschheitsentwickelung.“  196, 196f 

1. Geister der Form – Gewalten
2. Geister der Bewegung – Mächte
3. Geister der Weisheit – Herrschaften
Sodann haben wir noch die höchste der drei Hierarchien:
1.        Geister des Willens – Throne
2.        Cherubim
3.        Seraphim“            121, 84

  Hochschulen ohne Weisheit: „Von dem, was von unseren europäischen und 
amerikanischen Hochschulen ausgeht an sogenannter Menschenweisheit, aber auch an 
sozialer Weisheit, an technischer Weisheit und so weiter, das betrachtet die Welt mit 
Ausschluss aller derjenigen Faktoren, die doch den Menschen ganz selbstverständlich in 
sich schließen. Wer heute den Zugang sucht zu irgendeiner führenden, wenn auch nur einer 
niedrigen führenden Menschheitsstellung, der hat gar nicht Gelegenheit, irgend etwas 
kennenzulernen, das ihn befähigte, Menschenkenntnis zu erhalten. Und ohne 
Menschenkenntnis gibt es kein soziales Leben, ohne Menschenkenntnis gibt es auch keine 
Erneuerung des Christentums. Man kann heute Theologe werden, ohne eine Ahnung zu 
haben, was das Mysterium von Golgatha bedeutet, denn die meisten Theologen haben heute
keine Ahnung, wer Christus ist. Man kann heute Jurist werden, ohne eine Ahnung davon zu 
haben, was eigentlich das Menschenwesen ist. Man kann heute Mediziner werden, ohne 
eine Ahnung von dem zu haben, wie dieses Menschenwesen aus dem Kosmos heraus 
gebaut ist, ohne eine Ahnung davon zu haben, wie der gesunde und der kranke Leib sich 
zueinander verhalten. Man kann heute Techniker werden, ohne eine Ahnung davon zu 
haben,welchen Einfluss der Bau irgendeiner Maschine auf den ganzen Gang der 
Erdenentwickelung hat ..“ Jeder Mensch hat das Bedürfnis, in einem kleinen Kreis eine 
Routine zu erwerben und im Sinne seines Egoismus anzuwenden, ohne Rücksicht auf das 
Weltganze.  196, 158f

  „Denn gerade so, wie die Menschen in irdischen Urzeiten in ihrer breiten Masse dasjenige 
gedacht und empfunden haben, was in den Mysterien gelehrt worden ist, in den Mysterien, 
die die Mittelpunkte der umliegenden Kultur und Zivilisation waren, so nehmen heute die 
Menschen in weiten Kreisen das auf, was in den profanen Mysterien der Gegenwart, auf 
den Universitäten, auf den Hochschulen gelehrt und geforscht wird. .. Nur dass die 
Menschen der Vorzeit gewusst haben: Alles dasjenige, was im Menschen ist, das hängt nicht
nur zusammen mit dem, was auf der Erde sich entwickelt, sondern das hängt zusammen mit
dem, was das Auge erschaut bis in den Sternenraum hinein. Dasjenige, was im Menschen, 
auch physisch, vorgeht, sind Vorgänge, die zusammenhängen mit dem Geschehen der 
Sonne, mit dem Geschehen der andern, zum Sonnensystem gehörigen Planeten. .. Das ist 
eine derjenigen Tatsachen, die der Menschheit, wenn sie nicht verkommen soll auf der Erde,
wiederum bewusst werden müssen: dass der Mensch gehört zum Kosmos, dass der Mensch 
zusammenhängt seinem inneren Wesen nach mit außerirdischen Sphären. Warum muss das 
gewusst werden? Gewusst muss es werden, weil Selbsterkenntnis notwendig ist; nicht jene 
Selbsterkenntnis, die im Bebrüten des eigenen lieben Ich besteht, sondern die Erkenntnis 
des Menschen als eines universellen Wesens. Diese Selbsterkenntnis muss sich ausbreiten, 
sie muss allgemein und immer allgemeiner werden. Denn ohne dass der Mensch sich selbst 
erfasst, wird für ihn kein Halt sein, vor allen Dingen kein seelischer Halt in der Zukunft der 
Menschheitsentwickelung.“  196, 196f 



  Homunkulus: Diejenigen haben nicht ganz Unrecht, „welche glauben materialistisch oder
monistisch richtig zu denken, indem sie sich rein nach natürlichen Gesetzen ein 
phantastisches Bild des Menschen formen, das rein nach natürlichen Kräften aufgebaut ist, 
das für den Menschen Bedeutung hat zwischen Geburt und Tod .. So aber, aus bloss 
natürlichen Stoffen gedacht und mit nur natürlichen Gesetzen durchsetzt, ist es nicht als 
Naturgebilde vorhanden, sondern es durchwirkt nur die menschliche Natur“. Es gibt 
tatsächlich „ein Zwischenglied zwischen dem äusseren und dem ewigen Menschen ..  Und 
als solches, man möchte sagen, «Übersinnlich-Sinnliches» hat Goethe dieses Gebilde 
angesehen, und er hat es als solches charakterisiert .. als den Homunkulus … Indem der 
materialistische Denker glaubt, mit seinem Bilde vom Menschen das Allerwirklichste vor 
uns hinzustellen, stellt er eine Abstraktion, stellt er ein Übersinnliches hin. (…) Goethe löst 
ein wenig das Rätsel. Er erinnert an das andere Wort: «Den Teufel spürt das Völkchen nie, 
und wenn er sie beim Kragen hätte.» Der Wagner, der in seiner Retorte den Homunkulus 
erzeugt, merkt auch nicht den, der ihn eigentlich erzeugt: den Teufel. Denn Mephistopheles 
ist es, der die geistigen Kräfte hineinbringt. Von dem «Vater aller Hindernisse» ist es 
eingegeben, was ein Produkt der modernen Wissenschaft ist, was der Materialismus als den 
modernen Menschen hinstellen will. (…) zu hoffen ist nur, dass recht viele ahnende und 
sehende Seelen in dieser Beziehung durch die Geisteswissenschaft ein wenig .. den ganz 
nahen, man möchte sagen, in unsere Zeitbildung eingebetteten Homunkulismus, das Wrack 
einer nur mit natürlichen Kräften genährten Weltanschauung, sehen. .. Und was auch, der 
Ausdruck sei mir verziehen, der Homunkulismus gegen die Geisteswissenschaft wird 
vorbringen können: die Geisteswissenschaft wird der Menschheit das geben, was sie, wenn 
sie sich immer besser und besser verstehen lernen wird, doch nicht entbehren kann, wonach 
sie lechzen und worauf sie hoffen muss: die Seele, und mit der Seele das geistige Leben, 
wonach heute schon viele verlangen. Daher braucht man um die Zukunft der 
Geisteswissenschaft nicht besorgt sein.“  63, 370ff 

  Homunkulus ist das, was herauskommt, wenn der Volkswirtschafts-Durchschnittsprofessor
ohne Erkenntnis der Dreigliederung über soziale Zusammenhänge spricht.  188, 189

  Homunkulus als Versuch, den sozialen Organismus nicht aus seinen Bedingungen wachsen
zu lassen, sondern aus seinen Ingredienzien herzustellen.   189, 2.3.19

  Hortung: Damit Geld nicht zurückbehalten wird, kann Umprägung oder Neudruck von 
Zeit zu Zeit stattfinden; eine Massnahme des Staates.   Kp, 132   (>Geld haben ..)

  Wenn man das nur liegen lässt, was man einnimmt, „wird es nie volkswirtschaftlich 
schädlich. Die Geizhälse sind die allerungefährlichsten sozialen Kostgänger. Alle die, die 
Geld in ihrem Strohsack verstecken, schaden gar nichts.“ Nach dem Tod des Geizhalses 
macht das Geld „denselben Prozess durch wie die Ware. Einen Rock kann man in 14-15 
Jahren nicht mehr anziehen. Einfach dadurch, dass das Geld den Stempel «1903» trägt, 
muss es 1918 in die Wertlosigkeit übergehen. Das müsste Gesetz werden. .. Das Geld ist nur
der Repräsentationswert für Ware.“  Molt, 228

  Humanismus: „Humanismus erstrebt man nicht, weil man den Menschen hat, sondern 
weil man ihn verloren hat. (..) Bis in das neunzehnte Jahrhundert herein entwickeln die 
besten Menschen auf den verschiedensten Gebieten  .. Ideen, die ein Streben darstellen in 
dem, was intellektualistisch gewordene Weltanschauung ist, den Menschen zu finden. 

  Homunkulus: Diejenigen haben nicht ganz Unrecht, „welche glauben materialistisch oder
monistisch richtig zu denken, indem sie sich rein nach natürlichen Gesetzen ein 
phantastisches Bild des Menschen formen, das rein nach natürlichen Kräften aufgebaut ist, 
das für den Menschen Bedeutung hat zwischen Geburt und Tod .. So aber, aus bloss 
natürlichen Stoffen gedacht und mit nur natürlichen Gesetzen durchsetzt, ist es nicht als 
Naturgebilde vorhanden, sondern es durchwirkt nur die menschliche Natur“. Es gibt 
tatsächlich „ein Zwischenglied zwischen dem äusseren und dem ewigen Menschen ..  Und 
als solches, man möchte sagen, «Übersinnlich-Sinnliches» hat Goethe dieses Gebilde 
angesehen, und er hat es als solches charakterisiert .. als den Homunkulus … Indem der 
materialistische Denker glaubt, mit seinem Bilde vom Menschen das Allerwirklichste vor 
uns hinzustellen, stellt er eine Abstraktion, stellt er ein Übersinnliches hin. (…) Goethe löst 
ein wenig das Rätsel. Er erinnert an das andere Wort: «Den Teufel spürt das Völkchen nie, 
und wenn er sie beim Kragen hätte.» Der Wagner, der in seiner Retorte den Homunkulus 
erzeugt, merkt auch nicht den, der ihn eigentlich erzeugt: den Teufel. Denn Mephistopheles 
ist es, der die geistigen Kräfte hineinbringt. Von dem «Vater aller Hindernisse» ist es 
eingegeben, was ein Produkt der modernen Wissenschaft ist, was der Materialismus als den 
modernen Menschen hinstellen will. (…) zu hoffen ist nur, dass recht viele ahnende und 
sehende Seelen in dieser Beziehung durch die Geisteswissenschaft ein wenig .. den ganz 
nahen, man möchte sagen, in unsere Zeitbildung eingebetteten Homunkulismus, das Wrack 
einer nur mit natürlichen Kräften genährten Weltanschauung, sehen. .. Und was auch, der 
Ausdruck sei mir verziehen, der Homunkulismus gegen die Geisteswissenschaft wird 
vorbringen können: die Geisteswissenschaft wird der Menschheit das geben, was sie, wenn 
sie sich immer besser und besser verstehen lernen wird, doch nicht entbehren kann, wonach 
sie lechzen und worauf sie hoffen muss: die Seele, und mit der Seele das geistige Leben, 
wonach heute schon viele verlangen. Daher braucht man um die Zukunft der 
Geisteswissenschaft nicht besorgt sein.“  63, 370ff 

  Homunkulus ist das, was herauskommt, wenn der Volkswirtschafts-Durchschnittsprofessor
ohne Erkenntnis der Dreigliederung über soziale Zusammenhänge spricht.  188, 189

  Homunkulus als Versuch, den sozialen Organismus nicht aus seinen Bedingungen wachsen
zu lassen, sondern aus seinen Ingredienzien herzustellen.   189, 2.3.19

  Hortung: Damit Geld nicht zurückbehalten wird, kann Umprägung oder Neudruck von 
Zeit zu Zeit stattfinden; eine Massnahme des Staates.   Kp, 132   (>Geld haben ..)

  Wenn man das nur liegen lässt, was man einnimmt, „wird es nie volkswirtschaftlich 
schädlich. Die Geizhälse sind die allerungefährlichsten sozialen Kostgänger. Alle die, die 
Geld in ihrem Strohsack verstecken, schaden gar nichts.“ Nach dem Tod des Geizhalses 
macht das Geld „denselben Prozess durch wie die Ware. Einen Rock kann man in 14-15 
Jahren nicht mehr anziehen. Einfach dadurch, dass das Geld den Stempel «1903» trägt, 
muss es 1918 in die Wertlosigkeit übergehen. Das müsste Gesetz werden. .. Das Geld ist nur
der Repräsentationswert für Ware.“  Molt, 228

  Humanismus: „Humanismus erstrebt man nicht, weil man den Menschen hat, sondern 
weil man ihn verloren hat. (..) Bis in das neunzehnte Jahrhundert herein entwickeln die 
besten Menschen auf den verschiedensten Gebieten  .. Ideen, die ein Streben darstellen in 
dem, was intellektualistisch gewordene Weltanschauung ist, den Menschen zu finden. 



Renaissance, geistige Wiedergeburt, Humanismus hasten, ja stürmen nach einer Geistigkeit 
in einer Richtung, in der sie nicht zu finden ist ..“ (…) sie jagen einem Menschenbilde 
nach, das sie nur glauben zu haben; aber in Wahrheit ist nichts in ihrem Gesichtsfelde.“ 
Michaels Sorge ist, „Ob denn nicht etwa die Illusionskraft in den Menschen dem „Drachen“
soviel macht geben werde, dass ihm – Michael – die Aufrechterhaltung des Gleichgewichts 
eine Unmöglichkeit sein werde.“  26, 217f   (>Michael, >Aufklärerei, >Liberalismus, 
>Toleranz, >Selbsterziehung, >Bewusstseinsseele und Autoritätsglaube)

  Humboldt, Wilhelm von: Bei Wilhelm von Humboldt lebte der Drang, „abzustossen das 
Kulturleben und das Wirtschaftsleben von dem blossen Staatsleben.“ Es war „ein gewisses 
Sichaufbäumen gegen das römische Rechtswesen, das in den Köpfen auch der sozialistisch 
Orientierten steckt“ mit seiner Schrift „Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der 
Wirksamkeit des Staates zu bestimmen“. 195, 24  (>Drei Ströme)

  Hunger und Elend: Man sieht an der Oberfläche Hunger und Elend und kommt mit 
Marxismus und Intellektualismus. Aber so „kann man nichts bessern, man muss erst die 
Menschen in solche soziale Zusammenhänge hineinbringen, dass aus den Zusammenhängen
der Menschen heraus das Elend verschwindet. Das ist es.“  305, 227ff  (>Einrichtungen 
oder Menschen?) 

  Hygiene und Demokratie: „Einzelne Reden über eine richtige Gesundheitspflege .. als 
das Ergebnis ärztlicher, physiologischer, medizinischer Wissenschaft“, die „man nicht zu 
prüfen in der Lage ist“, bilden die Grundlage für allgemeine hygienische Regeln in der 
Öffentlichkeit. Nur „rein auf Autorität hin können weiteste Kreise, die es doch angeht .., das
annehmen ..“. Es „tritt einem .. doch entgegen dieses ganz Undemokratische des reinen 
Autoritätsglaubens, der auf hygienischem Gebiet gefordert wird.“ Es „muss doch die Frage 
auftauchen: Sollte nicht ein stärkeres Demokratisieren, als es heute unter den gegenwärtigen
Verhältnissen möglich ist, auf einem solchen Gebiete angestrebt werden können, das so 
nahe, so unendlich nahe jeden einzelnen Menschen und damit die Menschengemeinschaft 
angeht, wie die öffentliche Gesundheitspflege? Es wird uns heute gewiss viel gesagt über 
die Art und Weise, wie der Mensch drinnenstehen soll im Leben in Bezug auf Luft und 
Licht, in Bezug auf Nahrung, in Bezug auf die Ableitung der entweder durch den Menschen
selbst oder durch seine Umgebung hervorgebrachten Abfallprodukte und so weiter und so 
weiter. Aber dasjenige, was da als Regeln über diese Dinge in die Menschheit geworfen 
wird, das ist meistens unprüfbar für diejenigen Menschen, auf die es angewendet werden 
soll.“  314, 222f  (>Gesundheitsbegriff ..)

  Hygiene als soziale Frage: Bei Dingen wie der richtigen Verteilung von Schlafen und 
Wachen, „hängt es tatsächlich von dem Intimsten im Menschen ab, wie die sozialen 
Auswirkungen geschehen, ob eine größere oder geringere Anzahl diesem oder jenem Beruf 
entzogen werden, wodurch unter Umständen auf einen ganz anderen Ort eine Wirkung 
ausgeübt wird, oder nicht. Da greift in der Tat die Hygiene in ungeheurer Weise in das 
soziale Leben hinein. Ganz abgesehen davon, was man über Ansteckung oder 
Nichtansteckung denkt, es greift bei Epidemien dieses Element in das soziale Leben ein. Da
können Sie nicht durch äussere Vorschriften wirken, da können Sie nur wirken, wenn … ein
lebendiges Zusammenwirken zur Erhaltung der Gesundheit zwischen dem 
Sachverständigen und dem menschenverständigen Laien eintreten kann. ..
  Hier haben wir geschildert eine Seite der Hygiene als soziale Frage, die im eminentesten 

Renaissance, geistige Wiedergeburt, Humanismus hasten, ja stürmen nach einer Geistigkeit 
in einer Richtung, in der sie nicht zu finden ist ..“ (…) sie jagen einem Menschenbilde 
nach, das sie nur glauben zu haben; aber in Wahrheit ist nichts in ihrem Gesichtsfelde.“ 
Michaels Sorge ist, „Ob denn nicht etwa die Illusionskraft in den Menschen dem „Drachen“
soviel macht geben werde, dass ihm – Michael – die Aufrechterhaltung des Gleichgewichts 
eine Unmöglichkeit sein werde.“  26, 217f   (>Michael, >Aufklärerei, >Liberalismus, 
>Toleranz, >Selbsterziehung, >Bewusstseinsseele und Autoritätsglaube)

  Humboldt, Wilhelm von: Bei Wilhelm von Humboldt lebte der Drang, „abzustossen das 
Kulturleben und das Wirtschaftsleben von dem blossen Staatsleben.“ Es war „ein gewisses 
Sichaufbäumen gegen das römische Rechtswesen, das in den Köpfen auch der sozialistisch 
Orientierten steckt“ mit seiner Schrift „Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der 
Wirksamkeit des Staates zu bestimmen“. 195, 24  (>Drei Ströme)

  Hunger und Elend: Man sieht an der Oberfläche Hunger und Elend und kommt mit 
Marxismus und Intellektualismus. Aber so „kann man nichts bessern, man muss erst die 
Menschen in solche soziale Zusammenhänge hineinbringen, dass aus den Zusammenhängen
der Menschen heraus das Elend verschwindet. Das ist es.“  305, 227ff  (>Einrichtungen 
oder Menschen?) 

  Hygiene und Demokratie: „Einzelne Reden über eine richtige Gesundheitspflege .. als 
das Ergebnis ärztlicher, physiologischer, medizinischer Wissenschaft“, die „man nicht zu 
prüfen in der Lage ist“, bilden die Grundlage für allgemeine hygienische Regeln in der 
Öffentlichkeit. Nur „rein auf Autorität hin können weiteste Kreise, die es doch angeht .., das
annehmen ..“. Es „tritt einem .. doch entgegen dieses ganz Undemokratische des reinen 
Autoritätsglaubens, der auf hygienischem Gebiet gefordert wird.“ Es „muss doch die Frage 
auftauchen: Sollte nicht ein stärkeres Demokratisieren, als es heute unter den gegenwärtigen
Verhältnissen möglich ist, auf einem solchen Gebiete angestrebt werden können, das so 
nahe, so unendlich nahe jeden einzelnen Menschen und damit die Menschengemeinschaft 
angeht, wie die öffentliche Gesundheitspflege? Es wird uns heute gewiss viel gesagt über 
die Art und Weise, wie der Mensch drinnenstehen soll im Leben in Bezug auf Luft und 
Licht, in Bezug auf Nahrung, in Bezug auf die Ableitung der entweder durch den Menschen
selbst oder durch seine Umgebung hervorgebrachten Abfallprodukte und so weiter und so 
weiter. Aber dasjenige, was da als Regeln über diese Dinge in die Menschheit geworfen 
wird, das ist meistens unprüfbar für diejenigen Menschen, auf die es angewendet werden 
soll.“  314, 222f  (>Gesundheitsbegriff ..)

  Hygiene als soziale Frage: Bei Dingen wie der richtigen Verteilung von Schlafen und 
Wachen, „hängt es tatsächlich von dem Intimsten im Menschen ab, wie die sozialen 
Auswirkungen geschehen, ob eine größere oder geringere Anzahl diesem oder jenem Beruf 
entzogen werden, wodurch unter Umständen auf einen ganz anderen Ort eine Wirkung 
ausgeübt wird, oder nicht. Da greift in der Tat die Hygiene in ungeheurer Weise in das 
soziale Leben hinein. Ganz abgesehen davon, was man über Ansteckung oder 
Nichtansteckung denkt, es greift bei Epidemien dieses Element in das soziale Leben ein. Da
können Sie nicht durch äussere Vorschriften wirken, da können Sie nur wirken, wenn … ein
lebendiges Zusammenwirken zur Erhaltung der Gesundheit zwischen dem 
Sachverständigen und dem menschenverständigen Laien eintreten kann. ..
  Hier haben wir geschildert eine Seite der Hygiene als soziale Frage, die im eminentesten 



Sinne davon abhängig ist, .. dass wir tatsächlich ein Geistesleben haben, wo“ die hier 
Tätigen „völlig unabhängig sind von allem anderen .. . Dasjenige, was der Einzelne leisten 
kann zum Besten seiner Mitmenschen, das muss ganz allein aus seinen Fähigkeiten 
hervorgehen, darüber darf es keine staatlichen Normen geben, darüber darf auch nicht von 
wirtschaftlichen Mächten eine Abhängigkeit bestehen, das .. muss weiter gestellt sein in das
verständnisvolle Vertrauen, das dem fähigen Menschen die anderen, die die Anwendung 
seiner Fähigkeiten brauchen, entgegenbringen können. (…) 
  Dann wird aber auch .. in das Wirtschaftsleben eintreten können jener Hochsinn, der 
notwendig ist, damit im Menschenleben Hygiene gepflegt werden kann. Wenn .. die 
allgemeine Meinung die ist, man müsse dasjenige produzieren, wodurch man am meisten 
erwerbe, dann können sich nicht geltend machen die auf sich selbst gestellten Impulse auch 
eines auf diesem Gebiete der Hygiene gepflegten freien Geisteslebens.“  
  Wenn aber die entsprechende Einsicht da ist, und ein „von Sachlichem und Fachlichem 
getragenes Wirtschaftsleben … Dann werden die Menschen verhandeln können als Gleiche 
auf dem Boden des Staats- oder Rechts- oder Wirtschaftslebens über die Massnahmen, die 
in Bezug auf Hygiene und auf öffentliche Gesundheitspflege werden getroffen werden 
können. …  Dem Laien aber macht sein Menschenverständnis, das zusammen mit dem 
Mediziner im sozialen Leben gepflegt wird, möglich, mit Verständnis dem Fachwissen so 
entgegenzukommen, dass er im demokratisch gedachten Parlamente nicht bloss auf 
Autorität hin, sondern auf ein gewisses Verständnis hin «ja» sagen kann.“  314, 243ff  
(>Geisteswissenschaft ist soziale Hygiene, >Öffentliche Meinung)

  Hypotheken: „Je mehr Hypotheken auf etwas lasten, desto teurer muss es dann bezahlt 
werden. Es wird fortwährend erhöht der Wert. Ja, ist denn das aber - die Höherwertung von 
Grund und Boden -, ist das eine Wirklichkeit? Es ist ja gar keine Wirklichkeit. Naturgemäß 
kann der Grund und Boden nicht mehr Wert bekommen, er kann mehr Wert höchstens 
bekommen, wenn eine rationellere Arbeit darauf verwendet wird.“ NÖK, 75  (>Boden)

  Ich: „Im „Ich“ fasst der Mensch alles zusammen, was er als leibliche und seelische 
Wesenheit erlebt. (..) Wie der physische Körper im Gehirn, so hat die Seele im „Ich“ ihren 
Mittelpunkt. (..) Dieses „Ich“ ist der Mensch selbst. (..) jeder kann nur sich selbst „Ich“ 
nennen. (..) Das „Ich“ lebt in Leib und Seele; der Geist aber lebt im „Ich“. Und was vom 
Geiste im Ich ist, das ist ewig. Denn das Ich erhält Wesen und Bedeutung von dem, womit 
es verbunden ist.“  9, 49f   (>Individualität, >Egoismus, >Verstandesseele)

  Im Leben fliessen dem Ich die äusseren Wahrnehmungen zu , damit auf sie das Licht des 
Bewussteins fallen könne. Auch vor dem Tode lebt das Ich schon in der geistigen Welt, sie 
kleidet sich da nur in die Offenbarung der Sinne. „So wie die Wahrnehmung des Ich im 
Innern vor dem Tode vor sich geht, so von innen heraus offenbart sich die geistige Welt in 
ihrer Fülle nach dem Tode .. „ (…) Nach dem Tode empfindet das Ich die geistige Frucht 
der Sinnenwelt als das, was jetzt seine eigene Innenwelt ist. 13, 106ff (>Körper ..)

  „Der erste christliche Eingeweihte Europas, Ulfilas, hat es in die deutsche Sprache selbst 
hineingelegt, dass der Mensch in der Sprache das «Ich» fand. «Ich» ist: J. Ch. = Jesus 

Sinne davon abhängig ist, .. dass wir tatsächlich ein Geistesleben haben, wo“ die hier 
Tätigen „völlig unabhängig sind von allem anderen .. . Dasjenige, was der Einzelne leisten 
kann zum Besten seiner Mitmenschen, das muss ganz allein aus seinen Fähigkeiten 
hervorgehen, darüber darf es keine staatlichen Normen geben, darüber darf auch nicht von 
wirtschaftlichen Mächten eine Abhängigkeit bestehen, das .. muss weiter gestellt sein in das
verständnisvolle Vertrauen, das dem fähigen Menschen die anderen, die die Anwendung 
seiner Fähigkeiten brauchen, entgegenbringen können. (…) 
  Dann wird aber auch .. in das Wirtschaftsleben eintreten können jener Hochsinn, der 
notwendig ist, damit im Menschenleben Hygiene gepflegt werden kann. Wenn .. die 
allgemeine Meinung die ist, man müsse dasjenige produzieren, wodurch man am meisten 
erwerbe, dann können sich nicht geltend machen die auf sich selbst gestellten Impulse auch 
eines auf diesem Gebiete der Hygiene gepflegten freien Geisteslebens.“  
  Wenn aber die entsprechende Einsicht da ist, und ein „von Sachlichem und Fachlichem 
getragenes Wirtschaftsleben … Dann werden die Menschen verhandeln können als Gleiche 
auf dem Boden des Staats- oder Rechts- oder Wirtschaftslebens über die Massnahmen, die 
in Bezug auf Hygiene und auf öffentliche Gesundheitspflege werden getroffen werden 
können. …  Dem Laien aber macht sein Menschenverständnis, das zusammen mit dem 
Mediziner im sozialen Leben gepflegt wird, möglich, mit Verständnis dem Fachwissen so 
entgegenzukommen, dass er im demokratisch gedachten Parlamente nicht bloss auf 
Autorität hin, sondern auf ein gewisses Verständnis hin «ja» sagen kann.“  314, 243ff  
(>Geisteswissenschaft ist soziale Hygiene, >Öffentliche Meinung)

  Hypotheken: „Je mehr Hypotheken auf etwas lasten, desto teurer muss es dann bezahlt 
werden. Es wird fortwährend erhöht der Wert. Ja, ist denn das aber - die Höherwertung von 
Grund und Boden -, ist das eine Wirklichkeit? Es ist ja gar keine Wirklichkeit. Naturgemäß 
kann der Grund und Boden nicht mehr Wert bekommen, er kann mehr Wert höchstens 
bekommen, wenn eine rationellere Arbeit darauf verwendet wird.“ NÖK, 75  (>Boden)

  Ich: „Im „Ich“ fasst der Mensch alles zusammen, was er als leibliche und seelische 
Wesenheit erlebt. (..) Wie der physische Körper im Gehirn, so hat die Seele im „Ich“ ihren 
Mittelpunkt. (..) Dieses „Ich“ ist der Mensch selbst. (..) jeder kann nur sich selbst „Ich“ 
nennen. (..) Das „Ich“ lebt in Leib und Seele; der Geist aber lebt im „Ich“. Und was vom 
Geiste im Ich ist, das ist ewig. Denn das Ich erhält Wesen und Bedeutung von dem, womit 
es verbunden ist.“  9, 49f   (>Individualität, >Egoismus, >Verstandesseele)

  Im Leben fliessen dem Ich die äusseren Wahrnehmungen zu , damit auf sie das Licht des 
Bewussteins fallen könne. Auch vor dem Tode lebt das Ich schon in der geistigen Welt, sie 
kleidet sich da nur in die Offenbarung der Sinne. „So wie die Wahrnehmung des Ich im 
Innern vor dem Tode vor sich geht, so von innen heraus offenbart sich die geistige Welt in 
ihrer Fülle nach dem Tode .. „ (…) Nach dem Tode empfindet das Ich die geistige Frucht 
der Sinnenwelt als das, was jetzt seine eigene Innenwelt ist. 13, 106ff (>Körper ..)

  „Der erste christliche Eingeweihte Europas, Ulfilas, hat es in die deutsche Sprache selbst 
hineingelegt, dass der Mensch in der Sprache das «Ich» fand. «Ich» ist: J. Ch. = Jesus 



Christus. …  So wie man im Sanskrit das AUM für die Trinität hat, so haben wir für das 
Innere des Menschen das Zeichen «Ich».“  93a, 29f  (>Ich, reales, >Denken und Ich)

 
  Ich und Alkohol: „Der Alkohol hat nämlich die Wirkung, dass er den Menschen 
abschneidet von dem Zusammenhang mit der geistigen Welt, in der der Mensch früher war.“
Er zog den Menschen in die Materie, sodass er das Ich für sich beanspruchte. Bei der 
Hochzeit zu Kanaa geht es um das Lösen des selbständigen Ich von Blutszusammenhängen.
103, 91ff 

  Ich des anderen: Wir haben das Ich nur „negativ“ in unserem Bewusstsein – wir haben es 
im Wollen. Weil wir es nicht wahrnehmen, können wir das Ich des anderen Menschen 
wahrnehmen, in folgendem Prozess: Er schläfert uns für einen Augenblick ein, wir wehren 
uns dagegen und wachen in uns selbst auf; ein Hin- und Herpendeln. 191, 170f
 (>Bewusstsein im Verhältnis Mensch zu Mensch, >Atom des sozialen Zusammenlebens; 
ausführlich auch in: 293, 120f)

  Ich und die Arbeit: hat sich in der Geschichte gewandelt. In Platos Idealstaat lebte noch 
ein starkes Gefühl für Gemeinsamkeit. „Man sah eine der sozialen Aufgaben darin, einzelne
Menschen zu der Geburt dieses Ich-Gefühls zu bringen, so dass sie dann die Führer ihrer 
Mitmenschen in sozialer Beziehung werden konnten.“ Beim orientalisch-griechischen 
Menschen fing das Menschentum „da an, wo die Arbeit schon verrichtet war.“ Es war auf 
„der Sklaverei aufgebaut .. auf der Unfreiheit grosser Menschenmassen.“ Die Arbeit war 
unter der Würde des Menschen. Man erlebte das so, wie bei Tieren Nahrung und was sonst 
zur sozialen Ordnung gehört, naturgegeben ist. Man kann sehen, dass „im alten Babylonien,
auch im alten Ägypten, Städte von ungeheurer Ausdehnung existiert haben, dass das, was 
da geleistet worden ist, auch nur unter der Arbeitsteilung geleistet worden ist.“ Da war die 
Arbeitsteilung kein Problem. Aber die Völker, die mehr von Norden kamen, hatten „schon 
von Natur aus das starke Ich-Gefühl.“ So musste die menschliche Arbeit in die soziale 
Ordnung einbezogen werden. „Das aber wurde das grosse soziale Problem - das im 
Griechentum eigentlich noch nicht vorhanden war -, um das in Rom unzählige Kämpfe 
ausgekämpft worden sind. Denn man empfand es instinktiv, dass erst durch Einbeziehung 
der Arbeit in die soziale Ordnung der Mensch seine volle Individualität ausleben kann.“ Das
soziale Ziel des Orients war, das Ich aus der Gemeinschaft zu lösen. Aufgabe Europas ist, 
die starkgewordene Ichheit in die soziale Ordnung einzugliedern.  83, 234ff

  Ich als Baby: „Der physische Leib, dieser niederste Körper hat also das grösste Mass an 
Vollkommenheit. Unvollkommener dagegen sind die höheren Körper, die es in der 
Entwickelung der Vollkommenheit noch nicht so weit gebracht haben: der Ätherkörper und 
der Astralkörper, der fortwährend verstösst gegen unseren physischen Körper durch die 
Attacken unserer Begierden, Leidenschaften und Wünsche. Dann folgt als viertes das 
eigentliche Baby, das menschliche Ich ..“  93, 134f   (>Wille als innerstes Heiligtum)  

 
 Ich-Bewusstsein: Die leiblich-seelische Organisation des Menschen „weicht, wenn die 
Tätigkeit des Denkens auftritt, zurück; sie hebt ihre eigene Tätigkeit auf, sie macht einen 
Platz frei; und an dem freigewordenen Platz tritt das Denken auf. … Wenn an dem Wesen 
des Denkens der menschlichen Organisation kein Anteil zukommt, welche Bedeutung hat 
diese Organisation innerhalb der Gesamtwesenheit des Menschen? Nun, was in dieser 
Organisation durch das Denken geschieht, hat wohl mit der Wesenheit des Denkens nichts 

Christus. …  So wie man im Sanskrit das AUM für die Trinität hat, so haben wir für das 
Innere des Menschen das Zeichen «Ich».“  93a, 29f  (>Ich, reales, >Denken und Ich)

 
  Ich und Alkohol: „Der Alkohol hat nämlich die Wirkung, dass er den Menschen 
abschneidet von dem Zusammenhang mit der geistigen Welt, in der der Mensch früher war.“
Er zog den Menschen in die Materie, sodass er das Ich für sich beanspruchte. Bei der 
Hochzeit zu Kanaa geht es um das Lösen des selbständigen Ich von Blutszusammenhängen.
103, 91ff 

  Ich des anderen: Wir haben das Ich nur „negativ“ in unserem Bewusstsein – wir haben es 
im Wollen. Weil wir es nicht wahrnehmen, können wir das Ich des anderen Menschen 
wahrnehmen, in folgendem Prozess: Er schläfert uns für einen Augenblick ein, wir wehren 
uns dagegen und wachen in uns selbst auf; ein Hin- und Herpendeln. 191, 170f
 (>Bewusstsein im Verhältnis Mensch zu Mensch, >Atom des sozialen Zusammenlebens; 
ausführlich auch in: 293, 120f)

  Ich und die Arbeit: hat sich in der Geschichte gewandelt. In Platos Idealstaat lebte noch 
ein starkes Gefühl für Gemeinsamkeit. „Man sah eine der sozialen Aufgaben darin, einzelne
Menschen zu der Geburt dieses Ich-Gefühls zu bringen, so dass sie dann die Führer ihrer 
Mitmenschen in sozialer Beziehung werden konnten.“ Beim orientalisch-griechischen 
Menschen fing das Menschentum „da an, wo die Arbeit schon verrichtet war.“ Es war auf 
„der Sklaverei aufgebaut .. auf der Unfreiheit grosser Menschenmassen.“ Die Arbeit war 
unter der Würde des Menschen. Man erlebte das so, wie bei Tieren Nahrung und was sonst 
zur sozialen Ordnung gehört, naturgegeben ist. Man kann sehen, dass „im alten Babylonien,
auch im alten Ägypten, Städte von ungeheurer Ausdehnung existiert haben, dass das, was 
da geleistet worden ist, auch nur unter der Arbeitsteilung geleistet worden ist.“ Da war die 
Arbeitsteilung kein Problem. Aber die Völker, die mehr von Norden kamen, hatten „schon 
von Natur aus das starke Ich-Gefühl.“ So musste die menschliche Arbeit in die soziale 
Ordnung einbezogen werden. „Das aber wurde das grosse soziale Problem - das im 
Griechentum eigentlich noch nicht vorhanden war -, um das in Rom unzählige Kämpfe 
ausgekämpft worden sind. Denn man empfand es instinktiv, dass erst durch Einbeziehung 
der Arbeit in die soziale Ordnung der Mensch seine volle Individualität ausleben kann.“ Das
soziale Ziel des Orients war, das Ich aus der Gemeinschaft zu lösen. Aufgabe Europas ist, 
die starkgewordene Ichheit in die soziale Ordnung einzugliedern.  83, 234ff

  Ich als Baby: „Der physische Leib, dieser niederste Körper hat also das grösste Mass an 
Vollkommenheit. Unvollkommener dagegen sind die höheren Körper, die es in der 
Entwickelung der Vollkommenheit noch nicht so weit gebracht haben: der Ätherkörper und 
der Astralkörper, der fortwährend verstösst gegen unseren physischen Körper durch die 
Attacken unserer Begierden, Leidenschaften und Wünsche. Dann folgt als viertes das 
eigentliche Baby, das menschliche Ich ..“  93, 134f   (>Wille als innerstes Heiligtum)  

 
 Ich-Bewusstsein: Die leiblich-seelische Organisation des Menschen „weicht, wenn die 
Tätigkeit des Denkens auftritt, zurück; sie hebt ihre eigene Tätigkeit auf, sie macht einen 
Platz frei; und an dem freigewordenen Platz tritt das Denken auf. … Wenn an dem Wesen 
des Denkens der menschlichen Organisation kein Anteil zukommt, welche Bedeutung hat 
diese Organisation innerhalb der Gesamtwesenheit des Menschen? Nun, was in dieser 
Organisation durch das Denken geschieht, hat wohl mit der Wesenheit des Denkens nichts 



zu tun, wohl aber mit der Entstehung des Ich-Bewusstseins aus diesem Denken heraus. 
Innerhalb des Eigenwesens des Denkens liegt wohl das wirkliche „Ich“, nicht aber das Ich-
Bewusstsein.“   4, 147f  (>Denken)

  Ich zwischen Bewusstseinsseele und Geistselbst: „Wenn wir einem andern Menschen 
gegenübertreten und sich etwas abspielt zwischen uns und dem andern Menschen, was zu 
unserem Karma gehört, da tritt etwas von dem Impulse des wahren Ich in uns herein. Aber 
das, was wir in uns Ich nennen, was wir mit dem Worte bezeichnen, das ist nur ein 
Spiegelbild. Und gerade dadurch wird der Mensch reif gemacht während unseres fünften 
nachatlantischen Kulturzeitraumes, das Ich im sechsten Zeitraum in einer neuen Gestalt zu 
erleben, dass er gewissermaßen durch den fünften Zeitraum dieses Ich nur als Spiegelbild 
erlebt. Das ist gerade das Charakteristische des Zeitalters der Bewusstseinsseele, dass der 
Mensch sein Ich nur als Spiegelbild erhält, damit er in das Zeitalter des Geistselbstes 
hinein-lebt und das Ich anders gestaltet, in neuer Gestalt wieder erleben kann. Nur wird er 
es anders erleben, als er es heute gerne möchte! Heute möchte der Mensch sein Ich, das er 
nur als Spiegelbild erlebt, alles eher nennen als das, was sich ihm im zukünftigen sechsten 
nach-atlantischen Zeitraum als solches präsentieren wird. Jene mystischen Anwandlungen, 
wie sie heute die Menschen noch haben: durch Hineinbrüten in ihr Inneres das wahre Ich zu
finden - das sie sogar das göttliche Ich nennen! -, solche Anwandlungen werden die 
Menschen in der Zukunft seltener haben. Aber gewöhnen werden sie sich müssen, dieses 
Ich nur in der Außenwelt zu sehen. Das Sonderbare wird eintreten, dass jeder andere, der 
uns begegnet und der etwas mit uns zu tun hat, mehr mit unserem Ich zu tun haben wird als 
dasjenige, was da in der Haut eingeschlossen ist. So steuert der Mensch auf das soziale 
Zeitalter zu, dass er sich in Zukunft sagen wird: Mein Selbst ist bei all denen, die mir da 
draußen begegnen; am wenigsten ist es da drinnen. Ich bekomme, indem ich als physischer 
Mensch zwischen Geburt und Tod lebe, mein Selbst von allem Möglichen, nur nicht von 
dem, was da in meiner Haut eingeschlossen ist.“  187, 80f 

  Ich und Christentum: Aber wenn die Menschen so allein auf sich gestellt werden, ohne 
Stammeszusammenhang und mit gestiegenem Ich-Bewusstsein, so muss der Egoismus 
höher steigen. Das sah der Christus Jesus voraus. Er sah das Kommen des Materialismus, 
und als Bollwerk setzte er dagegen das Christentum.
Im Altertum war alles auf der Blutsbruderschaft aufgebaut. .. Dann aber wurden äußere 
Einrichtungen maßgebend für das Zusammenleben. Das bildete sich aber erst mit der 
Verbreitung des Christentums heraus. Was findet der Mensch heute in der Internationalität? 
Ein Prinzip, das mächtiger ist als die Gewalt des Staates. International sind die großen 
Mächte, welche die Welt heute beherrschen. Sie heißen : Geld, Verkehr, Industrie und so 
weiter. Nichts hat das mehr mit der alten Blutsbruderschaft zu tun. Die Kehrseite dieser 
Entwickelung ist der Materialismus. .. Wo finden wir bei uns im öffentlichen Leben etwas 
Göttliches? Maschinen, Eisenbahnen und so weiter, alles dient dem Egoismus. Das wird in 
der Zukunft noch eine besondere Rolle spielen. Im Krieg aller gegen alle wird es sich auf 
das äußerste steigern. .. In den Menschen, die sich zu Christus hingezogen fühlen, leben die 
Empfindungen, die von Mensch zu Mensch führen. Seine Tat ist die große Verbindungstat, 
die den Geist mit dem Physischen wieder zusammenbringen kann. Heute beherrschen die 
Menschen das Physische noch im Dienste des Egoismus. Sie sollen es einst im Dienste des 
Geistes gebrauchen.“  97, 139f

  Ich; Denken aus dem Ich: „Für ältere Zeiten, namentlich also für vorchristliche Zeiten, 

zu tun, wohl aber mit der Entstehung des Ich-Bewusstseins aus diesem Denken heraus. 
Innerhalb des Eigenwesens des Denkens liegt wohl das wirkliche „Ich“, nicht aber das Ich-
Bewusstsein.“   4, 147f  (>Denken)

  Ich zwischen Bewusstseinsseele und Geistselbst: „Wenn wir einem andern Menschen 
gegenübertreten und sich etwas abspielt zwischen uns und dem andern Menschen, was zu 
unserem Karma gehört, da tritt etwas von dem Impulse des wahren Ich in uns herein. Aber 
das, was wir in uns Ich nennen, was wir mit dem Worte bezeichnen, das ist nur ein 
Spiegelbild. Und gerade dadurch wird der Mensch reif gemacht während unseres fünften 
nachatlantischen Kulturzeitraumes, das Ich im sechsten Zeitraum in einer neuen Gestalt zu 
erleben, dass er gewissermaßen durch den fünften Zeitraum dieses Ich nur als Spiegelbild 
erlebt. Das ist gerade das Charakteristische des Zeitalters der Bewusstseinsseele, dass der 
Mensch sein Ich nur als Spiegelbild erhält, damit er in das Zeitalter des Geistselbstes 
hinein-lebt und das Ich anders gestaltet, in neuer Gestalt wieder erleben kann. Nur wird er 
es anders erleben, als er es heute gerne möchte! Heute möchte der Mensch sein Ich, das er 
nur als Spiegelbild erlebt, alles eher nennen als das, was sich ihm im zukünftigen sechsten 
nach-atlantischen Zeitraum als solches präsentieren wird. Jene mystischen Anwandlungen, 
wie sie heute die Menschen noch haben: durch Hineinbrüten in ihr Inneres das wahre Ich zu
finden - das sie sogar das göttliche Ich nennen! -, solche Anwandlungen werden die 
Menschen in der Zukunft seltener haben. Aber gewöhnen werden sie sich müssen, dieses 
Ich nur in der Außenwelt zu sehen. Das Sonderbare wird eintreten, dass jeder andere, der 
uns begegnet und der etwas mit uns zu tun hat, mehr mit unserem Ich zu tun haben wird als 
dasjenige, was da in der Haut eingeschlossen ist. So steuert der Mensch auf das soziale 
Zeitalter zu, dass er sich in Zukunft sagen wird: Mein Selbst ist bei all denen, die mir da 
draußen begegnen; am wenigsten ist es da drinnen. Ich bekomme, indem ich als physischer 
Mensch zwischen Geburt und Tod lebe, mein Selbst von allem Möglichen, nur nicht von 
dem, was da in meiner Haut eingeschlossen ist.“  187, 80f 

  Ich und Christentum: Aber wenn die Menschen so allein auf sich gestellt werden, ohne 
Stammeszusammenhang und mit gestiegenem Ich-Bewusstsein, so muss der Egoismus 
höher steigen. Das sah der Christus Jesus voraus. Er sah das Kommen des Materialismus, 
und als Bollwerk setzte er dagegen das Christentum.
Im Altertum war alles auf der Blutsbruderschaft aufgebaut. .. Dann aber wurden äußere 
Einrichtungen maßgebend für das Zusammenleben. Das bildete sich aber erst mit der 
Verbreitung des Christentums heraus. Was findet der Mensch heute in der Internationalität? 
Ein Prinzip, das mächtiger ist als die Gewalt des Staates. International sind die großen 
Mächte, welche die Welt heute beherrschen. Sie heißen : Geld, Verkehr, Industrie und so 
weiter. Nichts hat das mehr mit der alten Blutsbruderschaft zu tun. Die Kehrseite dieser 
Entwickelung ist der Materialismus. .. Wo finden wir bei uns im öffentlichen Leben etwas 
Göttliches? Maschinen, Eisenbahnen und so weiter, alles dient dem Egoismus. Das wird in 
der Zukunft noch eine besondere Rolle spielen. Im Krieg aller gegen alle wird es sich auf 
das äußerste steigern. .. In den Menschen, die sich zu Christus hingezogen fühlen, leben die 
Empfindungen, die von Mensch zu Mensch führen. Seine Tat ist die große Verbindungstat, 
die den Geist mit dem Physischen wieder zusammenbringen kann. Heute beherrschen die 
Menschen das Physische noch im Dienste des Egoismus. Sie sollen es einst im Dienste des 
Geistes gebrauchen.“  97, 139f

  Ich; Denken aus dem Ich: „Für ältere Zeiten, namentlich also für vorchristliche Zeiten, 



haben wir es mit einem Selbstbewusstsein beim Menschen zu tun, welches noch reale 
Elemente in sich enthält, Wirklichkeitselemente, während in diesem unserem Zeitraum, der 
im wesentlichen die Entwickelung der Bewusstseinsseele darstellt, wir es bei dem, was der 
Mensch bewusst sein Ich nennt, nur zu tun haben mit einem Spiegelbilde des wahren Ich. 
… Der Mensch kommt heute, insbesondere wenn er Philosoph sein will, nicht auf die 
Wahrheit, weil er beirrt ist durch einen philosophischen Satz, der eine grosse und heute 
schon verhängnisvoll werdende Rolle in der Weltbetrachtung spielt, durch den Satz: Ich 
denke, also bin ich. - Wahr ist nicht dieser Augustinisch-Descartische Satz, sondern wahr ist
für den heutigen Menschen der Satz: Ich denke, also bin ich nicht! - Dasjenige, was vor 
allen Dingen dem heutigen Menschen zum Bewusstsein kommen muss, das ist, dass er in 
dem, was er zusammenfasst mit dem Worte «Ich» oder «Ich bin», in dem, was er im 
Bewusstsein hält, wenn er auf sich selbst innerlich seelisch blicken will, nur ein Spiegelbild 
hat, ein Spiegelbild, das auch in sich schließt alle unsere unmittelbar mit unserem Ich 
zusammenhängenden, von unserem Ich zu bearbeitenden Begriffe. So dass wir in unserem 
Seelenleben als gegenwärtige Menschen nicht mehr irgendwie etwas Wirkliches tragen.“  
187, 92f 

  Ich-Entfremdung und -Sicherheit: In Glück und Erfolg verliert sich der Mensch an die 
äussere Welt, in Schmerz und Misserfolg zieht er sich tiefer in das Innere zurück. Der 
Mensch braucht diesen Pendelschlag, aber er muss sein Ich hineintragen in alles Glück und 
alles Leid. Wenn man sich vom Äusseren ergreifen lässt und in seinem Ich nicht bleiben 
will, betäubt man sich. Das kann wie eine Sucht über ganze Menschenmassen 
hereinbrechen. „Die innere Sicherung und Durchkraftung des Ich erlangen wir, wenn wir 
hervorholen, was das Ich unsicher macht .. die in den dunklen Regionen der Seele unten 
bleibende Erkenntnis der geistigen Welt, die da unten ruht und sich wie ein schaukelnder 
Kahn gestaltet, solange sie unten in den Tiefen der Seele ist, die aber Sicherheit im Leben 
gibt, wenn sie .. in das Bewusstsein heraufgeholt wird.“ Das Studium der 
Geisteswissenschaft erkraftet die Seele. 64, 191ff  (>Wahrheit und Zweifel)

  Ich und Erde: „Um sich selbst als ein bleibendes Ich zu erkennen, gehört für den 
Menschen zunächst die Ausrüstung mit äusseren Wahrnehmungsorganen.“  13, 92

 
  Das Ich als Mittelpunkt eines gleichseitigen Dreiecks = dem Gleichgewicht von Denken, 
Fühlen und Wollen. Die Taten des Ich, das Schaffen des Mittelpunktes, ist die 
Erdenmission.   121, 95    (>Christus und Erde, >Moral, >Mensch und Erde)

  In Kunst, Wissenschaft , Religion spricht sich dasjenige aus, „was das Ich an sich selber 
arbeitet, natürlich im menschlichen Zusammenwirken, und was im Wesentlichen 
umgestalteter, aus dem Mineralreich gewonnener Inhalt ist.“ 199, 210  (>Ich und Leiber)

  Ich und Gemeinschaft >Individualität und Gesamtheit, >Denken aus dem Ich 

  Ich in der Gesetzmässigkeit der Dinge: „Der innere gesetzmässige Zusammenhang der 
mathematischen Formeln wird innerhalb des Bewusstseins gewonnen und dann auf die 
empirischen Tatbestände angewendet. Nun ist kein auffindbarer Unterschied zwischen dem, 
was im Bewusstsein als mathematischer Begriff lebt, wenn dieses Bewusstsein seinen 
Inhalt auf einen empirischen Tatbestand bezieht; oder wenn es diesen mathematischen 
Begriff in rein mathematischem abgezogenen Denken sich vergegenwärtigt. Das heisst aber 

haben wir es mit einem Selbstbewusstsein beim Menschen zu tun, welches noch reale 
Elemente in sich enthält, Wirklichkeitselemente, während in diesem unserem Zeitraum, der 
im wesentlichen die Entwickelung der Bewusstseinsseele darstellt, wir es bei dem, was der 
Mensch bewusst sein Ich nennt, nur zu tun haben mit einem Spiegelbilde des wahren Ich. 
… Der Mensch kommt heute, insbesondere wenn er Philosoph sein will, nicht auf die 
Wahrheit, weil er beirrt ist durch einen philosophischen Satz, der eine grosse und heute 
schon verhängnisvoll werdende Rolle in der Weltbetrachtung spielt, durch den Satz: Ich 
denke, also bin ich. - Wahr ist nicht dieser Augustinisch-Descartische Satz, sondern wahr ist
für den heutigen Menschen der Satz: Ich denke, also bin ich nicht! - Dasjenige, was vor 
allen Dingen dem heutigen Menschen zum Bewusstsein kommen muss, das ist, dass er in 
dem, was er zusammenfasst mit dem Worte «Ich» oder «Ich bin», in dem, was er im 
Bewusstsein hält, wenn er auf sich selbst innerlich seelisch blicken will, nur ein Spiegelbild 
hat, ein Spiegelbild, das auch in sich schließt alle unsere unmittelbar mit unserem Ich 
zusammenhängenden, von unserem Ich zu bearbeitenden Begriffe. So dass wir in unserem 
Seelenleben als gegenwärtige Menschen nicht mehr irgendwie etwas Wirkliches tragen.“  
187, 92f 

  Ich-Entfremdung und -Sicherheit: In Glück und Erfolg verliert sich der Mensch an die 
äussere Welt, in Schmerz und Misserfolg zieht er sich tiefer in das Innere zurück. Der 
Mensch braucht diesen Pendelschlag, aber er muss sein Ich hineintragen in alles Glück und 
alles Leid. Wenn man sich vom Äusseren ergreifen lässt und in seinem Ich nicht bleiben 
will, betäubt man sich. Das kann wie eine Sucht über ganze Menschenmassen 
hereinbrechen. „Die innere Sicherung und Durchkraftung des Ich erlangen wir, wenn wir 
hervorholen, was das Ich unsicher macht .. die in den dunklen Regionen der Seele unten 
bleibende Erkenntnis der geistigen Welt, die da unten ruht und sich wie ein schaukelnder 
Kahn gestaltet, solange sie unten in den Tiefen der Seele ist, die aber Sicherheit im Leben 
gibt, wenn sie .. in das Bewusstsein heraufgeholt wird.“ Das Studium der 
Geisteswissenschaft erkraftet die Seele. 64, 191ff  (>Wahrheit und Zweifel)

  Ich und Erde: „Um sich selbst als ein bleibendes Ich zu erkennen, gehört für den 
Menschen zunächst die Ausrüstung mit äusseren Wahrnehmungsorganen.“  13, 92

 
  Das Ich als Mittelpunkt eines gleichseitigen Dreiecks = dem Gleichgewicht von Denken, 
Fühlen und Wollen. Die Taten des Ich, das Schaffen des Mittelpunktes, ist die 
Erdenmission.   121, 95    (>Christus und Erde, >Moral, >Mensch und Erde)

  In Kunst, Wissenschaft , Religion spricht sich dasjenige aus, „was das Ich an sich selber 
arbeitet, natürlich im menschlichen Zusammenwirken, und was im Wesentlichen 
umgestalteter, aus dem Mineralreich gewonnener Inhalt ist.“ 199, 210  (>Ich und Leiber)

  Ich und Gemeinschaft >Individualität und Gesamtheit, >Denken aus dem Ich 

  Ich in der Gesetzmässigkeit der Dinge: „Der innere gesetzmässige Zusammenhang der 
mathematischen Formeln wird innerhalb des Bewusstseins gewonnen und dann auf die 
empirischen Tatbestände angewendet. Nun ist kein auffindbarer Unterschied zwischen dem, 
was im Bewusstsein als mathematischer Begriff lebt, wenn dieses Bewusstsein seinen 
Inhalt auf einen empirischen Tatbestand bezieht; oder wenn es diesen mathematischen 
Begriff in rein mathematischem abgezogenen Denken sich vergegenwärtigt. Das heisst aber 



doch nichts anderes als: das Ich steht mit seiner mathematischen Vorstellung nicht 
ausserhalb der transzendent mathematischen Gesetzmässigkeit der Dinge, sondern 
innerhalb. Und man wird deshalb zu einer besseren Vorstellung über das „Ich“ 
erkenntnistheoretisch gelangen, wenn man es nicht innerhalb der Leibesorganisation 
befindlich vorstellt, und die Eindrücke ihm „von aussen“ geben lässt; sondern wenn man 
das „Ich“ in die Gesetzmässigkeit der Dinge selbst verlegt, und in der Leibesorganisation 
nur etwas wie einen Spiegel sieht, welcher das ausser dem Leibe liegende Weben des Ich im
Transzendenten dem Ich durch die organische Leibestätigkeit zurückspiegelt. Hat man sich 
einmal für das mathematische Denken mit dem Gedanken vertraut gemacht, dass das „Ich“ 
nicht im Leibe ist (..), so kann man diesen Gedanken auch erkenntnistheoretisch begreiflich 
finden für alles, was im Bewusstseinshorizonte auftritt.“ 35, 139f   (>Denken und Ich, 
>Motorische Nerven)

 
 „Dass man an sich selber, in seinem Geistig-Seelischen, das ausdrückt, was das Wesen der 
Dinge ist, das liebt unsere Zeit noch nicht.“ Sie liebt die passive Hingabe.   153, 33

  Ich und Gruppen-Ich: Der Mensch „.. wird diese Individualseele erst haben, wenn das 
Erdendasein mehr oder weniger vollendet sein wird. Für die weitaus meisten Menschen ist 
heute ihr Ich ein Zwischenprodukt zwischen einem Gruppen-Ich und einem individuellen 
Ich.“  101, 209  (>Gruppe und Ich, >Pfingsten)

  Ich-Kraft: Zu den Zehn Geboten: „Durch die Ehe wird ein Zentrum für die Ich-Kraft 
begründet. Wer die Ehe zerstört, wird daher in demjenigen geschwächt, was der Ich-Kraft 
zufließen soll. Ebenso schwächt derjenige seine Ich-Kraft, der etwas von des anderen Ich-
Kraft nehmen und durch Wegnehmen, Stehlen und so weiter Besitztum erwerben will. .. 
Und jetzt wird in den letzten drei Geboten sogar darauf hingewiesen, wie der Mensch durch 
eine falsche Richtung seiner Begierden seine Ich-Kraft schwächt. Das Begierdenleben hat 
eine grosse Bedeutung für die Ich-Kraft. Die Liebe erhöht die Kraft des Ichs, die Missgunst,
der Hass lässt die Ich-Kraft verdorren. Wenn also der Mensch seinen Mitmenschen hasst, 
wenn er seinen Wert herabsetzt, indem er etwas Falsches von ihm sagt, so schwächt er 
dadurch die Ich-Kraft, macht alles, was um ihn herum ist, an Gesundheit und an 
Lebenskraft geringer.“ Der Geist der Zehn Gebote hängt zusammen „mit dem Geiste dieses 
Volkes, aus dem heraus das Christentum geschaffen wurde. … Jetzt ist ein anderes da. .. 
Dadurch trat der Christus für die, welche das Christentum wirklich verstanden, an die Stelle 
jener Impulse, die vorbereitend in dem alten Testament gewirkt haben.“ 107, 129f

  Ich und Leib: „Der Leib ist nicht das Kleid, sondern das Instrument der Seele.“   94, 36    
(>Leib, >Geist, Seele, Leib)

  Das erste der 10 Gebote lässt sich dem Sinn nach so darstellen: „Ich bin das ewig 
Göttliche, das du in dir empfindest. .. Fortan sollst du andere Götter nicht über Mich stellen.
.. Denn Ich bin das Ewige in dir, das hineinwirkt in den Leib und daher auf die kommenden 
Geschlechter wirkt. Ich bin ein fortwirkendes Göttliches. Wenn du Mich nicht in dir 
erkennst, werde Ich als dein Göttliches verschwinden bei Kindern und Enkeln und 
Urenkeln, und deren Leib wird veröden. (…) Der Mensch muss sich sagen : An meinem 
physischen Leib haben Göttlichkeiten gearbeitet, die aber niedriger sind als diejenige 
Göttlichkeit, die mit jetzt das Ich geschenkt hat. Ebenso ist es mit dem Ätherleib und dem 
astralischen Leib. .. Durch die Anerkennung der andern Götter ist der Mensch .. ein Wesen, 

doch nichts anderes als: das Ich steht mit seiner mathematischen Vorstellung nicht 
ausserhalb der transzendent mathematischen Gesetzmässigkeit der Dinge, sondern 
innerhalb. Und man wird deshalb zu einer besseren Vorstellung über das „Ich“ 
erkenntnistheoretisch gelangen, wenn man es nicht innerhalb der Leibesorganisation 
befindlich vorstellt, und die Eindrücke ihm „von aussen“ geben lässt; sondern wenn man 
das „Ich“ in die Gesetzmässigkeit der Dinge selbst verlegt, und in der Leibesorganisation 
nur etwas wie einen Spiegel sieht, welcher das ausser dem Leibe liegende Weben des Ich im
Transzendenten dem Ich durch die organische Leibestätigkeit zurückspiegelt. Hat man sich 
einmal für das mathematische Denken mit dem Gedanken vertraut gemacht, dass das „Ich“ 
nicht im Leibe ist (..), so kann man diesen Gedanken auch erkenntnistheoretisch begreiflich 
finden für alles, was im Bewusstseinshorizonte auftritt.“ 35, 139f   (>Denken und Ich, 
>Motorische Nerven)

 
 „Dass man an sich selber, in seinem Geistig-Seelischen, das ausdrückt, was das Wesen der 
Dinge ist, das liebt unsere Zeit noch nicht.“ Sie liebt die passive Hingabe.   153, 33

  Ich und Gruppen-Ich: Der Mensch „.. wird diese Individualseele erst haben, wenn das 
Erdendasein mehr oder weniger vollendet sein wird. Für die weitaus meisten Menschen ist 
heute ihr Ich ein Zwischenprodukt zwischen einem Gruppen-Ich und einem individuellen 
Ich.“  101, 209  (>Gruppe und Ich, >Pfingsten)

  Ich-Kraft: Zu den Zehn Geboten: „Durch die Ehe wird ein Zentrum für die Ich-Kraft 
begründet. Wer die Ehe zerstört, wird daher in demjenigen geschwächt, was der Ich-Kraft 
zufließen soll. Ebenso schwächt derjenige seine Ich-Kraft, der etwas von des anderen Ich-
Kraft nehmen und durch Wegnehmen, Stehlen und so weiter Besitztum erwerben will. .. 
Und jetzt wird in den letzten drei Geboten sogar darauf hingewiesen, wie der Mensch durch 
eine falsche Richtung seiner Begierden seine Ich-Kraft schwächt. Das Begierdenleben hat 
eine grosse Bedeutung für die Ich-Kraft. Die Liebe erhöht die Kraft des Ichs, die Missgunst,
der Hass lässt die Ich-Kraft verdorren. Wenn also der Mensch seinen Mitmenschen hasst, 
wenn er seinen Wert herabsetzt, indem er etwas Falsches von ihm sagt, so schwächt er 
dadurch die Ich-Kraft, macht alles, was um ihn herum ist, an Gesundheit und an 
Lebenskraft geringer.“ Der Geist der Zehn Gebote hängt zusammen „mit dem Geiste dieses 
Volkes, aus dem heraus das Christentum geschaffen wurde. … Jetzt ist ein anderes da. .. 
Dadurch trat der Christus für die, welche das Christentum wirklich verstanden, an die Stelle 
jener Impulse, die vorbereitend in dem alten Testament gewirkt haben.“ 107, 129f

  Ich und Leib: „Der Leib ist nicht das Kleid, sondern das Instrument der Seele.“   94, 36    
(>Leib, >Geist, Seele, Leib)

  Das erste der 10 Gebote lässt sich dem Sinn nach so darstellen: „Ich bin das ewig 
Göttliche, das du in dir empfindest. .. Fortan sollst du andere Götter nicht über Mich stellen.
.. Denn Ich bin das Ewige in dir, das hineinwirkt in den Leib und daher auf die kommenden 
Geschlechter wirkt. Ich bin ein fortwirkendes Göttliches. Wenn du Mich nicht in dir 
erkennst, werde Ich als dein Göttliches verschwinden bei Kindern und Enkeln und 
Urenkeln, und deren Leib wird veröden. (…) Der Mensch muss sich sagen : An meinem 
physischen Leib haben Göttlichkeiten gearbeitet, die aber niedriger sind als diejenige 
Göttlichkeit, die mit jetzt das Ich geschenkt hat. Ebenso ist es mit dem Ätherleib und dem 
astralischen Leib. .. Durch die Anerkennung der andern Götter ist der Mensch .. ein Wesen, 



welches die Götter seiner niederen Glieder anbetet. Wenn der Mensch aber den Gott 
bewusst erkennt, von dem ein Teil in seinem Ich ist, dann ist er ein freies Wesen, ein Wesen,
das sich als freies Wesen seinen Mitmenschen gegenüberstellt. “  107, 117ff 

  Ich und Leiber; ihre Umwandlung und das soziale Leben: „Alles das, was die 
eigentlichen Ich-Erlebnisse sind, was der Mensch dadurch erlebt, dass er ein 
selbstbewusstes Wesen ist, alles das drückt sich ab im astralischen Leib. .. vorübergehendes 
Vorstellen, Urteilen und Fühlen ..  (Das wiederum) prägt sich ab im im ätherischen oder 
Lebensleib, und dadurch wird es zu einem Dauernden (…) Die Erlebnisse der höheren 
Glieder übertragen sich immer mehr und mehr auf die unteren Glieder. … Es ist so in des 
Menschen Hand gestellt, in gesunder, praktischer Weise hineinzuwirken in die niedern 
Glieder.“  57, 265f   (>Geisteswissenschaft und Ich)

 
  Durch die Umwandlung des Ätherleibes, des Astralleibes, des Ich in den wiederholten 
Erdenleben wird das soziale Leben in seiner Gliederung bewirkt. Das Geistgebiet wirkt 
zurück auf den physischen Leib, das Rechtsgebiet wirkt zurück auf den Ätherleib und das 
Wirtschaftsgebiet wirkt zurück auf den Astralleib.  199, 214ff

  Wir tragen in die soziale Ordnung hinaus: den Impuls unseres Ätherleibes zur Belebung 
des Geisteslebens; die Empfindung unseres Astralleibes in das Rechtsgebiet; die Vernunft 
aus unserem Ich – zusammen mit anderen – in das Wirtschaftsgebiet. „Wir tragen die 
Zukunft in uns.“   199, 234  (>Rechtsbewusstsein, >Mensch – Natur – Soziales)

 
  „Im Grunde besteht alles Kulturleben und alles geistige Streben der Menschen aus einer 
Arbeit, welche diese Herrschaft des Ich zum Ziele hat. Jeder gegenwärtig lebende Mensch 
ist in dieser Arbeit begriffen .. er mag von dieser Tatsache ein Bewusstsein haben oder 
nicht.“   13, 71     (>Geisteswissenschaft und Ich, >Egoismus, Lüge, Krankheit)

  Ich zwischen Leib und Geist: „Indem der Mensch sich als „Ich“ erlebt, kann er nicht 
anders, als als dieses „Ich“ auf der Seite des Geistes denken; und indem er diesem Ich die 
Welt entgegensetzt, muss er zu dieser die den Sinnen gegebene Wahrnehmungswelt 
rechnen, die materielle Welt. Dadurch stellt sich der Mensch selbst in den Gegensatz Geist 
und Materie hinein. Er muss dies umso mehr tun, als zur materiellen Welt sein eigener Leib 
gehört.“ 4, 29 (>Wahrnehmung und Denken, >Geistesleben und Wirtschaft)

  
  Der Leib des Menschen ist so eingerichtet, „dass sich sein Wesen durch diesen Leib 
spiegelt, und dieses Spiegelbild nennt er sein Ich. Es ist ein richtiges Spiegelbild des wahren
Ich ..“ Hinter dem stehen die Hierarchien. „Man muss fühlen lernen: Du machst aus der 
geistigen Welt heraus dein wirkliches Ich.“  196, 95ff

  Ich als Objekt der Gesetze des Handelns, die uns entweder beherrschen oder gewusst 
werden.   3, 91  (>Gesetze, >Denken - Leben, >Gleichgewicht, >Bewusstseinsseele)

  Ich und Liebe: „Nur ein Wesen, das selbständig ist, das losgeschnürt ist von dem anderen 
Wesen, kann dieses lieben. Dazu musste der Mensch zu einem Ich-Wesen werden.“ 103, 49 
(>Egoismus und Sexualität)

  Des Christus „Mission besteht darin, dem Menschen die volle Kraft des Ich, die innere 

welches die Götter seiner niederen Glieder anbetet. Wenn der Mensch aber den Gott 
bewusst erkennt, von dem ein Teil in seinem Ich ist, dann ist er ein freies Wesen, ein Wesen,
das sich als freies Wesen seinen Mitmenschen gegenüberstellt. “  107, 117ff 

  Ich und Leiber; ihre Umwandlung und das soziale Leben: „Alles das, was die 
eigentlichen Ich-Erlebnisse sind, was der Mensch dadurch erlebt, dass er ein 
selbstbewusstes Wesen ist, alles das drückt sich ab im astralischen Leib. .. vorübergehendes 
Vorstellen, Urteilen und Fühlen ..  (Das wiederum) prägt sich ab im im ätherischen oder 
Lebensleib, und dadurch wird es zu einem Dauernden (…) Die Erlebnisse der höheren 
Glieder übertragen sich immer mehr und mehr auf die unteren Glieder. … Es ist so in des 
Menschen Hand gestellt, in gesunder, praktischer Weise hineinzuwirken in die niedern 
Glieder.“  57, 265f   (>Geisteswissenschaft und Ich)

 
  Durch die Umwandlung des Ätherleibes, des Astralleibes, des Ich in den wiederholten 
Erdenleben wird das soziale Leben in seiner Gliederung bewirkt. Das Geistgebiet wirkt 
zurück auf den physischen Leib, das Rechtsgebiet wirkt zurück auf den Ätherleib und das 
Wirtschaftsgebiet wirkt zurück auf den Astralleib.  199, 214ff

  Wir tragen in die soziale Ordnung hinaus: den Impuls unseres Ätherleibes zur Belebung 
des Geisteslebens; die Empfindung unseres Astralleibes in das Rechtsgebiet; die Vernunft 
aus unserem Ich – zusammen mit anderen – in das Wirtschaftsgebiet. „Wir tragen die 
Zukunft in uns.“   199, 234  (>Rechtsbewusstsein, >Mensch – Natur – Soziales)

 
  „Im Grunde besteht alles Kulturleben und alles geistige Streben der Menschen aus einer 
Arbeit, welche diese Herrschaft des Ich zum Ziele hat. Jeder gegenwärtig lebende Mensch 
ist in dieser Arbeit begriffen .. er mag von dieser Tatsache ein Bewusstsein haben oder 
nicht.“   13, 71     (>Geisteswissenschaft und Ich, >Egoismus, Lüge, Krankheit)

  Ich zwischen Leib und Geist: „Indem der Mensch sich als „Ich“ erlebt, kann er nicht 
anders, als als dieses „Ich“ auf der Seite des Geistes denken; und indem er diesem Ich die 
Welt entgegensetzt, muss er zu dieser die den Sinnen gegebene Wahrnehmungswelt 
rechnen, die materielle Welt. Dadurch stellt sich der Mensch selbst in den Gegensatz Geist 
und Materie hinein. Er muss dies umso mehr tun, als zur materiellen Welt sein eigener Leib 
gehört.“ 4, 29 (>Wahrnehmung und Denken, >Geistesleben und Wirtschaft)

  
  Der Leib des Menschen ist so eingerichtet, „dass sich sein Wesen durch diesen Leib 
spiegelt, und dieses Spiegelbild nennt er sein Ich. Es ist ein richtiges Spiegelbild des wahren
Ich ..“ Hinter dem stehen die Hierarchien. „Man muss fühlen lernen: Du machst aus der 
geistigen Welt heraus dein wirkliches Ich.“  196, 95ff

  Ich als Objekt der Gesetze des Handelns, die uns entweder beherrschen oder gewusst 
werden.   3, 91  (>Gesetze, >Denken - Leben, >Gleichgewicht, >Bewusstseinsseele)

  Ich und Liebe: „Nur ein Wesen, das selbständig ist, das losgeschnürt ist von dem anderen 
Wesen, kann dieses lieben. Dazu musste der Mensch zu einem Ich-Wesen werden.“ 103, 49 
(>Egoismus und Sexualität)

  Des Christus „Mission besteht darin, dem Menschen die volle Kraft des Ich, die innere 



Selbständigkeit in die Seele zu bringen. (..) durch die Liebe, die als eine freie Gabe gegeben
wird, soll Mensch mit Mensch zusammengeführt werden.“ 103, 89   

  „Ich bin heruntergestiegen aus der geistigen Welt, und dasjenige, was ich als Geist 
bekommen habe, das habe ich hier auf der Erde auszuführen.“ Das ist der radikalste 
Gedanke, der in die Gegenwartsmenschheit einschlagen muss..“  192, 251 

  Ich und Nichts: „In Wahrheit ist das, was der Mensch glaubt als Wahrnehmung seines Ich 
zu haben, nur ein Loch in seinem Seelenleben.“  .. „..und doch muss dem Ich das 
Moralische eingepflanzt werden.“   176, 353f

  „Ich denke, also bin ich nicht. .. Das ist das Grundsätzliche, das man begreifen muss, dass 
im Denken Bildnatur waltet, und dass die Kraft des Denkens vor der Geburt liegt.“ Das 
Wollen ist dagegen der Embryo des Nachtodlichen.   194, 205 

  „Sie nehmen Ihre Erlebnisse wahr ... die Wahrnehmung des Ich ist das jeweilige Loch in 
den Erlebnissen.“ Das Ich bleibt im Wollen unten und kommt nicht in die Vorstellungen, nur
ins Gefühl. 191,168f  (>Ich und Wille, >Schöpfung aus d. Nichts)

  Das Ich-Gefühl der Mitte wird zerquetscht vom Osten und Westen. „Das Denken über das 
Ich ist ja verschwunden mit der mitteleuropäisch-idealistischen Philosophie.“ .. „Der 
Mensch muss seine ganze Kraft aus dem Nichts heraus finden. Nur ihn dazu vorbereiten 
möchte die Geisteswissenschaft.“  200, 119  (>Westen und O., >Abstraktion u. Imagin.)

 
  Ich, reales: Der treibende Motor, der im Inneren des Menschen wirkt, ist gar nicht das 
gegenwärtige Ich. Es ist ja ein bloßer Gedanke, was der Mensch sein Ich nennt im 
gewöhnlichen Leben. Was da wirkt, ist ein ganz Geistiges, und der Stoffwechselprozess ist 
der Ausdruck dessen, was gerade höchste Wesenheit des Menschen ist.  234, 106f   
(>Willensweg ..)

  Ich als Schaffendes: „All dasjenige, was man mit den Sinnen äusserlich schauen kann, 
das muss erst der menschliche Verstand kombinieren, das hat sein Sein in der äusseren  Welt;
man kann es nur seiend nennen, wenn man das Sein sozusagen bekräftigt bekommt durch 
das, was man sinnlich beobachtet. Das ist kein wahres Sein. Mindestens kann man über das 
wahre Sein desjenigen, das sich nur den Sinnen darbietet, zunächst gar kein Urteil 
gewinnen. Im Innersten des Ich selber muss der Quell alles Wissens aufgehen. Das kann 
aber nicht ein fertig Seiendes sein, denn ein fertig Seiendes im Innern wäre gleich dem, was 
als ein fertig Seiendes den äußeren Sinnen gegeben wird. Das muss ein Schaffendes sein. 
Das ist das Ich selber, jenes Ich, das sich in jedem Augenblick neu schafft; jenes Ich, dem 
nicht ein fertiges Sein, sondern eine innere Tathandlung zugrunde liegt; jenes Ich, dem das 
Sein deshalb nicht genommen werden kann, weil sein Sein in seinem Schaffen, in seinem 
Selbstschaffen besteht. Und in dieses Selbstschaffen fließt hinein alles das, was wahres Sein
hat.“  65, 201 

  Ich und Schicksal: Wenn wir in Glück und Leid unser Ich in die Schicksalszufälle 
heraustragen, dann kommen wir los von uns. „Wir treten ein in unser Schicksal, wir gehen 
hinaus in den Gang der Welt. … Während wir sonst mit Sympathie einen Glücksfall, mit 
Antipathie einen Unglücksfall betrachtet haben, werden wir von nun an dem Schicksal 

Selbständigkeit in die Seele zu bringen. (..) durch die Liebe, die als eine freie Gabe gegeben
wird, soll Mensch mit Mensch zusammengeführt werden.“ 103, 89   

  „Ich bin heruntergestiegen aus der geistigen Welt, und dasjenige, was ich als Geist 
bekommen habe, das habe ich hier auf der Erde auszuführen.“ Das ist der radikalste 
Gedanke, der in die Gegenwartsmenschheit einschlagen muss..“  192, 251 

  Ich und Nichts: „In Wahrheit ist das, was der Mensch glaubt als Wahrnehmung seines Ich 
zu haben, nur ein Loch in seinem Seelenleben.“  .. „..und doch muss dem Ich das 
Moralische eingepflanzt werden.“   176, 353f

  „Ich denke, also bin ich nicht. .. Das ist das Grundsätzliche, das man begreifen muss, dass 
im Denken Bildnatur waltet, und dass die Kraft des Denkens vor der Geburt liegt.“ Das 
Wollen ist dagegen der Embryo des Nachtodlichen.   194, 205 

  „Sie nehmen Ihre Erlebnisse wahr ... die Wahrnehmung des Ich ist das jeweilige Loch in 
den Erlebnissen.“ Das Ich bleibt im Wollen unten und kommt nicht in die Vorstellungen, nur
ins Gefühl. 191,168f  (>Ich und Wille, >Schöpfung aus d. Nichts)

  Das Ich-Gefühl der Mitte wird zerquetscht vom Osten und Westen. „Das Denken über das 
Ich ist ja verschwunden mit der mitteleuropäisch-idealistischen Philosophie.“ .. „Der 
Mensch muss seine ganze Kraft aus dem Nichts heraus finden. Nur ihn dazu vorbereiten 
möchte die Geisteswissenschaft.“  200, 119  (>Westen und O., >Abstraktion u. Imagin.)

 
  Ich, reales: Der treibende Motor, der im Inneren des Menschen wirkt, ist gar nicht das 
gegenwärtige Ich. Es ist ja ein bloßer Gedanke, was der Mensch sein Ich nennt im 
gewöhnlichen Leben. Was da wirkt, ist ein ganz Geistiges, und der Stoffwechselprozess ist 
der Ausdruck dessen, was gerade höchste Wesenheit des Menschen ist.  234, 106f   
(>Willensweg ..)

  Ich als Schaffendes: „All dasjenige, was man mit den Sinnen äusserlich schauen kann, 
das muss erst der menschliche Verstand kombinieren, das hat sein Sein in der äusseren  Welt;
man kann es nur seiend nennen, wenn man das Sein sozusagen bekräftigt bekommt durch 
das, was man sinnlich beobachtet. Das ist kein wahres Sein. Mindestens kann man über das 
wahre Sein desjenigen, das sich nur den Sinnen darbietet, zunächst gar kein Urteil 
gewinnen. Im Innersten des Ich selber muss der Quell alles Wissens aufgehen. Das kann 
aber nicht ein fertig Seiendes sein, denn ein fertig Seiendes im Innern wäre gleich dem, was 
als ein fertig Seiendes den äußeren Sinnen gegeben wird. Das muss ein Schaffendes sein. 
Das ist das Ich selber, jenes Ich, das sich in jedem Augenblick neu schafft; jenes Ich, dem 
nicht ein fertiges Sein, sondern eine innere Tathandlung zugrunde liegt; jenes Ich, dem das 
Sein deshalb nicht genommen werden kann, weil sein Sein in seinem Schaffen, in seinem 
Selbstschaffen besteht. Und in dieses Selbstschaffen fließt hinein alles das, was wahres Sein
hat.“  65, 201 

  Ich und Schicksal: Wenn wir in Glück und Leid unser Ich in die Schicksalszufälle 
heraustragen, dann kommen wir los von uns. „Wir treten ein in unser Schicksal, wir gehen 
hinaus in den Gang der Welt. … Während wir sonst mit Sympathie einen Glücksfall, mit 
Antipathie einen Unglücksfall betrachtet haben, werden wir von nun an dem Schicksal 



gegenüber wissen: Da bist du ja selbst drinnen, und wärest du nicht da drinnen, so würdest 
du nicht geworden sein, was du jetzt bist!“  64, 204f  (>Reinkarnation und Karma) 

  Ich und höheres Selbst: Der Mensch fühlt sich ab einem bestimmten Zeitpunkt als Ich 
„das er mit seinen Gedanken, Gefühlen und vollbewussten Willensimpulsen umfasst.“ Er 
trägt aber „noch ein zweites kraftvolleres Selbst in sich .. Er wird gewahr, wie er sich 
diesem zweiten Selbst als einer höheren Macht unterordnet. Zunächst wird der Mensch 
allerdings dieses zweite Selbst wie eine niedrigere Wesenheit empfinden .. Und er wird 
diese niedrigere Wesenheit zu überwinden trachten.“ Der Mensch könnte nicht sehr weit 
kommen, „ wenn er alles, was er vollbringen muss, .. mit einer alle Verhältnisse 
überschauenden Intelligenz vollbringen müsste.“ Die weiseste Arbeit an seinem eigenen 
Leib tut er ungefähr von der Geburt bis zu dem Zeitpunkt, bis zu dem er sich 
zurückerinnern kann. Er arbeitet sein Gehirn plastisch aus und er lernt, aufrecht zu gehen. 
Das Lernen, die eigene Körperlichkeit im Raum zu orientieren, ist „einer der wesentlichsten
Unterschiede des Menschen vom Tier“, das durch seine Organisation als Klettertier, 
Schwimmtier usw. in den Raum hineingestellt wird. Der Mensch kann „sich über sich selbst
erheben“, er hat einen „göttlichen Menschen“ in sich, von dem er sagen kann „er ist mein 
Führer in mir.“ 15, 9ff (>Weisheit und Bewusstsein)

  Ich unter Suggestion: Dieselbe Verbindung von Vorstellungen, die durch unser „Ich“ 
bewirkt wird, kann sich auch unabhängig davon bloss durch die Anziehungskraft der 
Vorstellungen vollziehen, wenn das „Ich“ auf irgendeine Weise ausgeschaltet wird. „Wir 
können deshalb bei so vielen Menschen sagen, wie sie in einem gegebenen Falle handeln 
oder denken werden, weil wir die Suggestionen kennen, unter deren Einfluss sie stehen. Ein
unter Wirkung einer Suggestion lebender Mensch gliedert sich ein in die Kette niederer 
Naturvorgänge, wo ja auch immer die Ursachen zu einer Erscheinung nicht in derselben, 
sondern ausser ihr gesucht werden müssen. Nur das „Ich-Bewusstsein“ hebt uns heraus aus 
dieser Kette, zerreisst die Verbindung mit der übrigen Natur, um sie innerhalb des 
Bewusstseins wieder zu schliessen.“ 30, 338  (>Instinkt und Bewusstsein)

  Ich; Tages-Ich und Welten-Ich: Das Ich, wie es heute im Menschen ist, „ist beim 
wachenden Menschen innerhalb des menschlichen Leibes, und es entzieht während dieser 
Zeit durch seine Tätigkeit einem umfassenden Ich seine Wirkungssphäre. .. Dieses Ich, das 
sich während des Tages befreit hat .., das taucht unter während der Nacht in das Welten-Ich, 
begibt sich seiner eigenen Tätigkeit. Und gerade durch dieses Eintauchen, dieses 
Untergehen des Tages-Ichs in das Welten-Ich kann das Welten-Ich ungehindert wirken und 
kann alles fortschaffen, was das Tages-Ich an Ermüdungsstoffen aufgehäuft hat.“  107, 150

  Ich und Welt: „Der Überschuss dessen, was wir in den Dingen sehen, über das, was uns 
in ihnen unmittelbar gegeben ist, spaltet unser ganzes Wesen in zwei Teile; wir werden uns 
unseres Gegensatzes zur Welt bewusst (..) Ich und Welt.“ Das Bewusstsein errichtet die 
Scheidewand zwischen uns und der Welt, „aber niemals verlieren wir das Gefühl, dass wir 
doch zur Welt gehören.“  4, 28  (>Bewusstsein, >Selbst und Welt, >Naturmaya, 
>Seelenmaya)

  „Die äusseren Dinge sind wir allerdings nicht, aber wir gehören mit den äusseren Dingen 
zu ein und derselben Welt. Der Ausschnitt aus der Welt, den ich als mein Subjekt 
wahrnehme, wird von dem Strom des allgemeinen Weltgeschehens durchzogen. (...) Die 

gegenüber wissen: Da bist du ja selbst drinnen, und wärest du nicht da drinnen, so würdest 
du nicht geworden sein, was du jetzt bist!“  64, 204f  (>Reinkarnation und Karma) 

  Ich und höheres Selbst: Der Mensch fühlt sich ab einem bestimmten Zeitpunkt als Ich 
„das er mit seinen Gedanken, Gefühlen und vollbewussten Willensimpulsen umfasst.“ Er 
trägt aber „noch ein zweites kraftvolleres Selbst in sich .. Er wird gewahr, wie er sich 
diesem zweiten Selbst als einer höheren Macht unterordnet. Zunächst wird der Mensch 
allerdings dieses zweite Selbst wie eine niedrigere Wesenheit empfinden .. Und er wird 
diese niedrigere Wesenheit zu überwinden trachten.“ Der Mensch könnte nicht sehr weit 
kommen, „ wenn er alles, was er vollbringen muss, .. mit einer alle Verhältnisse 
überschauenden Intelligenz vollbringen müsste.“ Die weiseste Arbeit an seinem eigenen 
Leib tut er ungefähr von der Geburt bis zu dem Zeitpunkt, bis zu dem er sich 
zurückerinnern kann. Er arbeitet sein Gehirn plastisch aus und er lernt, aufrecht zu gehen. 
Das Lernen, die eigene Körperlichkeit im Raum zu orientieren, ist „einer der wesentlichsten
Unterschiede des Menschen vom Tier“, das durch seine Organisation als Klettertier, 
Schwimmtier usw. in den Raum hineingestellt wird. Der Mensch kann „sich über sich selbst
erheben“, er hat einen „göttlichen Menschen“ in sich, von dem er sagen kann „er ist mein 
Führer in mir.“ 15, 9ff (>Weisheit und Bewusstsein)

  Ich unter Suggestion: Dieselbe Verbindung von Vorstellungen, die durch unser „Ich“ 
bewirkt wird, kann sich auch unabhängig davon bloss durch die Anziehungskraft der 
Vorstellungen vollziehen, wenn das „Ich“ auf irgendeine Weise ausgeschaltet wird. „Wir 
können deshalb bei so vielen Menschen sagen, wie sie in einem gegebenen Falle handeln 
oder denken werden, weil wir die Suggestionen kennen, unter deren Einfluss sie stehen. Ein
unter Wirkung einer Suggestion lebender Mensch gliedert sich ein in die Kette niederer 
Naturvorgänge, wo ja auch immer die Ursachen zu einer Erscheinung nicht in derselben, 
sondern ausser ihr gesucht werden müssen. Nur das „Ich-Bewusstsein“ hebt uns heraus aus 
dieser Kette, zerreisst die Verbindung mit der übrigen Natur, um sie innerhalb des 
Bewusstseins wieder zu schliessen.“ 30, 338  (>Instinkt und Bewusstsein)

  Ich; Tages-Ich und Welten-Ich: Das Ich, wie es heute im Menschen ist, „ist beim 
wachenden Menschen innerhalb des menschlichen Leibes, und es entzieht während dieser 
Zeit durch seine Tätigkeit einem umfassenden Ich seine Wirkungssphäre. .. Dieses Ich, das 
sich während des Tages befreit hat .., das taucht unter während der Nacht in das Welten-Ich, 
begibt sich seiner eigenen Tätigkeit. Und gerade durch dieses Eintauchen, dieses 
Untergehen des Tages-Ichs in das Welten-Ich kann das Welten-Ich ungehindert wirken und 
kann alles fortschaffen, was das Tages-Ich an Ermüdungsstoffen aufgehäuft hat.“  107, 150

  Ich und Welt: „Der Überschuss dessen, was wir in den Dingen sehen, über das, was uns 
in ihnen unmittelbar gegeben ist, spaltet unser ganzes Wesen in zwei Teile; wir werden uns 
unseres Gegensatzes zur Welt bewusst (..) Ich und Welt.“ Das Bewusstsein errichtet die 
Scheidewand zwischen uns und der Welt, „aber niemals verlieren wir das Gefühl, dass wir 
doch zur Welt gehören.“  4, 28  (>Bewusstsein, >Selbst und Welt, >Naturmaya, 
>Seelenmaya)

  „Die äusseren Dinge sind wir allerdings nicht, aber wir gehören mit den äusseren Dingen 
zu ein und derselben Welt. Der Ausschnitt aus der Welt, den ich als mein Subjekt 
wahrnehme, wird von dem Strom des allgemeinen Weltgeschehens durchzogen. (...) Die 



Wahrnehmung des Baumes liegt mit meinem Ich in demselben Ganzen. Dieses allgemeine 
Weltgeschehen ruft in gleichem Masse dort die Wahrnehmung des Baumes hervor, wie hier 
die Wahrnehmung meines Ich.“  4, 104   (>Wahrnehmung und Denken)

  „Das Erkennen ist keine allgemeine Weltangelegenheit, sondern ein Geschäft, das der 
Mensch mit sich selbst abzumachen hat. Die Dinge verlangen keine Erklärung. Sie 
existieren und wirken aufeinander nach den Gesetzen, die durch das Denken auffindbar 
sind. Sie existieren in unzertrennlicher Einheit mit diesen Gesetzen. Da tritt ihnen unsere 
Ichheit gegenüber und erfasst von ihnen zunächst nur das, was wir als Wahrnehmung 
bezeichnet haben. Aber im Innern dieser Ichheit befindet sich die Kraft, um auch den 
anderen Teil der Wirklichkeit zu finden. Erst wenn die Ichheit die beiden Elemente der 
Wirklichkeit, die in der Welt unzertrennlich verbunden sind, auch für sich vereinigt hat, 
dann ist die Erkenntnisbefriedigung eingetreten: das Ich ist wieder bei der Wirklichkeit 
angelangt. Die Vorbedingungen zum Entstehen des Erkennens sind also durch und für das 
Ich.“  4, 115  (>Erkennen)

  „Die Gedanken, die ich mir über die Dinge mache, produziere ich aus meinem Innern 
heraus. Sie gehören .. trotzdem zu den Dingen. Das Wesen der Dinge kommt mir also nicht 
aus ihnen, sondern aus mir zu. .. Ich käme gar nicht dazu, zu fragen, was das Wesen der 
Dinge ist, wenn ich nicht in mir etwas vorfände, was ich als dieses Wesen der Dinge 
bezeichne .. Ich habe also das Wesen der Welt in mir .. Mein Handeln ist nun ein Teil des 
allgemeinen Weltgeschehens. Es hat somit ebenso sein Wesen in mir wie alles andere 
Geschehen. Für das menschliche Handeln die Gesetze suchen, heisst somit, sie aus dem 
Inhalte des Ich schöpfen. .. Die Gesetzmässigkeit herrscht nicht mehr über uns, sondern in 
uns über das von unserem Ich ausgehende Geschehen.“  30, 149f

  „Es ist so, dass sich der Mensch mit dem eigenen Ich-Sein aus dem Sein der Welt im 
Wachzustande herausheben muss, um zum freien Selbstbewusstsein zu kommen.Im 
Schlafzustande vereinigt er sich dann wieder mit dem Welt-Sein.“  26, 271

  „Denn wann haben wir kein soziales Verständnis? .. wenn wir keine Interessen haben, die 
über unseren eigenen Lebenskreis hinausgehen.“ Die Weltenkräfte weisen den Menschen im
Zeitalter der Bewusstseinsseelen-Entwickelung auf das Ich hin. „Also muss er um so mehr 
auf der Hut sein, um über dieses Ich hinauszukommen!“   190, 105ff

  „Der Mensch hätte immer stärker das Bewusstsein ausbilden können von seinem 
notwendigen Darinnenstehen in einem göttlichen Weltenall, wenn er nicht herausgeworfen 
worden wäre aus diesem Weltenall ins bloss Phänomenale, in die blosse Erscheinung, und 
zwar so stark, dass die ganze mannigfaltige Pracht und Herrlichkeit des Sternenhimmels 
sich zusammendrängt in das abstrakte Ich. Für das Erringen der Freiheit war das notwendig.
Denn nur dadurch, dass der Mensch etwas, was alle Weltenräume ausfüllt, was alle Zeiten 
durchströmt, in dem einzigen Ich-Punkte ganz undeutlich zusammengedrängt hat, konnte er 
seine Freiheit entwickeln. Aber er würde sein Wesen verlieren, er würde nichts mehr wissen
und haben von sich und nicht mehr aus sich heraus tätig sein und handeln können, wenn er 
nicht wiederum von dem einzigen Punkte des Ich aus eben die ganze Welt erobern würde, 
wenn er nicht wieder aufsteigen würde von dem Abstrakten zu dem Konkreten.“ 209, 116f

 
  Ich und Wille: „Das „Ich-Bewusstsein“ ist auf die menschliche Organisation gebaut. Aus 

Wahrnehmung des Baumes liegt mit meinem Ich in demselben Ganzen. Dieses allgemeine 
Weltgeschehen ruft in gleichem Masse dort die Wahrnehmung des Baumes hervor, wie hier 
die Wahrnehmung meines Ich.“  4, 104   (>Wahrnehmung und Denken)

  „Das Erkennen ist keine allgemeine Weltangelegenheit, sondern ein Geschäft, das der 
Mensch mit sich selbst abzumachen hat. Die Dinge verlangen keine Erklärung. Sie 
existieren und wirken aufeinander nach den Gesetzen, die durch das Denken auffindbar 
sind. Sie existieren in unzertrennlicher Einheit mit diesen Gesetzen. Da tritt ihnen unsere 
Ichheit gegenüber und erfasst von ihnen zunächst nur das, was wir als Wahrnehmung 
bezeichnet haben. Aber im Innern dieser Ichheit befindet sich die Kraft, um auch den 
anderen Teil der Wirklichkeit zu finden. Erst wenn die Ichheit die beiden Elemente der 
Wirklichkeit, die in der Welt unzertrennlich verbunden sind, auch für sich vereinigt hat, 
dann ist die Erkenntnisbefriedigung eingetreten: das Ich ist wieder bei der Wirklichkeit 
angelangt. Die Vorbedingungen zum Entstehen des Erkennens sind also durch und für das 
Ich.“  4, 115  (>Erkennen)

  „Die Gedanken, die ich mir über die Dinge mache, produziere ich aus meinem Innern 
heraus. Sie gehören .. trotzdem zu den Dingen. Das Wesen der Dinge kommt mir also nicht 
aus ihnen, sondern aus mir zu. .. Ich käme gar nicht dazu, zu fragen, was das Wesen der 
Dinge ist, wenn ich nicht in mir etwas vorfände, was ich als dieses Wesen der Dinge 
bezeichne .. Ich habe also das Wesen der Welt in mir .. Mein Handeln ist nun ein Teil des 
allgemeinen Weltgeschehens. Es hat somit ebenso sein Wesen in mir wie alles andere 
Geschehen. Für das menschliche Handeln die Gesetze suchen, heisst somit, sie aus dem 
Inhalte des Ich schöpfen. .. Die Gesetzmässigkeit herrscht nicht mehr über uns, sondern in 
uns über das von unserem Ich ausgehende Geschehen.“  30, 149f

  „Es ist so, dass sich der Mensch mit dem eigenen Ich-Sein aus dem Sein der Welt im 
Wachzustande herausheben muss, um zum freien Selbstbewusstsein zu kommen.Im 
Schlafzustande vereinigt er sich dann wieder mit dem Welt-Sein.“  26, 271

  „Denn wann haben wir kein soziales Verständnis? .. wenn wir keine Interessen haben, die 
über unseren eigenen Lebenskreis hinausgehen.“ Die Weltenkräfte weisen den Menschen im
Zeitalter der Bewusstseinsseelen-Entwickelung auf das Ich hin. „Also muss er um so mehr 
auf der Hut sein, um über dieses Ich hinauszukommen!“   190, 105ff

  „Der Mensch hätte immer stärker das Bewusstsein ausbilden können von seinem 
notwendigen Darinnenstehen in einem göttlichen Weltenall, wenn er nicht herausgeworfen 
worden wäre aus diesem Weltenall ins bloss Phänomenale, in die blosse Erscheinung, und 
zwar so stark, dass die ganze mannigfaltige Pracht und Herrlichkeit des Sternenhimmels 
sich zusammendrängt in das abstrakte Ich. Für das Erringen der Freiheit war das notwendig.
Denn nur dadurch, dass der Mensch etwas, was alle Weltenräume ausfüllt, was alle Zeiten 
durchströmt, in dem einzigen Ich-Punkte ganz undeutlich zusammengedrängt hat, konnte er 
seine Freiheit entwickeln. Aber er würde sein Wesen verlieren, er würde nichts mehr wissen
und haben von sich und nicht mehr aus sich heraus tätig sein und handeln können, wenn er 
nicht wiederum von dem einzigen Punkte des Ich aus eben die ganze Welt erobern würde, 
wenn er nicht wieder aufsteigen würde von dem Abstrakten zu dem Konkreten.“ 209, 116f

 
  Ich und Wille: „Das „Ich-Bewusstsein“ ist auf die menschliche Organisation gebaut. Aus 



dieser fliessen die Willenshandlungen. .. Für den einzelnen Willensakt kommt in Betracht: 
das Motiv und die Triebfeder.“  4, 148f (>Motiv, >Triebfeder)

  Was man von dem Ich gewöhnlich in der Philosophie hat, ist das Spiegelbild des Ich. Von 
diesem Ich hat man zunächst innerhalb der physischen Welt nur den Willen. Dass wir 
wollen können, das macht uns aufmerksam darauf, dass wir ein Ich sind. Was sich also 
ausdrückt in dem Worte Ich, das ist ein wirklicher Willensakt, und dasjenige, was wir 
vorstellen über das Ich, das ist Spiegelbild, das dadurch entsteht, dass das Wollen anschlägt 
an den Leib.  166, 107f  (>Ich, reales)

 
  „Das Ich lebt ja allerdings in unserem Willen, aber schläft auch da, wie wir wissen. Das 
wirkliche Ich tritt nicht in unser gewöhnliches Gedankenleben ein. .. statt dass wir uns 
sagen: Wir blicken auf die Nächte zurück -, sagen wir: „Ich“ - fühlen wir uns, empfinden 
wir uns als Ich.“  191, 181f

  „Im Wachzustand lebt der Mensch in den Gedankenschatten, die von einer erstorbenen 
Welt geworfen werden, und in den Willensimpulsen, in deren inneres Wesen er mit dem 
gewöhnlichen Bewusstsein ebensowenig hineinsieht wie in die Vorgänge des tiefen, 
traumlosen Schlafes. - In dem Einströmen dieser unterbewussten Willensimpulse in die 
Gedankenschatten ersteht das freiwaltende Selbstbewusstsein. In diesem Selbstbewusstsein 
lebt das „Ich“. (…) .. gerade in diesem Schweben über dem Sein der Welt erlebt der Mensch
das Sein des Ich … im Schlafzustande. Da lebt der Mensch in seinem Astralleibe und in 
seinem Ich im Keimesleben der Erde.“   26, 268f

  Ich als zweischneidiges Schwert: Das Ich ist die Ursache, dass sich alle Wünsche des 
Menschen darauf richten, dieses Ich als solches zu befriedigen; einen Teil des gemeinsamen
Erdenbesitzes an sich heranzubringen als sein Eigentum und alle anderen zu bekämpfen. 
Das ist die eine Seite des Ichs. Aber auf der anderen Seite ist dieses Ich zugleich dasjenige, 
was dem Menschen seine Selbständigkeit, seine innere Freiheit gibt, was den Menschen im 
wahrsten Sinne des Wortes erhöht. In diesem Ich ist seine Würde begründet. Es ist die 
Anlage zum Göttlichen im Menschen. So wird das Ich das Unterpfand sein des höchsten 
Zieles des Menschen. So ist es aber zu gleicher Zeit, wenn es nicht die Liebe findet, wenn 
es sich in sich verhärtet, der Verführer, der ihn in den Abgrund stürzt. Dann ist es dasjenige, 
was die Menschen voneinander trennt, was sie aufruft zum großen Krieg aller gegen alle. 
104, 196f  (>Verstandesseele,>Persönlichkeit)

  Ideale: Unsere Ideale sind nicht „das Abbild von etwas ausser uns Befindlichem. .. Unsere
sittlichen Ideale sind unser eigenes freies Erzeugnis. Wir haben nur auszuführen, was wir 
uns selbst als Norm unseres Handelns vorschreiben. Die Anschauung von der Wahrheit als 
Freiheitstat begründet somit auch eine Sittenlehre, deren Grundlage die vollkommen freie 
Persönlichkeit ist.“  3, 12

  „Wer nach Idealen von hehrer Größe strebt, der tut es, weil sie der Inhalt seines Wesens 
sind, und die Verwirklichung wird ihm ein Genuss sein, gegen den die Lust, welche die 
Armseligkeit aus der Befriedigung der alltäglichen Triebe zieht, eine Kleinigkeit ist. 
Idealisten schwelgen geistig bei der Umsetzung ihrer Ideale in Wirklichkeit.“  4, 232 
  
  „Das ist also sehr wichtig, dass Sie praktisch auseinanderhalten das, was möglich ist nach 

dieser fliessen die Willenshandlungen. .. Für den einzelnen Willensakt kommt in Betracht: 
das Motiv und die Triebfeder.“  4, 148f (>Motiv, >Triebfeder)

  Was man von dem Ich gewöhnlich in der Philosophie hat, ist das Spiegelbild des Ich. Von 
diesem Ich hat man zunächst innerhalb der physischen Welt nur den Willen. Dass wir 
wollen können, das macht uns aufmerksam darauf, dass wir ein Ich sind. Was sich also 
ausdrückt in dem Worte Ich, das ist ein wirklicher Willensakt, und dasjenige, was wir 
vorstellen über das Ich, das ist Spiegelbild, das dadurch entsteht, dass das Wollen anschlägt 
an den Leib.  166, 107f  (>Ich, reales)

 
  „Das Ich lebt ja allerdings in unserem Willen, aber schläft auch da, wie wir wissen. Das 
wirkliche Ich tritt nicht in unser gewöhnliches Gedankenleben ein. .. statt dass wir uns 
sagen: Wir blicken auf die Nächte zurück -, sagen wir: „Ich“ - fühlen wir uns, empfinden 
wir uns als Ich.“  191, 181f

  „Im Wachzustand lebt der Mensch in den Gedankenschatten, die von einer erstorbenen 
Welt geworfen werden, und in den Willensimpulsen, in deren inneres Wesen er mit dem 
gewöhnlichen Bewusstsein ebensowenig hineinsieht wie in die Vorgänge des tiefen, 
traumlosen Schlafes. - In dem Einströmen dieser unterbewussten Willensimpulse in die 
Gedankenschatten ersteht das freiwaltende Selbstbewusstsein. In diesem Selbstbewusstsein 
lebt das „Ich“. (…) .. gerade in diesem Schweben über dem Sein der Welt erlebt der Mensch
das Sein des Ich … im Schlafzustande. Da lebt der Mensch in seinem Astralleibe und in 
seinem Ich im Keimesleben der Erde.“   26, 268f

  Ich als zweischneidiges Schwert: Das Ich ist die Ursache, dass sich alle Wünsche des 
Menschen darauf richten, dieses Ich als solches zu befriedigen; einen Teil des gemeinsamen
Erdenbesitzes an sich heranzubringen als sein Eigentum und alle anderen zu bekämpfen. 
Das ist die eine Seite des Ichs. Aber auf der anderen Seite ist dieses Ich zugleich dasjenige, 
was dem Menschen seine Selbständigkeit, seine innere Freiheit gibt, was den Menschen im 
wahrsten Sinne des Wortes erhöht. In diesem Ich ist seine Würde begründet. Es ist die 
Anlage zum Göttlichen im Menschen. So wird das Ich das Unterpfand sein des höchsten 
Zieles des Menschen. So ist es aber zu gleicher Zeit, wenn es nicht die Liebe findet, wenn 
es sich in sich verhärtet, der Verführer, der ihn in den Abgrund stürzt. Dann ist es dasjenige, 
was die Menschen voneinander trennt, was sie aufruft zum großen Krieg aller gegen alle. 
104, 196f  (>Verstandesseele,>Persönlichkeit)

  Ideale: Unsere Ideale sind nicht „das Abbild von etwas ausser uns Befindlichem. .. Unsere
sittlichen Ideale sind unser eigenes freies Erzeugnis. Wir haben nur auszuführen, was wir 
uns selbst als Norm unseres Handelns vorschreiben. Die Anschauung von der Wahrheit als 
Freiheitstat begründet somit auch eine Sittenlehre, deren Grundlage die vollkommen freie 
Persönlichkeit ist.“  3, 12

  „Wer nach Idealen von hehrer Größe strebt, der tut es, weil sie der Inhalt seines Wesens 
sind, und die Verwirklichung wird ihm ein Genuss sein, gegen den die Lust, welche die 
Armseligkeit aus der Befriedigung der alltäglichen Triebe zieht, eine Kleinigkeit ist. 
Idealisten schwelgen geistig bei der Umsetzung ihrer Ideale in Wirklichkeit.“  4, 232 
  
  „Das ist also sehr wichtig, dass Sie praktisch auseinanderhalten das, was möglich ist nach 



den äusseren Bedingungen, die vorhanden sind, und das, was die Stosskraft geben soll. Wir 
dürfen nichts anderes glauben, als dass unsere Ideale verwirklicht werden können.“  300a, 
95

  Ideale und Natur: Ideale sind reale Kräfte und Natur zerfällt mit allen Stoffen. „..das, was
heute Ideale sind, wird die Natur der nächsten Zeiten sein.“  184, 38f  (>Moral)

  In der Natur lernt man „das Absterbende kennen, das, was aus uralten Zeiten der 
Entwicklung herrührt und was in der Erdenentwicklung seine letzte Phase erreicht. Dann 
kann man aber das, was da seine letzte Phase erreicht, mit dem vergleichen, was in uns 
aufblüht als unsere sittlichen Ideale und Intuitionen. Was sind diese sittlichen Ideale und 
Intuitionen? Diese sittlichen Ideale und Intuitionen“ sind zu vergleichen „mit dem Keim für 
die nächste Pflanze, der in einer Pflanzenblüte enthalten ist, während das, was an der Blüte 
abstirbt, die Erbschaft von der früheren Pflanze ist. .. indem wir die sittlichen Ideale 
aufblühen fühlen, erleben wir, was, wenn einstmals die Erde wie eine Schlacke als 
Leichnam abgeworfen wird, mit den Menschenseelen so hinausziehen wird in ein 
kosmisches, unsterbliches Leben, wie der einzelne Mensch, wenn er seinen Leichnam 
abwirft, in das geistig-seelische Dasein eindringt.“  333, 158f

  Idealismus: „Die einzig befriedigende Wirklichkeitsauffassung ist empirische Methode 
mit idealistischem Forschungsresultate. Das ist Idealismus, aber kein solcher, der einer 
nebelhaften, geträumten Einheit der Dinge nachgeht, sondern ein solcher, der den konkreten
Ideengehalt der Wirklichkeit ebenso erfahrungsgemäss sucht wie die heutige hyperexakte 
Forschung den Tatsachengehalt.“  1, 114

  „.. die abstrakten, die sogenannten ewigen Ideale“ kommen bloss aus den Spiegelbildern 
der menschlichen Begriffe und Ideen. 192, 15  

   „Sie bilden aus eine Ihnen idealistisch erscheinende Weltanschauung, die Sie mit Recht zu
dem Glauben führt, dass alles, was Sie logisch aus ihr ableiten können, auch wiederum 
idealistisch, schön und gross sein müsste, und Sie lehren einen Sohn oder eine Tochter (..), 
und die Betreffenden werden Schlingel, also Halunken.“   186, 216

  „Der wissenschaftliche Idealismus strebte nach den Ideen; die Anthroposophie strebt nach 
dem Geistesleben in den Ideen. Sie findet hinter der Denkkraft, die sich zu den Ideen 
erhebt, eine geistige Bildekraft ..“ TB 635 (36), 166 (>Abstraktion, >Geistesleben) 

  Idealismus als Maske: „Was die Leidenschaft will, was die Begierde verlangt, dazu 
schafft der Verstand, dazu schafft selbst das Herz eine Maske mit seinem Idealismus. Und 
wenn Sie die Geschichte der menschlichen Entwickelung verfolgen, dann können Sie 
immer und immer wieder die Frage stellen, wenn Sie da und dort Grundsätze, da oder dort 
Idealismus aufleuchten sehen: Welche Begierden und Leidenschaften lauern im 
Hintergrunde?“  54, 40

  Idealismus – Materialismus: Idealisten; „Lenine, Trotzkijs“: Vorstellungen 
schwärmerisch, Wille tyrannisch-ahrimanisch. Materialisten: Vorstellungen trocken, 
bürgerlich, Wille begierlich, nervös .. luziferisch.  190, 75  (>Ahriman und Luzifer)

den äusseren Bedingungen, die vorhanden sind, und das, was die Stosskraft geben soll. Wir 
dürfen nichts anderes glauben, als dass unsere Ideale verwirklicht werden können.“  300a, 
95

  Ideale und Natur: Ideale sind reale Kräfte und Natur zerfällt mit allen Stoffen. „..das, was
heute Ideale sind, wird die Natur der nächsten Zeiten sein.“  184, 38f  (>Moral)

  In der Natur lernt man „das Absterbende kennen, das, was aus uralten Zeiten der 
Entwicklung herrührt und was in der Erdenentwicklung seine letzte Phase erreicht. Dann 
kann man aber das, was da seine letzte Phase erreicht, mit dem vergleichen, was in uns 
aufblüht als unsere sittlichen Ideale und Intuitionen. Was sind diese sittlichen Ideale und 
Intuitionen? Diese sittlichen Ideale und Intuitionen“ sind zu vergleichen „mit dem Keim für 
die nächste Pflanze, der in einer Pflanzenblüte enthalten ist, während das, was an der Blüte 
abstirbt, die Erbschaft von der früheren Pflanze ist. .. indem wir die sittlichen Ideale 
aufblühen fühlen, erleben wir, was, wenn einstmals die Erde wie eine Schlacke als 
Leichnam abgeworfen wird, mit den Menschenseelen so hinausziehen wird in ein 
kosmisches, unsterbliches Leben, wie der einzelne Mensch, wenn er seinen Leichnam 
abwirft, in das geistig-seelische Dasein eindringt.“  333, 158f

  Idealismus: „Die einzig befriedigende Wirklichkeitsauffassung ist empirische Methode 
mit idealistischem Forschungsresultate. Das ist Idealismus, aber kein solcher, der einer 
nebelhaften, geträumten Einheit der Dinge nachgeht, sondern ein solcher, der den konkreten
Ideengehalt der Wirklichkeit ebenso erfahrungsgemäss sucht wie die heutige hyperexakte 
Forschung den Tatsachengehalt.“  1, 114

  „.. die abstrakten, die sogenannten ewigen Ideale“ kommen bloss aus den Spiegelbildern 
der menschlichen Begriffe und Ideen. 192, 15  

   „Sie bilden aus eine Ihnen idealistisch erscheinende Weltanschauung, die Sie mit Recht zu
dem Glauben führt, dass alles, was Sie logisch aus ihr ableiten können, auch wiederum 
idealistisch, schön und gross sein müsste, und Sie lehren einen Sohn oder eine Tochter (..), 
und die Betreffenden werden Schlingel, also Halunken.“   186, 216

  „Der wissenschaftliche Idealismus strebte nach den Ideen; die Anthroposophie strebt nach 
dem Geistesleben in den Ideen. Sie findet hinter der Denkkraft, die sich zu den Ideen 
erhebt, eine geistige Bildekraft ..“ TB 635 (36), 166 (>Abstraktion, >Geistesleben) 

  Idealismus als Maske: „Was die Leidenschaft will, was die Begierde verlangt, dazu 
schafft der Verstand, dazu schafft selbst das Herz eine Maske mit seinem Idealismus. Und 
wenn Sie die Geschichte der menschlichen Entwickelung verfolgen, dann können Sie 
immer und immer wieder die Frage stellen, wenn Sie da und dort Grundsätze, da oder dort 
Idealismus aufleuchten sehen: Welche Begierden und Leidenschaften lauern im 
Hintergrunde?“  54, 40

  Idealismus – Materialismus: Idealisten; „Lenine, Trotzkijs“: Vorstellungen 
schwärmerisch, Wille tyrannisch-ahrimanisch. Materialisten: Vorstellungen trocken, 
bürgerlich, Wille begierlich, nervös .. luziferisch.  190, 75  (>Ahriman und Luzifer)



  Abstrakt-Religiöses, Abstrakt-Idealistisches fördert im wesentlichen den Materialismus, 
während umgekehrt materialistisches Vorstellen einen luziferischen Spiritualismus fördert.  
184, 176f   (>Menschenrechte, >Kommunismus, >Geistesleben als Tyrannei)

  Idealismus und Triebe: „Wer tiefer in die Seelen der Menschen hineinsieht, der weiss, 
dass zwei getrennte, ganz verschiedene Wege dasjenige hervorrufen, was zum Kriege führt. 
Das eine ist das, was wir Urteilskraft und Verstand, was wir Idealismus nennen, das andere 
ist die menschliche Begierde, die menschlichen Neigungen, die menschlichen Sympathien 
und Antipathien. Manches wäre anders in der Welt, wenn es ohne weiteres möglich wäre, 
die Begierden, Wünsche und Leidenschaften nach den Grundsätzen des Herzens und 
Verstandes zu regeln. Das ist nämlich nicht möglich, sondern das Umgekehrte ist bis jetzt in
der Menschheit immer dagewesen.“  54, 39f  

  Idee erleben und gebrauchen: Der Mensch hat sich nicht der Idee zu beugen, um seine 
Kräfte ihrem Dienst zu weihen, sondern er soll sich der Ideenwelt bemächtigen, „um sie zu 
seinen menschlichen Zielen, die über die bloss wissenschaftlichen hinausgehen, zu 
gebrauchen. Man muss sich der Idee erlebend gegenüberstellen können; sonst gerät man 
unter ihre Knechtschaft.“  4, 271  (>Philosophie der Freiheit, >Denken und Fühlen)

  „Jede Idee, die dir nicht zum Ideal wird, ertötet in deiner Seele eine Kraft; jede Idee, die 
aber zum Ideal wird, erschafft in dir Lebenskräfte.“  10, 27

  „Dass eine Idee zur Handlung werde, muss der Mensch erst wollen, bevor es geschehen 
kann. Ein solches Wollen hat seinen Grund also nur in dem Menschen selbst. Der Mensch 
ist dann das letzte Bestimmende.. . Er ist frei.“  4, 253  (>Erkennen und Handeln)

  Ideen als Kraft: „Derjenige, der auf dem Boden steht, dass schliesslich alles, was im 
äusseren sozialen Menschenleben bewirkt wird, von Menschen kommt, wird keinen 
Augenblick daran zweifeln: Wenn eine genügend grosse Anzahl von Menschen 
durchdrungen ist von irgendeiner Sache, dann ist der Weg in die äußere Praxis gegeben. … 
Sie mögen .. glauben, dass der Mensch, wenn er Geisteswissenschaft in sich aufnimmt, 
innerlich versteht, lebensvoll versteht, was die Geisteswissenschaft bedeutet, dadurch ein 
Wissen erwirbt, ein Wissen vielleicht von ganz interessanten Welten. Das ist nicht der Fall. 
Das ist es, wovon ich sagen möchte: Sie mögen es glauben oder nicht. Es ist so, wenn der 
Mensch das, was ich heute als Geisteswissenschaftliches gemeint habe, wirklich innerlich 
durchdringt, so ist das nicht bloss ein Abstraktes, so sind es nicht bloss solche Ideen, wie sie
auch in den Naturwissenschaften oder in der heutigen Sozialökonomie gegeben werden, 
sondern das ist innerliche Kraft, das ist etwas, was innerlich Kraft gebiert. .. Der Mensch 
wird durch das, was ich heute als Geisteswissenschaft beschrieben habe, auch geschickter 
bis in die Fingerspitzen hinein. (…) Und so wird derjenige, der den lebendigen Geist 
erfasst, von dem heute gesprochen worden ist, auch mit der Anlage für die Praxis diese 
Dinge erfassen. Gewiss, er wird in der heutigen Zeit als Einsiedler, als Prediger in der 
Wüste dastehen, aber das macht für das heutige Leben die Sache nicht besser. Man fühlt 
sich, wenn man heute die wahre Lebenspraxis vertritt, allerdings kuriosen «Praktikern» 
gegenüber, die nur für die allernächsten Kreise eine gewisse Routine haben, während die 
wirkliche Lebenspraxis in der Beherrschung des äusseren Lebens durch lebenumspannende 
Ideen besteht.“ Sind die Ideen „in Herz und Sinn vieler Menschen, dann werden sie 
unzweifelhaft praktisch. Sie werden nur deshalb nicht praktisch, weil sie heute noch nicht in

  Abstrakt-Religiöses, Abstrakt-Idealistisches fördert im wesentlichen den Materialismus, 
während umgekehrt materialistisches Vorstellen einen luziferischen Spiritualismus fördert.  
184, 176f   (>Menschenrechte, >Kommunismus, >Geistesleben als Tyrannei)

  Idealismus und Triebe: „Wer tiefer in die Seelen der Menschen hineinsieht, der weiss, 
dass zwei getrennte, ganz verschiedene Wege dasjenige hervorrufen, was zum Kriege führt. 
Das eine ist das, was wir Urteilskraft und Verstand, was wir Idealismus nennen, das andere 
ist die menschliche Begierde, die menschlichen Neigungen, die menschlichen Sympathien 
und Antipathien. Manches wäre anders in der Welt, wenn es ohne weiteres möglich wäre, 
die Begierden, Wünsche und Leidenschaften nach den Grundsätzen des Herzens und 
Verstandes zu regeln. Das ist nämlich nicht möglich, sondern das Umgekehrte ist bis jetzt in
der Menschheit immer dagewesen.“  54, 39f  

  Idee erleben und gebrauchen: Der Mensch hat sich nicht der Idee zu beugen, um seine 
Kräfte ihrem Dienst zu weihen, sondern er soll sich der Ideenwelt bemächtigen, „um sie zu 
seinen menschlichen Zielen, die über die bloss wissenschaftlichen hinausgehen, zu 
gebrauchen. Man muss sich der Idee erlebend gegenüberstellen können; sonst gerät man 
unter ihre Knechtschaft.“  4, 271  (>Philosophie der Freiheit, >Denken und Fühlen)

  „Jede Idee, die dir nicht zum Ideal wird, ertötet in deiner Seele eine Kraft; jede Idee, die 
aber zum Ideal wird, erschafft in dir Lebenskräfte.“  10, 27

  „Dass eine Idee zur Handlung werde, muss der Mensch erst wollen, bevor es geschehen 
kann. Ein solches Wollen hat seinen Grund also nur in dem Menschen selbst. Der Mensch 
ist dann das letzte Bestimmende.. . Er ist frei.“  4, 253  (>Erkennen und Handeln)

  Ideen als Kraft: „Derjenige, der auf dem Boden steht, dass schliesslich alles, was im 
äusseren sozialen Menschenleben bewirkt wird, von Menschen kommt, wird keinen 
Augenblick daran zweifeln: Wenn eine genügend grosse Anzahl von Menschen 
durchdrungen ist von irgendeiner Sache, dann ist der Weg in die äußere Praxis gegeben. … 
Sie mögen .. glauben, dass der Mensch, wenn er Geisteswissenschaft in sich aufnimmt, 
innerlich versteht, lebensvoll versteht, was die Geisteswissenschaft bedeutet, dadurch ein 
Wissen erwirbt, ein Wissen vielleicht von ganz interessanten Welten. Das ist nicht der Fall. 
Das ist es, wovon ich sagen möchte: Sie mögen es glauben oder nicht. Es ist so, wenn der 
Mensch das, was ich heute als Geisteswissenschaftliches gemeint habe, wirklich innerlich 
durchdringt, so ist das nicht bloss ein Abstraktes, so sind es nicht bloss solche Ideen, wie sie
auch in den Naturwissenschaften oder in der heutigen Sozialökonomie gegeben werden, 
sondern das ist innerliche Kraft, das ist etwas, was innerlich Kraft gebiert. .. Der Mensch 
wird durch das, was ich heute als Geisteswissenschaft beschrieben habe, auch geschickter 
bis in die Fingerspitzen hinein. (…) Und so wird derjenige, der den lebendigen Geist 
erfasst, von dem heute gesprochen worden ist, auch mit der Anlage für die Praxis diese 
Dinge erfassen. Gewiss, er wird in der heutigen Zeit als Einsiedler, als Prediger in der 
Wüste dastehen, aber das macht für das heutige Leben die Sache nicht besser. Man fühlt 
sich, wenn man heute die wahre Lebenspraxis vertritt, allerdings kuriosen «Praktikern» 
gegenüber, die nur für die allernächsten Kreise eine gewisse Routine haben, während die 
wirkliche Lebenspraxis in der Beherrschung des äusseren Lebens durch lebenumspannende 
Ideen besteht.“ Sind die Ideen „in Herz und Sinn vieler Menschen, dann werden sie 
unzweifelhaft praktisch. Sie werden nur deshalb nicht praktisch, weil sie heute noch nicht in



genügend vielen Menschen eingedrungen sind. Für soziale Ideen ist nämlich nicht bloß 
notwendig, daß der einzelne, der einsam steht, sie beherrscht, sondern dass er diejenigen 
findet, bei denen er Verständnis findet zum Zusammenarbeiten mit ihnen. Die Praxis aber 
folgt bei wirklich praktischen Ideen aus dem Dasein der Ideen selber. Und nur der absolute 
Unglaube, die absolute Skepsis, nicht die Praxis der Ideen, nicht die Praxis des Geistes, ist 
es, was verhindert, dass unser Leben ein wirklich praktisches werde.“ 332a, 148f 

  Ideen für Zukünftiges oder Vergangenes: Nach Begriffen wie der Unvergänglichkeit 
von Stoff und Kraft, „die in allem Denken heute leben, formen sich auch die andern 
Begriffe, nach denen man will, nach denen man sein Wollen einrichtet. Die sozialen 
Begriffe, die politischen Begriffe formen sich nach der Denkweise, die man sich in dieser 
Weise gebildet hat. Sie formen sich nach dem eigentümlichen Gebrauch, den man von 
solchen Kräften macht, der darin besteht, dass man nur Vergängliches in den Begriffen 
verwalten will, und das überträgt sich auch auf die Lebens-begriffe.“ Gerade die 
sozialistische Weltanschauung „lehnt es überall ab, fruchtbare Zukunftsideen aufzustellen. 
Sie predigt gerade den Segen der Ideenlosigkeit. Sie hat vielfach die Formel: Man muss 
wegschaffen, was gegenwärtig vorhanden ist; dann wird sich schon von selbst, ohne dass 
man darüber nachdenkt, irgend etwas aus dem Kladderadatsch heraus ergeben. … Es beruht
darauf; dass man mit den Begriffen der heute bloss auf das Sinnliche gehenden 
Wissenschaft, derjenigen Wissenschaft, die sich auf den Verstand stützt, der bloss mit der 
sinnlichen Wahrnehmung rechnet, dass man mit diesen Begriffen überhaupt nur das 
Vergehende treffen kann. Man kann in der Natur nur das treffen, was in der Natur zum Tode
führt, nicht das, was weiterlebt. Das Lebendige kann man nicht erfassen. Man kann auch in 
der Kultur nur das erfassen, was abstirbt, kann nicht das Keimhafte, das Wachsende 
erfassen. Denn dieses Keimende, dieses Wachsende muss erfasst werden mindestens mit 
Imaginationen, mindestens mit der ersten Stufe der höheren Erkenntnis, wie sie zum 
Beispiel beschrieben ist in dem Buche «Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren 
Welten?».“  181, 411f  (>Kraft und Stoff)

  Ideen als Wirklichkeiten: „.. in dem sozialen Organismus sind die Ideen des Menschen 
Wirklichkeiten.“ In Zukunft ist verwirklicht, was heute nur gedacht werden kann. „Die 
Entwicklung“ wird es nicht bringen.  Kp, 137  (>Urgedanken, >Weltanschauung, >Ideale)

  Es ist ein Unterschied, ob die „Idee der freien Menschheit“ in einem Herzen, einer Seele 
gedeiht, die ein fruchtbarer Boden ist, oder ob sie in Woodrow Wilsons Kopf gedeiht. Der 
Inhalt der Gedanken ist an den Gedanken das am allerwenigsten Wichtige.   183, 15

  Ideologie: „Innerhalb der Arbeiterschaft wirkt als mächtigster Impuls ein 
Gedankensystem.“ Der Proletarier „baut in Wirklichkeit sein Leben auf die Gedanken, 
empfindet diese aber als unwirkliche Ideologie.“  Kp, 46  (>Proletarier und Bürger)

 
  Das Verhältnis des Proletariers zum Kulturgut der führenden Kreise war, dass er den 
Mehrwert dafür produzierte. Für den Proletarier war Kunst, Religion, Sitte, Recht ein 
Spiegelbild des Wirtschaftslebens: Ideologie. Aus der seelischen Verödung heraus kam es 
dazu, „eben zu verzweifeln an irgend etwas anderem im Leben als höchstens an einer 
Aufbesserung der äusseren materiellen Verhältnisse.“  330, 22ff  (>Religion und Kunst als 
Ideologie)

genügend vielen Menschen eingedrungen sind. Für soziale Ideen ist nämlich nicht bloß 
notwendig, daß der einzelne, der einsam steht, sie beherrscht, sondern dass er diejenigen 
findet, bei denen er Verständnis findet zum Zusammenarbeiten mit ihnen. Die Praxis aber 
folgt bei wirklich praktischen Ideen aus dem Dasein der Ideen selber. Und nur der absolute 
Unglaube, die absolute Skepsis, nicht die Praxis der Ideen, nicht die Praxis des Geistes, ist 
es, was verhindert, dass unser Leben ein wirklich praktisches werde.“ 332a, 148f 

  Ideen für Zukünftiges oder Vergangenes: Nach Begriffen wie der Unvergänglichkeit 
von Stoff und Kraft, „die in allem Denken heute leben, formen sich auch die andern 
Begriffe, nach denen man will, nach denen man sein Wollen einrichtet. Die sozialen 
Begriffe, die politischen Begriffe formen sich nach der Denkweise, die man sich in dieser 
Weise gebildet hat. Sie formen sich nach dem eigentümlichen Gebrauch, den man von 
solchen Kräften macht, der darin besteht, dass man nur Vergängliches in den Begriffen 
verwalten will, und das überträgt sich auch auf die Lebens-begriffe.“ Gerade die 
sozialistische Weltanschauung „lehnt es überall ab, fruchtbare Zukunftsideen aufzustellen. 
Sie predigt gerade den Segen der Ideenlosigkeit. Sie hat vielfach die Formel: Man muss 
wegschaffen, was gegenwärtig vorhanden ist; dann wird sich schon von selbst, ohne dass 
man darüber nachdenkt, irgend etwas aus dem Kladderadatsch heraus ergeben. … Es beruht
darauf; dass man mit den Begriffen der heute bloss auf das Sinnliche gehenden 
Wissenschaft, derjenigen Wissenschaft, die sich auf den Verstand stützt, der bloss mit der 
sinnlichen Wahrnehmung rechnet, dass man mit diesen Begriffen überhaupt nur das 
Vergehende treffen kann. Man kann in der Natur nur das treffen, was in der Natur zum Tode
führt, nicht das, was weiterlebt. Das Lebendige kann man nicht erfassen. Man kann auch in 
der Kultur nur das erfassen, was abstirbt, kann nicht das Keimhafte, das Wachsende 
erfassen. Denn dieses Keimende, dieses Wachsende muss erfasst werden mindestens mit 
Imaginationen, mindestens mit der ersten Stufe der höheren Erkenntnis, wie sie zum 
Beispiel beschrieben ist in dem Buche «Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren 
Welten?».“  181, 411f  (>Kraft und Stoff)

  Ideen als Wirklichkeiten: „.. in dem sozialen Organismus sind die Ideen des Menschen 
Wirklichkeiten.“ In Zukunft ist verwirklicht, was heute nur gedacht werden kann. „Die 
Entwicklung“ wird es nicht bringen.  Kp, 137  (>Urgedanken, >Weltanschauung, >Ideale)

  Es ist ein Unterschied, ob die „Idee der freien Menschheit“ in einem Herzen, einer Seele 
gedeiht, die ein fruchtbarer Boden ist, oder ob sie in Woodrow Wilsons Kopf gedeiht. Der 
Inhalt der Gedanken ist an den Gedanken das am allerwenigsten Wichtige.   183, 15

  Ideologie: „Innerhalb der Arbeiterschaft wirkt als mächtigster Impuls ein 
Gedankensystem.“ Der Proletarier „baut in Wirklichkeit sein Leben auf die Gedanken, 
empfindet diese aber als unwirkliche Ideologie.“  Kp, 46  (>Proletarier und Bürger)

 
  Das Verhältnis des Proletariers zum Kulturgut der führenden Kreise war, dass er den 
Mehrwert dafür produzierte. Für den Proletarier war Kunst, Religion, Sitte, Recht ein 
Spiegelbild des Wirtschaftslebens: Ideologie. Aus der seelischen Verödung heraus kam es 
dazu, „eben zu verzweifeln an irgend etwas anderem im Leben als höchstens an einer 
Aufbesserung der äusseren materiellen Verhältnisse.“  330, 22ff  (>Religion und Kunst als 
Ideologie)



  „..das ganze Geistesleben als Ideologie anzusehen .. dazu ist es eigentlich erst in den 
letzten vier Jahrhunderten gekommen. Unter diesem Irrtum lebt die proletarische 
Weltanschauung, dass sie eine Tatsache der letzten vier Jahrhunderte für für eine Tatsache 
der ganzen menschheitlichen Entwicklung nimmt.“  330, 25

   Millionen von Menschen denken, dass, was der Mensch „aus seinem Geiste heraus als 
Recht, als Sitte, als Religion hervorbringe, als Wissenschaft hervorbringe, dass das nichts 
weiter ist als etwas, was in abstrakter Art das menschliche Gehirn gebiert, was eine Art von 
ideologischem Oberbau ist auf der einzigen Wirklichkeit: dem wirtschaftlichen 
Produktions- und Konsumtionsleben. (…) es lässt sich das glauben, .. aber es lässt sich nicht
damit leben, und der Mensch verödet, der Mensch verliert den Halt im Leben.“   334, 201

  „.. dieses geistige Leben, das ist doch zu einem Spiegelbilde desjenigen geworden, was 
sich an Interessen, an Bedürfnissen der führenden, leitenden Kreise für und durch den 
modernen Staat, den sie sich selber ihrer eigenen Bequemlichkeit nach gebildet haben, nach 
diesem Bedürfnisse herausgestaltet hat.“  328, 155

  Geistesleben ist Ideologie, wenn es die äussere Stütze des politischen Staates hat; nur der 
Schatten des Staates ist. Es muss nur auf die menschlichen Fähigkeiten gestellt sein.   
189, 151  

  Wirtschaftsleben und Phrase als heutige Realität: Für den Magen und die Verdauung 
arbeiten. Darüber der Phrasencharakter. Wenn er durchschaut ist, Suche nach geistiger 
Wirklichkeit des Menschen.   196, 21.2.20 

  „..so liegt in dieser Auffassung die Grundlage für „die Verödung der Seelen, die dann aus 
ihren Instinkten heraus zu dem kommen, was heute in vieler Beziehung die soziale 
Bewegung ist.“  338, 26   (>Geistesleben, Abhängigkeit, >Revolution)

  „Man muss von den verschiedensten Seiten her diesen Aberglauben, dass man zunächst 
der Menschheit Brot verschaffen könne, und dann, wenn sie genügend Brot habe, werde sie 
auch zu einem besseren Denken kommen, ins Auge fassen“.    338, 22   

  Ideologie und Maja: Die sozialistische Lehre ist, dass „alles Geistig-Seelische .. aus der 
einzigen Wirklichkeit, aus dem ökonomischen Prozess heraus stammt und eben eine Maja, 
eine Ideologie ist.“ Man sieht das als objektiven Prozess, man braucht nichts zu tun. Es ist 
Fatalismus; Passivität des menschlichen Willens.  296, 23ff  (>Materialismus)

  „Fatalismus des Okzidents, Fatalismus des Orients.“   193, 131f

  „Ideologie ist ganz dasselbe innerlich angeschaut, was für den Orientalen die Maja ist. Der
Orientale sagt: Physische Sinnlichkeit, die physische Welt um uns, die Wirtschaftswelt, das 
materielle Dasein, es ist Maja, es ist eine Ideologie, und die Wirklichkeit ist einzig und 
allein das, was in der Seele innerlich aufsteigt. Und der Okzidentale sagt: Wirklichkeit ist 
allein dasjenige, was äusserlich sinnlich uns umgibt, was im Wirtschaftsleben liegt, und eine
Ideologie, eine Maja ist, was innerlich in der Seele aufsteigt. … Und dieser Gegensatz hat 
eine ungeheure geschichtliche Stosskraft. Aus diesem Gegensatz wird sich .. ein 
Menschheitskampf entwickeln... Was in der Gegenwart noch so erfasst werden kann, ich 

  „..das ganze Geistesleben als Ideologie anzusehen .. dazu ist es eigentlich erst in den 
letzten vier Jahrhunderten gekommen. Unter diesem Irrtum lebt die proletarische 
Weltanschauung, dass sie eine Tatsache der letzten vier Jahrhunderte für für eine Tatsache 
der ganzen menschheitlichen Entwicklung nimmt.“  330, 25

   Millionen von Menschen denken, dass, was der Mensch „aus seinem Geiste heraus als 
Recht, als Sitte, als Religion hervorbringe, als Wissenschaft hervorbringe, dass das nichts 
weiter ist als etwas, was in abstrakter Art das menschliche Gehirn gebiert, was eine Art von 
ideologischem Oberbau ist auf der einzigen Wirklichkeit: dem wirtschaftlichen 
Produktions- und Konsumtionsleben. (…) es lässt sich das glauben, .. aber es lässt sich nicht
damit leben, und der Mensch verödet, der Mensch verliert den Halt im Leben.“   334, 201

  „.. dieses geistige Leben, das ist doch zu einem Spiegelbilde desjenigen geworden, was 
sich an Interessen, an Bedürfnissen der führenden, leitenden Kreise für und durch den 
modernen Staat, den sie sich selber ihrer eigenen Bequemlichkeit nach gebildet haben, nach 
diesem Bedürfnisse herausgestaltet hat.“  328, 155

  Geistesleben ist Ideologie, wenn es die äussere Stütze des politischen Staates hat; nur der 
Schatten des Staates ist. Es muss nur auf die menschlichen Fähigkeiten gestellt sein.   
189, 151  

  Wirtschaftsleben und Phrase als heutige Realität: Für den Magen und die Verdauung 
arbeiten. Darüber der Phrasencharakter. Wenn er durchschaut ist, Suche nach geistiger 
Wirklichkeit des Menschen.   196, 21.2.20 

  „..so liegt in dieser Auffassung die Grundlage für „die Verödung der Seelen, die dann aus 
ihren Instinkten heraus zu dem kommen, was heute in vieler Beziehung die soziale 
Bewegung ist.“  338, 26   (>Geistesleben, Abhängigkeit, >Revolution)

  „Man muss von den verschiedensten Seiten her diesen Aberglauben, dass man zunächst 
der Menschheit Brot verschaffen könne, und dann, wenn sie genügend Brot habe, werde sie 
auch zu einem besseren Denken kommen, ins Auge fassen“.    338, 22   

  Ideologie und Maja: Die sozialistische Lehre ist, dass „alles Geistig-Seelische .. aus der 
einzigen Wirklichkeit, aus dem ökonomischen Prozess heraus stammt und eben eine Maja, 
eine Ideologie ist.“ Man sieht das als objektiven Prozess, man braucht nichts zu tun. Es ist 
Fatalismus; Passivität des menschlichen Willens.  296, 23ff  (>Materialismus)

  „Fatalismus des Okzidents, Fatalismus des Orients.“   193, 131f

  „Ideologie ist ganz dasselbe innerlich angeschaut, was für den Orientalen die Maja ist. Der
Orientale sagt: Physische Sinnlichkeit, die physische Welt um uns, die Wirtschaftswelt, das 
materielle Dasein, es ist Maja, es ist eine Ideologie, und die Wirklichkeit ist einzig und 
allein das, was in der Seele innerlich aufsteigt. Und der Okzidentale sagt: Wirklichkeit ist 
allein dasjenige, was äusserlich sinnlich uns umgibt, was im Wirtschaftsleben liegt, und eine
Ideologie, eine Maja ist, was innerlich in der Seele aufsteigt. … Und dieser Gegensatz hat 
eine ungeheure geschichtliche Stosskraft. Aus diesem Gegensatz wird sich .. ein 
Menschheitskampf entwickeln... Was in der Gegenwart noch so erfasst werden kann, ich 



möchte sagen, wie zwei abstrakte Gedanken“ wird sich auswachsen „zu Kampfkräften, 
allerdings von anderer Form als die physischen Kampfkräfte des Waffenkampfes waren, 
aber zu Kampfkräften, welche die innere Stärke, die innere Widerstandskraft des Menschen 
in einem noch grösseren Mass werden herausfordern, als es der abgelaufene Waffenkampf 
getan hat.“  330, 253  (>Westen-Osten, >Wirklichkeit)

  Illusion und Intelligenz; Böses und Selbständigkeit: „Unter der Illusion liegt die 
Möglichkeit, intelligente Menschen zu werden. .. Kosmisch ausgedrückt: Wären wir nicht 
Geschöpfe des Mondes, wir wären auf der einen Seite nicht illusionsfähige Menschen, auf 
der anderen Seite nicht intelligenzfähige Menschen. Wären wir nicht der Erde unterworfen 
und ihren Kräften, wir wären auf der einen Seite nicht der Möglichkeit des Bösen 
ausgesetzt; aber wir wären zu gleicher Zeit verurteilt, keine Selbständigkeit im Leben zu 
entwickeln.“ Das Sonnenhafte macht möglich, dass wir nicht der Illusion und nicht dem 
Bösen verfallen. 196, 34

 
  Imagination: „Genau ebenso wie aus der Antipathie das Gedächtnis entsteht, so entsteht 
aus Sympathie die Phantasie. Und bekommen Sie die Phantasie genügend stark, was beim 
gewöhnlichen Leben nur unbewusst geschieht, wird sie so stark, dass sie wieder Ihren 
ganzen Menschen durchdringt bis in die Sinne, dann bekommen Sie die gewöhnlichen 
Imaginationen, durch die Sie die äusseren Dinge vorstellen. Wie der Begriff aus dem 
Gedächtnis, so geht aus der Phantasie die Imagination hervor, welche die sinnlichen 
Anschauungen liefert. Das geht aus dem Willen hervor. - Es ist der grosse Irrtum, dem sich 
die Menschen hingeben, dass sie fortwährend in der Psychologie erzählen: Wir schauen die 
Dinge an, dann abstrahieren wir und bekommen so die Vorstellung. Das ist nicht der Fall. 
Dass wir zum Beispiel die Kreide weiss empfinden, das ist hervorgegangen aus der 
Anwendung des Willens, der über die Sympathie und Phantasie zur Imagination wird. .. der 
Begriff geht aus dem Gedächtnis hervor.“ 293, 35f   (>Bildlichkeit)

  „Das ist ja das Merkwürdige, dass, indem wir uns mit imaginativen Erkenntnissen 
durchtränken, wir nicht mehr fühlen diese freie Beweglichkeit in den Gedanken, diese freie 
Beweglichkeit in der Verbindung des einen Gedankens mit dem andern. Wir fühlen auch, 
dass, indem wir zur imaginativen Erkenntnis aufsteigen, unsere Gedanken etwas unser 
Seelen-leben Bezwingendes haben. Im gewöhnlichen Bewusstsein können wir einen 
Gedanken zu dem andern hinzufügen. Wir können ganz mit innerlicher Freiheit ein Subjekt 
mit einem Prädikat verbinden. Wir können es auch unterlassen, und wir fühlen uns frei in 
dieser Verbindung der einen Vorstellung mit der andern. Das ist nicht so, wenn wir zur 
imaginativen Erkenntnis aufsteigen. Da fühlen wir uns in der Gedankenwelt wie in etwas, 
das sich durch seine eigenen Kräfte abspielt. Da fühlen wir uns wie eingesponnen in das 
Gedankennetz, so dass sich nicht durch uns, sondern durch die eigenen Kräfte ein Gedanke 
mit dem andern verbindet. Wir können gar nicht mehr sagen, wenn wir zur imaginativen 
Erkenntnis aufsteigen: Ich denke. - Wir müssen beginnen dann zu sagen: Es denkt. - Und 
wir sind in dieses «Es denkt» eingesponnen. Wir fangen an, das Denken als einen realen 
Prozess zu empfinden.“  209, 123 (>Abstraktion-Imagination)

  „Die Wirklichkeit lebt eben in Bildern. Und wenn wir uns nicht entschließen, Bilder oder 
Imaginationen zu ergreifen, dann ergreifen wir eben die Wirklichkeit des Menschen nicht. 
… So erweist sich dann dasjenige, was in der moralischen Phantasie lebt, als ein in das 
gewöhnliche Bewusstsein Herunterprojiziertes einer höheren geistigen Welt, die wir aber 

möchte sagen, wie zwei abstrakte Gedanken“ wird sich auswachsen „zu Kampfkräften, 
allerdings von anderer Form als die physischen Kampfkräfte des Waffenkampfes waren, 
aber zu Kampfkräften, welche die innere Stärke, die innere Widerstandskraft des Menschen 
in einem noch grösseren Mass werden herausfordern, als es der abgelaufene Waffenkampf 
getan hat.“  330, 253  (>Westen-Osten, >Wirklichkeit)

  Illusion und Intelligenz; Böses und Selbständigkeit: „Unter der Illusion liegt die 
Möglichkeit, intelligente Menschen zu werden. .. Kosmisch ausgedrückt: Wären wir nicht 
Geschöpfe des Mondes, wir wären auf der einen Seite nicht illusionsfähige Menschen, auf 
der anderen Seite nicht intelligenzfähige Menschen. Wären wir nicht der Erde unterworfen 
und ihren Kräften, wir wären auf der einen Seite nicht der Möglichkeit des Bösen 
ausgesetzt; aber wir wären zu gleicher Zeit verurteilt, keine Selbständigkeit im Leben zu 
entwickeln.“ Das Sonnenhafte macht möglich, dass wir nicht der Illusion und nicht dem 
Bösen verfallen. 196, 34

 
  Imagination: „Genau ebenso wie aus der Antipathie das Gedächtnis entsteht, so entsteht 
aus Sympathie die Phantasie. Und bekommen Sie die Phantasie genügend stark, was beim 
gewöhnlichen Leben nur unbewusst geschieht, wird sie so stark, dass sie wieder Ihren 
ganzen Menschen durchdringt bis in die Sinne, dann bekommen Sie die gewöhnlichen 
Imaginationen, durch die Sie die äusseren Dinge vorstellen. Wie der Begriff aus dem 
Gedächtnis, so geht aus der Phantasie die Imagination hervor, welche die sinnlichen 
Anschauungen liefert. Das geht aus dem Willen hervor. - Es ist der grosse Irrtum, dem sich 
die Menschen hingeben, dass sie fortwährend in der Psychologie erzählen: Wir schauen die 
Dinge an, dann abstrahieren wir und bekommen so die Vorstellung. Das ist nicht der Fall. 
Dass wir zum Beispiel die Kreide weiss empfinden, das ist hervorgegangen aus der 
Anwendung des Willens, der über die Sympathie und Phantasie zur Imagination wird. .. der 
Begriff geht aus dem Gedächtnis hervor.“ 293, 35f   (>Bildlichkeit)

  „Das ist ja das Merkwürdige, dass, indem wir uns mit imaginativen Erkenntnissen 
durchtränken, wir nicht mehr fühlen diese freie Beweglichkeit in den Gedanken, diese freie 
Beweglichkeit in der Verbindung des einen Gedankens mit dem andern. Wir fühlen auch, 
dass, indem wir zur imaginativen Erkenntnis aufsteigen, unsere Gedanken etwas unser 
Seelen-leben Bezwingendes haben. Im gewöhnlichen Bewusstsein können wir einen 
Gedanken zu dem andern hinzufügen. Wir können ganz mit innerlicher Freiheit ein Subjekt 
mit einem Prädikat verbinden. Wir können es auch unterlassen, und wir fühlen uns frei in 
dieser Verbindung der einen Vorstellung mit der andern. Das ist nicht so, wenn wir zur 
imaginativen Erkenntnis aufsteigen. Da fühlen wir uns in der Gedankenwelt wie in etwas, 
das sich durch seine eigenen Kräfte abspielt. Da fühlen wir uns wie eingesponnen in das 
Gedankennetz, so dass sich nicht durch uns, sondern durch die eigenen Kräfte ein Gedanke 
mit dem andern verbindet. Wir können gar nicht mehr sagen, wenn wir zur imaginativen 
Erkenntnis aufsteigen: Ich denke. - Wir müssen beginnen dann zu sagen: Es denkt. - Und 
wir sind in dieses «Es denkt» eingesponnen. Wir fangen an, das Denken als einen realen 
Prozess zu empfinden.“  209, 123 (>Abstraktion-Imagination)

  „Die Wirklichkeit lebt eben in Bildern. Und wenn wir uns nicht entschließen, Bilder oder 
Imaginationen zu ergreifen, dann ergreifen wir eben die Wirklichkeit des Menschen nicht. 
… So erweist sich dann dasjenige, was in der moralischen Phantasie lebt, als ein in das 
gewöhnliche Bewusstsein Herunterprojiziertes einer höheren geistigen Welt, die wir aber 



ergreifen können in den Imaginationen.“  322, 59  (>Philosophie, Imagination, Inspiration)

  „Verstanden wird werden müssen, dass im sozialen Leben der Zukunft etwas davon 
abhängt, wovon sich die Menschen gegenseitig unterhalten, was die Menschen ernst 
nehmen, indem sie gegenseitig ihre Ideen, ihre Empfindungen, ihre Gefühle austauschen. 
(..) ..sozialisieren wird man nicht, wenn man nicht zu gleicher Zeit den Menschen beibringt 
imaginative Begriffe, ..“ Die Natur ist bildhaft „Und dasjenige, was Ware ist, man wird es 
fühlend verstehen in einer Wissenschaft, in der für Bilder Verständnis ist – in keiner 
anderen.“  296, 56ff   

 
  Bewusst zu Imaginationen aufschwingen, sonst bleiben die Gedanken leer. 189, 15.3.19  

  „Das Geistesleben, das vorzugsweise gegen die Zukunft hin die Imagination zu entwickeln
haben wird, .. das muss in der emanzipierten geistigen Organisation sich entwickeln.“  
 190, 81  

  Imagination, Inspiration, Intuition: „Wachend bildhaftes Erkennen“ „Träumend 
inspiriertes Fühlen“ „Schlafend intuitives Wollen“ (in einer Kreis-Anordnung) 293, 96ff

  Imagination wird gefordert beim Begriff der Ware, Inspiration beim Begriff der Arbeit und
Intuition beim Begriff des Kapitals.   296, 9.8.19  (>Geisteswissensch.-Naturwiss.)

  „Das Geistesleben, das vorzugsweise gegen die Zukunft hin die Imagination zu entwickeln
haben wird, dieses Geistesleben, das muss in der emanzipierten geistigen Organisation sich 
entwickeln. Das inspirierte Leben, das für den Volksgenius vorzugsweise die 
Rechtsvorstellungen geben wird, das muss sich im abgesonderten Staate entwickeln. Und 
das intuitive Leben, so sonderbar das erscheint, das muss sich im Wirtschaftsleben 
entwickeln.“  190, 80f    (>Denken, >Fühlen, >Wollen)

  Imperialismus: „Das Kriegerische ist nur eine andere Seite des Juristischen -, die     
spätere Vergangenheit, noch nicht Gegenwart. Und wenn ich den Mann in Talar und Barett 
sehe, so kann er ja noch, weil sich die Menschheit schon jahrhundertelang da hinein 
gewöhnt hat, unter Umständen ein guter Rechtsanwalt, ein guter Advokat sein. … Aber 
wenn er nun ins wirtschaftliche Leben hineingestellt sein soll - da habe ich fast die 
Vermutung, wenn er nicht trotz Barett und Talar gerade dazu befähigt ist, sich ins 
wirtschaftliche Leben aktiv hineinzustellen, dass er bloß sein Geld verlieren wird! Denn die 
Menschheit ist im allgemeinen noch nicht hineingewachsen in dasjenige, was diese dritte 
Strömung im Leben bedeutet. Und das ist sie auch im großen nicht. … Die Staaten, die 
plötzlich empfangen sollten dieses industrielle Wirtschaftsleben, die haben es sich in ihre 
alten juristischen Formen eingliedern wollen. Und da sie das nicht gekonnt haben, verfielen 
sie auf dasjenige, was eine Art Ventil war, um es nicht nötig zu haben zunächst, das 
Wirtschaftsleben wirklich neben das Staatsleben hinzuentwickeln. Und dieses Ventil ist das 
Kolonisieren. Weil man nicht die Möglichkeit fand zu starken sozialen Ideen im Inneren, 
machte man sich zunächst etwas wie einen Ausweg im Kolonisieren. Das ging bei England. 
Bei Deutschland ging es nicht. Deutschland konnte sich seine Industrie nicht eingliedern, 
unzweifelbar deshalb, weil das Kolonisieren nicht ging.“  305, 200f  (>Staatlich-juristisch-
moralisches Leben)

ergreifen können in den Imaginationen.“  322, 59  (>Philosophie, Imagination, Inspiration)

  „Verstanden wird werden müssen, dass im sozialen Leben der Zukunft etwas davon 
abhängt, wovon sich die Menschen gegenseitig unterhalten, was die Menschen ernst 
nehmen, indem sie gegenseitig ihre Ideen, ihre Empfindungen, ihre Gefühle austauschen. 
(..) ..sozialisieren wird man nicht, wenn man nicht zu gleicher Zeit den Menschen beibringt 
imaginative Begriffe, ..“ Die Natur ist bildhaft „Und dasjenige, was Ware ist, man wird es 
fühlend verstehen in einer Wissenschaft, in der für Bilder Verständnis ist – in keiner 
anderen.“  296, 56ff   

 
  Bewusst zu Imaginationen aufschwingen, sonst bleiben die Gedanken leer. 189, 15.3.19  

  „Das Geistesleben, das vorzugsweise gegen die Zukunft hin die Imagination zu entwickeln
haben wird, .. das muss in der emanzipierten geistigen Organisation sich entwickeln.“  
 190, 81  

  Imagination, Inspiration, Intuition: „Wachend bildhaftes Erkennen“ „Träumend 
inspiriertes Fühlen“ „Schlafend intuitives Wollen“ (in einer Kreis-Anordnung) 293, 96ff

  Imagination wird gefordert beim Begriff der Ware, Inspiration beim Begriff der Arbeit und
Intuition beim Begriff des Kapitals.   296, 9.8.19  (>Geisteswissensch.-Naturwiss.)

  „Das Geistesleben, das vorzugsweise gegen die Zukunft hin die Imagination zu entwickeln
haben wird, dieses Geistesleben, das muss in der emanzipierten geistigen Organisation sich 
entwickeln. Das inspirierte Leben, das für den Volksgenius vorzugsweise die 
Rechtsvorstellungen geben wird, das muss sich im abgesonderten Staate entwickeln. Und 
das intuitive Leben, so sonderbar das erscheint, das muss sich im Wirtschaftsleben 
entwickeln.“  190, 80f    (>Denken, >Fühlen, >Wollen)

  Imperialismus: „Das Kriegerische ist nur eine andere Seite des Juristischen -, die     
spätere Vergangenheit, noch nicht Gegenwart. Und wenn ich den Mann in Talar und Barett 
sehe, so kann er ja noch, weil sich die Menschheit schon jahrhundertelang da hinein 
gewöhnt hat, unter Umständen ein guter Rechtsanwalt, ein guter Advokat sein. … Aber 
wenn er nun ins wirtschaftliche Leben hineingestellt sein soll - da habe ich fast die 
Vermutung, wenn er nicht trotz Barett und Talar gerade dazu befähigt ist, sich ins 
wirtschaftliche Leben aktiv hineinzustellen, dass er bloß sein Geld verlieren wird! Denn die 
Menschheit ist im allgemeinen noch nicht hineingewachsen in dasjenige, was diese dritte 
Strömung im Leben bedeutet. Und das ist sie auch im großen nicht. … Die Staaten, die 
plötzlich empfangen sollten dieses industrielle Wirtschaftsleben, die haben es sich in ihre 
alten juristischen Formen eingliedern wollen. Und da sie das nicht gekonnt haben, verfielen 
sie auf dasjenige, was eine Art Ventil war, um es nicht nötig zu haben zunächst, das 
Wirtschaftsleben wirklich neben das Staatsleben hinzuentwickeln. Und dieses Ventil ist das 
Kolonisieren. Weil man nicht die Möglichkeit fand zu starken sozialen Ideen im Inneren, 
machte man sich zunächst etwas wie einen Ausweg im Kolonisieren. Das ging bei England. 
Bei Deutschland ging es nicht. Deutschland konnte sich seine Industrie nicht eingliedern, 
unzweifelbar deshalb, weil das Kolonisieren nicht ging.“  305, 200f  (>Staatlich-juristisch-
moralisches Leben)



  „Als Hohn muss es empfunden werden, dass auf den britischen Inseln ein Wirtschaftsreich 
über die ganze Welt gegründet wird und dass man dann, wenn man besonders tief mystische
Geistigkeit will, zu denjenigen geht, die man wirtschaftlich erobert hat, die man 
wirtschaftlich ausbeutet, und diese Geistigkeit von ihnen nimmt. Man hat die Verpflichtung,
von sich aus geistige Substanz in die äussere Gestalt des sozialen Organismus hineinfliessen
zu lassen.“  196, 289

  Das Unternehmertum wächst aus in den Imperialismus, dem auch die Staaten dienen, was 
zu Krieg führt.  185a, 17.11.18    (>Krieg, >Rohstoffe)

  Es wurde viel „über allerlei schöne Dinge gesprochen: Selbstbestimmung der Völker und 
so weiter“ aber dahinter stand etwas ganz anderes, „das waren selbstverständlich 
Machtfragen“.   196, 245

  
  Man kann drei Formen des Imperialismus unterscheiden. Zuerst kam die Ausdehnung 
eines Gottesreiches; der Eroberer war als Gott zu verehren; dann war der Eroberer 
Gesandter, Gesalbter, es ging um das göttliche Symbol. Dazu gehört auch der 
Mohmmedanismus. Schliesslich zog sich das Königtum in ein Schattendasein zurück und 
was gewollt ist, geht auf die  ganze Bevölkerung über mittels der Phrase.   196, 248ff

  Kolonisieren bei England: Imperialismus mit objektiver Substanz – bei Deutschland: 
Zunächst mit negativer Bilanz.  „Das subjektlose Geldzirkulieren“ ist begleitet davon, dass 
Staaten angefangen haben, aus wirtschaftlichen Impulsen zu kolonisieren. „Sie können also 
von diesen zwei Erscheinungen .. sprechen: auf der einen Seite von dem sowohl in 
natürlicher wie in persönlicher Beziehung subjektlosen Geldzirkulieren, und auf der anderen
Seite vom objektlosen Imperialismus in der Wirtschaft.“ NÖK, 138f

  Diejenige Nation, welche die andere materiell von sich abhängig gemacht hat, ist oft 
spirituell abhängig geworden von derjenigen, die sie materiell von sich abhängig gemacht 
hat. Ein Musterbeispiel dafür ist die Hellenisierung der Römer.  259, 154

  Impfen: Das Konzil von Konstantinopel 869 hat erklärt, dass die menschliche Seele bloss 
etwas sei, was sich aus dem Leib heraus entwickelt. Daher wird heute darauf hingearbeitet, 
man müsse Talente ausbilden durch Impfung. Man kann das, „aber man macht den 
Menschen zu einem Automaten. .. der physische Leib des Menschen muss hier auf der Erde 
durch geistigen Willen erzogen werden.“  205, 131  (>Kopf, Gliedmassen und Rumpf, 
>Seelischer Tod)

  Impuls, innerer: „Wenn wir diese Antriebe, die bei den verschiedensten Völkerschaften 
in den verschiedensten Zeitaltern herrschend waren, vor unsere Seele stellen, finden wir 
eine große Reihe von inneren Impulsen, die sich alle dadurch ausdrücken, dass sie aus
gewissen Lebensvoraussetzungen heraus wie Instinkte orientiert waren. Wir können die 
interessantesten Studien darüber machen, wie aus der Familie, aus dem Stamm, aus der 
Geschlechtsneigung, aus der Notwendigkeit, in äußeren Verbänden zusammenzuleben, aus 
der Verfolgung des Eigennutzes und so weiter die Impulse entstehen, die alten sittlichen 
Intuitionen zu befolgen.“  217, 84f  (>Instinkt, >Intuition, moralische) 

  Impulse, sittliche: „Wir sehen heute, nur verkannt und missverstanden von dem größten 

  „Als Hohn muss es empfunden werden, dass auf den britischen Inseln ein Wirtschaftsreich 
über die ganze Welt gegründet wird und dass man dann, wenn man besonders tief mystische
Geistigkeit will, zu denjenigen geht, die man wirtschaftlich erobert hat, die man 
wirtschaftlich ausbeutet, und diese Geistigkeit von ihnen nimmt. Man hat die Verpflichtung,
von sich aus geistige Substanz in die äussere Gestalt des sozialen Organismus hineinfliessen
zu lassen.“  196, 289

  Das Unternehmertum wächst aus in den Imperialismus, dem auch die Staaten dienen, was 
zu Krieg führt.  185a, 17.11.18    (>Krieg, >Rohstoffe)

  Es wurde viel „über allerlei schöne Dinge gesprochen: Selbstbestimmung der Völker und 
so weiter“ aber dahinter stand etwas ganz anderes, „das waren selbstverständlich 
Machtfragen“.   196, 245

  
  Man kann drei Formen des Imperialismus unterscheiden. Zuerst kam die Ausdehnung 
eines Gottesreiches; der Eroberer war als Gott zu verehren; dann war der Eroberer 
Gesandter, Gesalbter, es ging um das göttliche Symbol. Dazu gehört auch der 
Mohmmedanismus. Schliesslich zog sich das Königtum in ein Schattendasein zurück und 
was gewollt ist, geht auf die  ganze Bevölkerung über mittels der Phrase.   196, 248ff

  Kolonisieren bei England: Imperialismus mit objektiver Substanz – bei Deutschland: 
Zunächst mit negativer Bilanz.  „Das subjektlose Geldzirkulieren“ ist begleitet davon, dass 
Staaten angefangen haben, aus wirtschaftlichen Impulsen zu kolonisieren. „Sie können also 
von diesen zwei Erscheinungen .. sprechen: auf der einen Seite von dem sowohl in 
natürlicher wie in persönlicher Beziehung subjektlosen Geldzirkulieren, und auf der anderen
Seite vom objektlosen Imperialismus in der Wirtschaft.“ NÖK, 138f

  Diejenige Nation, welche die andere materiell von sich abhängig gemacht hat, ist oft 
spirituell abhängig geworden von derjenigen, die sie materiell von sich abhängig gemacht 
hat. Ein Musterbeispiel dafür ist die Hellenisierung der Römer.  259, 154

  Impfen: Das Konzil von Konstantinopel 869 hat erklärt, dass die menschliche Seele bloss 
etwas sei, was sich aus dem Leib heraus entwickelt. Daher wird heute darauf hingearbeitet, 
man müsse Talente ausbilden durch Impfung. Man kann das, „aber man macht den 
Menschen zu einem Automaten. .. der physische Leib des Menschen muss hier auf der Erde 
durch geistigen Willen erzogen werden.“  205, 131  (>Kopf, Gliedmassen und Rumpf, 
>Seelischer Tod)

  Impuls, innerer: „Wenn wir diese Antriebe, die bei den verschiedensten Völkerschaften 
in den verschiedensten Zeitaltern herrschend waren, vor unsere Seele stellen, finden wir 
eine große Reihe von inneren Impulsen, die sich alle dadurch ausdrücken, dass sie aus
gewissen Lebensvoraussetzungen heraus wie Instinkte orientiert waren. Wir können die 
interessantesten Studien darüber machen, wie aus der Familie, aus dem Stamm, aus der 
Geschlechtsneigung, aus der Notwendigkeit, in äußeren Verbänden zusammenzuleben, aus 
der Verfolgung des Eigennutzes und so weiter die Impulse entstehen, die alten sittlichen 
Intuitionen zu befolgen.“  217, 84f  (>Instinkt, >Intuition, moralische) 

  Impulse, sittliche: „Wir sehen heute, nur verkannt und missverstanden von dem größten 



Teil der zivilisierten Menschheit, zwei der allerwichtigsten sittlichen Impulse heraufziehen. 
Sie ziehen herauf in den Untergründen des Seelischen. Will man sie interpretieren, so 
kommt man gewöhnlich auf die verkehrtesten Ideen. Will man sie praktisch machen, so 
weiß man gewöhnlich nicht viel mit ihnen anzufangen; aber sie ziehen herauf. Es sind, in 
Bezug auf das Innere des Menschen: der Impuls der sittlichen Liebe, und in Bezug auf den 
Verkehr unter den Menschen: der sittliche Impuls des Vertrauens von Mensch zu Mensch.“  
217, 85   (>Liebe, >Vertrauen)

  Individualität: „ .. dass jeder Mensch eine Individualität ist. Das versuchte ich geltend zu 
machen in meiner „Philosophie der Freiheit“ gegenüber dem nivellierenden Kantianismus 
und Sozialismus.“ „Die Menschen sind nicht nur der abstrakte Mensch..“   186, 176  
(>Ethischer Individualismus, >Philosophie der Freiheit und Kernpunkte)

   Das Geistesleben braucht „das scharfe Denken, das scharfe Wollen, das aus der 
Individualität kommt.“ 196, 125.   (>Antisoziale Triebe)

  „Denn nur das, was aus dem Menschen frei als Individualität quellen kann, gibt ihm ein 
geistiges Leben, das in der Wahrheit wurzelt; diese Wahrheit kann nur zutage treten, wenn 
sie aus der Menschenbrust unmittelbar herausfließt.“  83, 310 

  Der individuelle Mensch muss in der Zukunft die geistige Welt in sein Gedächtnis, seine 
Intelligenz, seine Sinnestätigkeit hereinbekommen. Obere Fähigkeiten. Keine Einmischung 
des Staates.   196, 13.2.20     (>Ich, >Persönlichkeit, >Anarchismus)

  Individualität als Autorität: Wenn das Geistesleben wieder selbständig vom Staat ist, 
„dann wird es möglich sein, dass innerhalb des Geisteslebens .. die freie menschliche 
Individualität zur Geltung kommt. Und es braucht sich niemand zu fürchten, dass dadurch 
etwa die Autorität litte! Nein, da wo aus der menschlichen Individualität heraus produktiv 
gewirkt werden soll, da sehnen sich diese Individualitäten nach der naturgemäßen Autorität.
.. Da ist jeder froh,wenn ihm der eine oder andere eine Autorität sein kann,  weil er das 
braucht, was dieser andere produziert aus seiner Individualität heraus.“   83, 301

 
  Individualität und Gattung: „Wer die Menschen nach Gattungscharakteren beurteilt, der 
kommt eben gerade bis zu der Grenze, über welcher sie anfangen, Wesen zu sein, deren 
Betätigung auf freier Selbstbestimmung beruht. Was unterhalb dieser Grenze liegt, das kann
natürlich Gegenstand wissenschaftlicher Betrachtung sein. Die Rassen-, Stammes-, Volks- 
und Geschlechtseigentümlichkeiten sind der Inhalt besonderer Wissenschaften. … 
Aber alle diese Wissenschaften können nicht vordringen bis zu dem besonderen Inhalt des 
einzelnen Individuums. … Wie der einzelne zu denken hat, lässt sich nicht aus irgendeinem 
Gattungsbegriffe ableiten. Dafür ist einzig und allein das Individuum maßgebend. …  In 
diesem Sinne ist jeder einzelne Mensch ein Problem. … Menschen, die in jede Beurteilung 
eines anderen sofort ihre eigenen Begriffe einmischen, können nie zu dem Verständnisse 
einer Individualität gelangen. … Nur in dem Grade, in dem der Mensch sich in der 
gekennzeichneten Weise frei gemacht hat vom Gattungsmäßigen, kommt er als freier Geist 
innerhalb eines menschlichen Gemeinwesens in Betracht. … Für den Teil, für den sich der 
Mensch aber eine solche Freiheit nicht erobern kann, bildet er ein Glied innerhalb des 
Natur- und Geistesorganismus. Er lebt in dieser Hinsicht, wie er es andern abguckt, oder 
wie sie es ihm befehlen.“  4, 239ff 

Teil der zivilisierten Menschheit, zwei der allerwichtigsten sittlichen Impulse heraufziehen. 
Sie ziehen herauf in den Untergründen des Seelischen. Will man sie interpretieren, so 
kommt man gewöhnlich auf die verkehrtesten Ideen. Will man sie praktisch machen, so 
weiß man gewöhnlich nicht viel mit ihnen anzufangen; aber sie ziehen herauf. Es sind, in 
Bezug auf das Innere des Menschen: der Impuls der sittlichen Liebe, und in Bezug auf den 
Verkehr unter den Menschen: der sittliche Impuls des Vertrauens von Mensch zu Mensch.“  
217, 85   (>Liebe, >Vertrauen)

  Individualität: „ .. dass jeder Mensch eine Individualität ist. Das versuchte ich geltend zu 
machen in meiner „Philosophie der Freiheit“ gegenüber dem nivellierenden Kantianismus 
und Sozialismus.“ „Die Menschen sind nicht nur der abstrakte Mensch..“   186, 176  
(>Ethischer Individualismus, >Philosophie der Freiheit und Kernpunkte)

   Das Geistesleben braucht „das scharfe Denken, das scharfe Wollen, das aus der 
Individualität kommt.“ 196, 125.   (>Antisoziale Triebe)

  „Denn nur das, was aus dem Menschen frei als Individualität quellen kann, gibt ihm ein 
geistiges Leben, das in der Wahrheit wurzelt; diese Wahrheit kann nur zutage treten, wenn 
sie aus der Menschenbrust unmittelbar herausfließt.“  83, 310 

  Der individuelle Mensch muss in der Zukunft die geistige Welt in sein Gedächtnis, seine 
Intelligenz, seine Sinnestätigkeit hereinbekommen. Obere Fähigkeiten. Keine Einmischung 
des Staates.   196, 13.2.20     (>Ich, >Persönlichkeit, >Anarchismus)

  Individualität als Autorität: Wenn das Geistesleben wieder selbständig vom Staat ist, 
„dann wird es möglich sein, dass innerhalb des Geisteslebens .. die freie menschliche 
Individualität zur Geltung kommt. Und es braucht sich niemand zu fürchten, dass dadurch 
etwa die Autorität litte! Nein, da wo aus der menschlichen Individualität heraus produktiv 
gewirkt werden soll, da sehnen sich diese Individualitäten nach der naturgemäßen Autorität.
.. Da ist jeder froh,wenn ihm der eine oder andere eine Autorität sein kann,  weil er das 
braucht, was dieser andere produziert aus seiner Individualität heraus.“   83, 301

 
  Individualität und Gattung: „Wer die Menschen nach Gattungscharakteren beurteilt, der 
kommt eben gerade bis zu der Grenze, über welcher sie anfangen, Wesen zu sein, deren 
Betätigung auf freier Selbstbestimmung beruht. Was unterhalb dieser Grenze liegt, das kann
natürlich Gegenstand wissenschaftlicher Betrachtung sein. Die Rassen-, Stammes-, Volks- 
und Geschlechtseigentümlichkeiten sind der Inhalt besonderer Wissenschaften. … 
Aber alle diese Wissenschaften können nicht vordringen bis zu dem besonderen Inhalt des 
einzelnen Individuums. … Wie der einzelne zu denken hat, lässt sich nicht aus irgendeinem 
Gattungsbegriffe ableiten. Dafür ist einzig und allein das Individuum maßgebend. …  In 
diesem Sinne ist jeder einzelne Mensch ein Problem. … Menschen, die in jede Beurteilung 
eines anderen sofort ihre eigenen Begriffe einmischen, können nie zu dem Verständnisse 
einer Individualität gelangen. … Nur in dem Grade, in dem der Mensch sich in der 
gekennzeichneten Weise frei gemacht hat vom Gattungsmäßigen, kommt er als freier Geist 
innerhalb eines menschlichen Gemeinwesens in Betracht. … Für den Teil, für den sich der 
Mensch aber eine solche Freiheit nicht erobern kann, bildet er ein Glied innerhalb des 
Natur- und Geistesorganismus. Er lebt in dieser Hinsicht, wie er es andern abguckt, oder 
wie sie es ihm befehlen.“  4, 239ff 



  „Kein Mensch ist vollständig Gattung, keiner ganz Individualität. Aber eine grössere oder 
geringere Sphäre seines Wesens löst jeder Mensch allmählich ab, ebenso von dem 
Gattungsmässigen des animalischen Lebens, wie von den ihn beherrschenden Geboten 
menschlicher Autoritäten.“  4, 241  (>Freiheit u. Vertrauen, >Ahriman, >Frauenfrage)

  Individualität und Gesamtheit:  Ehe, Eigentum, Staat, Sprache, Recht, Religion –  „Alle 
die genannten Institutionen entstehen zunächst in der Weise, dass die Interessen des 
menschlichen Individuums in den Hintergrund treten, dagegen diejenigen einer 
Gemeinschaft eine besondere Pflege erfahren. Dadurch nehmen im Anfange diese 
Institutionen eine Form an, die im weiteren Verlaufe ihrer Entwicklung bekämpft werden 
muss.“ Es gab anfangs z.B. kein Privateigentum; die Spartaner haben schwache Individuen 
einfach ausgesetzt; Aristoteles sah Sklaven als selbstverständlich an. 31, 251f   
(>Bruderschaft und Daseinskampf)

  „Die wenigsten Menschen sind .. geneigt, ihre nur einmal vorhandenen 
Eigentümlichkeiten zu entfalten. Sie fürchten sich vor der Einsamkeit, in die sie dadurch 
gedrängt werden. Es ist bequemer und gefahrloser, in der gleichen Weise wie die 
Mitmenschen zu leben; man findet dann immer Gesellschaft.“  5, 30

 
 „Das menschliche Individuum ist Quell aller Sittlichkeit und Mittelpunkt des Erdenlebens. 
Der Staat, die Gesellschaft sind nur da, weil sie sich als notwendige Folge des 
Individuallebens ergeben. Dass dann der Staat und die Gesellschaft wieder zurückwirken 
auf das Individualleben, ist ebenso begreiflich, wie der Umstand, dass das Stossen, das 
durch die Hörner da ist, wieder zurückwirkt auf die weitere Entwicklung der Hörner des 
Stieres, die bei längerem Nichtgebrauch verkümmern würden. Ebenso müsste das 
Individuum verkümmern, wenn es ausserhalb der menschlichen Gemeinschaft ein 
abgesondertes Dasein führte. Darum bildet sich ja gerade die gesellschaftliche Ordnung, um
im günstigen Sinne wieder zurück auf das Individuum zu wirken.“  4, 172f

 
  Jedes Individuum verfolgt seine besonderen Zwecke. „Denn die Ideenwelt lebt sich nicht 
in einer Gemeinschaft von Menschen, sondern nur in menschlichen Individuen aus. Was als 
gemeinsames Ziel einer menschlichen Gesamtheit sich ergibt, das ist nur die Folge der 
einzelnen Willens-Taten der Individuen, und zwar meist einiger weniger Auserlesener, 
denen die andern, als ihren Autoritäten, folgen.“  4, 179 

  Was einer wirklich braucht, kann nur er wissen und empfinden; was er leisten soll, will er 
aus seiner Einsicht in die Lebensverhältnisse des Ganzen beurteilen.   Kp, 15

  Der Mensch lebt als einzelner mittels seiner oberen Fähigkeiten; seinem Erkennen, in der 
geistigen Welt. Und er lebt assoziiert mit anderen mittels seiner unteren Fähigkeiten; seinem
Begehren, in der sozialen Welt.  196, 14.2.20  (>Bedürfnisse)

  Heute ist es erst unterbewusst, welchen Anteil an mir der soziale Organismus hat und wie 
ich Anteil am sozialen Organismus habe. Das Gefühl, alles wieder zurückgeben zu müssen, 
haben erst wenige.   189, 1.3.19   (>Arbeiten für andere, >Gegenseitigkeit)

  „Es müssen die Blicke, die heute das soziale Elend schauen, wenn man den richtigen 

  „Kein Mensch ist vollständig Gattung, keiner ganz Individualität. Aber eine grössere oder 
geringere Sphäre seines Wesens löst jeder Mensch allmählich ab, ebenso von dem 
Gattungsmässigen des animalischen Lebens, wie von den ihn beherrschenden Geboten 
menschlicher Autoritäten.“  4, 241  (>Freiheit u. Vertrauen, >Ahriman, >Frauenfrage)

  Individualität und Gesamtheit:  Ehe, Eigentum, Staat, Sprache, Recht, Religion –  „Alle 
die genannten Institutionen entstehen zunächst in der Weise, dass die Interessen des 
menschlichen Individuums in den Hintergrund treten, dagegen diejenigen einer 
Gemeinschaft eine besondere Pflege erfahren. Dadurch nehmen im Anfange diese 
Institutionen eine Form an, die im weiteren Verlaufe ihrer Entwicklung bekämpft werden 
muss.“ Es gab anfangs z.B. kein Privateigentum; die Spartaner haben schwache Individuen 
einfach ausgesetzt; Aristoteles sah Sklaven als selbstverständlich an. 31, 251f   
(>Bruderschaft und Daseinskampf)

  „Die wenigsten Menschen sind .. geneigt, ihre nur einmal vorhandenen 
Eigentümlichkeiten zu entfalten. Sie fürchten sich vor der Einsamkeit, in die sie dadurch 
gedrängt werden. Es ist bequemer und gefahrloser, in der gleichen Weise wie die 
Mitmenschen zu leben; man findet dann immer Gesellschaft.“  5, 30

 
 „Das menschliche Individuum ist Quell aller Sittlichkeit und Mittelpunkt des Erdenlebens. 
Der Staat, die Gesellschaft sind nur da, weil sie sich als notwendige Folge des 
Individuallebens ergeben. Dass dann der Staat und die Gesellschaft wieder zurückwirken 
auf das Individualleben, ist ebenso begreiflich, wie der Umstand, dass das Stossen, das 
durch die Hörner da ist, wieder zurückwirkt auf die weitere Entwicklung der Hörner des 
Stieres, die bei längerem Nichtgebrauch verkümmern würden. Ebenso müsste das 
Individuum verkümmern, wenn es ausserhalb der menschlichen Gemeinschaft ein 
abgesondertes Dasein führte. Darum bildet sich ja gerade die gesellschaftliche Ordnung, um
im günstigen Sinne wieder zurück auf das Individuum zu wirken.“  4, 172f

 
  Jedes Individuum verfolgt seine besonderen Zwecke. „Denn die Ideenwelt lebt sich nicht 
in einer Gemeinschaft von Menschen, sondern nur in menschlichen Individuen aus. Was als 
gemeinsames Ziel einer menschlichen Gesamtheit sich ergibt, das ist nur die Folge der 
einzelnen Willens-Taten der Individuen, und zwar meist einiger weniger Auserlesener, 
denen die andern, als ihren Autoritäten, folgen.“  4, 179 

  Was einer wirklich braucht, kann nur er wissen und empfinden; was er leisten soll, will er 
aus seiner Einsicht in die Lebensverhältnisse des Ganzen beurteilen.   Kp, 15

  Der Mensch lebt als einzelner mittels seiner oberen Fähigkeiten; seinem Erkennen, in der 
geistigen Welt. Und er lebt assoziiert mit anderen mittels seiner unteren Fähigkeiten; seinem
Begehren, in der sozialen Welt.  196, 14.2.20  (>Bedürfnisse)

  Heute ist es erst unterbewusst, welchen Anteil an mir der soziale Organismus hat und wie 
ich Anteil am sozialen Organismus habe. Das Gefühl, alles wieder zurückgeben zu müssen, 
haben erst wenige.   189, 1.3.19   (>Arbeiten für andere, >Gegenseitigkeit)

  „Es müssen die Blicke, die heute das soziale Elend schauen, wenn man den richtigen 



Gesichtspunkt hat, dahin führen, dass die Menschen «mea culpa» sagen, dass jeder Mensch 
«mea culpa» sagt. Denn dass der einzelne Mensch als Individualität sich fühlt, schließt nicht
das aus, dass er auch mit der ganzen Menschheit sich verbunden fühlt. Man hat in der 
Menschheitsentwickelung nicht das Recht, sich als Individualität zu fühlen, wenn man sich 
nicht zu gleicher Zeit als Angehöriger der ganzen Menschheit fühlt. Das ist, ich möchte 
sagen, der Grundton, die Grundnote, die aus einer jeden Philosophie der Freiheit kommen 
muss, die den Menschen in einer ganz anderen Art hineinstellen muss in die soziale 
Ordnung. Die Fragen werden dann ganz anders.“ 305, 228 (>Handlung, durchfliessende)

  „Es musste die Individualität sich aus den Verbänden erst herauslösen, damit aus der 
Individualität heraus sich das Soziale verwirklichen kann.“   337b, 52   (>Pfingsten, 
>Soziologisches Grundgesetz, >Gruppe, >Gemeinsamkeit, >Individuelle Initiative)
(Der Mensch findet den >sozialen Organismus vor, aber er ist nicht Teil des sozialen 
Organismus, sondern er ist von ihm abgesondert und wirkt als Geist in ihm; A.K.)

  Heimatloser Mensch ist „geradezu ein technischer Ausdruck“ eines höheren Reifegrades  
in der okkulten Entwicklung. „Ein heimatloser Mensch .. ist derjenige, welcher die grosse 
Mission der Gesamtmenschheit in sich aufzunehmen vermag, ohne dass sich die Nuancen 
der besonderen Gefühle und Empfindungen einmischen, die aus diesem oder jenem 
Heimatboden herauswachsen.“ Nachdem die „heilige Stätte“ der Heimatlosigkeit erreicht 
ist, ist „wieder (der) Rückweg zu finden zu den Volkssubstanzen“, zum „Einklang .. mit 
dem Bodenständigen..“  121, 12   (>Volk)

  Individualität und neue Gruppenseele: „In Zukunft „werden wir nicht mehr von 
Rassenzusammenhängen, sondern von intellektuell-ethisch-moralischen Gesichtspunkten 
über die gebildeten Zusammenhänge zu sprechen haben. Dadurch, dass die Menschen 
freiwillig ihre Gefühle zusammenstrahlen lassen, wird wiederum etwas über den bloß 
emanzipierten Menschen hinaus gebildet. Der emanzipierte Mensch hat seine individuelle 
Seele; die geht niemals wieder verloren, wenn sie einmal errungen ist. Aber dadurch, dass  
die Menschen sich in freiwilligen Zusammenhängen zusammenfinden, gruppieren sie sich 
um Mittelpunkte herum. Die Gefühle, die so zu einem Mittelpunkt zusammenströmen, 
geben nun wiederum Wesenheiten Veranlassung, wie eine Art von Gruppenseele zu wirken, 
aber in einem ganz anderen Sinne als die alten Gruppenseelen. Alle früheren Gruppenseelen
waren Wesenheiten, die den Menschen unfrei machten. Diese neuen Wesenheiten aber sind 
vereinbar mit der völligen Freiheit und Aufrechterhaltung der Individualität der Menschen. 
Ja, wir dürfen sagen, sie fristen in einer gewissen Beziehung ihr Dasein von der 
menschlichen Einigkeit; und es wird in den Seelen der Menschen selbst liegen, ob sie 
möglichst vielen solcher höheren Seelen Gelegenheit geben, herunterzusteigen zu den 
Menschen, oder ob sie es nicht tun. Je mehr sich die Menschen zersplittern werden, desto 
weniger erhabene Seelen werden heruntersteigen in das Gebiet der Menschen. Je mehr 
Zusammenhänge gebildet werden, und je mehr da Gemeinschaftsgefühle bei völliger 
Freiheit ausgebildet werden, desto mehr erhabene Wesenheiten werden zu den Menschen 
heruntersteigen und desto schneller wird der Erdenplanet vergeistigt werden.“  102, 163f 
(bei fvn-rs.net 196)

  Individualität und Idee: „Und in Wahrheit kann nur eine aus der Intuition entspringende 
Willenshandlung eine individuelle sein. Dass die Tat des Verbrechers, dass das Böse in 
gleichem Sinne ein Ausleben der Individualität genannt wird wie die Verkörperung reiner 

Gesichtspunkt hat, dahin führen, dass die Menschen «mea culpa» sagen, dass jeder Mensch 
«mea culpa» sagt. Denn dass der einzelne Mensch als Individualität sich fühlt, schließt nicht
das aus, dass er auch mit der ganzen Menschheit sich verbunden fühlt. Man hat in der 
Menschheitsentwickelung nicht das Recht, sich als Individualität zu fühlen, wenn man sich 
nicht zu gleicher Zeit als Angehöriger der ganzen Menschheit fühlt. Das ist, ich möchte 
sagen, der Grundton, die Grundnote, die aus einer jeden Philosophie der Freiheit kommen 
muss, die den Menschen in einer ganz anderen Art hineinstellen muss in die soziale 
Ordnung. Die Fragen werden dann ganz anders.“ 305, 228 (>Handlung, durchfliessende)

  „Es musste die Individualität sich aus den Verbänden erst herauslösen, damit aus der 
Individualität heraus sich das Soziale verwirklichen kann.“   337b, 52   (>Pfingsten, 
>Soziologisches Grundgesetz, >Gruppe, >Gemeinsamkeit, >Individuelle Initiative)
(Der Mensch findet den >sozialen Organismus vor, aber er ist nicht Teil des sozialen 
Organismus, sondern er ist von ihm abgesondert und wirkt als Geist in ihm; A.K.)

  Heimatloser Mensch ist „geradezu ein technischer Ausdruck“ eines höheren Reifegrades  
in der okkulten Entwicklung. „Ein heimatloser Mensch .. ist derjenige, welcher die grosse 
Mission der Gesamtmenschheit in sich aufzunehmen vermag, ohne dass sich die Nuancen 
der besonderen Gefühle und Empfindungen einmischen, die aus diesem oder jenem 
Heimatboden herauswachsen.“ Nachdem die „heilige Stätte“ der Heimatlosigkeit erreicht 
ist, ist „wieder (der) Rückweg zu finden zu den Volkssubstanzen“, zum „Einklang .. mit 
dem Bodenständigen..“  121, 12   (>Volk)

  Individualität und neue Gruppenseele: „In Zukunft „werden wir nicht mehr von 
Rassenzusammenhängen, sondern von intellektuell-ethisch-moralischen Gesichtspunkten 
über die gebildeten Zusammenhänge zu sprechen haben. Dadurch, dass die Menschen 
freiwillig ihre Gefühle zusammenstrahlen lassen, wird wiederum etwas über den bloß 
emanzipierten Menschen hinaus gebildet. Der emanzipierte Mensch hat seine individuelle 
Seele; die geht niemals wieder verloren, wenn sie einmal errungen ist. Aber dadurch, dass  
die Menschen sich in freiwilligen Zusammenhängen zusammenfinden, gruppieren sie sich 
um Mittelpunkte herum. Die Gefühle, die so zu einem Mittelpunkt zusammenströmen, 
geben nun wiederum Wesenheiten Veranlassung, wie eine Art von Gruppenseele zu wirken, 
aber in einem ganz anderen Sinne als die alten Gruppenseelen. Alle früheren Gruppenseelen
waren Wesenheiten, die den Menschen unfrei machten. Diese neuen Wesenheiten aber sind 
vereinbar mit der völligen Freiheit und Aufrechterhaltung der Individualität der Menschen. 
Ja, wir dürfen sagen, sie fristen in einer gewissen Beziehung ihr Dasein von der 
menschlichen Einigkeit; und es wird in den Seelen der Menschen selbst liegen, ob sie 
möglichst vielen solcher höheren Seelen Gelegenheit geben, herunterzusteigen zu den 
Menschen, oder ob sie es nicht tun. Je mehr sich die Menschen zersplittern werden, desto 
weniger erhabene Seelen werden heruntersteigen in das Gebiet der Menschen. Je mehr 
Zusammenhänge gebildet werden, und je mehr da Gemeinschaftsgefühle bei völliger 
Freiheit ausgebildet werden, desto mehr erhabene Wesenheiten werden zu den Menschen 
heruntersteigen und desto schneller wird der Erdenplanet vergeistigt werden.“  102, 163f 
(bei fvn-rs.net 196)

  Individualität und Idee: „Und in Wahrheit kann nur eine aus der Intuition entspringende 
Willenshandlung eine individuelle sein. Dass die Tat des Verbrechers, dass das Böse in 
gleichem Sinne ein Ausleben der Individualität genannt wird wie die Verkörperung reiner 



Intuition, ist nur möglich, wenn die blinden Triebe zur menschlichen Individualität gezählt 
werden. … Das Individuelle in mir ist nicht mein Organismus mit seinen Trieben und 
Gefühlen, sondern das ist die einige Ideenwelt, die in diesem Organismus aufleuchtet. .. 
Durch meine Instinkte, Triebe bin ich ein Mensch, von denen zwölf ein Dutzend machen; 
durch die besondere Form der Idee, durch die ich mich innerhalb des Dutzend als Ich 
bezeichne, bin ich Individuum.“ 4, 164  (>Moralische Intuition)

  Individualität wie Tierart: „In der geisteswissenschaftlichen Anschauung sprechen wir, 
wenn wir von einer einzelnen Tierart sprechen, genau so, wie wir von einem einzelnen 
Menschen, von der einzelnen Individualität eines Menschen sprechen. Eine Tierart ist uns 
dasselbe auf niederem Gebiete, was auf höherem Gebiete das einzelne menschliche 
Individuum ist. .. Der Mensch hat eine Biographie, das Tier hat keine Biographie. .. ich 
weiß, .. dass der, welcher einen Hund oder einen Affen liebt, glaubt, eine Biographie des 
Hundes oder des Affen schreiben zu können. Eine Biographie soll aber nicht enthalten, was 
der andere von dem Wesen wissen kann, sondern das, was das Wesen selbst gewusst hat. 
Selbstbewusstsein gehört zu einer Biographie, und in diesem Sinne hat nur der Mensch eine
Biographie. Diese entspricht dem, was beim Tiere eine Beschreibung der ganzen Gattung 
oder Art ist. Dass jede Tiergruppe eine Gruppenseele hat, ist der äussere Ausdruck für die 
Tatsache, dass jeder individuelle Mensch eine Seele in sich trägt.“  54, 45f  (>Mensch und 
Tier)

  Individualität werden: „ ... jeder möchte von dem Standpunkte aus, auf dem er gerade 
steht, eine Individualität werden. …  Aber ehe nicht die Menschen einsehen, dass sie nur 
gerade dadurch Individuen werden können, dass sie wiederum durch andere menschliche 
Individualitäten den Inhalt der Initiationswissenschaft aufnehmen, eher kann es nicht besser 
werden.“ 199, 70  (>Denken und Ich, >Geisteswissenschaft, >Wahrheiten entg.)

  Individuelle Existenz als Schein: „Das einzelne menschliche Individuum ist von der Welt
nicht tatsächlich abgesondert. ..Wir sehen fürs erste diesen Teil als für sich existierendes 
Wesen … Der hier gemeinte Monismus zeigt, dass die Selbständigkeit nur so lange geglaubt
werden kann, als das Wahrgenommene nicht durch das Denken in das Netz der Begriffswelt
eingespannt wird. Geschieht dies, so entpuppt sich die Teilexistenz als ein blosser Schein 
des Wahrnehmens. Seine in sich geschlossene Totalexistenz im Universum kann der 
Mensch nur finden durch intuitives Denkerlebnis. Das Denken zerstört den Schein des 
Wahrnehmens und gliedert unsere individuelle Existenz in das Leben des Kosmos ein.“  
4, 245f

  Individuelle Initiative: „.. die Ideenwelt lebt sich nicht in einer Gemeinschaft von 
Menschen, sondern nur in menschlichen Individuen aus. Was als gemeinsames Ziel einer 
menschlichen Gesamtheit sich ergibt, das ist nur die Folge der einzelnen Willens-Taten der 
Individuen, und zwar meist einiger weniger .., denen die andern, als ihren Autoritäten, 
folgen.“  4, 179   (>Fähigkeiten, >Individualität und Gesamtheit, >Produktivität))

 
  Jede Versammlung, in die man geht, sie hat ja als Versammlung nur einen Zweck, die 
Initiative der einzelnen Menschen, mit Ausnahme derjenigen, die da reden und Führer sind 
zu untergraben. Ebenso kann jede Zeitung ihre Aufgabe nur erfüllen, wenn sie «Stimmung» 
macht, wenn sie also die Initiative des Einzelnen untergräbt.  237, 159 

Intuition, ist nur möglich, wenn die blinden Triebe zur menschlichen Individualität gezählt 
werden. … Das Individuelle in mir ist nicht mein Organismus mit seinen Trieben und 
Gefühlen, sondern das ist die einige Ideenwelt, die in diesem Organismus aufleuchtet. .. 
Durch meine Instinkte, Triebe bin ich ein Mensch, von denen zwölf ein Dutzend machen; 
durch die besondere Form der Idee, durch die ich mich innerhalb des Dutzend als Ich 
bezeichne, bin ich Individuum.“ 4, 164  (>Moralische Intuition)

  Individualität wie Tierart: „In der geisteswissenschaftlichen Anschauung sprechen wir, 
wenn wir von einer einzelnen Tierart sprechen, genau so, wie wir von einem einzelnen 
Menschen, von der einzelnen Individualität eines Menschen sprechen. Eine Tierart ist uns 
dasselbe auf niederem Gebiete, was auf höherem Gebiete das einzelne menschliche 
Individuum ist. .. Der Mensch hat eine Biographie, das Tier hat keine Biographie. .. ich 
weiß, .. dass der, welcher einen Hund oder einen Affen liebt, glaubt, eine Biographie des 
Hundes oder des Affen schreiben zu können. Eine Biographie soll aber nicht enthalten, was 
der andere von dem Wesen wissen kann, sondern das, was das Wesen selbst gewusst hat. 
Selbstbewusstsein gehört zu einer Biographie, und in diesem Sinne hat nur der Mensch eine
Biographie. Diese entspricht dem, was beim Tiere eine Beschreibung der ganzen Gattung 
oder Art ist. Dass jede Tiergruppe eine Gruppenseele hat, ist der äussere Ausdruck für die 
Tatsache, dass jeder individuelle Mensch eine Seele in sich trägt.“  54, 45f  (>Mensch und 
Tier)

  Individualität werden: „ ... jeder möchte von dem Standpunkte aus, auf dem er gerade 
steht, eine Individualität werden. …  Aber ehe nicht die Menschen einsehen, dass sie nur 
gerade dadurch Individuen werden können, dass sie wiederum durch andere menschliche 
Individualitäten den Inhalt der Initiationswissenschaft aufnehmen, eher kann es nicht besser 
werden.“ 199, 70  (>Denken und Ich, >Geisteswissenschaft, >Wahrheiten entg.)

  Individuelle Existenz als Schein: „Das einzelne menschliche Individuum ist von der Welt
nicht tatsächlich abgesondert. ..Wir sehen fürs erste diesen Teil als für sich existierendes 
Wesen … Der hier gemeinte Monismus zeigt, dass die Selbständigkeit nur so lange geglaubt
werden kann, als das Wahrgenommene nicht durch das Denken in das Netz der Begriffswelt
eingespannt wird. Geschieht dies, so entpuppt sich die Teilexistenz als ein blosser Schein 
des Wahrnehmens. Seine in sich geschlossene Totalexistenz im Universum kann der 
Mensch nur finden durch intuitives Denkerlebnis. Das Denken zerstört den Schein des 
Wahrnehmens und gliedert unsere individuelle Existenz in das Leben des Kosmos ein.“  
4, 245f

  Individuelle Initiative: „.. die Ideenwelt lebt sich nicht in einer Gemeinschaft von 
Menschen, sondern nur in menschlichen Individuen aus. Was als gemeinsames Ziel einer 
menschlichen Gesamtheit sich ergibt, das ist nur die Folge der einzelnen Willens-Taten der 
Individuen, und zwar meist einiger weniger .., denen die andern, als ihren Autoritäten, 
folgen.“  4, 179   (>Fähigkeiten, >Individualität und Gesamtheit, >Produktivität))

 
  Jede Versammlung, in die man geht, sie hat ja als Versammlung nur einen Zweck, die 
Initiative der einzelnen Menschen, mit Ausnahme derjenigen, die da reden und Führer sind 
zu untergraben. Ebenso kann jede Zeitung ihre Aufgabe nur erfüllen, wenn sie «Stimmung» 
macht, wenn sie also die Initiative des Einzelnen untergräbt.  237, 159 



  „So muss auf geistigem Gebiete die auf den individuellen Fähigkeiten beruhende 
Einzelinitiative sich sozial auswirken können; sie darf nicht bestimmt werden durch den 
Inhalt eines Gesamtwillens, (..) er entzieht der Gemeinschaft die Früchte der individuellen 
menschlichen Fähigkeiten.“ 24, 207 (>Kapital und Geist, >Kapital-Besitz)

 
  „Dass der moderne Produktionsprozess durch seine technischen Vollkommenheiten die 
Initiative des Einzelnen fordert, daher auch die Möglichkeit fordert, dass der Einzelne über 
Kapital verfüge und den Produktionsprozess aus seiner Initiative ausführen kann, das ist es, 
was die neuere Menschheitsentwicklung heraufgebracht hat.“    332a, 48

  „Was an den einzelnen Stellen des gesellschaftlichen Lebens geschieht, wird der Ausfluss 
dessen sein, was in den Geistern der Menschen lebt, die an diesen Stellen wirken.“  24, 
241ff   (>Sozialer Organismus; Hunger, >Antisoziales, Fähigkeiten ..)

   Individuelle Begabungen kommen aus dem vorgeburtlichen Leben, das dogmatisch 
abgelehnt wird. Das heutige Menschennivellement kommt aus den Kirchenbekenntnissen – 
und die Sozialdemokratie aus dem Katholizismus.  191, 188f  

  Individuell – sozial: „Man irrt als einzelner Mensch, wenn man aus den individuellen 
Urteilen heraus wirtschaftlich handeln will. Daraus ergibt sich mit apodiktischer Sicherheit 
die Notwendigkeit der Assoziationen.“   338, 165  (>Soziales Urteil)

  „Alles, was in uns individuell ist, ist im Grunde die Nachwirkung des vorgeburtlichen 
Lebens. Alles, was wir im sozialen Leben entwickeln, ist der Keim zum nachtodlichen 
Leben.“ .. „der Keim zu dem Karma“   191, 188  (>Geistesleben und Wirtschaftsleben)

  Die Entwicklung des Individuums ist antisozial. „Daher ist es notwendig, dass der Mensch
in diesem Zeitraum mit seinem ganzen Wesen ausgegliedert wird von der sozialen Ordnung.
Sonst kann das eine und das andere nicht rein sein.“  186, 165

  Individuelles und universelles Sein: „Als Wahrnehmung und Begriff stellt sich uns die 
Wirklichkeit, als Vorstellung die subjektive Repräsentation dieser Wirklichkeit dar.
Wenn sich unsere Persönlichkeit bloß als erkennend äußerte, so wäre die Summe alles 
Objektiven in Wahrnehmung, Begriff und Vorstellung gegeben. Wir begnügen uns aber 
nicht damit, die Wahrnehmung mit Hilfe des Denkens auf den Begriff zu beziehen, sondern 
wir beziehen sie auch auf unsere besondere Subjektivität, auf unser individuelles Ich. Der 
Ausdruck dieses individuellen Bezuges ist das Gefühl, das sich als Lust oder Unlust auslebt.
Denken und Fühlen entsprechen der Doppelnatur unseres Wesens .. Das Denken ist das
Element, durch das wir das allgemeine Geschehen des Kosmos mitmachen .. unser Fühlen 
fährt uns in uns selbst zurück, macht uns erst zum Individuum. Wären wir bloss denkende 
und wahrnehmende Wesen, so müsste unser ganzes Leben in unterschiedloser 
Gleichgültigkeit dahinfließen. Wenn wir uns bloss als Selbst erkennen könnten, so wären 
wir uns vollständig gleichgültig. Erst dadurch, dass wir mit der Selbsterkenntnis das 
Selbstgefühl, mit der Wahrnehmung der Dinge Lust und Schmerz empfinden, leben wir als 
individuelle Wesen, deren Dasein nicht mit dem Begriffsverhältnis erschöpft ist, in dem sie 
zu der übrigen Welt stehen, sondern die noch einen besonderen Wert für sich haben.
Man könnte versucht sein, in dem Gefühlsleben ein Element zu sehen, das reicher mit 
Wirklichkeit gesättigt ist als das denkende Betrachten der Welt. Darauf ist zu erwidern, dass

  „So muss auf geistigem Gebiete die auf den individuellen Fähigkeiten beruhende 
Einzelinitiative sich sozial auswirken können; sie darf nicht bestimmt werden durch den 
Inhalt eines Gesamtwillens, (..) er entzieht der Gemeinschaft die Früchte der individuellen 
menschlichen Fähigkeiten.“ 24, 207 (>Kapital und Geist, >Kapital-Besitz)

 
  „Dass der moderne Produktionsprozess durch seine technischen Vollkommenheiten die 
Initiative des Einzelnen fordert, daher auch die Möglichkeit fordert, dass der Einzelne über 
Kapital verfüge und den Produktionsprozess aus seiner Initiative ausführen kann, das ist es, 
was die neuere Menschheitsentwicklung heraufgebracht hat.“    332a, 48

  „Was an den einzelnen Stellen des gesellschaftlichen Lebens geschieht, wird der Ausfluss 
dessen sein, was in den Geistern der Menschen lebt, die an diesen Stellen wirken.“  24, 
241ff   (>Sozialer Organismus; Hunger, >Antisoziales, Fähigkeiten ..)

   Individuelle Begabungen kommen aus dem vorgeburtlichen Leben, das dogmatisch 
abgelehnt wird. Das heutige Menschennivellement kommt aus den Kirchenbekenntnissen – 
und die Sozialdemokratie aus dem Katholizismus.  191, 188f  

  Individuell – sozial: „Man irrt als einzelner Mensch, wenn man aus den individuellen 
Urteilen heraus wirtschaftlich handeln will. Daraus ergibt sich mit apodiktischer Sicherheit 
die Notwendigkeit der Assoziationen.“   338, 165  (>Soziales Urteil)

  „Alles, was in uns individuell ist, ist im Grunde die Nachwirkung des vorgeburtlichen 
Lebens. Alles, was wir im sozialen Leben entwickeln, ist der Keim zum nachtodlichen 
Leben.“ .. „der Keim zu dem Karma“   191, 188  (>Geistesleben und Wirtschaftsleben)

  Die Entwicklung des Individuums ist antisozial. „Daher ist es notwendig, dass der Mensch
in diesem Zeitraum mit seinem ganzen Wesen ausgegliedert wird von der sozialen Ordnung.
Sonst kann das eine und das andere nicht rein sein.“  186, 165

  Individuelles und universelles Sein: „Als Wahrnehmung und Begriff stellt sich uns die 
Wirklichkeit, als Vorstellung die subjektive Repräsentation dieser Wirklichkeit dar.
Wenn sich unsere Persönlichkeit bloß als erkennend äußerte, so wäre die Summe alles 
Objektiven in Wahrnehmung, Begriff und Vorstellung gegeben. Wir begnügen uns aber 
nicht damit, die Wahrnehmung mit Hilfe des Denkens auf den Begriff zu beziehen, sondern 
wir beziehen sie auch auf unsere besondere Subjektivität, auf unser individuelles Ich. Der 
Ausdruck dieses individuellen Bezuges ist das Gefühl, das sich als Lust oder Unlust auslebt.
Denken und Fühlen entsprechen der Doppelnatur unseres Wesens .. Das Denken ist das
Element, durch das wir das allgemeine Geschehen des Kosmos mitmachen .. unser Fühlen 
fährt uns in uns selbst zurück, macht uns erst zum Individuum. Wären wir bloss denkende 
und wahrnehmende Wesen, so müsste unser ganzes Leben in unterschiedloser 
Gleichgültigkeit dahinfließen. Wenn wir uns bloss als Selbst erkennen könnten, so wären 
wir uns vollständig gleichgültig. Erst dadurch, dass wir mit der Selbsterkenntnis das 
Selbstgefühl, mit der Wahrnehmung der Dinge Lust und Schmerz empfinden, leben wir als 
individuelle Wesen, deren Dasein nicht mit dem Begriffsverhältnis erschöpft ist, in dem sie 
zu der übrigen Welt stehen, sondern die noch einen besonderen Wert für sich haben.
Man könnte versucht sein, in dem Gefühlsleben ein Element zu sehen, das reicher mit 
Wirklichkeit gesättigt ist als das denkende Betrachten der Welt. Darauf ist zu erwidern, dass



das Gefühlsleben eben doch nur für mein Individuum diese reichere Bedeutung hat. Für das 
Weltganze kann mein Gefühlsleben nur einen Wert erhalten, wenn das Gefühl, als 
Wahrnehmung an meinem Selbst, mit einem Begriffe in Verbindung tritt und sich auf 
diesem Umwege dem Kosmos eingliedert.
Unser Leben ist ein fortwährendes Hin- und Herpendeln zwischen dem Mitleben des 
allgemeinen Weltgeschehens und unserem individuellen Sein. Je weiter wir hinaufsteigen in
die allgemeine Natur des Denkens, .. desto mehr verliert sich in uns der Charakter des 
besonderen Wesens, der ganz bestimmten einzelnen Persönlichkeit. Je weiter wir 
herabsteigen in die Tiefen des Eigenlebens und unsere Gefühle mitklingen lassen mit den 
Erfahrungen der Aussenwelt, desto mehr sondern wir uns ab von dem universellen Sein. 
Eine wahrhafte Individualität wird derjenige sein, der am weitesten hinaufreicht mit seinen 
Gefühlen in die Region des Ideellen.“  4, 108f 

  Industrialismus: „Das Hervorgehen der industriellen Weltordnung aus den beiden     
früheren, so dass sie neben ihnen als eine besondere Strömung weiterläuft, das hat sich 
vorzugsweise unter dem Einfluss der westlichen Länder entwickelt. Es hat sich entwickelt 
unter dem Einflusse desjenigen, was im 18. Jahrhundert in den westlichen Ländern Sitte, 
Gewohnheit, soziale Ordnung war, hat sich da hineingepasst. Will man es konkreter, 
genauer charakterisieren, so muss man sagen: England ist im Laufe der neueren 
geschichtlichen Entwickelung die große Handelsnation geworden. Dasjenige, was, ich 
möchte sagen, jedes dritte Wort heute in der sozialen Proletarierfrage ist, das Kapital, das 
hat sich für Westeuropa unter dem Einflusse der großen Handelsverhältnisse entwickelt als 
kommerzielles Kapital.“  305, 203  (>Drei Ströme, >Landwirtschaft und Industrie, >Kunst 
und Soziales, >Technische Kultur, >Mensch und Maschine)

  Die Industrie neigt zum „Überkapitalismus“; einer völligen „Gleichgültigkeit gegenüber 
der Arbeitsweise, sogar dem Arbeitsprodukt gegenüber.“ Z.B. streiken die Arbeiter wegen 
des Lohnes, aber nicht gegen das Fabrizieren von Kanonen. Es kommt nur darauf an, etwas 
zu erwerben.  337b, 224f  (>Fabrik, >Mensch und Kosmos)

  Industriekapital: Die zwei „Puffer“ des Industriekapitals sind zum einen: Macht und 
Kriege um die Rohprodukte, und zum anderen: List bzw. Klugheit, Schlauheit in Bezug auf 
die Märkte. Es muss Rohproduktequellen aufsuchen und Märkte arrangieren.NÖK; 134f   
(>Kapital)

  Industriewissenschaft: „.. uns fehlt eine Wissenschaft, welche zum Beispiel geeignet ist, 
nach den Anforderungen der Gegenwart der Produktion im Sinne der gesteigerten 
Konsumtion zu helfen, dass die Betriebe überall am richtigen Ort angelegt werden, dass die 
Betriebe von anderen sie unterstützenden Betrieben in der Nachbarschaft richtig begleitet 
werden. Wer heute verfolgt, was wegen des Mangels einer Industriewissenschaft in dieser 
Beziehung an sozialem Chaos zutage gefördert worden ist, der sieht erst hinein in die .. 
wahrhaft praktischen Gründe für die heutige soziale Bewegung. … Dass wir keine 
Industriewissenschaft haben, .. das rührt davon her, dass der Boden, auf dem die praktischen
Wissenschaften gedeihen sollten, ungesund ist.. Denn nur dadurch kommen wir über diesen 
Raubbau, über diesen Abbau hinaus, dass wir anfangen bei der Sozialisierung des 
Geisteslebens selber. Sozialisieren im Geistesleben heisst aber, dieses Geistesleben 
emanzipieren vom Staatsleben .., die Beziehungen der Menschheit zu diesem Geistesleben 
vollständig freimachen. (…) Ein solches Geistesleben wird nicht weltfremde 

das Gefühlsleben eben doch nur für mein Individuum diese reichere Bedeutung hat. Für das 
Weltganze kann mein Gefühlsleben nur einen Wert erhalten, wenn das Gefühl, als 
Wahrnehmung an meinem Selbst, mit einem Begriffe in Verbindung tritt und sich auf 
diesem Umwege dem Kosmos eingliedert.
Unser Leben ist ein fortwährendes Hin- und Herpendeln zwischen dem Mitleben des 
allgemeinen Weltgeschehens und unserem individuellen Sein. Je weiter wir hinaufsteigen in
die allgemeine Natur des Denkens, .. desto mehr verliert sich in uns der Charakter des 
besonderen Wesens, der ganz bestimmten einzelnen Persönlichkeit. Je weiter wir 
herabsteigen in die Tiefen des Eigenlebens und unsere Gefühle mitklingen lassen mit den 
Erfahrungen der Aussenwelt, desto mehr sondern wir uns ab von dem universellen Sein. 
Eine wahrhafte Individualität wird derjenige sein, der am weitesten hinaufreicht mit seinen 
Gefühlen in die Region des Ideellen.“  4, 108f 

  Industrialismus: „Das Hervorgehen der industriellen Weltordnung aus den beiden     
früheren, so dass sie neben ihnen als eine besondere Strömung weiterläuft, das hat sich 
vorzugsweise unter dem Einfluss der westlichen Länder entwickelt. Es hat sich entwickelt 
unter dem Einflusse desjenigen, was im 18. Jahrhundert in den westlichen Ländern Sitte, 
Gewohnheit, soziale Ordnung war, hat sich da hineingepasst. Will man es konkreter, 
genauer charakterisieren, so muss man sagen: England ist im Laufe der neueren 
geschichtlichen Entwickelung die große Handelsnation geworden. Dasjenige, was, ich 
möchte sagen, jedes dritte Wort heute in der sozialen Proletarierfrage ist, das Kapital, das 
hat sich für Westeuropa unter dem Einflusse der großen Handelsverhältnisse entwickelt als 
kommerzielles Kapital.“  305, 203  (>Drei Ströme, >Landwirtschaft und Industrie, >Kunst 
und Soziales, >Technische Kultur, >Mensch und Maschine)

  Die Industrie neigt zum „Überkapitalismus“; einer völligen „Gleichgültigkeit gegenüber 
der Arbeitsweise, sogar dem Arbeitsprodukt gegenüber.“ Z.B. streiken die Arbeiter wegen 
des Lohnes, aber nicht gegen das Fabrizieren von Kanonen. Es kommt nur darauf an, etwas 
zu erwerben.  337b, 224f  (>Fabrik, >Mensch und Kosmos)

  Industriekapital: Die zwei „Puffer“ des Industriekapitals sind zum einen: Macht und 
Kriege um die Rohprodukte, und zum anderen: List bzw. Klugheit, Schlauheit in Bezug auf 
die Märkte. Es muss Rohproduktequellen aufsuchen und Märkte arrangieren.NÖK; 134f   
(>Kapital)

  Industriewissenschaft: „.. uns fehlt eine Wissenschaft, welche zum Beispiel geeignet ist, 
nach den Anforderungen der Gegenwart der Produktion im Sinne der gesteigerten 
Konsumtion zu helfen, dass die Betriebe überall am richtigen Ort angelegt werden, dass die 
Betriebe von anderen sie unterstützenden Betrieben in der Nachbarschaft richtig begleitet 
werden. Wer heute verfolgt, was wegen des Mangels einer Industriewissenschaft in dieser 
Beziehung an sozialem Chaos zutage gefördert worden ist, der sieht erst hinein in die .. 
wahrhaft praktischen Gründe für die heutige soziale Bewegung. … Dass wir keine 
Industriewissenschaft haben, .. das rührt davon her, dass der Boden, auf dem die praktischen
Wissenschaften gedeihen sollten, ungesund ist.. Denn nur dadurch kommen wir über diesen 
Raubbau, über diesen Abbau hinaus, dass wir anfangen bei der Sozialisierung des 
Geisteslebens selber. Sozialisieren im Geistesleben heisst aber, dieses Geistesleben 
emanzipieren vom Staatsleben .., die Beziehungen der Menschheit zu diesem Geistesleben 
vollständig freimachen. (…) Ein solches Geistesleben wird nicht weltfremde 



Wissenschaftlichkeit hinter Mauern pflegen, es wird Menschen ausbilden, die .. zu richtigen
Leitern des Wirtschaftslebens werden.. . Das Geistesleben ist durch den Staat nicht 
praktisch, es ist unpraktisch geworden, es ist abstrakt geworden.“   330, 120f

  Was dem Proletariat als Wissenschaft vererbt wurde, kann nicht das lebendige Wesen der 
Wirklichkeit verstehen und leiten. Für den Krieg wurde eine Unmenge Wirtschaftsstoffe 
vergeudet, die bei einem richtigen Wirtschaftsprozess gespart werden können. Das wurde 
den Proletariern geheimgehalten. Dafür hat ihnen das bürgerliche Geistesleben andere 
Dinge gezeigt, Museen, Theater und so weiter. Das Geistesleben und seine Träger sind, mit 
wenigen Ausnahmen, vom Staate abhängig geworden. So konnte das Geistesleben nicht 
Schritt halten mit der mächtig sich entwickelnden Industrie. Wir hatten keine 
Industriewissenschaft, welche die nutzbringende Ordnung, Verteilung und Verwendung der 
Produktion hätte leiten können. Dieser Mangel hat uns mit ins Elend getrieben. Das 
Geistesleben muss frei werden vom Staat, muss sich aus seinen eigenen Bedürfnissen 
heraus entfalten. Von der Einheitsschule bis zur Hochschule muss es aller Wirklichkeit 
gerecht werden, allen zugänglich sein. Dann wird ein Geistesleben entstehen, das imstande 
ist, das Wirtschaftsleben zu leiten.  331A, 29

  Inflation: Wenn Löhne und zugleich Lebensmittelpreise steigen .. die Währung eine ganz 
andere wird .. hilft nur die Geldverwaltung durch die Wirtschaft, damit das Geld, das da ist, 
Vergleiche des einen mit dem anderen hervorrufen kann.   189, 132  (>Arbeit im 
Rechtsleben und Preis)

  Initiation: Unter Initiation kann man verstehen „das Hineinschauen in die geistige Welt, .. 
die von unserer physisch-sinnlichen Welt getrennt ist durch eine Art von Schleier, einen 
Schleier, der sehr leicht zu Illusionen führen kann. … Die übersinnliche Welt muss nicht nur
mit demselben Grad von Bewusstheit wahrgenommen werden, den man im gewöhnlichen 
Leben hat, und den man beim Traum nicht hat, sondern sie muss sogar mit einem höheren 
Grade von Bewusstheit wahrgenommen werden .. Es muss also eine Art von Erwachen aus 
dem gewöhnlichen Bewusstsein stattfinden.“ Die Bilderwelt des gewöhnlichen Traumes ist 
„eigentlich ihrem Inhalte nach essentiell dasselbe, wie das, was im Denken vorliegt, nur 
dass im Denken der Mensch durch seine Sinne in die Aussenwelt tritt und daher dasjenige, 
was im Traum sich nach blossen Analogien, nach sehr äusserlichen Zusammenhängen 
ordnet, sich ordnet beim Anschauen der äusseren Sinneswelt nach dem, was diese 
Sinneswelt uns sagt.“ Das Schweifen der Gedanken ist wie ein Träumen. „Wir werden nur 
herausgerissen aus dem Träumen durch unsere Sinne. .. Diese Traumtätigkeit muss intensiv 
gemacht werden, sie muss so gemacht werden, dass sie mit einem höheren Bewusstsein 
durchdrungen wird als demjenigen, das uns unsere Sinne verleihen. Dann entsteht eben das 
imaginative Bewusstsein, und so stufenweise auch das inspirierte Bewusstsein ..“  198, 116f

  Inneres und Äusseres: „Der Weg der äusseren Beobachtung hört mit dem Vorgange in 
meinem Gehirne auf, und zwar mit jenem, den ich wahrnehmen würde, wenn ich mit 
physikalischen, chemischen usw. Hilfsmitteln und Methoden das Gehirn behandeln könnte. 
Der Weg der inneren Beobachtung fängt mit der Empfindung an und reicht bis zum Aufbau
der Dinge aus dem Empfindungsmaterial. Beim Übergang von dem Hirnprozess zur 
Empfindung ist der Beobachtungsweg unterbrochen.“   4, 77

  „Atome sind nicht da draussen .. da draussen ist die Welt des Imaginativen, des 

Wissenschaftlichkeit hinter Mauern pflegen, es wird Menschen ausbilden, die .. zu richtigen
Leitern des Wirtschaftslebens werden.. . Das Geistesleben ist durch den Staat nicht 
praktisch, es ist unpraktisch geworden, es ist abstrakt geworden.“   330, 120f

  Was dem Proletariat als Wissenschaft vererbt wurde, kann nicht das lebendige Wesen der 
Wirklichkeit verstehen und leiten. Für den Krieg wurde eine Unmenge Wirtschaftsstoffe 
vergeudet, die bei einem richtigen Wirtschaftsprozess gespart werden können. Das wurde 
den Proletariern geheimgehalten. Dafür hat ihnen das bürgerliche Geistesleben andere 
Dinge gezeigt, Museen, Theater und so weiter. Das Geistesleben und seine Träger sind, mit 
wenigen Ausnahmen, vom Staate abhängig geworden. So konnte das Geistesleben nicht 
Schritt halten mit der mächtig sich entwickelnden Industrie. Wir hatten keine 
Industriewissenschaft, welche die nutzbringende Ordnung, Verteilung und Verwendung der 
Produktion hätte leiten können. Dieser Mangel hat uns mit ins Elend getrieben. Das 
Geistesleben muss frei werden vom Staat, muss sich aus seinen eigenen Bedürfnissen 
heraus entfalten. Von der Einheitsschule bis zur Hochschule muss es aller Wirklichkeit 
gerecht werden, allen zugänglich sein. Dann wird ein Geistesleben entstehen, das imstande 
ist, das Wirtschaftsleben zu leiten.  331A, 29

  Inflation: Wenn Löhne und zugleich Lebensmittelpreise steigen .. die Währung eine ganz 
andere wird .. hilft nur die Geldverwaltung durch die Wirtschaft, damit das Geld, das da ist, 
Vergleiche des einen mit dem anderen hervorrufen kann.   189, 132  (>Arbeit im 
Rechtsleben und Preis)

  Initiation: Unter Initiation kann man verstehen „das Hineinschauen in die geistige Welt, .. 
die von unserer physisch-sinnlichen Welt getrennt ist durch eine Art von Schleier, einen 
Schleier, der sehr leicht zu Illusionen führen kann. … Die übersinnliche Welt muss nicht nur
mit demselben Grad von Bewusstheit wahrgenommen werden, den man im gewöhnlichen 
Leben hat, und den man beim Traum nicht hat, sondern sie muss sogar mit einem höheren 
Grade von Bewusstheit wahrgenommen werden .. Es muss also eine Art von Erwachen aus 
dem gewöhnlichen Bewusstsein stattfinden.“ Die Bilderwelt des gewöhnlichen Traumes ist 
„eigentlich ihrem Inhalte nach essentiell dasselbe, wie das, was im Denken vorliegt, nur 
dass im Denken der Mensch durch seine Sinne in die Aussenwelt tritt und daher dasjenige, 
was im Traum sich nach blossen Analogien, nach sehr äusserlichen Zusammenhängen 
ordnet, sich ordnet beim Anschauen der äusseren Sinneswelt nach dem, was diese 
Sinneswelt uns sagt.“ Das Schweifen der Gedanken ist wie ein Träumen. „Wir werden nur 
herausgerissen aus dem Träumen durch unsere Sinne. .. Diese Traumtätigkeit muss intensiv 
gemacht werden, sie muss so gemacht werden, dass sie mit einem höheren Bewusstsein 
durchdrungen wird als demjenigen, das uns unsere Sinne verleihen. Dann entsteht eben das 
imaginative Bewusstsein, und so stufenweise auch das inspirierte Bewusstsein ..“  198, 116f

  Inneres und Äusseres: „Der Weg der äusseren Beobachtung hört mit dem Vorgange in 
meinem Gehirne auf, und zwar mit jenem, den ich wahrnehmen würde, wenn ich mit 
physikalischen, chemischen usw. Hilfsmitteln und Methoden das Gehirn behandeln könnte. 
Der Weg der inneren Beobachtung fängt mit der Empfindung an und reicht bis zum Aufbau
der Dinge aus dem Empfindungsmaterial. Beim Übergang von dem Hirnprozess zur 
Empfindung ist der Beobachtungsweg unterbrochen.“   4, 77

  „Atome sind nicht da draussen .. da draussen ist die Welt des Imaginativen, des 



Inspirierten, des Intuitiven. Und indem diese Welt auf uns wirkt, entstehen die Abdrücke 
davon in den äusseren Sinneswahrnehmungen.“  199, 52f

  Im Nerven-Sinnessystem und dem oberen Teil des Herz-Atmungssystems trägt heute der 
Mensch Aussenwelt in sich; Wahrnehmen, Verstandesbearbeitung, Atem. „Und für das 
Innere bleibt eigentlich nur der untere Teil der Brust und der Stoffwechselleib mit den 
Gliedmassen.“ Das nennt der Mensch sein Inneres, „wenn er sich  nicht wirklich anfängt für
wahre Geistigkeit zu interessieren.“   190, 201f

  „Was für unser Bewusstsein in unserem Äusseren ist, ist in Wahrheit unser Inneres. Was 
im Hirnschädel vorgeht, ist uns sehr äusserlich. Hier werden aber die 
Erinnerungsvorstellungen vermittelt und spielt herein der Nachklang des Vorgeburtlichen 
im Denken, der Vor-Gegenwartsmensch. Das ist das Übersinnliche, nicht das „Innere“ jener 
blöden Mystik.“   191, 151f  (>Kräfte innen und aussen, >Kopf und Gliedmassen)

  „Nichts vom Geiste zunächst ist weder draussen noch innen. Draussen sind die 
Erscheinungen, die ineinanderwebenden Erscheinungen, und in unserem Inneren ist die 
Materie, da ist das Kochen und Brodeln der Materie. .. Mystik ist die innerlich 
wahrgenommene Körpermaterie des Stoffwechsels.“   199, 19

  „In alten Zeiten haben die Menschen in diesem Äusserlichen noch etwas gefunden, was 
ihrem Inneren verwandt war: Elementargeister … (heute nimmt der Mensch) nur das 
Sinnliche wahr und verarbeitet es. Da trägt er eigentlich nur die Aussenwelt in sich.“ Mit 
dem Inneren meint er seinen Stoffwechsel. Die menschliche Natur gliedert sich heute 
„deutlich in diese zwei Glieder“ ab. „.. es gibt nur die eine Hilfe für die Menschheit heute: 
loszukommen von sich selbst durch ein Interesse für die Angelegenheiten der Menschheit 
… was nur durch ein Ernstnehmen der Geisteswissenschaft zu erreichen ist..“   190, 201ff

  „Wenn man den Schleier der Natur durchstösst“ kommt man hinein „in eine Region, wo 
Wesen auftreten, die Zerstörungssinn haben. Aber dieser Zerstörungssinn ist gerade 
verwandt mit dem menschlichen Intellekt. Ich habe geschildert, wie der Mensch werden 
kann, wenn er diesen Wesen verfällt. Das darf nicht sein. Ich habe Ihnen auch geschildert, 
wie der Mensch brünstig werden kann in Bezug auf seine geistigen Angelegenheiten, wenn 
er einer falschen Mystik verfällt, also gewissen religiösen Übeln verfallen würde. Beides 
darf nicht sein.“   254, 184

  „Der Pendelschlag zwischen dem klaren Verinnerlichen in fest umrissenen Begriffen und 
liebevollem Verbreiten über die Erscheinungen der Welt, auf den kommt es an.“   177, 128  
(>Wahrnehmung und Denken, >Ich zwischen Leib und Geist,  >Geist und Materie)

  Hinblicken auf die Aussenwelt und in der Aussenwelt den Menschen finden. Darauf 
kommt es an und das ermöglicht Anthroposophie.  188, 157

  Initiative >Individuelle Initiative

  Inspiration: Durch inspirierte Begriffe wissen die Menschen: „Wir haben den sozialen 
Organismus vor uns und wir müssen uns ihm widmen; das heisst, dass die Arbeit selber in 
ihre Seele fährt, weil sie Verständnis haben für den sozialen Organismus. Solches 

Inspirierten, des Intuitiven. Und indem diese Welt auf uns wirkt, entstehen die Abdrücke 
davon in den äusseren Sinneswahrnehmungen.“  199, 52f

  Im Nerven-Sinnessystem und dem oberen Teil des Herz-Atmungssystems trägt heute der 
Mensch Aussenwelt in sich; Wahrnehmen, Verstandesbearbeitung, Atem. „Und für das 
Innere bleibt eigentlich nur der untere Teil der Brust und der Stoffwechselleib mit den 
Gliedmassen.“ Das nennt der Mensch sein Inneres, „wenn er sich  nicht wirklich anfängt für
wahre Geistigkeit zu interessieren.“   190, 201f

  „Was für unser Bewusstsein in unserem Äusseren ist, ist in Wahrheit unser Inneres. Was 
im Hirnschädel vorgeht, ist uns sehr äusserlich. Hier werden aber die 
Erinnerungsvorstellungen vermittelt und spielt herein der Nachklang des Vorgeburtlichen 
im Denken, der Vor-Gegenwartsmensch. Das ist das Übersinnliche, nicht das „Innere“ jener 
blöden Mystik.“   191, 151f  (>Kräfte innen und aussen, >Kopf und Gliedmassen)

  „Nichts vom Geiste zunächst ist weder draussen noch innen. Draussen sind die 
Erscheinungen, die ineinanderwebenden Erscheinungen, und in unserem Inneren ist die 
Materie, da ist das Kochen und Brodeln der Materie. .. Mystik ist die innerlich 
wahrgenommene Körpermaterie des Stoffwechsels.“   199, 19

  „In alten Zeiten haben die Menschen in diesem Äusserlichen noch etwas gefunden, was 
ihrem Inneren verwandt war: Elementargeister … (heute nimmt der Mensch) nur das 
Sinnliche wahr und verarbeitet es. Da trägt er eigentlich nur die Aussenwelt in sich.“ Mit 
dem Inneren meint er seinen Stoffwechsel. Die menschliche Natur gliedert sich heute 
„deutlich in diese zwei Glieder“ ab. „.. es gibt nur die eine Hilfe für die Menschheit heute: 
loszukommen von sich selbst durch ein Interesse für die Angelegenheiten der Menschheit 
… was nur durch ein Ernstnehmen der Geisteswissenschaft zu erreichen ist..“   190, 201ff

  „Wenn man den Schleier der Natur durchstösst“ kommt man hinein „in eine Region, wo 
Wesen auftreten, die Zerstörungssinn haben. Aber dieser Zerstörungssinn ist gerade 
verwandt mit dem menschlichen Intellekt. Ich habe geschildert, wie der Mensch werden 
kann, wenn er diesen Wesen verfällt. Das darf nicht sein. Ich habe Ihnen auch geschildert, 
wie der Mensch brünstig werden kann in Bezug auf seine geistigen Angelegenheiten, wenn 
er einer falschen Mystik verfällt, also gewissen religiösen Übeln verfallen würde. Beides 
darf nicht sein.“   254, 184

  „Der Pendelschlag zwischen dem klaren Verinnerlichen in fest umrissenen Begriffen und 
liebevollem Verbreiten über die Erscheinungen der Welt, auf den kommt es an.“   177, 128  
(>Wahrnehmung und Denken, >Ich zwischen Leib und Geist,  >Geist und Materie)

  Hinblicken auf die Aussenwelt und in der Aussenwelt den Menschen finden. Darauf 
kommt es an und das ermöglicht Anthroposophie.  188, 157

  Initiative >Individuelle Initiative

  Inspiration: Durch inspirierte Begriffe wissen die Menschen: „Wir haben den sozialen 
Organismus vor uns und wir müssen uns ihm widmen; das heisst, dass die Arbeit selber in 
ihre Seele fährt, weil sie Verständnis haben für den sozialen Organismus. Solches 



Verständnis werden keine anderen Menschen haben, als diejenigen, zu welchen von 
inspirierten Begriffen, das heisst von der Geisteswissenschaft geredet wird.“   296, 60 
(>Imagination, Inspiration, Intuition, >Arbeit, Antriebe, >Motivierung)

  „Im sechsten nachatlantischen Zeitraum soll sich insbesondere eine Art Inspiration der 
Volksgenien entwickeln. Und aus dieser Inspiration heraus sollen sich entwickeln 
Rechtsvorstellungen, welche empfunden werden wie eine Art Gabe für das irdische Leben. 
… Das Staatsleben ist der Gegensatz zu allem Geistesleben. Wenn das Erdenleben heilsam 
verlaufen soll, nicht unheilsam, so muss dasjenige, was als Rechtsprinzipien sich nach und 
nach geltend machen wird, so empfunden werden wie Gaben aus der geistigen Welt, die 
durch Inspiration herunterkommen an den Volksgenius, um das irdische Leben zu regeln, so
dass es nicht von menschlicher Willkür bloss, sondern im Sinne einer grossen geistigen 
Führerschaft geregelt ist. Man könnte auch sagen: Gerade durch diese Inspiration, die der 
Volksgenius erfahren muss, wird Ahriman gefesselt werden. Sonst würde sich ein 
ahrimanisches Wesen über die ganze Erde hin entwickeln.“  190, 80 

  Inspirationskraft, natürliche: So stehen wir auf der einen Seite vor dem, was wir als neu
Menschheit - allerdings in großartiger Weise – innerhalb des Naturgeschehens mit unserem 
Verstand vermögen. „Man möchte sagen, das naturwissenschaftliche Denken als solches 
hält seinen Einzug in den Menschen und führt ihn weiter. Dann ist der Mensch auf dem 
Gebiet der Technik produktiv. Denn es lebt in ihm, was er aus der Natur heraussaugt, selber 
als eine inspirierende Gabe. Man kann bis in die jüngsten Entdeckungen hinein verfolgen, 
wie, wenn jemand Naturwissenschafter wird, dann das, was er aufnimmt, gewissermaßen 
seinen Geist stößt von Technizismus zu Technizismus, so dass die Inspiration der Natur nun 
weiterwirkt. Da ist eine Inspirationskraft! Diese Inspirationskraft fehlt dem modernen 
Menschen da, wo das Ethische, das Willensgemässe, das Religiöse, kurz, alles das, was, von
der Menschenseele ausgehend, zuletzt doch zum sozialen Gestalten und sozialen Leben 
führt, in Betracht kommt. Hier brauchen wir wiederum eine Kraft, die auf geistig-
seelischem Gebiete geradeso wirkt wie die rein natürliche inspirierende Kraft in unserer 
äußeren Technik.“   83, 189f   (>Technische Kultur)

  Instinkt und Gesetz: In den ersten Zeiten geschichtlicher Entwicklung hielt „so etwas wie
ein tierischer Instinkt“ die Menschheit zusammen. „Nur die grossen Lehrmeister waren 
ausserhalb des Instinktlebens. … Wir finden bei allen Völkern diese instinktive Epoche der 
Entwickelung. .. In der mannigfaltigsten Weise hat der Instinkt die Menschen gelehrt, die 
Glieder zu gebrauchen, in der einen Gegend so, in der andern anders. .. Dass die Menschen 
so wenig Verstand hatten, führte dazu, dass sie einander gegenüberstanden, wie es die 
verschiedene lnstinktausbildung ergab. Etwas Neues trat ein durch das Gesetz, welches der 
Verstand machte. Die Instinkte der Völker sind verschieden, der Verstand ist ein gleicher, 
und in dem Augenblick, als der einheitliche Verstand angewendet wurde auf das 
menschliche Zusammenleben, trat das in die Welt, was auch in der Bibel das Gesetz 
genannt wird. Erst lernte der Mensch seinen ganzen Körper als sein Werkzeug beherrschen. 
Dann trat die gesetzmäßige Periode auf, wo der Mensch Harmonie und Ordnung in seine 
Gemeinschaft hineinzubringen suchte, wo er die Instinkte auszugleichen suchte im 
gegenseitigen Handeln, wo er ein Verhältnis, wie es der Verstand ergibt, auf dieser Erde 
herstellen wollte. .. Der Instinkt entwickelte sich zu immer größerer Helligkeit, bis dann das
Gesetz die Form des in weitesten Kreisen verbreiteten Verstandes annahm.“  54, 258f  
(>Menschheitsführer, >Mensch und Tier)

Verständnis werden keine anderen Menschen haben, als diejenigen, zu welchen von 
inspirierten Begriffen, das heisst von der Geisteswissenschaft geredet wird.“   296, 60 
(>Imagination, Inspiration, Intuition, >Arbeit, Antriebe, >Motivierung)

  „Im sechsten nachatlantischen Zeitraum soll sich insbesondere eine Art Inspiration der 
Volksgenien entwickeln. Und aus dieser Inspiration heraus sollen sich entwickeln 
Rechtsvorstellungen, welche empfunden werden wie eine Art Gabe für das irdische Leben. 
… Das Staatsleben ist der Gegensatz zu allem Geistesleben. Wenn das Erdenleben heilsam 
verlaufen soll, nicht unheilsam, so muss dasjenige, was als Rechtsprinzipien sich nach und 
nach geltend machen wird, so empfunden werden wie Gaben aus der geistigen Welt, die 
durch Inspiration herunterkommen an den Volksgenius, um das irdische Leben zu regeln, so
dass es nicht von menschlicher Willkür bloss, sondern im Sinne einer grossen geistigen 
Führerschaft geregelt ist. Man könnte auch sagen: Gerade durch diese Inspiration, die der 
Volksgenius erfahren muss, wird Ahriman gefesselt werden. Sonst würde sich ein 
ahrimanisches Wesen über die ganze Erde hin entwickeln.“  190, 80 

  Inspirationskraft, natürliche: So stehen wir auf der einen Seite vor dem, was wir als neu
Menschheit - allerdings in großartiger Weise – innerhalb des Naturgeschehens mit unserem 
Verstand vermögen. „Man möchte sagen, das naturwissenschaftliche Denken als solches 
hält seinen Einzug in den Menschen und führt ihn weiter. Dann ist der Mensch auf dem 
Gebiet der Technik produktiv. Denn es lebt in ihm, was er aus der Natur heraussaugt, selber 
als eine inspirierende Gabe. Man kann bis in die jüngsten Entdeckungen hinein verfolgen, 
wie, wenn jemand Naturwissenschafter wird, dann das, was er aufnimmt, gewissermaßen 
seinen Geist stößt von Technizismus zu Technizismus, so dass die Inspiration der Natur nun 
weiterwirkt. Da ist eine Inspirationskraft! Diese Inspirationskraft fehlt dem modernen 
Menschen da, wo das Ethische, das Willensgemässe, das Religiöse, kurz, alles das, was, von
der Menschenseele ausgehend, zuletzt doch zum sozialen Gestalten und sozialen Leben 
führt, in Betracht kommt. Hier brauchen wir wiederum eine Kraft, die auf geistig-
seelischem Gebiete geradeso wirkt wie die rein natürliche inspirierende Kraft in unserer 
äußeren Technik.“   83, 189f   (>Technische Kultur)

  Instinkt und Gesetz: In den ersten Zeiten geschichtlicher Entwicklung hielt „so etwas wie
ein tierischer Instinkt“ die Menschheit zusammen. „Nur die grossen Lehrmeister waren 
ausserhalb des Instinktlebens. … Wir finden bei allen Völkern diese instinktive Epoche der 
Entwickelung. .. In der mannigfaltigsten Weise hat der Instinkt die Menschen gelehrt, die 
Glieder zu gebrauchen, in der einen Gegend so, in der andern anders. .. Dass die Menschen 
so wenig Verstand hatten, führte dazu, dass sie einander gegenüberstanden, wie es die 
verschiedene lnstinktausbildung ergab. Etwas Neues trat ein durch das Gesetz, welches der 
Verstand machte. Die Instinkte der Völker sind verschieden, der Verstand ist ein gleicher, 
und in dem Augenblick, als der einheitliche Verstand angewendet wurde auf das 
menschliche Zusammenleben, trat das in die Welt, was auch in der Bibel das Gesetz 
genannt wird. Erst lernte der Mensch seinen ganzen Körper als sein Werkzeug beherrschen. 
Dann trat die gesetzmäßige Periode auf, wo der Mensch Harmonie und Ordnung in seine 
Gemeinschaft hineinzubringen suchte, wo er die Instinkte auszugleichen suchte im 
gegenseitigen Handeln, wo er ein Verhältnis, wie es der Verstand ergibt, auf dieser Erde 
herstellen wollte. .. Der Instinkt entwickelte sich zu immer größerer Helligkeit, bis dann das
Gesetz die Form des in weitesten Kreisen verbreiteten Verstandes annahm.“  54, 258f  
(>Menschheitsführer, >Mensch und Tier)



  Instinkt spiritualisieren: „Bedenken Sie, wie für die Menschheit eine 
Instinktunsicherheit kommen würde, wenn jeder bei jeder Mahlzeit seinen Reis und seinen 
Kohl abwiegen wollte. Diese Instinktunsicherheit würde durch rein intellektuelle 
Wissenschaft kommen, denn die kann nur das Äußere statistisch aufzeigen. Aber es handelt 
sich nicht darum, dass wir den Instinkt verlieren - und durch intellektuelle Bildung verlieren
wir ihn -, sondern dass wir ihn spiritualisieren; dass wir so sicher werden, wie der Instinkt 
sonst ist, aber der geistige. .. In das Wollen hinein schleicht sich die Geisteswissenschaft, 
bereitet es zu, so dass der Mensch geschickt wird für die Umgebung, indem er gar nicht 
bemerkt, wie er eigentlich hineinwächst in das, was in seiner Umgebung ist. Indem er mit 
dem Geiste zusammenwächst, wächst er in die Umwelt hinein.“  182, 72  (>Abstraktion 
tierisch)

  Instinkte und Bewusstsein: In der Vergangenheit haben soziale Instinkte gewirkt, heute 
geht es um bewusstes soziales Wollen. Beides wirkt noch durcheinander.   Kp, 26 

 
  „Die Menschen lassen ihre Gedanken über sich kommen, .. sie haben die Gedanken am 
liebsten als Instinkt.“  190, 190f   (>Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben, >Intellekt, 
>Mensch und Tier, >Urgedanken)  

  Wenn man einem Hund ein Stück Fleisch vorhält, schnappt er danach. Wenn aber der 
Mensch in einer bestimmten Situation etwas Errechenbares tut, so bezeugt das nur, dass er 
mehr auf ein tierisches Niveau heruntergesunken ist. 337a, 275 (>Ich unter Suggestion) 

  „Die Instinkte (..) haben nicht immer nur das Gedankenlogische vorausgesetzt. Aber heute 
ist man durch die Bewusstseinsseele zunehmend „in eine gewisse Unsicherheit 
hineingekommen.“ Das Gegengewicht besteht darin, „dass man auch bewusst 
Wirklichkeitslogik aufnimmt.“   186, 217

  „Erst nach und nach gewinnt der Mensch – man kann sagen, wenn er die mannigfaltigsten 
Irrtümer durchgemacht hat, - in bewusster Art dann jene Sicherheit, die er vorher für andere 
Verhältnisse durch den Instinkt gehabt hat.“   186, 191

 
  Instinkte und Ideale: „Wenn die Sympathie geboren wird in der Welt, so ist sie starke 
Liebe, starkes Wollen. Aber sie kann nicht so bleiben, sie muss durchdrungen werden vom 
Vorstellen, sie muss gewissermassen fortwährend erhellt werden vom Vorstellen. Das 
geschieht in umfassender Weise, indem wir eingliedern in unsere blossen Instinkte die 
Ideale, die moralischen Ideale. (..) Blieben uns die Impulse, die wir in dem kleinen Kinde 
bemerken, durch das ganze Leben nur sympathisch, wie sie dem Kinde sympathisch sind, so
würden wir uns unter dem Einfluss unserer Instinkte animalisch entwickeln. (..) Daher ist 
moralische Entwicklung immer etwas Asketisches. .. Es ist immer ein Üben in der 
Bekämpfung des Animalischen.“  293, 79

  Instinkt – Trieb – Begierde – Motiv: „Der Biber macht seinen Bau aus der Organisation 
seines Leibes heraus. … Im physischen Leib ist der Wille Instinkt; sobald der Ätherleib sich
des Instinktes bemächtigt, wird der Wille Trieb. … (Der Empfindungsleib) ergreift nun 
wieder den Trieb, und dann wird nicht nur eine Verinnerlichung erzeugt, sondern es wird 
Instinkt und Trieb auch schon ins Bewusstsein heraufgehoben, und so wird daraus dann die 

  Instinkt spiritualisieren: „Bedenken Sie, wie für die Menschheit eine 
Instinktunsicherheit kommen würde, wenn jeder bei jeder Mahlzeit seinen Reis und seinen 
Kohl abwiegen wollte. Diese Instinktunsicherheit würde durch rein intellektuelle 
Wissenschaft kommen, denn die kann nur das Äußere statistisch aufzeigen. Aber es handelt 
sich nicht darum, dass wir den Instinkt verlieren - und durch intellektuelle Bildung verlieren
wir ihn -, sondern dass wir ihn spiritualisieren; dass wir so sicher werden, wie der Instinkt 
sonst ist, aber der geistige. .. In das Wollen hinein schleicht sich die Geisteswissenschaft, 
bereitet es zu, so dass der Mensch geschickt wird für die Umgebung, indem er gar nicht 
bemerkt, wie er eigentlich hineinwächst in das, was in seiner Umgebung ist. Indem er mit 
dem Geiste zusammenwächst, wächst er in die Umwelt hinein.“  182, 72  (>Abstraktion 
tierisch)

  Instinkte und Bewusstsein: In der Vergangenheit haben soziale Instinkte gewirkt, heute 
geht es um bewusstes soziales Wollen. Beides wirkt noch durcheinander.   Kp, 26 

 
  „Die Menschen lassen ihre Gedanken über sich kommen, .. sie haben die Gedanken am 
liebsten als Instinkt.“  190, 190f   (>Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben, >Intellekt, 
>Mensch und Tier, >Urgedanken)  

  Wenn man einem Hund ein Stück Fleisch vorhält, schnappt er danach. Wenn aber der 
Mensch in einer bestimmten Situation etwas Errechenbares tut, so bezeugt das nur, dass er 
mehr auf ein tierisches Niveau heruntergesunken ist. 337a, 275 (>Ich unter Suggestion) 

  „Die Instinkte (..) haben nicht immer nur das Gedankenlogische vorausgesetzt. Aber heute 
ist man durch die Bewusstseinsseele zunehmend „in eine gewisse Unsicherheit 
hineingekommen.“ Das Gegengewicht besteht darin, „dass man auch bewusst 
Wirklichkeitslogik aufnimmt.“   186, 217

  „Erst nach und nach gewinnt der Mensch – man kann sagen, wenn er die mannigfaltigsten 
Irrtümer durchgemacht hat, - in bewusster Art dann jene Sicherheit, die er vorher für andere 
Verhältnisse durch den Instinkt gehabt hat.“   186, 191

 
  Instinkte und Ideale: „Wenn die Sympathie geboren wird in der Welt, so ist sie starke 
Liebe, starkes Wollen. Aber sie kann nicht so bleiben, sie muss durchdrungen werden vom 
Vorstellen, sie muss gewissermassen fortwährend erhellt werden vom Vorstellen. Das 
geschieht in umfassender Weise, indem wir eingliedern in unsere blossen Instinkte die 
Ideale, die moralischen Ideale. (..) Blieben uns die Impulse, die wir in dem kleinen Kinde 
bemerken, durch das ganze Leben nur sympathisch, wie sie dem Kinde sympathisch sind, so
würden wir uns unter dem Einfluss unserer Instinkte animalisch entwickeln. (..) Daher ist 
moralische Entwicklung immer etwas Asketisches. .. Es ist immer ein Üben in der 
Bekämpfung des Animalischen.“  293, 79

  Instinkt – Trieb – Begierde – Motiv: „Der Biber macht seinen Bau aus der Organisation 
seines Leibes heraus. … Im physischen Leib ist der Wille Instinkt; sobald der Ätherleib sich
des Instinktes bemächtigt, wird der Wille Trieb. … (Der Empfindungsleib) ergreift nun 
wieder den Trieb, und dann wird nicht nur eine Verinnerlichung erzeugt, sondern es wird 
Instinkt und Trieb auch schon ins Bewusstsein heraufgehoben, und so wird daraus dann die 



Begierde. .. Die Begierde finden Sie auch noch beim Tiere (…) .. im allgemeinen 
bezeichnen wir das beim Menschen, was als Instinkt, Trieb, Begierde vom Ich erfasst wird, 
als Motiv ... Tiere können wohl Begierden haben, aber keine Motive.“   293, 62ff    (>Trieb,
>Motivierung, >Mensch als wollendes Wesen, >Bewusstsein)

  Intellekt als Diener: Der Intellekt „ist heute schon so weit, dass die Menschen, wenn sie 
sich auf dieses Seelenvermögen verlassen, am wenigsten streiten, am meisten einig werden 
über das, was sie sagen.“  57, 60  (>Mathematik) 

  Angenommen, eine Anzahl Lehrer mit mittleren Fähigkeiten sollten Lehrziele ausdenken 
und Verordnungen geben, „so würden sie gewiss etwas außerordentlich Gescheites 
zusammenbringen. Aber etwas anderes ist es nun, an die Wirklichkeit des Unterrichts 
heranzutreten, da kommen lediglich ihre Fähigkeiten als Gesamtmenschen in Frage. Es ist 
durchaus ein anderes, ob man mit dem unmittelbaren Leben rechnet oder nur mit dem, was 
bloß aus dem Intellekt herausgeflossen ist. Dieser Intellekt hat nämlich die Eigenschaft, 
dass er die Dinge übertreibt, dass er im Grunde genommen immer das Unermessliche der 
Weltumfassen will. Im wirklichen Leben sollte dieser Intellekt bloss Diener sein auf dem 
einzelnen konkreten Gebiet.“  83, 300  (>Reformer und Programme)

  Intellekt/Intelligenz, Freiheit, Versuchung zum Bösen: „In alten Zeiten ist dem 
Menschen durch die Natur das Geistige erschienen. In unserem Zwischenzustande hat der 
Mensch den Intellekt. Die Natur bleibt geistlos.“  200, 87  (>Sünde und Erlösung)

  Der Intellekt ist Geist, ist sogar der allerreinste Geist, hat aber nicht mehr einen geistigen 
Inhalt, sondern sucht zu seinem Inhalt die äußere Natur, das äußere Naturdasein. So ist der 
Intellekt Geist, füllt sich aber mit etwas aus, was ihm nicht als Geist erscheinen kann. Das 
ist die große Tragik, das verödet die menschliche Seele heute.  211, 200  (>Verstandesseele,
>Denken, >Luziferische, unpersönliche Wissenschaft)

  „Das, was erfasst wird, und sei es noch so scharfsinnig, durch die Intelligenz, enthält 
niemals den Geist, nur das Bild des Geistes. Sie können den Geist nicht erleben, wenn Sie 
bei der blossen Intelligenz stehenbleiben.“   193, 199

  „.. das blosse intellektuelle Leben ist nur ein Zwischenzustand, der überhaupt für die Natur
und das, was der Mensch hervorbringt, keine Bedeutung hat, sondern nur für den Menschen
selbst. Die Menschen haben den Intellekt ausgebildet, damit sie frei werden können.“   
200, 93   (>Freiheit, >Technische Kultur, >Luzifer, >Kain und Abel)

  Spirituelle Intellektualität ist die Aufgabe der Gegenwart: Den Intellekt wieder als etwas 
Göttlich-Geistiges ansehen, dann die Intelligenz spiritualisieren. Der Anfang dazu ist in der 
„Philosophie der Freiheit“ gegeben.  191, 112   (>Geisteswissenschaft)

  Die Intelligenz bringt in Zukunft die Versuchung zum Bösen und zum Irrtum und ist mehr 
todverwandt.  296, 16.8.19  

  Intellekt, Instinkt, Emotionalität: „Die Menschen sind stolz darauf, dass heute mehr 
gedacht wird als früher. Aber zunächst ist dies eine Täuschung, eine Illusion  … dieses 
Fassen von Gedanken, das ist vielfach instinktiv. Erst wenn .. wirklich das Intellektuelle 

Begierde. .. Die Begierde finden Sie auch noch beim Tiere (…) .. im allgemeinen 
bezeichnen wir das beim Menschen, was als Instinkt, Trieb, Begierde vom Ich erfasst wird, 
als Motiv ... Tiere können wohl Begierden haben, aber keine Motive.“   293, 62ff    (>Trieb,
>Motivierung, >Mensch als wollendes Wesen, >Bewusstsein)

  Intellekt als Diener: Der Intellekt „ist heute schon so weit, dass die Menschen, wenn sie 
sich auf dieses Seelenvermögen verlassen, am wenigsten streiten, am meisten einig werden 
über das, was sie sagen.“  57, 60  (>Mathematik) 

  Angenommen, eine Anzahl Lehrer mit mittleren Fähigkeiten sollten Lehrziele ausdenken 
und Verordnungen geben, „so würden sie gewiss etwas außerordentlich Gescheites 
zusammenbringen. Aber etwas anderes ist es nun, an die Wirklichkeit des Unterrichts 
heranzutreten, da kommen lediglich ihre Fähigkeiten als Gesamtmenschen in Frage. Es ist 
durchaus ein anderes, ob man mit dem unmittelbaren Leben rechnet oder nur mit dem, was 
bloß aus dem Intellekt herausgeflossen ist. Dieser Intellekt hat nämlich die Eigenschaft, 
dass er die Dinge übertreibt, dass er im Grunde genommen immer das Unermessliche der 
Weltumfassen will. Im wirklichen Leben sollte dieser Intellekt bloss Diener sein auf dem 
einzelnen konkreten Gebiet.“  83, 300  (>Reformer und Programme)

  Intellekt/Intelligenz, Freiheit, Versuchung zum Bösen: „In alten Zeiten ist dem 
Menschen durch die Natur das Geistige erschienen. In unserem Zwischenzustande hat der 
Mensch den Intellekt. Die Natur bleibt geistlos.“  200, 87  (>Sünde und Erlösung)

  Der Intellekt ist Geist, ist sogar der allerreinste Geist, hat aber nicht mehr einen geistigen 
Inhalt, sondern sucht zu seinem Inhalt die äußere Natur, das äußere Naturdasein. So ist der 
Intellekt Geist, füllt sich aber mit etwas aus, was ihm nicht als Geist erscheinen kann. Das 
ist die große Tragik, das verödet die menschliche Seele heute.  211, 200  (>Verstandesseele,
>Denken, >Luziferische, unpersönliche Wissenschaft)

  „Das, was erfasst wird, und sei es noch so scharfsinnig, durch die Intelligenz, enthält 
niemals den Geist, nur das Bild des Geistes. Sie können den Geist nicht erleben, wenn Sie 
bei der blossen Intelligenz stehenbleiben.“   193, 199

  „.. das blosse intellektuelle Leben ist nur ein Zwischenzustand, der überhaupt für die Natur
und das, was der Mensch hervorbringt, keine Bedeutung hat, sondern nur für den Menschen
selbst. Die Menschen haben den Intellekt ausgebildet, damit sie frei werden können.“   
200, 93   (>Freiheit, >Technische Kultur, >Luzifer, >Kain und Abel)

  Spirituelle Intellektualität ist die Aufgabe der Gegenwart: Den Intellekt wieder als etwas 
Göttlich-Geistiges ansehen, dann die Intelligenz spiritualisieren. Der Anfang dazu ist in der 
„Philosophie der Freiheit“ gegeben.  191, 112   (>Geisteswissenschaft)

  Die Intelligenz bringt in Zukunft die Versuchung zum Bösen und zum Irrtum und ist mehr 
todverwandt.  296, 16.8.19  

  Intellekt, Instinkt, Emotionalität: „Die Menschen sind stolz darauf, dass heute mehr 
gedacht wird als früher. Aber zunächst ist dies eine Täuschung, eine Illusion  … dieses 
Fassen von Gedanken, das ist vielfach instinktiv. Erst wenn .. wirklich das Intellektuelle 



nicht bloß aus dem Gehirn, sondern aus dem ganzen Menschen entspringt, .. wenn es .. ins 
Imaginative, Inspirierte, Intuitive heraufgehoben wird: erst dann wird dasjenige, was 
herauswill in diesem fünften nachatlantischen Bewusstseinsseelenzeitraum, nach und nach 
herauskommen.“  186, 159  (>Instinkt, >Bewusstseinsseele, >Menschentier)

  „Die Menschen sind allmählich erzogen worden zu einer lendenlahmen Intellektualität ... 
Die Menschen gehen auf in einem bloss betrachtenden Denken.“  338, 24f  

  Der Gegenwartsmensch muss hindurch „zwischen einem immer mehr und mehr sich 
steigernden und sich überschlagenden Intellektualismus und zwischen dem 
Emotionalismus, der in die wildesten, in die animalischen Triebe des Menschenlebens 
hinuntertaucht, und dadurch die Impulse des Daseins sucht.“ Weil das Geistesleben dünn 
und phrasenhaft geworden ist, bestimmen sich die darin wirkenden Kräfte „nicht nach 
wirklich Geistigem, sondern nach den Instinkten, nach den Trieben, nach dem Animalischen
in der Menschheit. .. Und so ist der heutige Mensch in jedem Augenblick seines Lebens mit 
Bezug auf seine Seele gründlich gespalten. .. Alles dasjenige, was wir an Lebensarbeit 
suchen, tauchen wir allmählich ins Animalisch-Triebhafte; alles dasjenige, was wir an 
Lebensbeurteilungen suchen, auch wenn es auf die Mitmenschen sich erstreckt, tauchen wir 
ins Intellektualistische. .. Das intellektualistische Leben ist dasjenige, welches als solches 
eigentlich keinen besonderen Wert legt auf die irdischen Verhältnisse. Mit dem 
intellektualistischen Leben ist es so, dass man schöne moralische Grundsätze ausarbeitet 
inmitten einer sozialen Ordnung, in der die Leute Knechte, in der sie versklavt sind.“ In der 
Mitte des 19. Jahrhunderts wurden Kinder die ganze Woche über in die Kohlenschächte 
hinunter geschickt. „ Aber bei den Kohlen, die so zutage gefördert worden sind, haben sich 
dann die Leute unterhalten in Spiegelzimmern über Nächstenliebe, über allgemeine 
Menschenliebe ohne Unterschied von Rasse, Nation, Klasse und so weiter. (…) Diese 
intellektualistische Weltanschauung führt zuletzt zum vollständigen Luziferanismus.“  196, 
16ff   (>Geistesleben, modernes, >Denken, soziales)

  Intellekt, Materialismus, Tod: Über die Gedankentechnik die Scholastik wurde der 
Intellekt bis zur höchsten Blüte gebracht. Dann wurde er angewendet auf das äussere 
Naturwissen. „Wir haben dadurch dasjenige zustande gebracht, was im 19. Jahrhundert, 
namentlich gegen das Ende hin, mit einer grossen historischen Bedeutung dasteht: 
Intellektualismus und Materialismus gehören zusammen.“  206, 82  (>Materialismus)

   Beim Denken aus der blossen Logik heraus ist man mit seinem Bewusstsein an den 
physischen Leib gebunden. … „die Kräfte, die in diesen Gedanken wirken, werden dem 
modernen Menschen nicht bewusst. (…) Dadurch fällt etwas .. im modernen Menschen ab 
von der geistigen Welt und spiegelt sich am physischen Leib … so dass man wirklich für 
die moderne Zeit von einem Sündenfall sprechen könnte, der auf .. intellektuellem Gebiete 
sich ergibt.“   216, 57f   (>Tod und Denken, >Seelischer Tod, >Wissenschaft)

  Intellekt und Objektivität: „Denn dasjenige Seelenvermögen, das sich im 
Intellektualismus auslebt, ist heute schon so weit, dass die Menschen, wenn sie sich auf 
dieses Seelenvermögen verlassen, am wenigsten streiten, .. weil .. (sie) in Bezug auf das 
Vorstellungs- und Denkvermögen weit entwickelt sind, während Gefühl und Wille noch 
nicht zu solcher Objektivität entwickelt werden konnten.“  57, 60  

nicht bloß aus dem Gehirn, sondern aus dem ganzen Menschen entspringt, .. wenn es .. ins 
Imaginative, Inspirierte, Intuitive heraufgehoben wird: erst dann wird dasjenige, was 
herauswill in diesem fünften nachatlantischen Bewusstseinsseelenzeitraum, nach und nach 
herauskommen.“  186, 159  (>Instinkt, >Bewusstseinsseele, >Menschentier)

  „Die Menschen sind allmählich erzogen worden zu einer lendenlahmen Intellektualität ... 
Die Menschen gehen auf in einem bloss betrachtenden Denken.“  338, 24f  

  Der Gegenwartsmensch muss hindurch „zwischen einem immer mehr und mehr sich 
steigernden und sich überschlagenden Intellektualismus und zwischen dem 
Emotionalismus, der in die wildesten, in die animalischen Triebe des Menschenlebens 
hinuntertaucht, und dadurch die Impulse des Daseins sucht.“ Weil das Geistesleben dünn 
und phrasenhaft geworden ist, bestimmen sich die darin wirkenden Kräfte „nicht nach 
wirklich Geistigem, sondern nach den Instinkten, nach den Trieben, nach dem Animalischen
in der Menschheit. .. Und so ist der heutige Mensch in jedem Augenblick seines Lebens mit 
Bezug auf seine Seele gründlich gespalten. .. Alles dasjenige, was wir an Lebensarbeit 
suchen, tauchen wir allmählich ins Animalisch-Triebhafte; alles dasjenige, was wir an 
Lebensbeurteilungen suchen, auch wenn es auf die Mitmenschen sich erstreckt, tauchen wir 
ins Intellektualistische. .. Das intellektualistische Leben ist dasjenige, welches als solches 
eigentlich keinen besonderen Wert legt auf die irdischen Verhältnisse. Mit dem 
intellektualistischen Leben ist es so, dass man schöne moralische Grundsätze ausarbeitet 
inmitten einer sozialen Ordnung, in der die Leute Knechte, in der sie versklavt sind.“ In der 
Mitte des 19. Jahrhunderts wurden Kinder die ganze Woche über in die Kohlenschächte 
hinunter geschickt. „ Aber bei den Kohlen, die so zutage gefördert worden sind, haben sich 
dann die Leute unterhalten in Spiegelzimmern über Nächstenliebe, über allgemeine 
Menschenliebe ohne Unterschied von Rasse, Nation, Klasse und so weiter. (…) Diese 
intellektualistische Weltanschauung führt zuletzt zum vollständigen Luziferanismus.“  196, 
16ff   (>Geistesleben, modernes, >Denken, soziales)

  Intellekt, Materialismus, Tod: Über die Gedankentechnik die Scholastik wurde der 
Intellekt bis zur höchsten Blüte gebracht. Dann wurde er angewendet auf das äussere 
Naturwissen. „Wir haben dadurch dasjenige zustande gebracht, was im 19. Jahrhundert, 
namentlich gegen das Ende hin, mit einer grossen historischen Bedeutung dasteht: 
Intellektualismus und Materialismus gehören zusammen.“  206, 82  (>Materialismus)

   Beim Denken aus der blossen Logik heraus ist man mit seinem Bewusstsein an den 
physischen Leib gebunden. … „die Kräfte, die in diesen Gedanken wirken, werden dem 
modernen Menschen nicht bewusst. (…) Dadurch fällt etwas .. im modernen Menschen ab 
von der geistigen Welt und spiegelt sich am physischen Leib … so dass man wirklich für 
die moderne Zeit von einem Sündenfall sprechen könnte, der auf .. intellektuellem Gebiete 
sich ergibt.“   216, 57f   (>Tod und Denken, >Seelischer Tod, >Wissenschaft)

  Intellekt und Objektivität: „Denn dasjenige Seelenvermögen, das sich im 
Intellektualismus auslebt, ist heute schon so weit, dass die Menschen, wenn sie sich auf 
dieses Seelenvermögen verlassen, am wenigsten streiten, .. weil .. (sie) in Bezug auf das 
Vorstellungs- und Denkvermögen weit entwickelt sind, während Gefühl und Wille noch 
nicht zu solcher Objektivität entwickelt werden konnten.“  57, 60  



  „Alles was im Menschen intelligent ist und erkennt, das ist trotzdem dieser physische 
Leib, das heisst der Leichnam. Was tut denn eigentlich dieser Leichnam, den wir mit uns 
herumtragen? Er bringt es am weitesten in der mathematischen, geometrischen Erkenntnis. 
Da ist alles durchsichtig; dann wird es immer undurchsichtiger, je weiter man sich vom 
Mathematisch-Geometrischen entfernt. Das rührt davon her, dass der menschliche 
Leichnam der wirkliche Erkenner für uns heute ist, und dass das Tote nur das Tote erkennen
kann.“  296, 100  (>Mathematik ..)

  Intellekt und Soziales: Die persönliche Intelligenz ist die Grund-Seelen-Eigenschaft des 
Bewusstseinsseelenzeitalters. Begriffe kommen nicht mehr mit den Wahrnehmungen, 
sondern müssen erarbeitet werden.     186, 238

  Weil der intellektuelle Mensch dadurch befriedigt wird, „dass er in sein Ego scheinbar die 
ganze Welt hereinbekommt, verliert er den sozialen Zusammenhang mit der übrigen Welt..“ 
Die Lösung ist die Bildhaftigkeit.  342, 92

  „Dass wir durch dasjenige, zu dem wir geboren sind, die Welt nicht durchschauen können, 
das müssten wir uns in intellektueller Bescheidenheit gestehen.“ Der Intellektualismus 
dringt ein in die leblose Natur, „allein er muss straucheln gegenüber der menschlichen 
Wirklichkeit selbst, namentlich der sozialen Wirklichkeit.“   332a, 124

 
  Im Zeitalter des Intellekts war der Einzelne der Wirtschafter; in Zukunft die Assoziation.   
200, 95

 
  Wenn das Intellektuelle ergänzt wird durch Imagination, Inspiration, Intuition; wenn der 
Mensch aus seinem ganzen Wesen heraus denkt, dann wird Instinktives ins Bewusstsein 
heraufgehoben.   186, 159  

  Intellekt als Traum: „Es ist ja richtig: im Intellekt sind die Menschen seit dem 
fünfzehnten Jahrhundert furchtbar weit gekommen. Dieser Intellekt hat etwas schauderhaft 
Verführerisches, denn im Intellekt halten sich alle Menschen für wach. Aber der Intellekt 
lehrt uns gar nichts über die Welt. Er ist nämlich in Wirklichkeit bloß ein Traum von der 
Welt. Im Intellekte träumt man am allerstärksten, und indem die objektive Wissenschaft 
gerade am meisten mit dem Intellekt arbeitet, den sie auf Beobachtung und Experiment 
anwendet, träumt sie im Grunde genommen über die Welt. Aber es bleibt beim Träumen. 
Man steht durch den Intellekt in keiner objektiven Verbindung mehr mit der Welt. Der 
Intellekt ist das automatische Fortdenken, nachdem man von der Welt längst abgeschnürt 
ist. Deshalb sucht die gegenwärtige Menschheit, wenn sie ihre Seele in sich selber erfühlt, 
wenn sie ein Gefühl bekommt von sich selbst in der Seele, wieder den Anschluss an die 
Welt, sucht wieder hinzukommen zur Welt.“  217, 31

  Intellekt und Wille: „Unser neuzeitlicher besonders stark entwickelter Intellekt ist im 
Grunde genommen ein spätes Entwickelungsprodukt dessen, was im Orient drüben 
träumerisches Hellsehen war. Dieses träumerische Hellsehen hat abgeworfen, was 
unmittelbarer Einblick in die Außenwelt war, und hat sich herauf entwickelt zu unserer 
inneren logischen Ordnung, zu dem, was heute das grosse Mittel ist, um Naturerkenntnis zu 
erringen.“ Aber „Wer heute, ohne verbunden zu sein mit dem, was Erbschaft ist aus dem 
Orient, in der Menschheit aufwächst und so auf sich zurückgewiesen ist, wie es der 

  „Alles was im Menschen intelligent ist und erkennt, das ist trotzdem dieser physische 
Leib, das heisst der Leichnam. Was tut denn eigentlich dieser Leichnam, den wir mit uns 
herumtragen? Er bringt es am weitesten in der mathematischen, geometrischen Erkenntnis. 
Da ist alles durchsichtig; dann wird es immer undurchsichtiger, je weiter man sich vom 
Mathematisch-Geometrischen entfernt. Das rührt davon her, dass der menschliche 
Leichnam der wirkliche Erkenner für uns heute ist, und dass das Tote nur das Tote erkennen
kann.“  296, 100  (>Mathematik ..)

  Intellekt und Soziales: Die persönliche Intelligenz ist die Grund-Seelen-Eigenschaft des 
Bewusstseinsseelenzeitalters. Begriffe kommen nicht mehr mit den Wahrnehmungen, 
sondern müssen erarbeitet werden.     186, 238

  Weil der intellektuelle Mensch dadurch befriedigt wird, „dass er in sein Ego scheinbar die 
ganze Welt hereinbekommt, verliert er den sozialen Zusammenhang mit der übrigen Welt..“ 
Die Lösung ist die Bildhaftigkeit.  342, 92

  „Dass wir durch dasjenige, zu dem wir geboren sind, die Welt nicht durchschauen können, 
das müssten wir uns in intellektueller Bescheidenheit gestehen.“ Der Intellektualismus 
dringt ein in die leblose Natur, „allein er muss straucheln gegenüber der menschlichen 
Wirklichkeit selbst, namentlich der sozialen Wirklichkeit.“   332a, 124

 
  Im Zeitalter des Intellekts war der Einzelne der Wirtschafter; in Zukunft die Assoziation.   
200, 95

 
  Wenn das Intellektuelle ergänzt wird durch Imagination, Inspiration, Intuition; wenn der 
Mensch aus seinem ganzen Wesen heraus denkt, dann wird Instinktives ins Bewusstsein 
heraufgehoben.   186, 159  

  Intellekt als Traum: „Es ist ja richtig: im Intellekt sind die Menschen seit dem 
fünfzehnten Jahrhundert furchtbar weit gekommen. Dieser Intellekt hat etwas schauderhaft 
Verführerisches, denn im Intellekt halten sich alle Menschen für wach. Aber der Intellekt 
lehrt uns gar nichts über die Welt. Er ist nämlich in Wirklichkeit bloß ein Traum von der 
Welt. Im Intellekte träumt man am allerstärksten, und indem die objektive Wissenschaft 
gerade am meisten mit dem Intellekt arbeitet, den sie auf Beobachtung und Experiment 
anwendet, träumt sie im Grunde genommen über die Welt. Aber es bleibt beim Träumen. 
Man steht durch den Intellekt in keiner objektiven Verbindung mehr mit der Welt. Der 
Intellekt ist das automatische Fortdenken, nachdem man von der Welt längst abgeschnürt 
ist. Deshalb sucht die gegenwärtige Menschheit, wenn sie ihre Seele in sich selber erfühlt, 
wenn sie ein Gefühl bekommt von sich selbst in der Seele, wieder den Anschluss an die 
Welt, sucht wieder hinzukommen zur Welt.“  217, 31

  Intellekt und Wille: „Unser neuzeitlicher besonders stark entwickelter Intellekt ist im 
Grunde genommen ein spätes Entwickelungsprodukt dessen, was im Orient drüben 
träumerisches Hellsehen war. Dieses träumerische Hellsehen hat abgeworfen, was 
unmittelbarer Einblick in die Außenwelt war, und hat sich herauf entwickelt zu unserer 
inneren logischen Ordnung, zu dem, was heute das grosse Mittel ist, um Naturerkenntnis zu 
erringen.“ Aber „Wer heute, ohne verbunden zu sein mit dem, was Erbschaft ist aus dem 
Orient, in der Menschheit aufwächst und so auf sich zurückgewiesen ist, wie es der 



Proletarier ist und wie es auch viele, viele Menschen der höheren Stände sind, bei dem ist es
nicht in erster Linie der Intellekt, der in den Umkreis seines Interesses tritt, bei dem ist es 
der Wille vor allen Dingen, dasjenige, was aus den Tiefen herauf dringt in die Seele, was 
durchaus aus dem Menschen selber kommt.“  83, 261f  (>Triebe, >Mensch und Kosmos, 
>Westen und Wille, >Einrichtungen oder Menschen)

  Intelligenz und Böses: „Es ist schließlich gar nicht umsonst, dass die Intelligenz dem 
gegenwärtigen Menschen so viel Stolz und Hochmut einflößen kann. Das ist, möchte ich 
sagen, der Vorgeschmack für das Böse-Werden der Intelligenz im fünften nachatlantischen 
Zeitraum, an dessen Anfang wir stehen. Und würde der Mensch nichts anderes ausbilden als
seine Intelligenz, dann würde er auf der Erde ein böses Wesen werden. Wir dürfen nicht 
rechnen, wenn wir mit der Zukunft der Menschheit rechnen und diese Zukunft uns als 
heilsam denken wollen, wir dürfen nicht rechnen auf die einseitige Ausbildung der 
Intelligenz. Diese Intelligenz war noch in der ägyptisch-chaldäischen Zeit etwas Gutes, 
diese Intelligenz ist dann dasjenige geworden, was seine Verwandtschaft eingegangen hat 
mit den Kräften des Todes. Diese Intelligenz wird eine Verwandtschaft eingehen mit den 
Kräften des Irrtums, der Täuschung und des Bösen. Das ist etwas, worüber sich die 
Menschheit eigentlich keiner Illusion hingeben sollte. Die Menschheit sollte unbefangen 
damit rechnen, dass sie sich zu schützen hat gegen die einseitige Entwickelung der 
Intelligenz.“  296, 89f  (>Abstraktion tierisch)

  „Man denke nur, was das dritte von den Entwickelungsgliedern, die durch den 
Materialismus der Menschheit drohen, über die Menschen heute schon bringt. Sehen Sie, 
wenn Sie bedenken, mit wie viel Grausamkeiten die heutige Kulturentwickelung durchsetzt 
ist, die sich kaum vergleichen lassen mit den Grausamkeiten barbarischer Zeitalter, dann 
werden Sie kaum zweifeln können, dass sich die Morgenröte für den Abstieg der Intelligenz
deutlich ankündigt. .. Es ist zweierlei heute schon stark zu bemerken: Menschen, die sehr 
intelligent sind und die einen deutlichen Hang zum Bösen haben; und es ist auf der anderen 
Seite zu bemerken, wie viele Menschen unbewusst diesen Hang zum Bösen dadurch 
unterdrücken, nicht bekämpfen, dass sie ihre Intelligenz schlafen lassen."  296, 93

  Intelligenz und Christus-Prinzip: „Es wäre natürlich eine völlig falsche Spekulation, zu 
glauben, dass man etwa die Intelligenz unterdrücken soll. Die Intelligenz darf nicht 
unterdrückt werden, aber es gehört für den Einsichtigen in der Zukunft ein gewisser Mut 
dazu, der Intelligenz sich hinzugeben, weil die Intelligenz die Versuchung bringt zum Bösen
und zum Irrtum, und weil wir in der Durchdringung der Intelligenz mit dem Christus-
Prinzip finden müssen die Möglichkeit, diese Intelligenz umzuwandeln. Ganz und gar 
ahrimanisch würde die Intelligenz der Menschen, wenn das Christus-Prinzip die Seelen der 
Menschen nicht durchdränge.“ 296, 93

  Intelligenz unintelligent: „Diejenigen Menschen, die heute als die Intelligenten gelten, 
die reden zuweilen etwas höchst Unintelligentes. Die reden von etwas, was durchaus die 
Zeit nicht vorwärtsbringen kann.“  336, 239

  Interesse: „Die Entstehung der Interessen liegt ausserhalb des Kreises, der das 
Wirtschaftsleben umgrenzt. Sie bilden sich mit der Entfaltung des seelischen und 
natürlichen Menschenwesens.“   Kp, 67 (>Individualität, >Bedürfnisse)

Proletarier ist und wie es auch viele, viele Menschen der höheren Stände sind, bei dem ist es
nicht in erster Linie der Intellekt, der in den Umkreis seines Interesses tritt, bei dem ist es 
der Wille vor allen Dingen, dasjenige, was aus den Tiefen herauf dringt in die Seele, was 
durchaus aus dem Menschen selber kommt.“  83, 261f  (>Triebe, >Mensch und Kosmos, 
>Westen und Wille, >Einrichtungen oder Menschen)

  Intelligenz und Böses: „Es ist schließlich gar nicht umsonst, dass die Intelligenz dem 
gegenwärtigen Menschen so viel Stolz und Hochmut einflößen kann. Das ist, möchte ich 
sagen, der Vorgeschmack für das Böse-Werden der Intelligenz im fünften nachatlantischen 
Zeitraum, an dessen Anfang wir stehen. Und würde der Mensch nichts anderes ausbilden als
seine Intelligenz, dann würde er auf der Erde ein böses Wesen werden. Wir dürfen nicht 
rechnen, wenn wir mit der Zukunft der Menschheit rechnen und diese Zukunft uns als 
heilsam denken wollen, wir dürfen nicht rechnen auf die einseitige Ausbildung der 
Intelligenz. Diese Intelligenz war noch in der ägyptisch-chaldäischen Zeit etwas Gutes, 
diese Intelligenz ist dann dasjenige geworden, was seine Verwandtschaft eingegangen hat 
mit den Kräften des Todes. Diese Intelligenz wird eine Verwandtschaft eingehen mit den 
Kräften des Irrtums, der Täuschung und des Bösen. Das ist etwas, worüber sich die 
Menschheit eigentlich keiner Illusion hingeben sollte. Die Menschheit sollte unbefangen 
damit rechnen, dass sie sich zu schützen hat gegen die einseitige Entwickelung der 
Intelligenz.“  296, 89f  (>Abstraktion tierisch)

  „Man denke nur, was das dritte von den Entwickelungsgliedern, die durch den 
Materialismus der Menschheit drohen, über die Menschen heute schon bringt. Sehen Sie, 
wenn Sie bedenken, mit wie viel Grausamkeiten die heutige Kulturentwickelung durchsetzt 
ist, die sich kaum vergleichen lassen mit den Grausamkeiten barbarischer Zeitalter, dann 
werden Sie kaum zweifeln können, dass sich die Morgenröte für den Abstieg der Intelligenz
deutlich ankündigt. .. Es ist zweierlei heute schon stark zu bemerken: Menschen, die sehr 
intelligent sind und die einen deutlichen Hang zum Bösen haben; und es ist auf der anderen 
Seite zu bemerken, wie viele Menschen unbewusst diesen Hang zum Bösen dadurch 
unterdrücken, nicht bekämpfen, dass sie ihre Intelligenz schlafen lassen."  296, 93

  Intelligenz und Christus-Prinzip: „Es wäre natürlich eine völlig falsche Spekulation, zu 
glauben, dass man etwa die Intelligenz unterdrücken soll. Die Intelligenz darf nicht 
unterdrückt werden, aber es gehört für den Einsichtigen in der Zukunft ein gewisser Mut 
dazu, der Intelligenz sich hinzugeben, weil die Intelligenz die Versuchung bringt zum Bösen
und zum Irrtum, und weil wir in der Durchdringung der Intelligenz mit dem Christus-
Prinzip finden müssen die Möglichkeit, diese Intelligenz umzuwandeln. Ganz und gar 
ahrimanisch würde die Intelligenz der Menschen, wenn das Christus-Prinzip die Seelen der 
Menschen nicht durchdränge.“ 296, 93

  Intelligenz unintelligent: „Diejenigen Menschen, die heute als die Intelligenten gelten, 
die reden zuweilen etwas höchst Unintelligentes. Die reden von etwas, was durchaus die 
Zeit nicht vorwärtsbringen kann.“  336, 239

  Interesse: „Die Entstehung der Interessen liegt ausserhalb des Kreises, der das 
Wirtschaftsleben umgrenzt. Sie bilden sich mit der Entfaltung des seelischen und 
natürlichen Menschenwesens.“   Kp, 67 (>Individualität, >Bedürfnisse)



  Es gibt nichts Uninteressantes im Leben, wenn nur ein gesunder sozialer Organismus da 
ist, in den der Mensch seinem Karma gemäss hineingestellt ist. 189, 7.3.19

  „Also Interesse und Aufmerksamkeit für die Umgebung fördert Gemüt und Willen. 
Stumpfsinn und Eigensinn bewirken das Gegenteil.“  130, 130  (>Motivierung)

 
  In unserer wirtschaftlichen Struktur hat der Arbeiter Konsumenten-Interessen und der
Kapitalist Produzenten-Interessen vom Ertrag her. „Was wir erreichen müssen, ist, dass wir“
die an der Gestaltung der Wirtschaft Beteiligten „gleichermassen interessieren für Konsum 
und Produktion.“  337a, 25  (>Produzenten-Interessen, >Egoismus und Konsum)

 
 „Warum ist denn all das Unglück über die Erde hereingebrochen..? Ja, der letzte Grund ist 
doch der, dass die Interessen der Menschen so eng geworden sind.. “  190, 103

 
  Interesse von Mensch zu Mensch:  „.. was dem Bewusstseinszeitalter besonders eigen 
ist, ist Absonderung des einen Menschen vom anderen. Das bedingt ja die Individualität, 
das bedingt die Persönlichkeit..“  Als Ausgleich: gegenseitiges Interesse.   185, 96 

 
  In Schopenhauers Mitleidslehre oder sogar in Kants kategorischem Imperativ ist etwas 
abstrakt angesprochen, was im sozialen Organismus konkret angesprochen ist: Das soziale 
Leben kann nur gesund werden „durch Menschen, die von den Interessen der anderen 
ausgehen.“ Also nicht abstrakt: „Moral begründen ist schwer“ (Schopenhauer).   338, 30 

 
  Es geht darum, Interesse für das Konkrete jedes einzelnen Menschen zu entwickeln neben 
dem „Drang, ein viel zu grosses Interesse zu haben für dasjenige, was wir selbst 
auskochen.“ Aber das ist auch notwendig, sonst würden wir „ertrinken in unserer 
Menschenkenntnis.“  184, 203f   (>Kapitalismus und fehlendes Interesse)

 
 „Sie haben nicht das rechte Interesse, wenn Sie glauben, Sie können sich für eine 
Hundertfrankennote etwas kaufen, und denken nicht daran, dass dies ein soziales Verhältnis 
bedingt zu so und so vielen Menschen und ihren Arbeitskräften.“  186, 169

  Interesse und Produktion: Das innerliche vereinte Erleben einer in Gemeinschaft 
betriebenen Sache führt zu sachlichem Interesse an der Hervorbringung von Produkten und 
Leistungen, zusammen mit der auf der Kapitalgrundlage ruhenden Leitung des 
Wirtschaftslebens, und kann das Profit-Interesse am Kapital ablösen.   Kp, 95f

  „So, wie ich dich mache, dienst du den anderen Menschen, .. die ich brüderlich betrachte -,
anstatt dies den menschlichen Erzeugnissen mitzugeben, sieht man heute auf das, was man 
als den Verkaufspreis des Erzeugnisses ins Hauptbuch schreiben kann. In dieser Loslösung 
des Menschen vom Interesse am Menschenwert liegt der eigentliche Schaden des Kapital- 
und Lohnverhältnisses.“   330, 288f    (>Motivierung)

  Interessen seelischer Art, Kultur- und konkrete Menschheitsinteressen können erfordern, 
dass z.B. „auf diesem Grund und Boden ein bestimmtes Produkt gepflanzt wird“ und nicht 
etwa eine Gegend abgeholzt wird. Im Geldkapitalismus verschwinden solche 
Gesichtspunkte sofort und es wird „ein abstraktes Prinzip.. über alles das hinüber ergossen, 
was früher konkretes Menschheitsinteresse war.“  337a, 147f  (>Gewinnsucht)

  Es gibt nichts Uninteressantes im Leben, wenn nur ein gesunder sozialer Organismus da 
ist, in den der Mensch seinem Karma gemäss hineingestellt ist. 189, 7.3.19

  „Also Interesse und Aufmerksamkeit für die Umgebung fördert Gemüt und Willen. 
Stumpfsinn und Eigensinn bewirken das Gegenteil.“  130, 130  (>Motivierung)

 
  In unserer wirtschaftlichen Struktur hat der Arbeiter Konsumenten-Interessen und der
Kapitalist Produzenten-Interessen vom Ertrag her. „Was wir erreichen müssen, ist, dass wir“
die an der Gestaltung der Wirtschaft Beteiligten „gleichermassen interessieren für Konsum 
und Produktion.“  337a, 25  (>Produzenten-Interessen, >Egoismus und Konsum)

 
 „Warum ist denn all das Unglück über die Erde hereingebrochen..? Ja, der letzte Grund ist 
doch der, dass die Interessen der Menschen so eng geworden sind.. “  190, 103

 
  Interesse von Mensch zu Mensch:  „.. was dem Bewusstseinszeitalter besonders eigen 
ist, ist Absonderung des einen Menschen vom anderen. Das bedingt ja die Individualität, 
das bedingt die Persönlichkeit..“  Als Ausgleich: gegenseitiges Interesse.   185, 96 

 
  In Schopenhauers Mitleidslehre oder sogar in Kants kategorischem Imperativ ist etwas 
abstrakt angesprochen, was im sozialen Organismus konkret angesprochen ist: Das soziale 
Leben kann nur gesund werden „durch Menschen, die von den Interessen der anderen 
ausgehen.“ Also nicht abstrakt: „Moral begründen ist schwer“ (Schopenhauer).   338, 30 

 
  Es geht darum, Interesse für das Konkrete jedes einzelnen Menschen zu entwickeln neben 
dem „Drang, ein viel zu grosses Interesse zu haben für dasjenige, was wir selbst 
auskochen.“ Aber das ist auch notwendig, sonst würden wir „ertrinken in unserer 
Menschenkenntnis.“  184, 203f   (>Kapitalismus und fehlendes Interesse)

 
 „Sie haben nicht das rechte Interesse, wenn Sie glauben, Sie können sich für eine 
Hundertfrankennote etwas kaufen, und denken nicht daran, dass dies ein soziales Verhältnis 
bedingt zu so und so vielen Menschen und ihren Arbeitskräften.“  186, 169

  Interesse und Produktion: Das innerliche vereinte Erleben einer in Gemeinschaft 
betriebenen Sache führt zu sachlichem Interesse an der Hervorbringung von Produkten und 
Leistungen, zusammen mit der auf der Kapitalgrundlage ruhenden Leitung des 
Wirtschaftslebens, und kann das Profit-Interesse am Kapital ablösen.   Kp, 95f

  „So, wie ich dich mache, dienst du den anderen Menschen, .. die ich brüderlich betrachte -,
anstatt dies den menschlichen Erzeugnissen mitzugeben, sieht man heute auf das, was man 
als den Verkaufspreis des Erzeugnisses ins Hauptbuch schreiben kann. In dieser Loslösung 
des Menschen vom Interesse am Menschenwert liegt der eigentliche Schaden des Kapital- 
und Lohnverhältnisses.“   330, 288f    (>Motivierung)

  Interessen seelischer Art, Kultur- und konkrete Menschheitsinteressen können erfordern, 
dass z.B. „auf diesem Grund und Boden ein bestimmtes Produkt gepflanzt wird“ und nicht 
etwa eine Gegend abgeholzt wird. Im Geldkapitalismus verschwinden solche 
Gesichtspunkte sofort und es wird „ein abstraktes Prinzip.. über alles das hinüber ergossen, 
was früher konkretes Menschheitsinteresse war.“  337a, 147f  (>Gewinnsucht)



 
  Interessen zum Recht machen: „Im Einheitsstaate .. wird eine wirtschaftliche Gruppe 
ihre Interessen zum Gesetz, zum öffentlichen Recht machen können. In dem 
dreigegliederten Organismus wird dies nicht geschehen können, weil wirtschaftliche 
Interessen nur im Wirtschaftskreislauf sich ausleben können ..“   24, 218

  „Man kann immer, wenn Interessenvertretungen wirtschaftlicher Art in den Parlamenten 
sitzen, Majoritäten zusammenbringen, die aus den wirtschaftlichen Interessen heraus 
Beschlüsse fassen, dadurch Rechte schaffen, die aber gar nichts zu tun haben mit dem, was 
aus dem Gefühl heraus von Mensch zu Mensch als Rechtsbewusstsein waltet.“   332a, 88

  Internationale: Ab 1848 tritt neben die römisch-katholische Internationale mit ihrer 
Universalidee die Internationale des Sozialismus. Das Entgegengesetzte des Nationalen. 
185, 57   (>Sozialismus, >Katholizismus)

  Internationales Leben: „Mit diesen nationalen Aspirationen verbindet man ja heute 
etwas, was man noch immer für selbstverständlich ansieht, während (eigentlich) .. beginnen 
müsste im entscheidendsten Sinne ein internationales Element.“  190, 34  (>Menschheit)

  „Das internationale Leben der Menschheit strebt danach, die geistigen Beziehungen der 
Völker und die wirtschaftlichen der einzelnen Erdgebiete voneinander unabhängig zu 
machen. Dieser Notwendigkeit in der Entwicklung der Menschheit wird durch die 
Dreigliederung der sozialen Organismen Rechnung getragen. In dem dreigliedrigen sozialen
Organismus bildet das Rechtsleben auf demokratischer Grundlage das Band zwischen dem 
Wirtschaftsleben, das aus seinen Bedürfnissen heraus internationale Beziehungen herstellt, 
und dem Geistesleben, das solche aus seinen Kräften gestaltet.“  24, 25f  (Das Rechtsleben 
ist nicht international; >Volk und Recht) 

  „Die Menschen sind über die Erde hin verschieden. Und gerade gegen die Zukunft hin 
wird sich diese Verschiedenheit trotz allem Internationalismus immer mehr und mehr 
zeigen. Und die Folge wird sein, dass derjenige einen ganz unwirklichen Gedanken 
ausspricht, der da glaubt, man könne in Russland geradeso wie in China, geradeso wie in 
Südamerika, in Deutschland oder wie in Frankreich sozialisieren, der also absolute 
Gedanken da ausspricht, wo individuelle, relative Gedanken allein der Wirklichkeit 
entsprechen.“ 186, 64  (>Dreigliederung geographisch)

  Der Intellektualismus kann nicht das Leben gestalten. Das bezeugt, „dass diese neuere 
wissenschaftliche Richtung, die zugleich mit Kapitalismus und Kulturtechnik 
heraufgekommen ist, zwar ein internationales Element enthält“, aber zugleich ohnmächtig 
„zur Begründung eines wirklichen internationalen Lebens der Menschheit“ ist.   332a, 196f

  
  „Die Menschen sind über die Erde hin verschieden.“ Die menschlichen Einrichtungen über
die Erde hin müssen verschieden sein. Individuelle, relative Gedanken entsprechen allein 
der Wirklichkeit – nicht absolute.   186, 64

  Internationalität: „Derjenige allein wird das internationale Problem als ein Glied der 
ganzen sozialen Frage erkennen, der durchschaut, wie der Preis des Stückchens Brot, das 
auf den Tisch eines jeden kommt, mit der gesamten Weltwirtschaft zusammenhängt, wie 

 
  Interessen zum Recht machen: „Im Einheitsstaate .. wird eine wirtschaftliche Gruppe 
ihre Interessen zum Gesetz, zum öffentlichen Recht machen können. In dem 
dreigegliederten Organismus wird dies nicht geschehen können, weil wirtschaftliche 
Interessen nur im Wirtschaftskreislauf sich ausleben können ..“   24, 218

  „Man kann immer, wenn Interessenvertretungen wirtschaftlicher Art in den Parlamenten 
sitzen, Majoritäten zusammenbringen, die aus den wirtschaftlichen Interessen heraus 
Beschlüsse fassen, dadurch Rechte schaffen, die aber gar nichts zu tun haben mit dem, was 
aus dem Gefühl heraus von Mensch zu Mensch als Rechtsbewusstsein waltet.“   332a, 88

  Internationale: Ab 1848 tritt neben die römisch-katholische Internationale mit ihrer 
Universalidee die Internationale des Sozialismus. Das Entgegengesetzte des Nationalen. 
185, 57   (>Sozialismus, >Katholizismus)

  Internationales Leben: „Mit diesen nationalen Aspirationen verbindet man ja heute 
etwas, was man noch immer für selbstverständlich ansieht, während (eigentlich) .. beginnen 
müsste im entscheidendsten Sinne ein internationales Element.“  190, 34  (>Menschheit)

  „Das internationale Leben der Menschheit strebt danach, die geistigen Beziehungen der 
Völker und die wirtschaftlichen der einzelnen Erdgebiete voneinander unabhängig zu 
machen. Dieser Notwendigkeit in der Entwicklung der Menschheit wird durch die 
Dreigliederung der sozialen Organismen Rechnung getragen. In dem dreigliedrigen sozialen
Organismus bildet das Rechtsleben auf demokratischer Grundlage das Band zwischen dem 
Wirtschaftsleben, das aus seinen Bedürfnissen heraus internationale Beziehungen herstellt, 
und dem Geistesleben, das solche aus seinen Kräften gestaltet.“  24, 25f  (Das Rechtsleben 
ist nicht international; >Volk und Recht) 

  „Die Menschen sind über die Erde hin verschieden. Und gerade gegen die Zukunft hin 
wird sich diese Verschiedenheit trotz allem Internationalismus immer mehr und mehr 
zeigen. Und die Folge wird sein, dass derjenige einen ganz unwirklichen Gedanken 
ausspricht, der da glaubt, man könne in Russland geradeso wie in China, geradeso wie in 
Südamerika, in Deutschland oder wie in Frankreich sozialisieren, der also absolute 
Gedanken da ausspricht, wo individuelle, relative Gedanken allein der Wirklichkeit 
entsprechen.“ 186, 64  (>Dreigliederung geographisch)

  Der Intellektualismus kann nicht das Leben gestalten. Das bezeugt, „dass diese neuere 
wissenschaftliche Richtung, die zugleich mit Kapitalismus und Kulturtechnik 
heraufgekommen ist, zwar ein internationales Element enthält“, aber zugleich ohnmächtig 
„zur Begründung eines wirklichen internationalen Lebens der Menschheit“ ist.   332a, 196f

  
  „Die Menschen sind über die Erde hin verschieden.“ Die menschlichen Einrichtungen über
die Erde hin müssen verschieden sein. Individuelle, relative Gedanken entsprechen allein 
der Wirklichkeit – nicht absolute.   186, 64

  Internationalität: „Derjenige allein wird das internationale Problem als ein Glied der 
ganzen sozialen Frage erkennen, der durchschaut, wie der Preis des Stückchens Brot, das 
auf den Tisch eines jeden kommt, mit der gesamten Weltwirtschaft zusammenhängt, wie 



nicht gleichgültig ist, was in Australien oder in Amerika vor sich geht, was dort von 
Menschen erarbeitet wird für das, was hier als Preis für ein Stückchen Brot oder für Kohlen 
entsteht.“ Aber „dieses internationale Leben der Menschen“ hat sich im Krieg „ad absurdum
geführt“ … Und versagt haben selbst für ihre eigene Anschauung diejenigen Ideen und 
Ideenbestrebungen, die gerade auf ihren internationalen Charakter den allergrössten Wert 
gelegt haben .. , wie das internationale Christentum ..“.  332a, 186 (>Nationalismus und 
Internationalismus)

  „Die menschlichen Bedürfnisse sind international. Nur stehen sie polarisch gegenüber 
demjenigen, was das Internationale des Geistes ist. Das Internationale des Geistes muss das 
Verständnis liefern“ zwischen den Völkern. „Der Egoismus aber ist ebenso international. Er 
wird nur eine Brücke schaffen können zu der Weltproduktion, wenn diese Weltproduktion 
aus einem gemeinsamen geistigen Verständnis .. hervorgeht. Niemals werden aus den 
Volksegoismen heraus Verständnisse für die gemeinsame Konsumtion entstehen können, die
auf dem gemeinsamen Egoismus beruht. Allein aber aus der gemeinsamen Geistanschauung
kann sich das entwickeln, was nicht aus dem Egoismus, was schließlich aus der Liebe 
kommt .. und daher die Produktion beherrschen kann.“ Nur eine wirkliche Geistanschauung
ist mächtig genug, „um zur gemeinsamen Weltkonsumtion die gemeinsame Weltproduktion 
zu schaffen.“ 332a, 201 (>Egoismus und Liebe) 

  Intuition: „Intuition ist das im rein Geistigen verlaufende bewusste Erleben eines rein 
geistigen Inhaltes. Nur durch eine Intuition kann die Wesenheit des Denkens erfasst werden.
Nur wenn man sich zu der in der unbefangenen Beobachtung gewonnenen Anerkennung 
dieser Wahrheit über die intuitive Wesenheit des Denkens hindurchgerungen hat, gelingt es, 
den Weg frei zu bekommen für eine Anschauung der menschlichen leiblich-seelischen 
Organisation. Man erkennt, dass diese Organisation an dem Wesen des Denkens nichts 
bewirken kann.(..) sondern sie weicht, wenn die Tätigkeit des Denkens auftritt, zurück; sie 
hebt ihre eigene Tätigkeit auf, sie macht einen Platz frei; und an dem freigewordenen Platz 
tritt das Denken auf. Dem Wesenhaften, das im Denken wirkt, obliegt ein Doppeltes: 
Erstens drängt es die menschliche Organisation in deren eigener Tätigkeit zurück, und 
zweitens setzt es sich selbst an deren Stelle.“  4, 146f  (>Denken, >Leib und Geist, >Wille 
und Intuition, >Geistige Welt, >Moralische Intuition)

  „Wer unfähig ist, die sittlichen Ideen durch Intuition hervorzubringen, der muss sie von 
anderen empfangen.“  4, 178

  „Denn, wenn auch einerseits das intuitiv erlebte Denken ein im Menschengeiste sich 
vollziehender tätiger Vorgang ist, so ist es andererseits zugleich eine geistige, ohne 
sinnliches Organ erfasste Wahrnehmung. Es ist eine Wahrnehmung, in der der 
Wahrnehmende selbst tätig ist, und es ist eine Selbstbetätigung, die zugleich 
wahrgenommen wird. Im intuitiv erlebten Denken ist der Mensch in eine geistige Welt auch
als Wahrnehmender versetzt.   4, 256

  Mit dem Bewusstsein etwas erfassen nicht als Wissen, sondern als Geschehen, als 
Weltgeschehen.  115, 15.12.11  (>Ich, reales, >Urgedanken)

  „Man durchschaut dann wieder durch Intuition, wie aus dem Stoffwechsel heraus durch 
den Willen, der aber jetzt seine Motive im reinen Denken hat, der Stoff in der menschlichen 

nicht gleichgültig ist, was in Australien oder in Amerika vor sich geht, was dort von 
Menschen erarbeitet wird für das, was hier als Preis für ein Stückchen Brot oder für Kohlen 
entsteht.“ Aber „dieses internationale Leben der Menschen“ hat sich im Krieg „ad absurdum
geführt“ … Und versagt haben selbst für ihre eigene Anschauung diejenigen Ideen und 
Ideenbestrebungen, die gerade auf ihren internationalen Charakter den allergrössten Wert 
gelegt haben .. , wie das internationale Christentum ..“.  332a, 186 (>Nationalismus und 
Internationalismus)

  „Die menschlichen Bedürfnisse sind international. Nur stehen sie polarisch gegenüber 
demjenigen, was das Internationale des Geistes ist. Das Internationale des Geistes muss das 
Verständnis liefern“ zwischen den Völkern. „Der Egoismus aber ist ebenso international. Er 
wird nur eine Brücke schaffen können zu der Weltproduktion, wenn diese Weltproduktion 
aus einem gemeinsamen geistigen Verständnis .. hervorgeht. Niemals werden aus den 
Volksegoismen heraus Verständnisse für die gemeinsame Konsumtion entstehen können, die
auf dem gemeinsamen Egoismus beruht. Allein aber aus der gemeinsamen Geistanschauung
kann sich das entwickeln, was nicht aus dem Egoismus, was schließlich aus der Liebe 
kommt .. und daher die Produktion beherrschen kann.“ Nur eine wirkliche Geistanschauung
ist mächtig genug, „um zur gemeinsamen Weltkonsumtion die gemeinsame Weltproduktion 
zu schaffen.“ 332a, 201 (>Egoismus und Liebe) 

  Intuition: „Intuition ist das im rein Geistigen verlaufende bewusste Erleben eines rein 
geistigen Inhaltes. Nur durch eine Intuition kann die Wesenheit des Denkens erfasst werden.
Nur wenn man sich zu der in der unbefangenen Beobachtung gewonnenen Anerkennung 
dieser Wahrheit über die intuitive Wesenheit des Denkens hindurchgerungen hat, gelingt es, 
den Weg frei zu bekommen für eine Anschauung der menschlichen leiblich-seelischen 
Organisation. Man erkennt, dass diese Organisation an dem Wesen des Denkens nichts 
bewirken kann.(..) sondern sie weicht, wenn die Tätigkeit des Denkens auftritt, zurück; sie 
hebt ihre eigene Tätigkeit auf, sie macht einen Platz frei; und an dem freigewordenen Platz 
tritt das Denken auf. Dem Wesenhaften, das im Denken wirkt, obliegt ein Doppeltes: 
Erstens drängt es die menschliche Organisation in deren eigener Tätigkeit zurück, und 
zweitens setzt es sich selbst an deren Stelle.“  4, 146f  (>Denken, >Leib und Geist, >Wille 
und Intuition, >Geistige Welt, >Moralische Intuition)

  „Wer unfähig ist, die sittlichen Ideen durch Intuition hervorzubringen, der muss sie von 
anderen empfangen.“  4, 178

  „Denn, wenn auch einerseits das intuitiv erlebte Denken ein im Menschengeiste sich 
vollziehender tätiger Vorgang ist, so ist es andererseits zugleich eine geistige, ohne 
sinnliches Organ erfasste Wahrnehmung. Es ist eine Wahrnehmung, in der der 
Wahrnehmende selbst tätig ist, und es ist eine Selbstbetätigung, die zugleich 
wahrgenommen wird. Im intuitiv erlebten Denken ist der Mensch in eine geistige Welt auch
als Wahrnehmender versetzt.   4, 256

  Mit dem Bewusstsein etwas erfassen nicht als Wissen, sondern als Geschehen, als 
Weltgeschehen.  115, 15.12.11  (>Ich, reales, >Urgedanken)

  „Man durchschaut dann wieder durch Intuition, wie aus dem Stoffwechsel heraus durch 
den Willen, der aber jetzt seine Motive im reinen Denken hat, der Stoff in der menschlichen 



Organisation an die Stelle hineingeschoben wird, wo abgebaut werden soll. Das Denken als 
solches baut ab, der Wille baut auf.“  78, 146  (>Elektrizität)

  Erst mit dem intuitiven Bewusstsein kann die Reinkarnation erforscht werden.  73, 194 

  Die Gesellschaft muss von Begriffen hören, „die notwendig sind, damit in unserer 
komplizierten Gesellschaft die Produktionsmittel da sind, und damit der Boden in 
entsprechender Weise unter den Menschen wirke. Dazu ist notwendig, dass intuitive 
Begriffe in dieser Gesellschaft verbreitet werden. Diese Begriffe, die Sie finden in meinem 
Buch „Die Kernpunkte der sozialen Frage“ über das Kapital, die werden nur in einer 
Gesellschaft erblühen, die empfänglich ist für intuitive Begriffe.“  296, 61   

  Intuition und Recht: „Es wäre gut, den Begriff der Intuition klar zu machen und zwar so, 
dass gezeigt würde: das «Recht» ist gerade das Umgekehrte der Intuition. Im Recht verliert 
sich der Mensch ganz in die äußere Sachlichkeit. Kehren Sie das um: der Mensch verliert 
sich ganz an den Geist, dann haben Sie die Intuition. Von da könnte man ausgehen: Fasst 
man den Begriff des Menschen, der sich in der physischen Welt verliert, genau, kehrt man 
ihn um, so hat man den Begriff des vorgeburtlichen und nachtodlichen Menschen.  .. Das 
Recht ist der Geist in seinem Anderssein, Aussersichsein. Hätte Hegel das so gesagt, so 
hätte er recht. Er hat aber nicht das Recht so genannt, sondern die Natur. Und die Natur ist 
nicht der Geist in seinem Anderssein, sondern der Geist in seiner ganz entsprechenden 
Negativität. Die Natur verhält sich zum Geist wie die Schuld zum Kapital. Natur ist Loch 
im Geist.“  Molt, 239

  Irrtum: Nur dadurch, dass man weiß, welches der Irrtum ist, kommt man zu einer 
Überzeugung der Wahrheit. Die Wahrheit so aufnehmen, dass sie die eigene Angelegenheit 
der Seele wird, dass sie hineingreift in die Entwickelung, das kann man nur, wenn man die 
Wahrheit aus dem Mutterboden des Irrtums herausholt.  59, 168  (>Wahrheit)

  Irrtum und Krankheit: „Erst als der Mensch in sich selbst die Fähigkeit erlangte, sein 
Verhältnis zur Umwelt zu regeln, konnte er irren, konnte er dadurch falsche innere 
Organgestaltungen hervorrufen und die Möglichkeit der Erkrankung in sich verpflanzen. ..  
Als noch alles unter dem Einfluss der göttlichen Mächte und Kräfte stand, als es noch nicht 
an ihm lag, sein Leben zu führen, da war die Möglichkeit der Erkrankung noch nicht 
gegeben.“  107, 218 

 

  Jahve; Jehova: „In unserem Ich finden wir einen Funken dieser Jahve-Gottheit, wie in 
dem Wassertropfen dieselbe Wesenheit ist wie im Meer.“ Vor der Verstandeslogik hatte der 
Mensch ein universelles Gedächtnis ausgebildet. Man gab den Namen Adam oder Noah 
dem, der sich durch die Generationen zurückerinnerte. Die Erinnerung an die Patriarchen 
begründete die menschliche Ordnung. Die Menschen handelten als Gattungswesen; der 
„vergeistigte Instinkt Gottes“ lebte in ihnen. Moses hat im brennenden Dornbusch zum 
ersten Mal den „Ich bin der ich bin“ erlebt. So wurde „derselbe Gott, der vordem als 

Organisation an die Stelle hineingeschoben wird, wo abgebaut werden soll. Das Denken als 
solches baut ab, der Wille baut auf.“  78, 146  (>Elektrizität)

  Erst mit dem intuitiven Bewusstsein kann die Reinkarnation erforscht werden.  73, 194 

  Die Gesellschaft muss von Begriffen hören, „die notwendig sind, damit in unserer 
komplizierten Gesellschaft die Produktionsmittel da sind, und damit der Boden in 
entsprechender Weise unter den Menschen wirke. Dazu ist notwendig, dass intuitive 
Begriffe in dieser Gesellschaft verbreitet werden. Diese Begriffe, die Sie finden in meinem 
Buch „Die Kernpunkte der sozialen Frage“ über das Kapital, die werden nur in einer 
Gesellschaft erblühen, die empfänglich ist für intuitive Begriffe.“  296, 61   

  Intuition und Recht: „Es wäre gut, den Begriff der Intuition klar zu machen und zwar so, 
dass gezeigt würde: das «Recht» ist gerade das Umgekehrte der Intuition. Im Recht verliert 
sich der Mensch ganz in die äußere Sachlichkeit. Kehren Sie das um: der Mensch verliert 
sich ganz an den Geist, dann haben Sie die Intuition. Von da könnte man ausgehen: Fasst 
man den Begriff des Menschen, der sich in der physischen Welt verliert, genau, kehrt man 
ihn um, so hat man den Begriff des vorgeburtlichen und nachtodlichen Menschen.  .. Das 
Recht ist der Geist in seinem Anderssein, Aussersichsein. Hätte Hegel das so gesagt, so 
hätte er recht. Er hat aber nicht das Recht so genannt, sondern die Natur. Und die Natur ist 
nicht der Geist in seinem Anderssein, sondern der Geist in seiner ganz entsprechenden 
Negativität. Die Natur verhält sich zum Geist wie die Schuld zum Kapital. Natur ist Loch 
im Geist.“  Molt, 239

  Irrtum: Nur dadurch, dass man weiß, welches der Irrtum ist, kommt man zu einer 
Überzeugung der Wahrheit. Die Wahrheit so aufnehmen, dass sie die eigene Angelegenheit 
der Seele wird, dass sie hineingreift in die Entwickelung, das kann man nur, wenn man die 
Wahrheit aus dem Mutterboden des Irrtums herausholt.  59, 168  (>Wahrheit)

  Irrtum und Krankheit: „Erst als der Mensch in sich selbst die Fähigkeit erlangte, sein 
Verhältnis zur Umwelt zu regeln, konnte er irren, konnte er dadurch falsche innere 
Organgestaltungen hervorrufen und die Möglichkeit der Erkrankung in sich verpflanzen. ..  
Als noch alles unter dem Einfluss der göttlichen Mächte und Kräfte stand, als es noch nicht 
an ihm lag, sein Leben zu führen, da war die Möglichkeit der Erkrankung noch nicht 
gegeben.“  107, 218 

 

  Jahve; Jehova: „In unserem Ich finden wir einen Funken dieser Jahve-Gottheit, wie in 
dem Wassertropfen dieselbe Wesenheit ist wie im Meer.“ Vor der Verstandeslogik hatte der 
Mensch ein universelles Gedächtnis ausgebildet. Man gab den Namen Adam oder Noah 
dem, der sich durch die Generationen zurückerinnerte. Die Erinnerung an die Patriarchen 
begründete die menschliche Ordnung. Die Menschen handelten als Gattungswesen; der 
„vergeistigte Instinkt Gottes“ lebte in ihnen. Moses hat im brennenden Dornbusch zum 
ersten Mal den „Ich bin der ich bin“ erlebt. So wurde „derselbe Gott, der vordem als 



Naturkraft gewirkt hat, jetzt als Gesetzgeber wirksam.“ 57, 124ff   (>Judentum, >Christus, 
Jehova, Luzifer, >Völker und Menschheit)

  Luzifer und Ahriman wollen dem Menschen immer die ausschließliche Herrschaft des 
Kopfes aufdrängen und richten ihre Attacken auf dem Umwege des Kopfes gegen alles, was
äußerliche, rein natürliche Verwandtschaft ist. Denn alles, was Vererbungssubstanz auf der 
Erde ist, das kann nicht von Luzifer und Ahriman genommen werden. .. Alles, was auf 
Vererbung beruht, alles, was der Mensch nicht durchdenkt, was zusammenhängt mit der 
physischen Natur, das ist Jahve-Prinzip. Das Jahve-Prinzip ist am tätigsten da, wo die 
sozusagen natürliche Natur wirkt; da hat er am meisten seine natürliche Liebe ausgegossen, 
um ein Gegengewicht zu schaffen gegen die Lieblosigkeit, gegen die Tendenz der bloßen 
Weisheit von Luzifer und Ahriman.   254, 91f  (>Erde und Freiheit)

  Jahve: Gott der Geburt; Christus: Gott der Wiedergeburt.  193, 63

  „Zu dem Gott, der auch identisch ist mit dem Gott Jahve, kann man kommen, wenn man 
einfach gesund lebt.“ Das Ex deo nascimur ergibt sich von selbst, wenn man nicht 
„irgendwie einen Defekt“ hat und Atheist ist.  193, 59  (>Gesundheit - Krankheit)

 
  Jahve baut auf die Natur des Atmens. Damit hängt das abstrakte Gedankenleben 
zusammen (Gesetz), aber auch das Blut (Volksweisheit). Es ist eine „Schlafes-Atmungs-
Weisheit“. 186, 117   (>Blut, >Volk, >Gesetz, >Ich-Bewusstsein)

  Jehova, Luzifer, Christus: Der Mensch wird selbständig. „Er macht sich los aus den 
Banden der Blutsverwandtschaft, aus den Banden des Stammes und des Volkes. Er wird 
allmählich zur Persönlichkeit, allerdings zur selbstsüchtigen Persönlichkeit. Da tritt ihm aus
demselben Geist heraus der Jehova, der Ordner des höheren Lebens entgegen, der nur die 
Entwickelung regelt durch das Gesetz, durch das Gebot. Haben wir in der Natur den durch 
die sinnliche Liebe mit Notwendigkeit wirkenden Gott, so haben wir ihn jetzt in dem 
Gesetzgeber, in dem Gotte der Zehn Gebote. In ihm haben wir den Jehova, der den 
Menschen ein Gesetz gibt, dem sie sich zu fügen haben, das Ordnung in die erwachende 
Persönlichkeit hineinbringen soll, das sie zusammenfassen soll in Harmonie und Ausgleich. 
Was unten sinnliche Liebe ist, das ist oben Gebot der Sittlichkeit, das ist Gesetz, das ist 
Gebot. Heraufgehoben soll auch dasjenige werden, was nicht nur als Naturgewalt, als Gebot
wirkt, was nicht nur aus der Göttlichkeit zur Vollkommenheit strebt, sondern es soll auch 
das menschliche Selbst heraufgehoben werden. So ist es denn - nennen Sie es nun mit 
einem mehr oder weniger treffenden Ausdruck - von der allgemeinen Naturgesetzlichkeit, 
von der Notwendigkeit gegeben, dass sich die blosse Gewalt der Liebe umwandelt in das 
Prinzip der geistigen Liebe, dass aus dem Sinnen-Jehova der Christus wird, die veredelte, 
die vergeistigte Liebe, die nicht mehr bloss im Naturtrieb wirkt, sondern das Leben, das 
früher nur von dem Gesetz beherrscht werden konnte, durchglüht und vergeistigt. So wird 
der Christus zu dem Begründer des Gesetzes, das nicht wie das gewöhnliche Gesetz von 
außen an den Menschen herantritt, sondern das wie der innerste Trieb zur Sittlichkeit, zu 
einer Kraft der Seele selbst wird. Gibt Jehova ein Gebot, so gibt Christus Kraft, zu wirken.“ 
54, 323f  (>Liebe; natürliche, seelische, geistige, >Volksbewusstsein und 
Menschheitsbewusstsein)

  Die luziferischen Wesenheiten „sind die Anfacher der höheren geistigen Selbständigkeit 

Naturkraft gewirkt hat, jetzt als Gesetzgeber wirksam.“ 57, 124ff   (>Judentum, >Christus, 
Jehova, Luzifer, >Völker und Menschheit)

  Luzifer und Ahriman wollen dem Menschen immer die ausschließliche Herrschaft des 
Kopfes aufdrängen und richten ihre Attacken auf dem Umwege des Kopfes gegen alles, was
äußerliche, rein natürliche Verwandtschaft ist. Denn alles, was Vererbungssubstanz auf der 
Erde ist, das kann nicht von Luzifer und Ahriman genommen werden. .. Alles, was auf 
Vererbung beruht, alles, was der Mensch nicht durchdenkt, was zusammenhängt mit der 
physischen Natur, das ist Jahve-Prinzip. Das Jahve-Prinzip ist am tätigsten da, wo die 
sozusagen natürliche Natur wirkt; da hat er am meisten seine natürliche Liebe ausgegossen, 
um ein Gegengewicht zu schaffen gegen die Lieblosigkeit, gegen die Tendenz der bloßen 
Weisheit von Luzifer und Ahriman.   254, 91f  (>Erde und Freiheit)

  Jahve: Gott der Geburt; Christus: Gott der Wiedergeburt.  193, 63

  „Zu dem Gott, der auch identisch ist mit dem Gott Jahve, kann man kommen, wenn man 
einfach gesund lebt.“ Das Ex deo nascimur ergibt sich von selbst, wenn man nicht 
„irgendwie einen Defekt“ hat und Atheist ist.  193, 59  (>Gesundheit - Krankheit)

 
  Jahve baut auf die Natur des Atmens. Damit hängt das abstrakte Gedankenleben 
zusammen (Gesetz), aber auch das Blut (Volksweisheit). Es ist eine „Schlafes-Atmungs-
Weisheit“. 186, 117   (>Blut, >Volk, >Gesetz, >Ich-Bewusstsein)

  Jehova, Luzifer, Christus: Der Mensch wird selbständig. „Er macht sich los aus den 
Banden der Blutsverwandtschaft, aus den Banden des Stammes und des Volkes. Er wird 
allmählich zur Persönlichkeit, allerdings zur selbstsüchtigen Persönlichkeit. Da tritt ihm aus
demselben Geist heraus der Jehova, der Ordner des höheren Lebens entgegen, der nur die 
Entwickelung regelt durch das Gesetz, durch das Gebot. Haben wir in der Natur den durch 
die sinnliche Liebe mit Notwendigkeit wirkenden Gott, so haben wir ihn jetzt in dem 
Gesetzgeber, in dem Gotte der Zehn Gebote. In ihm haben wir den Jehova, der den 
Menschen ein Gesetz gibt, dem sie sich zu fügen haben, das Ordnung in die erwachende 
Persönlichkeit hineinbringen soll, das sie zusammenfassen soll in Harmonie und Ausgleich. 
Was unten sinnliche Liebe ist, das ist oben Gebot der Sittlichkeit, das ist Gesetz, das ist 
Gebot. Heraufgehoben soll auch dasjenige werden, was nicht nur als Naturgewalt, als Gebot
wirkt, was nicht nur aus der Göttlichkeit zur Vollkommenheit strebt, sondern es soll auch 
das menschliche Selbst heraufgehoben werden. So ist es denn - nennen Sie es nun mit 
einem mehr oder weniger treffenden Ausdruck - von der allgemeinen Naturgesetzlichkeit, 
von der Notwendigkeit gegeben, dass sich die blosse Gewalt der Liebe umwandelt in das 
Prinzip der geistigen Liebe, dass aus dem Sinnen-Jehova der Christus wird, die veredelte, 
die vergeistigte Liebe, die nicht mehr bloss im Naturtrieb wirkt, sondern das Leben, das 
früher nur von dem Gesetz beherrscht werden konnte, durchglüht und vergeistigt. So wird 
der Christus zu dem Begründer des Gesetzes, das nicht wie das gewöhnliche Gesetz von 
außen an den Menschen herantritt, sondern das wie der innerste Trieb zur Sittlichkeit, zu 
einer Kraft der Seele selbst wird. Gibt Jehova ein Gebot, so gibt Christus Kraft, zu wirken.“ 
54, 323f  (>Liebe; natürliche, seelische, geistige, >Volksbewusstsein und 
Menschheitsbewusstsein)

  Die luziferischen Wesenheiten „sind die Anfacher der höheren geistigen Selbständigkeit 



beim Menschen. Sie erzogen ihn zum Aufruhr gegen die Götter .. In der Paradiesessage 
erscheint deshalb Luzifer als Schlange.“ Jehova „ordnet durch richtige Gesetze die 
Blutsverwandtschaft. Das alte Gesetz schafft unter den Menschen Ordnung. Luzifer wurde 
achthundert bis neunhundert Jahre vor Christus frei, und die innere Kraft der Seele beginnt 
sich zu entfalten. Christus ist der Repräsentant der neuen Ordnung. Das äußere Gesetz 
wurde auf dem Sinai gegeben, das innere Gesetz, die Gnade, ist denen gegeben, die befreit 
durch Christus sind. (…) Die Liebe der Blutsverwandtschaft wird immer mehr überwunden 
werden, und man wird mehr die seelischen Zusammenhänge suchen. Aus den größten 
Fernen werden sich die Seelen zusammenfinden. Die Weiterentwickelung und Umwandlung
des Verstandes wird uns in der Zukunft ein neues Hellsehen bringen. Das Überwinden der 
Geschlechtsliebe bedeutet zunächst Vereinsamung. .. die große Überwindung aller 
Verwandtschaftsgefühle, das ist die Funktion des luziferischen Prinzips.“  97, 173f

  Jesuiten und Freimaurer: „Die Jesuiten bekämpfen selbstverständlich aufs wütendste die
freimaurerischen Gemeinden, die freimaurerischen Gemeinden bekämpfen aufs wütendste 
die Jesuiten-Gemeinden; aber Obere der Freimaurer und Obere der Jesuiten-Gemeinden 
gehören den höheren Graden einer besonderen Bruderschaft an, bilden einen Staat im Staat, 
der die anderen umfasst. Denken Sie sich, was man in der Welt wirken kann, wenn man so 
wirken kann, dass man auf der einen Seite zum Beispiel der Obere einer freimaurerischen 
Gemeinde ist, die also als Instrument dient, um zu wirken, und man sich verständigen kann 
mit dem Oberen einer Jesuiten-Gemeinschaft, um eine einheitliche Handlung vorzunehmen,
die nur vorgenommen werden kann, wenn man einen solchen Apparat zur Verfügung hat.“ 
167, 104

  Jesuitismus: „Man kommt darauf, dass direkt von dem Jesuiten Franz Suarez abstammt 
ungeheuer vieles von dem, was man heute historischen Materialismus nennt, Marxismus, 
sozialdemokratische Weltauffassung.“ 169, 164 (>Wissen und Glauben, 
>Bewusstseinsseele u. Autoritätsglaube, >Gruppengeister)

  „Jesuitismus hat zunächst begonnen mit dem Jesuitismus auf kirchlich-dogmatischem 
Gebiete, mit der Tendenz, die Macht des Papsttums .. aufrecht zu erhalten. Aber dasselbe 
jesuitische Prinzip wird sich nach und nach übertragen auf andere Gebiete des Lebens. 
Heute sehen wir bereits im Arzttum einen Jesuitismus herauf ragen, der kaum anders ist als 
der Jesuitismus auf dem Gebiete der dogmatischen Religion. Wir sehen, wie gestrebt wird 
aus einer gewissen medizinischen Dogmatik heraus nach einer Erhöhung der Macht des 
Ärztestandes. Und das ist das Wesentliche des jesuitischen Strebens auch auf verschiedenen 
anderen Gebieten. Dies wird immer stärker und stärker werden. Die Menschen werden 
immer mehr und mehr eingeschnürt werden in das, was die Autorität über sie verhängt. Und
das Heil des fünften nachatlantischen Zeitraums wird darin bestehen, gegen diese 
ahrimanischen Widerstände - denn solche sind es – geltend zu machen das Recht der 
Bewusstseinsseele“; Gedankenfreiheit.  168, 105f  (>Autorität) 

 
  „Will man den Menschen abschliessen vom Geistigen, so nimmt man ihm den Christus. 
Dann hat man die Möglichkeit, den Jesus so zu benutzen, dass die Erde nur in ihrem 
irdischen Aspekt vorhanden bleibt. Sie werden daher beim Jesuitismus eine fortwährende 
Bekämpfung der Christologie finden, dagegen ein scharfes Betonen dessen, dass man ein 
Heer ist, eine Armee für den Jesus.“   183, 55   

beim Menschen. Sie erzogen ihn zum Aufruhr gegen die Götter .. In der Paradiesessage 
erscheint deshalb Luzifer als Schlange.“ Jehova „ordnet durch richtige Gesetze die 
Blutsverwandtschaft. Das alte Gesetz schafft unter den Menschen Ordnung. Luzifer wurde 
achthundert bis neunhundert Jahre vor Christus frei, und die innere Kraft der Seele beginnt 
sich zu entfalten. Christus ist der Repräsentant der neuen Ordnung. Das äußere Gesetz 
wurde auf dem Sinai gegeben, das innere Gesetz, die Gnade, ist denen gegeben, die befreit 
durch Christus sind. (…) Die Liebe der Blutsverwandtschaft wird immer mehr überwunden 
werden, und man wird mehr die seelischen Zusammenhänge suchen. Aus den größten 
Fernen werden sich die Seelen zusammenfinden. Die Weiterentwickelung und Umwandlung
des Verstandes wird uns in der Zukunft ein neues Hellsehen bringen. Das Überwinden der 
Geschlechtsliebe bedeutet zunächst Vereinsamung. .. die große Überwindung aller 
Verwandtschaftsgefühle, das ist die Funktion des luziferischen Prinzips.“  97, 173f

  Jesuiten und Freimaurer: „Die Jesuiten bekämpfen selbstverständlich aufs wütendste die
freimaurerischen Gemeinden, die freimaurerischen Gemeinden bekämpfen aufs wütendste 
die Jesuiten-Gemeinden; aber Obere der Freimaurer und Obere der Jesuiten-Gemeinden 
gehören den höheren Graden einer besonderen Bruderschaft an, bilden einen Staat im Staat, 
der die anderen umfasst. Denken Sie sich, was man in der Welt wirken kann, wenn man so 
wirken kann, dass man auf der einen Seite zum Beispiel der Obere einer freimaurerischen 
Gemeinde ist, die also als Instrument dient, um zu wirken, und man sich verständigen kann 
mit dem Oberen einer Jesuiten-Gemeinschaft, um eine einheitliche Handlung vorzunehmen,
die nur vorgenommen werden kann, wenn man einen solchen Apparat zur Verfügung hat.“ 
167, 104

  Jesuitismus: „Man kommt darauf, dass direkt von dem Jesuiten Franz Suarez abstammt 
ungeheuer vieles von dem, was man heute historischen Materialismus nennt, Marxismus, 
sozialdemokratische Weltauffassung.“ 169, 164 (>Wissen und Glauben, 
>Bewusstseinsseele u. Autoritätsglaube, >Gruppengeister)

  „Jesuitismus hat zunächst begonnen mit dem Jesuitismus auf kirchlich-dogmatischem 
Gebiete, mit der Tendenz, die Macht des Papsttums .. aufrecht zu erhalten. Aber dasselbe 
jesuitische Prinzip wird sich nach und nach übertragen auf andere Gebiete des Lebens. 
Heute sehen wir bereits im Arzttum einen Jesuitismus herauf ragen, der kaum anders ist als 
der Jesuitismus auf dem Gebiete der dogmatischen Religion. Wir sehen, wie gestrebt wird 
aus einer gewissen medizinischen Dogmatik heraus nach einer Erhöhung der Macht des 
Ärztestandes. Und das ist das Wesentliche des jesuitischen Strebens auch auf verschiedenen 
anderen Gebieten. Dies wird immer stärker und stärker werden. Die Menschen werden 
immer mehr und mehr eingeschnürt werden in das, was die Autorität über sie verhängt. Und
das Heil des fünften nachatlantischen Zeitraums wird darin bestehen, gegen diese 
ahrimanischen Widerstände - denn solche sind es – geltend zu machen das Recht der 
Bewusstseinsseele“; Gedankenfreiheit.  168, 105f  (>Autorität) 

 
  „Will man den Menschen abschliessen vom Geistigen, so nimmt man ihm den Christus. 
Dann hat man die Möglichkeit, den Jesus so zu benutzen, dass die Erde nur in ihrem 
irdischen Aspekt vorhanden bleibt. Sie werden daher beim Jesuitismus eine fortwährende 
Bekämpfung der Christologie finden, dagegen ein scharfes Betonen dessen, dass man ein 
Heer ist, eine Armee für den Jesus.“   183, 55   



  Die Jesuiten haben sich in die Hochgrade der Freimaurer-Orden hineingeschlichen und 
bekämpfen gleichzeitig die Freimaurerei. Man macht die Menschen über widersprüchliche 
Wege schläfrig und kann sie lenken.   198, 161f  (>Freimaurerei und Jesuitismus)

  „Der Jesuitismus will den Christus-Impuls umgestalten zu einer rein weltlichen Herrschaft,
will gewissermassen den Erdenstaat begründen, .. der aber zugleich der Jesuitenstaat ist..“ 
Goetheanismus will das genaue Gegenteil. „Daher die ewige Feindschaft, die der 
Jesuitismus geschworen hat..“  185, 195   (>Goethe)

  Journalistik: „Für diesen Beruf ist nichts zu gut. .. Das menschliche Wissen bildet ein in 
sich geschlossenes Ganzes. Man kann allenfalls Spezialist sein und die allgemeine Bildung 
entbehren. .. Aber man kann unmöglich über eine politische Erscheinung oder eine 
wissenschaftliche Entdeckung seinen Zeitgenossen berichten, wenn man diese nicht auf 
Grund einer umfassenden Bildung in das ganze Kulturgetriebe der Gegenwart einzugliedern
weiß. Unsere Journalisten können das zumeist nicht. Leider wird der Mangel einer solchen 
Fähigkeit auch viel zu wenig bemerkt.“ 321, 31  (>Presse)

  Jubeljahr >Geld-Alterung, >Krieg

  Judenfrage: „Für mich hat es nie eine Judenfrage gegeben. .. Ich habe den Menschen nie 
nach etwas anderem beurteilen können, als nach den individuellen, persönlichen 
Charaktereigenschaften, die ich an ihm kennenlerne. Ob einer Jude war oder nicht: das war 
mir immer ganz gleichgültig. .. Und ich habe im Antisemitismus nie etwas anderes sehen 
können als eine Anschauung, die bei ihren Trägern auf Inferiorität des Geistes, auf 
mangelhaftes ethisches Urteilsvermögen und auf Abgeschmacktheit deutet.“  31, 378

  „Es ist doch einerlei, ob jemand Jude oder Germane ist: finde ich ihn nett, so mag ich ihn; 
ist er ekelhaft, so meide ich ihn. … Es geht vielen Leuten schlecht. Sie suchen nach etwas, 
das die Schuld hat. Die Verhältnisse haben es mit sich gebracht, dass viele gegenwärtig 
dieses Etwas in dem Judentume sehen. … So ungefährlich der Antisemitismus an sich ist, 
so gefährlich wird er, wenn ihn die Juden in der Beleuchtung sehen, in die ihn die Herzl und
Nordau rücken. … Ich fürchte: es wird eine Zeit kommen, wo die Juden uns Nichtjuden 
nichts mehr glauben von dem, was wir ihnen über den Antisemitismus sagen, und dafür 
ihren jüdischen Verführern alles nachbeten. … Die Zionistische Bewegung ist ein Feind des 
Judentums.“ 31, 197f  

 
  „Der Antisemitismus ist nicht allein für die Juden eine Gefahr, er ist es auch für die 
Nichtjuden. Er geht aus einer Gesinnung hervor, der es mit dem gesunden, geraden Urteil 
nicht ernst ist. Er befördert eine solche Gesinnung. … Jede unbestimmte Haltung ist von 
Übel. Die Antisemiten werden die Aussprüche einer jeden Persönlichkeit als Wasser auf 
ihre Mühle benutzen, wenn diese Persönlichkeit auch nur durch eine unbestimmte 
Äusserung dazu Veranlassung gibt. … Und mit dem Antisemitismus als Kulturkrankheit 
liegt heute die Sache so, dass man bei niemandem, der in öffentlichen Dingen mitredet, in 
Zweifel sein sollte, wie man seine Aussprüche über denselben auslegen kann.“   31, 413f

  Judentum: „Bevor der Christus-Impuls durch das Mysterium von Golgatha in die 

  Die Jesuiten haben sich in die Hochgrade der Freimaurer-Orden hineingeschlichen und 
bekämpfen gleichzeitig die Freimaurerei. Man macht die Menschen über widersprüchliche 
Wege schläfrig und kann sie lenken.   198, 161f  (>Freimaurerei und Jesuitismus)

  „Der Jesuitismus will den Christus-Impuls umgestalten zu einer rein weltlichen Herrschaft,
will gewissermassen den Erdenstaat begründen, .. der aber zugleich der Jesuitenstaat ist..“ 
Goetheanismus will das genaue Gegenteil. „Daher die ewige Feindschaft, die der 
Jesuitismus geschworen hat..“  185, 195   (>Goethe)

  Journalistik: „Für diesen Beruf ist nichts zu gut. .. Das menschliche Wissen bildet ein in 
sich geschlossenes Ganzes. Man kann allenfalls Spezialist sein und die allgemeine Bildung 
entbehren. .. Aber man kann unmöglich über eine politische Erscheinung oder eine 
wissenschaftliche Entdeckung seinen Zeitgenossen berichten, wenn man diese nicht auf 
Grund einer umfassenden Bildung in das ganze Kulturgetriebe der Gegenwart einzugliedern
weiß. Unsere Journalisten können das zumeist nicht. Leider wird der Mangel einer solchen 
Fähigkeit auch viel zu wenig bemerkt.“ 321, 31  (>Presse)

  Jubeljahr >Geld-Alterung, >Krieg

  Judenfrage: „Für mich hat es nie eine Judenfrage gegeben. .. Ich habe den Menschen nie 
nach etwas anderem beurteilen können, als nach den individuellen, persönlichen 
Charaktereigenschaften, die ich an ihm kennenlerne. Ob einer Jude war oder nicht: das war 
mir immer ganz gleichgültig. .. Und ich habe im Antisemitismus nie etwas anderes sehen 
können als eine Anschauung, die bei ihren Trägern auf Inferiorität des Geistes, auf 
mangelhaftes ethisches Urteilsvermögen und auf Abgeschmacktheit deutet.“  31, 378

  „Es ist doch einerlei, ob jemand Jude oder Germane ist: finde ich ihn nett, so mag ich ihn; 
ist er ekelhaft, so meide ich ihn. … Es geht vielen Leuten schlecht. Sie suchen nach etwas, 
das die Schuld hat. Die Verhältnisse haben es mit sich gebracht, dass viele gegenwärtig 
dieses Etwas in dem Judentume sehen. … So ungefährlich der Antisemitismus an sich ist, 
so gefährlich wird er, wenn ihn die Juden in der Beleuchtung sehen, in die ihn die Herzl und
Nordau rücken. … Ich fürchte: es wird eine Zeit kommen, wo die Juden uns Nichtjuden 
nichts mehr glauben von dem, was wir ihnen über den Antisemitismus sagen, und dafür 
ihren jüdischen Verführern alles nachbeten. … Die Zionistische Bewegung ist ein Feind des 
Judentums.“ 31, 197f  

 
  „Der Antisemitismus ist nicht allein für die Juden eine Gefahr, er ist es auch für die 
Nichtjuden. Er geht aus einer Gesinnung hervor, der es mit dem gesunden, geraden Urteil 
nicht ernst ist. Er befördert eine solche Gesinnung. … Jede unbestimmte Haltung ist von 
Übel. Die Antisemiten werden die Aussprüche einer jeden Persönlichkeit als Wasser auf 
ihre Mühle benutzen, wenn diese Persönlichkeit auch nur durch eine unbestimmte 
Äusserung dazu Veranlassung gibt. … Und mit dem Antisemitismus als Kulturkrankheit 
liegt heute die Sache so, dass man bei niemandem, der in öffentlichen Dingen mitredet, in 
Zweifel sein sollte, wie man seine Aussprüche über denselben auslegen kann.“   31, 413f

  Judentum: „Bevor der Christus-Impuls durch das Mysterium von Golgatha in die 



Erdenentwickelung hereingewirkt hatte, betrachtete sich dasjenige Volk, aus dem gerade der
Christus Jesus herausgeboren ist, als das auserwählte Volk, und es glaubte dieses 
auserwählte Volk, dass die Erde nur glücklich werden könne, wenn alles übrige abstirbt, und
nur die Glieder dieses Volkes die ganze Erde erfüllen würden. Das war in gewissem Sinn 
ein fester Glaube, weil der Gott Jahve dieses Volk auserwählt hatte als sein Volk und weil 
der Gott Jahve als der Einheitsgott angesehen worden ist. Das war für die Zeit, bevor das 
Mysterium von Golgatha auf die Erde gekommen ist, aus dem Grunde eine berechtigte 
Anschauung des alten hebräischen Volkes, weil gerade aus diesem alten hebräischen Volke 
der Christus Jesus hervorgehen sollte. Aber mit der Erscheinung des Mysteriums von 
Golgatha auf Erden hätte dieses Bewusstsein aufhören sollen. Nachher war dieses 
Bewusstsein antiquiert, nachher hätte an die Stelle des Jehovabewusstseins das Christus-
Bewusstsein treten müssen, welches ebenso sehr vom Menschen spricht, wie das Jahvevolk 
von den Angehörigen nur eines Volkes gesprochen hat. Es ist das tragische Geschick des 
jüdischen Volkes, dass es nicht erkannt hat, dass die Sache so liegt. Aber heute erleben wir 
vielfach einen Rückfall. Heute erleben wir den Rückfall, dass die Völker langsam - wenn 
sie das auch anders ansehen, anders benennen -, alle eine Art Jahve, aber einen Spezial-
Jahve, ihren Volksgott, anbeten wollen.“  193, 56 

  Judentum – Heidentum: Einerseits der Jahveimpuls, „das innerste Wesen, das in der 
menschlichen Seele selbst lebt“, als moralischer Impuls. Andererseits die Naturanschauung 
im Heidentum: Suche nach dem Göttlich-Geistigen; früher über Visionen durch die eigene 
leibliche Natur, im Griechentum über das reine Denken.  188, 106ff  (>Moral, >Denken, 
reines, >Jahve, >Bildlichkeit und Soziales, >Monismus ..)

  Jüngerwerden der Menschheit: Durch die allgemeine, natürliche Entwicklung erreicht 
der Einzelne heute ein Alter von 27 Jahren (in der griechischen Zeit waren es noch 35 
Jahre). Dann wird er zwar äusserlich älter, aber die entsprechende Reife muss er sich selber 
geben. Er emanzipiert sich früher.   174a, 163  (>Geistesleben, modernes)

  Jugend und Alter: Jugend und Alter: „Was haben die Älteren mit den Jüngeren zu tun 
zwischen den Jahren, wo nachgeahmt wird, und den Jahren, wo das Wissen überliefert 
werden kann? Diese Frage ist eine der wichtigsten Kulturfragen der Gegenwart. .. Damit die
Menschheit nicht verkümmere, muss die Zeit zwischen dem Nachahmungsalter und dem 
Alter, wo der Mensch die Erkenntnis in der Form der Wahrheit übernehmen kann, ausgefüllt
werden dadurch, dass dem Menschen das, was er für Kopf, Herz und Willen haben muss, in 
künstlerischer Schönheit überliefert wird. .. Diejenigen, die nicht gelernt haben, durch die 
Schönheit sich die Wahrheit zu erobern, werden niemals ein Vollmenschliches in sich 
aufnehmen, das sie wappnet gegenüber den Anforderungen des Lebens.“  217, 130f
  
  „Man hätte in alten Zeiten nicht mit solcher Inbrunst von gewissen Menschen als von 
Patriarchen gesprochen - das Wort selber ist ja erst später gekommen -, wenn man nicht 
äußerlich an den Menschen bemerkt hätte: Der wird zwar physisch alt, aber er verdankt 
seinem physischen Älterwerden ein Aufleuchten des Geistes. Er ist nicht mehr vom Körper 
abhängig. Der Körper verdorrt, die Seele wird frei. (…) Aber die menschliche Organisation 
ist heute so geworden, dass der Mensch von seiner natürlichen Entwickelung eigentlich nur 
bis zu seinem sechsundzwanzigsten, siebenundzwanzigsten Jahre getragen wird, und diese 
Grenze wird immer mehr nach unten verschoben werden. Die Menschen waren in früheren 
Zeiten dadurch unfrei in ihrer Organisation, dass sie prädestiniert waren, dies aus ihrer 

Erdenentwickelung hereingewirkt hatte, betrachtete sich dasjenige Volk, aus dem gerade der
Christus Jesus herausgeboren ist, als das auserwählte Volk, und es glaubte dieses 
auserwählte Volk, dass die Erde nur glücklich werden könne, wenn alles übrige abstirbt, und
nur die Glieder dieses Volkes die ganze Erde erfüllen würden. Das war in gewissem Sinn 
ein fester Glaube, weil der Gott Jahve dieses Volk auserwählt hatte als sein Volk und weil 
der Gott Jahve als der Einheitsgott angesehen worden ist. Das war für die Zeit, bevor das 
Mysterium von Golgatha auf die Erde gekommen ist, aus dem Grunde eine berechtigte 
Anschauung des alten hebräischen Volkes, weil gerade aus diesem alten hebräischen Volke 
der Christus Jesus hervorgehen sollte. Aber mit der Erscheinung des Mysteriums von 
Golgatha auf Erden hätte dieses Bewusstsein aufhören sollen. Nachher war dieses 
Bewusstsein antiquiert, nachher hätte an die Stelle des Jehovabewusstseins das Christus-
Bewusstsein treten müssen, welches ebenso sehr vom Menschen spricht, wie das Jahvevolk 
von den Angehörigen nur eines Volkes gesprochen hat. Es ist das tragische Geschick des 
jüdischen Volkes, dass es nicht erkannt hat, dass die Sache so liegt. Aber heute erleben wir 
vielfach einen Rückfall. Heute erleben wir den Rückfall, dass die Völker langsam - wenn 
sie das auch anders ansehen, anders benennen -, alle eine Art Jahve, aber einen Spezial-
Jahve, ihren Volksgott, anbeten wollen.“  193, 56 

  Judentum – Heidentum: Einerseits der Jahveimpuls, „das innerste Wesen, das in der 
menschlichen Seele selbst lebt“, als moralischer Impuls. Andererseits die Naturanschauung 
im Heidentum: Suche nach dem Göttlich-Geistigen; früher über Visionen durch die eigene 
leibliche Natur, im Griechentum über das reine Denken.  188, 106ff  (>Moral, >Denken, 
reines, >Jahve, >Bildlichkeit und Soziales, >Monismus ..)

  Jüngerwerden der Menschheit: Durch die allgemeine, natürliche Entwicklung erreicht 
der Einzelne heute ein Alter von 27 Jahren (in der griechischen Zeit waren es noch 35 
Jahre). Dann wird er zwar äusserlich älter, aber die entsprechende Reife muss er sich selber 
geben. Er emanzipiert sich früher.   174a, 163  (>Geistesleben, modernes)

  Jugend und Alter: Jugend und Alter: „Was haben die Älteren mit den Jüngeren zu tun 
zwischen den Jahren, wo nachgeahmt wird, und den Jahren, wo das Wissen überliefert 
werden kann? Diese Frage ist eine der wichtigsten Kulturfragen der Gegenwart. .. Damit die
Menschheit nicht verkümmere, muss die Zeit zwischen dem Nachahmungsalter und dem 
Alter, wo der Mensch die Erkenntnis in der Form der Wahrheit übernehmen kann, ausgefüllt
werden dadurch, dass dem Menschen das, was er für Kopf, Herz und Willen haben muss, in 
künstlerischer Schönheit überliefert wird. .. Diejenigen, die nicht gelernt haben, durch die 
Schönheit sich die Wahrheit zu erobern, werden niemals ein Vollmenschliches in sich 
aufnehmen, das sie wappnet gegenüber den Anforderungen des Lebens.“  217, 130f
  
  „Man hätte in alten Zeiten nicht mit solcher Inbrunst von gewissen Menschen als von 
Patriarchen gesprochen - das Wort selber ist ja erst später gekommen -, wenn man nicht 
äußerlich an den Menschen bemerkt hätte: Der wird zwar physisch alt, aber er verdankt 
seinem physischen Älterwerden ein Aufleuchten des Geistes. Er ist nicht mehr vom Körper 
abhängig. Der Körper verdorrt, die Seele wird frei. (…) Aber die menschliche Organisation 
ist heute so geworden, dass der Mensch von seiner natürlichen Entwickelung eigentlich nur 
bis zu seinem sechsundzwanzigsten, siebenundzwanzigsten Jahre getragen wird, und diese 
Grenze wird immer mehr nach unten verschoben werden. Die Menschen waren in früheren 
Zeiten dadurch unfrei in ihrer Organisation, dass sie prädestiniert waren, dies aus ihrer 



Natur heraus durchzumachen. Freiheit ist nur dadurch möglich geworden, dass diese 
Naturbestimmtheit aufgehoben wurde. In dem Maße, in dem sie aufhört, wird Freiheit 
möglich. Der Mensch muss durch seine eigene innere Anstrengung dahin kommen, das 
Geistige zu finden, während dieses früher, von Jahr zu Jahr, je älter man wurde, naturgemäß
hervorspross.“ Der Intellektualismus erfährt keinen Fortschritt mehr im Sinne einer 
Vertiefung, sondern nur im Sinne der Übung. „Der junge Mensch .. wird nicht glauben, dass
der andere auf dem Gebiete des Intellektualismus mehr vermag als er. .. Wenn der Mensch 
heute nicht aus innerer Aktivität heraus eine Entwickelung anstrebt und diese Entwickelung 
wach erhält, so rostet er mit dem bloßen Intellektualismus von den zwanziger Jahren an ein.
Dann erhält er sich nur noch künstlich durch Anregungen von außen. Wenn die Sache nicht 
so wäre, glauben Sie, dass die Leute so viel ins Kino laufen würden?“  217, 138ff

  Wirtschaft beruht auf Erfahrung und wird durch die „letzten Seelenkräfte“ am besten 
ausgebildet. Kunst wird durch die allerersten Seelenkräfte entwickelt.   192, 247f    
(>Moral und Erfindungen, >Kind)

  Wenn diese alten Herren die verschiedensten führenden Aufgaben haben werden, „müssen 
sie aber jugendfrisch sein. Unsere Staatsschule untergräbt die Jugendfrische. (...) Wir 
müssen in den Jahren, in denen der Mensch Denken, Fühlen und Wollen auszubilden hat, 
das alles so gestalten, dass wir dem Leben eine Unterlage schaffen. Nimmermehr kann 
nachgeholt werden vom Menschen dasjenige, was in den Jugendjahren zu erreichen ist.“  
330, 230  (>Ältestenkollegien)
  Lernen, das ganze Leben hindurch, nicht meinen, dass man mit den Anlagen, die man bis 
25 entwickelt, ausreicht und parlamentarisch mitbestimmen kann.   186, 167

  Jugend mit Diplom: „Ich weiss, welche Empfänglichkeit in der Jugend für eine 
Erneuerung des Geisteslebens ist. Ich weiss aber auch, wie gross die Versuchung ist, wenn 
man die Begeisterung der Jugend hinter sich hat, die das Diplom erreicht hat und notwendig
hat, innerhalb der modernen bürgerlichen Gesellschaft eine Stelle zu suchen, wie nahe da 
die Versuchung liegt, dann wiederum hinein zu versumpfen in das Philistertum, in das 
Spießertum.“ 328, 168

  Jugend und Schenkungsgeld: „Es wurde angenommen (A. T.), dass der Mensch das 
Recht hat, dasjenige in der Jugend zu verzehren, was er später als reifer Mensch verdient, 
und dann etwas weniger verdient, wenn es gegen das Ende zugeht.“   NÖS, 78f  

  Jugendbewegung: In den letzten Jahrzehnten — ich möchte sagen, es ist eine 
internationale Angelegenheit — ist heraufgekommen die sogenannte Jugendbewegung in 
den mannigfaltigsten Gestalten .. Der Wandervogeltrieb und so weiter ..: Die Alten waren 
nicht mehr imstande, die richtige Autorität zu sein der Jugend gegenüber .. und ein 
furchtbares seelisches Sehnen ging durch die Jugend. .. In diesem seelischen Sehnen, so 
irrtumsreich, so nebulös es in gewisser Beziehung war, drückt sich ganz klar aus der Ruf 
nach einer neuen Pädagogik und Didaktik.“ Es kam mit elementarer Kraft und „in Rudeln, 
in Cliquen lebte sich das Jugendliche aus. Da trat plötzlich eine merkwürdige Wendung
ein, .. gerade bei den besten Zugehörigen zu dieser Jugendbewegung trat eine kolossale 
Wendung ein. Man bekam es satt, dieses Anschliessen des einen an den andern in kleinen 
Cliquen. .. Ein gewisses Eremitentum machte sich geltend, jugendliches Eremitentum. .. Es 

Natur heraus durchzumachen. Freiheit ist nur dadurch möglich geworden, dass diese 
Naturbestimmtheit aufgehoben wurde. In dem Maße, in dem sie aufhört, wird Freiheit 
möglich. Der Mensch muss durch seine eigene innere Anstrengung dahin kommen, das 
Geistige zu finden, während dieses früher, von Jahr zu Jahr, je älter man wurde, naturgemäß
hervorspross.“ Der Intellektualismus erfährt keinen Fortschritt mehr im Sinne einer 
Vertiefung, sondern nur im Sinne der Übung. „Der junge Mensch .. wird nicht glauben, dass
der andere auf dem Gebiete des Intellektualismus mehr vermag als er. .. Wenn der Mensch 
heute nicht aus innerer Aktivität heraus eine Entwickelung anstrebt und diese Entwickelung 
wach erhält, so rostet er mit dem bloßen Intellektualismus von den zwanziger Jahren an ein.
Dann erhält er sich nur noch künstlich durch Anregungen von außen. Wenn die Sache nicht 
so wäre, glauben Sie, dass die Leute so viel ins Kino laufen würden?“  217, 138ff

  Wirtschaft beruht auf Erfahrung und wird durch die „letzten Seelenkräfte“ am besten 
ausgebildet. Kunst wird durch die allerersten Seelenkräfte entwickelt.   192, 247f    
(>Moral und Erfindungen, >Kind)

  Wenn diese alten Herren die verschiedensten führenden Aufgaben haben werden, „müssen 
sie aber jugendfrisch sein. Unsere Staatsschule untergräbt die Jugendfrische. (...) Wir 
müssen in den Jahren, in denen der Mensch Denken, Fühlen und Wollen auszubilden hat, 
das alles so gestalten, dass wir dem Leben eine Unterlage schaffen. Nimmermehr kann 
nachgeholt werden vom Menschen dasjenige, was in den Jugendjahren zu erreichen ist.“  
330, 230  (>Ältestenkollegien)
  Lernen, das ganze Leben hindurch, nicht meinen, dass man mit den Anlagen, die man bis 
25 entwickelt, ausreicht und parlamentarisch mitbestimmen kann.   186, 167

  Jugend mit Diplom: „Ich weiss, welche Empfänglichkeit in der Jugend für eine 
Erneuerung des Geisteslebens ist. Ich weiss aber auch, wie gross die Versuchung ist, wenn 
man die Begeisterung der Jugend hinter sich hat, die das Diplom erreicht hat und notwendig
hat, innerhalb der modernen bürgerlichen Gesellschaft eine Stelle zu suchen, wie nahe da 
die Versuchung liegt, dann wiederum hinein zu versumpfen in das Philistertum, in das 
Spießertum.“ 328, 168

  Jugend und Schenkungsgeld: „Es wurde angenommen (A. T.), dass der Mensch das 
Recht hat, dasjenige in der Jugend zu verzehren, was er später als reifer Mensch verdient, 
und dann etwas weniger verdient, wenn es gegen das Ende zugeht.“   NÖS, 78f  

  Jugendbewegung: In den letzten Jahrzehnten — ich möchte sagen, es ist eine 
internationale Angelegenheit — ist heraufgekommen die sogenannte Jugendbewegung in 
den mannigfaltigsten Gestalten .. Der Wandervogeltrieb und so weiter ..: Die Alten waren 
nicht mehr imstande, die richtige Autorität zu sein der Jugend gegenüber .. und ein 
furchtbares seelisches Sehnen ging durch die Jugend. .. In diesem seelischen Sehnen, so 
irrtumsreich, so nebulös es in gewisser Beziehung war, drückt sich ganz klar aus der Ruf 
nach einer neuen Pädagogik und Didaktik.“ Es kam mit elementarer Kraft und „in Rudeln, 
in Cliquen lebte sich das Jugendliche aus. Da trat plötzlich eine merkwürdige Wendung
ein, .. gerade bei den besten Zugehörigen zu dieser Jugendbewegung trat eine kolossale 
Wendung ein. Man bekam es satt, dieses Anschliessen des einen an den andern in kleinen 
Cliquen. .. Ein gewisses Eremitentum machte sich geltend, jugendliches Eremitentum. .. Es 



handelt sich schon darum, dass heute die Notwendigkeit vorhanden ist, für geistiges Leben 
aus dem tiefsten Untergrund des gesamten Lebens heraus zu sorgen.“  336, 463f

  Jugendbewegung und geistige Nahrung: „.. die menschliche Entwickelung war eben an 
jenem Punkte angelangt, wo man zwar recht begeistert wiederholen konnte: Wir wollen 
nichts Äusseres an uns herankommen lassen, wir wollen alles aus unserem Innern heraus 
entwickeln, wir wollen durch die Welt wandern und warten, bis aus unserem Innern selber 
herauskommt, was nicht mehr Eltern und Lehrer und auch nicht mehr die alten Traditionen 
geben können; wir wollen warten, bis das Neue an uns herankommt. - Meine lieben 
Freunde, fragen Sie viele von denen, die so gesprochen haben, ob das Neue an sie 
herangekommen ist, ob wirklich die Tauben der großen Menschheitserlösung denen, die 
diese tiefe Sehnsucht entwickelt haben, gebraten in den Mund geflogen sind. Man kann 
sogar sagen, dass in vieler Beziehung dem für jene damalige Zeit entzückenden Rausche 
doch mindestens jetzt schon etwas wie ein kleiner, vielleicht auch für manchen schon großer
Katzenjammer zu folgen beginnt. (…) Wenn man einfach die Seele und den Körper 
funktionieren lässt, wie sie funktionieren wollen, kommt eben durchaus nicht dasjenige 
herauf, was den Menschen wirklich befriedigen kann. Der Mensch, der nichts aufnehmen 
will, gleicht einer Lunge, die keine Atemluft findet. (…) Ich finde es tragisch, dass die 
Jugend daran leidet, .. dass sie von den Alten so erzogen worden ist, dass sie gar nicht mehr 
die Begabung hat, zu empfangen, was doch für das Leben notwendig ist. .. Denken wir uns 
einmal, die Jugendbewegung geht fort und ergreift immer jüngere und jüngere Menschen 
und zuletzt die Säuglinge. Wir bekommen dann die Säuglingsjugendbewegung, und wie die 
spätere Jugendbewegung dasjenige zurückweist, was man ihr an Erkenntnis geben kann, so 
werden die Säuglinge, denen die Mutterbrust noch gegeben werden sollte, sagen: Wir 
lehnen sie ab, wir lehnen uns dagegen auf, dass wir von außen etwas empfangen sollen.Wir 
wollen die Mutterbrust nicht mehr haben, sondern wir wollen alles aus uns selber haben. 
Was ich Ihnen hier als Bild geformt habe, das ist eine brennende Frage für die 
Jugendbewegung. Denn eigentlich fragt die Jugend: Wo sollen wir die geistige Nahrung 
herbekommen?“  217, 102ff  (>Vertrauen auf Erkenntnis anderer)

  „Viele von Ihnen haben das Denken verachten gelernt, weil es Ihnen nur als passives 
Denken entgegengetreten ist. Das gilt aber nur vom Kopfdenken, bei dem das Herz des 
Menschen nicht dabei ist. Aber versuchen Sie es einmal mit einem aktiven Denken, dann 
werden Sie sehen, wie dabei das Herz engagiert wird. Am intensivsten kommt der Mensch 
unserer Epoche in die geistige Welt hinein, wenn es ihm gelingt, das aktive Denken zu 
entwickeln. Denn durch das aktive Denken kommen wir dazu, in den Gedanken wiederum 
herzhafte Kräfte zu haben. Wenn Sie nicht den Geist auf dem Gedankenwege suchen, der 
herzhaft gegangen werden muss, obwohl das schwer ist, wenn Sie nicht auf diesem Wege 
das Geistesleben suchen, das von Urbeginn durch die Menschheit geflossen ist, so sind Sie 
wie der Säugling, der glaubt, sich aus sich selbst heraus ernähren zu können und nicht aus 
der Mutterbrust. Nur dann kommen Sie zu einer inhaltsvollen Bewegung, wenn Sie das 
Geheimnis finden, eine solche Aktivität in Ihrem Inneren zu entwickeln, dass sie Sie saugen
lässt aus dem Weltendasein wiederum wirkliche Geistesnahrung, wirklichen geistigen 
Trank. Das aber ist zunächst ein Willensproblem, ein gefühlsmäßig zu erlebendes 
Willensproblem.“  217, 120f  (>Michael und der Drache)

  Juristerei: „Bei der Juristerei handelt es sich nicht darum, die Gründe und das Wesen des 
Rechtes zu suchen, sondern die Leute dasjenige zu lehren, was in irgendeinem Staate Usus 

handelt sich schon darum, dass heute die Notwendigkeit vorhanden ist, für geistiges Leben 
aus dem tiefsten Untergrund des gesamten Lebens heraus zu sorgen.“  336, 463f

  Jugendbewegung und geistige Nahrung: „.. die menschliche Entwickelung war eben an 
jenem Punkte angelangt, wo man zwar recht begeistert wiederholen konnte: Wir wollen 
nichts Äusseres an uns herankommen lassen, wir wollen alles aus unserem Innern heraus 
entwickeln, wir wollen durch die Welt wandern und warten, bis aus unserem Innern selber 
herauskommt, was nicht mehr Eltern und Lehrer und auch nicht mehr die alten Traditionen 
geben können; wir wollen warten, bis das Neue an uns herankommt. - Meine lieben 
Freunde, fragen Sie viele von denen, die so gesprochen haben, ob das Neue an sie 
herangekommen ist, ob wirklich die Tauben der großen Menschheitserlösung denen, die 
diese tiefe Sehnsucht entwickelt haben, gebraten in den Mund geflogen sind. Man kann 
sogar sagen, dass in vieler Beziehung dem für jene damalige Zeit entzückenden Rausche 
doch mindestens jetzt schon etwas wie ein kleiner, vielleicht auch für manchen schon großer
Katzenjammer zu folgen beginnt. (…) Wenn man einfach die Seele und den Körper 
funktionieren lässt, wie sie funktionieren wollen, kommt eben durchaus nicht dasjenige 
herauf, was den Menschen wirklich befriedigen kann. Der Mensch, der nichts aufnehmen 
will, gleicht einer Lunge, die keine Atemluft findet. (…) Ich finde es tragisch, dass die 
Jugend daran leidet, .. dass sie von den Alten so erzogen worden ist, dass sie gar nicht mehr 
die Begabung hat, zu empfangen, was doch für das Leben notwendig ist. .. Denken wir uns 
einmal, die Jugendbewegung geht fort und ergreift immer jüngere und jüngere Menschen 
und zuletzt die Säuglinge. Wir bekommen dann die Säuglingsjugendbewegung, und wie die 
spätere Jugendbewegung dasjenige zurückweist, was man ihr an Erkenntnis geben kann, so 
werden die Säuglinge, denen die Mutterbrust noch gegeben werden sollte, sagen: Wir 
lehnen sie ab, wir lehnen uns dagegen auf, dass wir von außen etwas empfangen sollen.Wir 
wollen die Mutterbrust nicht mehr haben, sondern wir wollen alles aus uns selber haben. 
Was ich Ihnen hier als Bild geformt habe, das ist eine brennende Frage für die 
Jugendbewegung. Denn eigentlich fragt die Jugend: Wo sollen wir die geistige Nahrung 
herbekommen?“  217, 102ff  (>Vertrauen auf Erkenntnis anderer)

  „Viele von Ihnen haben das Denken verachten gelernt, weil es Ihnen nur als passives 
Denken entgegengetreten ist. Das gilt aber nur vom Kopfdenken, bei dem das Herz des 
Menschen nicht dabei ist. Aber versuchen Sie es einmal mit einem aktiven Denken, dann 
werden Sie sehen, wie dabei das Herz engagiert wird. Am intensivsten kommt der Mensch 
unserer Epoche in die geistige Welt hinein, wenn es ihm gelingt, das aktive Denken zu 
entwickeln. Denn durch das aktive Denken kommen wir dazu, in den Gedanken wiederum 
herzhafte Kräfte zu haben. Wenn Sie nicht den Geist auf dem Gedankenwege suchen, der 
herzhaft gegangen werden muss, obwohl das schwer ist, wenn Sie nicht auf diesem Wege 
das Geistesleben suchen, das von Urbeginn durch die Menschheit geflossen ist, so sind Sie 
wie der Säugling, der glaubt, sich aus sich selbst heraus ernähren zu können und nicht aus 
der Mutterbrust. Nur dann kommen Sie zu einer inhaltsvollen Bewegung, wenn Sie das 
Geheimnis finden, eine solche Aktivität in Ihrem Inneren zu entwickeln, dass sie Sie saugen
lässt aus dem Weltendasein wiederum wirkliche Geistesnahrung, wirklichen geistigen 
Trank. Das aber ist zunächst ein Willensproblem, ein gefühlsmäßig zu erlebendes 
Willensproblem.“  217, 120f  (>Michael und der Drache)

  Juristerei: „Bei der Juristerei handelt es sich nicht darum, die Gründe und das Wesen des 
Rechtes zu suchen, sondern die Leute dasjenige zu lehren, was in irgendeinem Staate Usus 



ist, was festgelegt ist von denen, die (..) aus irgendwelchen Interessen heraus dieses oder 
jenes zum Gesetz gemacht haben.“  338, 24    (>Römisches Denken, >Staatlich-juristisch-
moralisches Leben)

  Juristen, Beamte und Metaphysiker gehören zusammen (abstrakte Ideen).  185, 90  

  Kain und Abel: Kain und Abel sind zwei Menschenarten. „Die eine Art ist die, welche 
das von Gott Zubereitete nimmt, die andere Art – die freie Menschheit – ist die, welche den 
Erdengrund beackert und sich müht, Lebendiges dem Unlebendigen abzugewinnen. .. Vom 
Geschlechte Kains stammen alle ab, welche die eigentlichen menschlichen Künste und 
Wissenschaften geschaffen haben.“  93, 81  (>Erziehung durch Formen, >Sünde ..)

 
  „Die Kainskinder .. das ist die eine Strömung, die geächtet wurde und dann durch das 
Christentum geheiligt werden soll .. Die andere Strömung (alter Bund) sind die 
Gotteskinder, .. wo das Göttliche am Menschentempel schafft. Der neue (Bund) ist 
derjenige, wo der Mensch selbst den Weisheitstempel um das Göttliche herum .. wieder 
herstellt, damit dieses Ich eine Zuflucht auf dieser Erde findet, wenn es befreit aus der 
Materie auferstehen wird.“  93, 152f  (>Zukunft gestalten, >Ich, >Kunst)

  Kampf durch positive Arbeit ersetzen: „Es möchte wohl ein jeder gerne wissen, wie 
man Daseinskampf und Bruderliebe miteinander vereinigt. Das ist sehr einfach. Wir müssen
lernen, den Kampf durch positive Arbeit zu ersetzen, den Kampf, den Krieg zu ersetzen 
durch das Ideal. Man versteht heute nur noch zu wenig, was das heißt. Man weiss nicht, von
welchem Kampf man spricht, denn man spricht im Leben überhaupt nur noch von 
Kämpfen. Da haben wir den sozialen Kampf, den Kampf um den Frieden, den Kampf um 
die Emanzipation der Frau, den Kampf um Grund und Boden und so weiter, überall, wohin 
wir blicken, sehen wir Kampf. - Die geisteswissenschaftliche Weltanschauung strebt nun 
dahin, an die Stelle dieses Kampfes die positive Arbeit zu setzen. Derjenige, der sich 
eingelebt hatte in diese Weltanschauung, der weiß, dass das Kämpfen auf keinem Gebiete 
des Lebens zu einem wirklichen Resultate führt. Suchen Sie das, was sich in Ihrer 
Erfahrung und vor Ihrer Erkenntnis als das Richtige erweist, in das Leben einzuführen, es 
geltend zu machen, ohne den Gegner zu bekämpfen. Es kann natürlich nur ein Ideal sein, 
aber es muss ein solches Ideal vorhanden sein .. Menschen, die sich an Menschen schließen 
und die ihre Kraft für alle einsetzen, das sind diejenigen, welche die Grundlage abgeben für 
eine gedeihliche Entwickelung in die Zukunft hinein.“  54, 194 

  Kampf ums Dasein und wirtschaftliche Konkurrenz: „Der Kampf ums Dasein ist die 
Losung der Forschung geworden. .. Darwin selbst .. hat ihn von einer über die 
Menschengeschichte sich verbreitenden Anschauung des Malthus genommen, jener 
Anschauung, dass die Erde in einer solchen Progression Nahrungsmittel hervorbringt, dass 
diese Zunahme in viel geringerem Maße steigt als die Zunahme der Bevölkerung. .. Das 
bedingt einen Kampf ums Dasein, einen Krieg aller gegen alle. .. Bis in die Verhältnisse des 
Einzelnen ist in der Form der allgemeinen wirtschaftlichen Konkurrenz dieser Kampf ums 

ist, was festgelegt ist von denen, die (..) aus irgendwelchen Interessen heraus dieses oder 
jenes zum Gesetz gemacht haben.“  338, 24    (>Römisches Denken, >Staatlich-juristisch-
moralisches Leben)

  Juristen, Beamte und Metaphysiker gehören zusammen (abstrakte Ideen).  185, 90  

  Kain und Abel: Kain und Abel sind zwei Menschenarten. „Die eine Art ist die, welche 
das von Gott Zubereitete nimmt, die andere Art – die freie Menschheit – ist die, welche den 
Erdengrund beackert und sich müht, Lebendiges dem Unlebendigen abzugewinnen. .. Vom 
Geschlechte Kains stammen alle ab, welche die eigentlichen menschlichen Künste und 
Wissenschaften geschaffen haben.“  93, 81  (>Erziehung durch Formen, >Sünde ..)

 
  „Die Kainskinder .. das ist die eine Strömung, die geächtet wurde und dann durch das 
Christentum geheiligt werden soll .. Die andere Strömung (alter Bund) sind die 
Gotteskinder, .. wo das Göttliche am Menschentempel schafft. Der neue (Bund) ist 
derjenige, wo der Mensch selbst den Weisheitstempel um das Göttliche herum .. wieder 
herstellt, damit dieses Ich eine Zuflucht auf dieser Erde findet, wenn es befreit aus der 
Materie auferstehen wird.“  93, 152f  (>Zukunft gestalten, >Ich, >Kunst)

  Kampf durch positive Arbeit ersetzen: „Es möchte wohl ein jeder gerne wissen, wie 
man Daseinskampf und Bruderliebe miteinander vereinigt. Das ist sehr einfach. Wir müssen
lernen, den Kampf durch positive Arbeit zu ersetzen, den Kampf, den Krieg zu ersetzen 
durch das Ideal. Man versteht heute nur noch zu wenig, was das heißt. Man weiss nicht, von
welchem Kampf man spricht, denn man spricht im Leben überhaupt nur noch von 
Kämpfen. Da haben wir den sozialen Kampf, den Kampf um den Frieden, den Kampf um 
die Emanzipation der Frau, den Kampf um Grund und Boden und so weiter, überall, wohin 
wir blicken, sehen wir Kampf. - Die geisteswissenschaftliche Weltanschauung strebt nun 
dahin, an die Stelle dieses Kampfes die positive Arbeit zu setzen. Derjenige, der sich 
eingelebt hatte in diese Weltanschauung, der weiß, dass das Kämpfen auf keinem Gebiete 
des Lebens zu einem wirklichen Resultate führt. Suchen Sie das, was sich in Ihrer 
Erfahrung und vor Ihrer Erkenntnis als das Richtige erweist, in das Leben einzuführen, es 
geltend zu machen, ohne den Gegner zu bekämpfen. Es kann natürlich nur ein Ideal sein, 
aber es muss ein solches Ideal vorhanden sein .. Menschen, die sich an Menschen schließen 
und die ihre Kraft für alle einsetzen, das sind diejenigen, welche die Grundlage abgeben für 
eine gedeihliche Entwickelung in die Zukunft hinein.“  54, 194 

  Kampf ums Dasein und wirtschaftliche Konkurrenz: „Der Kampf ums Dasein ist die 
Losung der Forschung geworden. .. Darwin selbst .. hat ihn von einer über die 
Menschengeschichte sich verbreitenden Anschauung des Malthus genommen, jener 
Anschauung, dass die Erde in einer solchen Progression Nahrungsmittel hervorbringt, dass 
diese Zunahme in viel geringerem Maße steigt als die Zunahme der Bevölkerung. .. Das 
bedingt einen Kampf ums Dasein, einen Krieg aller gegen alle. .. Bis in die Verhältnisse des 
Einzelnen ist in der Form der allgemeinen wirtschaftlichen Konkurrenz dieser Kampf ums 



Dasein zur tatsächlichen Wirklichkeit geworden. .. Von solchen Anschauungen geht Ernst 
Haeckel aus, der in der kriegerischen Betätigung, im Krieg geradezu einen Kulturhebel 
gesehen hat. Der Kampf sei das, was stark macht, das Schwache soll untergehen, die Kultur 
fordere, dass das Schwache untergeht. - Die Nationalökonomie hat dann diesen Kampf 
wieder auf die Menschenwelt zurück angewendet. So haben wir grosse Theorien innerhalb 
unserer Nationalökonomie, innerhalb unserer sozialen Theorien, welche den Kampf ums 
Dasein wie etwas ganz Berechtigtes und von der menschlichen Entwickelung nicht zu 
Trennendes ansehen.“ 54, 40f (>Gegenseitige Hilfe, >Mensch und Tier)

  Kampf und Friede für das Menschengeschlecht: „Solange der Mensch noch nicht die 
Selbständigkeit ganz herausentfaltet hat, solange wird der Kampf noch dauern. Aber der 
Mensch ist dazu berufen, in bewusster Weise das zu erreichen, was draussen auf dem 
physischen Plane da ist. Daher wird es ihn führen auf den Bewusstseinsstufen seines 
Reiches zu gegenseitiger Hilfe und Unterstützung, weil das Menschengeschlecht eine 
einzige Art ist. Und die Kampflosigkeit, wie sie im Tierreich zu finden ist, muss in Bezug 
auf das ganze Menschengeschlecht erst erreicht werden: ein vollständiger, allumfassender 
Friede. Nicht der Kampf hat die einzelne Tierart groß gemacht, sondern die gegenseitige 
Hilfe und Unterstützung. Dasjenige, was als Gruppenseele in der Tierart als einzelne Seele 
lebt, das ist friedlich mit sich selbst, das ist die einheitliche Seele. Nur die menschliche 
individuelle Seele ist in diesem physischen Sondersein eine besondere.“  54, 52  
(>Einheitliche Seele, >Krieg und Friede)

  Kampf und Friede in der Natur: „Was ist denn geworden aus dem Kampf der Arten? Es 
sind diejenigen Arten übrig, welche sich am meisten gegenseitig unterstützen, und 
diejenigen, welche unter sich am kriegerischsten sind, die sind zugrunde gegangen. So 
lautet das Naturgesetz. .. Da wo die Natur an einem bestimmten Punkte, an dem großen 
Wendepunkte angelangt ist, da herrscht in der Tat der Ausgleich; der Friede, zu dem sich 
der ganze Kampf durchgebildet hat, ist vorhanden. Bedenken Sie doch einmal, dass 
Pflanzen untereinander als Arten einen Daseinskampf führen. Aber bedenken Sie, wie schön
und grossartig sich das Pflanzen- und das Tierreich in ihrem gemeinschaftlichen 
Entwickelungsprozess gegenseitig unterstützen: Das Tier atmet Sauerstoff ein und Stickstoff
aus, die Pflanze atmet Sauerstoff aus und Stickstoff ein. So ist ein Friede des Universums 
möglich. - Was die Natur auf diese Weise durch ihre Kraft hervorbringt, es ist für den 
Menschen bestimmt, dass er es bewusst aus seiner individuellen Natur hervorbringe.“  54, 
48  (>Selbständigkeit und Daseinskampf)  

  Kant: Für ihn entspringt das menschliche Leben aus zwei ganz getrennten Wurzeln; aus 
Naturerkenntnis (Kritik der reinen Vernunft) und sittlichen Ideen (Kritik der praktischen 
Vernunft). In der heidnischen Weisheit waren Natur- und Moralerkenntnis gleichzeitig 
enthalten. Das neue Naturwissen trägt nicht die Moral, es muss durch übersinnliches Wissen
ergänzt werden.  191, 125ff   (>Protestantismus)

  „Wenn Kant von der Pflicht sagt: „Pflicht! Du erhabener, grosser Name …, so erwiedert 
der Mensch aus dem Bewusstsein des freien Geistes: „Freiheit! Du freundlicher, 
menschlicher Name, ..“  4, 170f   (>Pflicht, >Schiller-Kant)

  Kapital, Abhängigkeit: „Im heutigen Fabrikzeitalter kommt eine neue Abhängigkeit, und
das ist diejenige vom Kapital. Das Sachkapital, das heißt die produzierten Produktionsmittel

Dasein zur tatsächlichen Wirklichkeit geworden. .. Von solchen Anschauungen geht Ernst 
Haeckel aus, der in der kriegerischen Betätigung, im Krieg geradezu einen Kulturhebel 
gesehen hat. Der Kampf sei das, was stark macht, das Schwache soll untergehen, die Kultur 
fordere, dass das Schwache untergeht. - Die Nationalökonomie hat dann diesen Kampf 
wieder auf die Menschenwelt zurück angewendet. So haben wir grosse Theorien innerhalb 
unserer Nationalökonomie, innerhalb unserer sozialen Theorien, welche den Kampf ums 
Dasein wie etwas ganz Berechtigtes und von der menschlichen Entwickelung nicht zu 
Trennendes ansehen.“ 54, 40f (>Gegenseitige Hilfe, >Mensch und Tier)

  Kampf und Friede für das Menschengeschlecht: „Solange der Mensch noch nicht die 
Selbständigkeit ganz herausentfaltet hat, solange wird der Kampf noch dauern. Aber der 
Mensch ist dazu berufen, in bewusster Weise das zu erreichen, was draussen auf dem 
physischen Plane da ist. Daher wird es ihn führen auf den Bewusstseinsstufen seines 
Reiches zu gegenseitiger Hilfe und Unterstützung, weil das Menschengeschlecht eine 
einzige Art ist. Und die Kampflosigkeit, wie sie im Tierreich zu finden ist, muss in Bezug 
auf das ganze Menschengeschlecht erst erreicht werden: ein vollständiger, allumfassender 
Friede. Nicht der Kampf hat die einzelne Tierart groß gemacht, sondern die gegenseitige 
Hilfe und Unterstützung. Dasjenige, was als Gruppenseele in der Tierart als einzelne Seele 
lebt, das ist friedlich mit sich selbst, das ist die einheitliche Seele. Nur die menschliche 
individuelle Seele ist in diesem physischen Sondersein eine besondere.“  54, 52  
(>Einheitliche Seele, >Krieg und Friede)

  Kampf und Friede in der Natur: „Was ist denn geworden aus dem Kampf der Arten? Es 
sind diejenigen Arten übrig, welche sich am meisten gegenseitig unterstützen, und 
diejenigen, welche unter sich am kriegerischsten sind, die sind zugrunde gegangen. So 
lautet das Naturgesetz. .. Da wo die Natur an einem bestimmten Punkte, an dem großen 
Wendepunkte angelangt ist, da herrscht in der Tat der Ausgleich; der Friede, zu dem sich 
der ganze Kampf durchgebildet hat, ist vorhanden. Bedenken Sie doch einmal, dass 
Pflanzen untereinander als Arten einen Daseinskampf führen. Aber bedenken Sie, wie schön
und grossartig sich das Pflanzen- und das Tierreich in ihrem gemeinschaftlichen 
Entwickelungsprozess gegenseitig unterstützen: Das Tier atmet Sauerstoff ein und Stickstoff
aus, die Pflanze atmet Sauerstoff aus und Stickstoff ein. So ist ein Friede des Universums 
möglich. - Was die Natur auf diese Weise durch ihre Kraft hervorbringt, es ist für den 
Menschen bestimmt, dass er es bewusst aus seiner individuellen Natur hervorbringe.“  54, 
48  (>Selbständigkeit und Daseinskampf)  

  Kant: Für ihn entspringt das menschliche Leben aus zwei ganz getrennten Wurzeln; aus 
Naturerkenntnis (Kritik der reinen Vernunft) und sittlichen Ideen (Kritik der praktischen 
Vernunft). In der heidnischen Weisheit waren Natur- und Moralerkenntnis gleichzeitig 
enthalten. Das neue Naturwissen trägt nicht die Moral, es muss durch übersinnliches Wissen
ergänzt werden.  191, 125ff   (>Protestantismus)

  „Wenn Kant von der Pflicht sagt: „Pflicht! Du erhabener, grosser Name …, so erwiedert 
der Mensch aus dem Bewusstsein des freien Geistes: „Freiheit! Du freundlicher, 
menschlicher Name, ..“  4, 170f   (>Pflicht, >Schiller-Kant)

  Kapital, Abhängigkeit: „Im heutigen Fabrikzeitalter kommt eine neue Abhängigkeit, und
das ist diejenige vom Kapital. Das Sachkapital, das heißt die produzierten Produktionsmittel



stellen eine neue Stufe in der wirtschaftlichen Entwicklung dar: Über die Produktion von 
landwirtschaftlichen Gütern hinaus ist die Möglichkeit gegeben, die Produktion zu 
erweitern und industriell zu produzieren. Die produzierten Produktionsmittel bringen die 
Nichtbesitzer in die Gewalt ihrer Besitzer, und an eine Änderung ist nicht zu denken, wenn 
der Privatbesitz erhalten bleibt. Bei Allgemeinbesitz der Produktionsmittel würde etwas 
anderes Nachteiliges entstehen: Es würde die Willkür der Zentralgewalt herrschen.“  331a, 
74

  Kapital ableiten ins Geistesleben: „Und es ist der Fall, dass wir dasjenige, was wir durch
einfache Gesetzesmassregeln nie erreichen können, nämlich das überschüssige Kapital 
abzuhalten von der Natur, erreichen durch das assoziative Wesen, indem wir das Kapital 
ableiten in freie geistige Institute.“   NÖK, 95

  Kapital, Angebot und Nachfrage: „Das Angebot von Kapital wird erstens durch den 
Wohlstand des Volkes, zweitens durch die Zahl der kapitalbesitzenden Personen und drittens
durch den Anteil jener Kapitalbesitzer, die es nicht selbst als Unternehmer anwenden und 
deshalb bereit sind, es auszuleihen. Das Kapitalangebot kann dadurch aber beeinträchtigt 
werden, und zwar in erster Linie durch den Kapitalabfluss ins Ausland, aber auch wenn es 
gehortet wird. Die Nachfrage von Kapital wird bestimmt erstens durch die Größe eines 
Wirtschaftsgebietes, zweitens durch die vorhandene Zahl der Arbeitskräfte und drittens 
durch die Stärke des Unternehmungs- und Erfindungsgeistes sowie viertens durch die
Beschaffenheit der Naturgrundlage — die Naturkräfte ganz allgemein, die Fruchtbarkeit der
bebaubaren Landstrecken, die vorhandenen unterirdischen Metallschätze und so weiter.“  
331a, 75

  Kapital und Arbeit: „Der Besitzer oder Verwalter des Kapitals ist (heute) in der Lage, die
körperliche Arbeit anderer Menschen in den Dienst dessen zu stellen, das er herzustellen 
unternimmt. Man muss in dem sozialen Verhältnis, das in dem Zusammenwirken von 
Kapital und menschlicher Arbeitskraft entsteht, drei Glieder unterscheiden: die 
Unternehmertätigkeit, die auf der Grundlage der individuellen Fähigkeiten einer Person 
oder einer Gruppe von Personen beruhen muss; das Verhältnis des Unternehmers zum 
Arbeiter, das ein Rechtsverhältnis sein muss; das Hervorbringen einer Sache, die im 
Kreislauf des Wirtschaftslebens einen Warenwert erhält.“  Kp, 94

  „.. so wie das private Kapitaleigentum tatsächlich gegenüber den gesellschaftlichen 
Funktionen das fünfte Rad am Wagen ist, so ist als Gegenstück des Kapitals die 
menschliche Arbeitskraft in eine Zwangslage gekommen unter der Herrschaft des 
Kapitalismus. Was für die Gesundung der menschlichen Gesellschaft notwendig ist, das 
wird erreicht durch die Zirkulation des Kapitals, das niemand besitzt.“   330, 177

  Das Kapital der Kapitalisten „hat ja nur einen Wert, wenn Leute arbeiten, sonst nicht! 
Also, es steht die Arbeiterschaft nicht denjenigen Leuten gegenüber, die eigentlich noch 
Unternehmer sind, sondern denen, die nur noch Geld haben. …Was heute so gefürchtet wird
als Kapitalistentum, das steht eigentlich auf einem furchtbar hohlen Boden.“   331, 185  
(>Arbeit im Kapitalismus, >Arbeit, geistige und körperliche; Unternehmer..)

 
  Kapital als „aufgespeicherte Arbeit“: Es war ein Fehler der Marxisten, Kapital als 

stellen eine neue Stufe in der wirtschaftlichen Entwicklung dar: Über die Produktion von 
landwirtschaftlichen Gütern hinaus ist die Möglichkeit gegeben, die Produktion zu 
erweitern und industriell zu produzieren. Die produzierten Produktionsmittel bringen die 
Nichtbesitzer in die Gewalt ihrer Besitzer, und an eine Änderung ist nicht zu denken, wenn 
der Privatbesitz erhalten bleibt. Bei Allgemeinbesitz der Produktionsmittel würde etwas 
anderes Nachteiliges entstehen: Es würde die Willkür der Zentralgewalt herrschen.“  331a, 
74

  Kapital ableiten ins Geistesleben: „Und es ist der Fall, dass wir dasjenige, was wir durch
einfache Gesetzesmassregeln nie erreichen können, nämlich das überschüssige Kapital 
abzuhalten von der Natur, erreichen durch das assoziative Wesen, indem wir das Kapital 
ableiten in freie geistige Institute.“   NÖK, 95

  Kapital, Angebot und Nachfrage: „Das Angebot von Kapital wird erstens durch den 
Wohlstand des Volkes, zweitens durch die Zahl der kapitalbesitzenden Personen und drittens
durch den Anteil jener Kapitalbesitzer, die es nicht selbst als Unternehmer anwenden und 
deshalb bereit sind, es auszuleihen. Das Kapitalangebot kann dadurch aber beeinträchtigt 
werden, und zwar in erster Linie durch den Kapitalabfluss ins Ausland, aber auch wenn es 
gehortet wird. Die Nachfrage von Kapital wird bestimmt erstens durch die Größe eines 
Wirtschaftsgebietes, zweitens durch die vorhandene Zahl der Arbeitskräfte und drittens 
durch die Stärke des Unternehmungs- und Erfindungsgeistes sowie viertens durch die
Beschaffenheit der Naturgrundlage — die Naturkräfte ganz allgemein, die Fruchtbarkeit der
bebaubaren Landstrecken, die vorhandenen unterirdischen Metallschätze und so weiter.“  
331a, 75

  Kapital und Arbeit: „Der Besitzer oder Verwalter des Kapitals ist (heute) in der Lage, die
körperliche Arbeit anderer Menschen in den Dienst dessen zu stellen, das er herzustellen 
unternimmt. Man muss in dem sozialen Verhältnis, das in dem Zusammenwirken von 
Kapital und menschlicher Arbeitskraft entsteht, drei Glieder unterscheiden: die 
Unternehmertätigkeit, die auf der Grundlage der individuellen Fähigkeiten einer Person 
oder einer Gruppe von Personen beruhen muss; das Verhältnis des Unternehmers zum 
Arbeiter, das ein Rechtsverhältnis sein muss; das Hervorbringen einer Sache, die im 
Kreislauf des Wirtschaftslebens einen Warenwert erhält.“  Kp, 94

  „.. so wie das private Kapitaleigentum tatsächlich gegenüber den gesellschaftlichen 
Funktionen das fünfte Rad am Wagen ist, so ist als Gegenstück des Kapitals die 
menschliche Arbeitskraft in eine Zwangslage gekommen unter der Herrschaft des 
Kapitalismus. Was für die Gesundung der menschlichen Gesellschaft notwendig ist, das 
wird erreicht durch die Zirkulation des Kapitals, das niemand besitzt.“   330, 177

  Das Kapital der Kapitalisten „hat ja nur einen Wert, wenn Leute arbeiten, sonst nicht! 
Also, es steht die Arbeiterschaft nicht denjenigen Leuten gegenüber, die eigentlich noch 
Unternehmer sind, sondern denen, die nur noch Geld haben. …Was heute so gefürchtet wird
als Kapitalistentum, das steht eigentlich auf einem furchtbar hohlen Boden.“   331, 185  
(>Arbeit im Kapitalismus, >Arbeit, geistige und körperliche; Unternehmer..)

 
  Kapital als „aufgespeicherte Arbeit“: Es war ein Fehler der Marxisten, Kapital als 



„kristallisierte Arbeit“ zu bezeichnen. Es handelt „sich nicht darum, wenn ich eine geistige 
Leistung vollziehe, dass darinnen irgendwie Arbeit aufgespeichert ist. Die Arbeit, die 
aufgespeichert ist, ist volkswirtschaftlich nicht zu erfassen. ... Was der (geistigen) Leistung 
Wert erteilt ist die Arbeit, die ich nunmehr mit ihr ersparen kann.“  NÖK, 191

 
  „So etwas wie „Kapital ist aufgespeicherte Arbeit“, das ist kein Begriff. Kapital ist Macht 
und verleiht Macht, jederzeit neu entstehende Arbeit in seinen Dienst zu stellen. Das ist ein 
wirklicher Begriff mit Tatsachenlogik.“   330, 414

  Kapital als Beschleunigung:  Arbeit wird in Funktion mit dem Naturprodukt erst eine 
volkswirtschaftliche Kategorie. In der Physik war Arbeit eine Funktion von Masse und 
Geschwindigkeit. In der modernen Physik fällt der Massebegriff heraus; es gibt nur 
Beschleunigung; „gerade wie sich bei mir das Kapital von der bearbeiteten Natur 
emanzipiert und in eine eigene Funktion eintritt.“   NÖS, 33f

  Kapital-Besitz; Verfügung über Kapital: „Die Verwaltung durch die individuellen 
Fähigkeiten führt, zweckmässig angewendet, dem sozialen Organismus Güter zu … Den 
gesamten Kapitalbesitz so zu verwalten, dass der einzelne in besonderer Richtung begabte 
Mensch oder dass zu Besonderem befähigte Menschengruppen zu einer solchen Verfügung 
über Kapital kommen, die lediglich aus ihrer ureigenen Initiative entspringt., daran muss 
jedermann .. ein wahrhaftes Interesse haben.“   Kp, 105

 
  „Wo fruchtbringend produziert werden soll, da muss diese Verfügung möglich sein, nicht 
weil sie einem einzelnen oder einer Menschengruppe Vorteil bringt, sondern weil sie der 
Allgemeinheit am besten dienen kann, wenn sie zweckmässig von sozialem Verständnis 
getragen ist. (…) Die Unterbindung der freien Verfügung über die Produktionsmittel kommt
gleich einer Lähmung der freien Anwendung (der) .. Geschicklichkeit der Leibesglieder 
(des Menschen).“   Kp, 108

 
  „Nicht die ursprüngliche freie Verfügung führt zu sozialen Schäden, sondern lediglich das
Fortbestehen des Rechtes auf diese Verfügung, wenn die Bedingungen aufgehört haben, 
welche in zweckmässiger Art individuelle menschliche Fähigkeiten mit dieser Verfügung 
zusammenbinden. (…) Die Möglichkeit, frei über die Kapitalgrundlage aus den 
individuellen Fähigkeiten heraus zu verfügen, muss bestehen; das damit verbundene 
Eigentumsrecht muss in dem Augenblick verändert werden können, in dem es umschlägt in 
ein Mittel zur ungerechtfertigten Machtentfaltung. (…) Dass mit ..  Hilfe (des Eigentums) 
der Einzelne im Dienste der Gesamtheit produziert, das ist nur möglich im Mitwirken dieser
Gesamtheit. Es kann also das Recht auf die Verfügung über ein Eigentum nicht von den 
Interessen dieser Gesamtheit getrennt verwaltet werden. Nicht ein Mittel ist zu finden, wie 
das Eigentum an der Kapitalgrundlage ausgetilgt werden kann, sondern ein solches, wie 
dieses Eigentum so verwaltet werden kann, dass es in der besten Weise der Gesamtheit 
diene.“   Kp, 108f

 
  Das Verfügungsrecht bleibt einer Person oder Personengruppe über das Anfangskapital 
und den investierten und freien Betriebsgewinn, solange sie die produzierende Betätigung 
fortsetzt, die sie mit einer Kapitalgrundlage zusammengebracht hat.   Kp, 112
(>Kapital-Übertragung, >Produktionsmittel, >Unternehmer-Kapital)

„kristallisierte Arbeit“ zu bezeichnen. Es handelt „sich nicht darum, wenn ich eine geistige 
Leistung vollziehe, dass darinnen irgendwie Arbeit aufgespeichert ist. Die Arbeit, die 
aufgespeichert ist, ist volkswirtschaftlich nicht zu erfassen. ... Was der (geistigen) Leistung 
Wert erteilt ist die Arbeit, die ich nunmehr mit ihr ersparen kann.“  NÖK, 191

 
  „So etwas wie „Kapital ist aufgespeicherte Arbeit“, das ist kein Begriff. Kapital ist Macht 
und verleiht Macht, jederzeit neu entstehende Arbeit in seinen Dienst zu stellen. Das ist ein 
wirklicher Begriff mit Tatsachenlogik.“   330, 414

  Kapital als Beschleunigung:  Arbeit wird in Funktion mit dem Naturprodukt erst eine 
volkswirtschaftliche Kategorie. In der Physik war Arbeit eine Funktion von Masse und 
Geschwindigkeit. In der modernen Physik fällt der Massebegriff heraus; es gibt nur 
Beschleunigung; „gerade wie sich bei mir das Kapital von der bearbeiteten Natur 
emanzipiert und in eine eigene Funktion eintritt.“   NÖS, 33f

  Kapital-Besitz; Verfügung über Kapital: „Die Verwaltung durch die individuellen 
Fähigkeiten führt, zweckmässig angewendet, dem sozialen Organismus Güter zu … Den 
gesamten Kapitalbesitz so zu verwalten, dass der einzelne in besonderer Richtung begabte 
Mensch oder dass zu Besonderem befähigte Menschengruppen zu einer solchen Verfügung 
über Kapital kommen, die lediglich aus ihrer ureigenen Initiative entspringt., daran muss 
jedermann .. ein wahrhaftes Interesse haben.“   Kp, 105

 
  „Wo fruchtbringend produziert werden soll, da muss diese Verfügung möglich sein, nicht 
weil sie einem einzelnen oder einer Menschengruppe Vorteil bringt, sondern weil sie der 
Allgemeinheit am besten dienen kann, wenn sie zweckmässig von sozialem Verständnis 
getragen ist. (…) Die Unterbindung der freien Verfügung über die Produktionsmittel kommt
gleich einer Lähmung der freien Anwendung (der) .. Geschicklichkeit der Leibesglieder 
(des Menschen).“   Kp, 108

 
  „Nicht die ursprüngliche freie Verfügung führt zu sozialen Schäden, sondern lediglich das
Fortbestehen des Rechtes auf diese Verfügung, wenn die Bedingungen aufgehört haben, 
welche in zweckmässiger Art individuelle menschliche Fähigkeiten mit dieser Verfügung 
zusammenbinden. (…) Die Möglichkeit, frei über die Kapitalgrundlage aus den 
individuellen Fähigkeiten heraus zu verfügen, muss bestehen; das damit verbundene 
Eigentumsrecht muss in dem Augenblick verändert werden können, in dem es umschlägt in 
ein Mittel zur ungerechtfertigten Machtentfaltung. (…) Dass mit ..  Hilfe (des Eigentums) 
der Einzelne im Dienste der Gesamtheit produziert, das ist nur möglich im Mitwirken dieser
Gesamtheit. Es kann also das Recht auf die Verfügung über ein Eigentum nicht von den 
Interessen dieser Gesamtheit getrennt verwaltet werden. Nicht ein Mittel ist zu finden, wie 
das Eigentum an der Kapitalgrundlage ausgetilgt werden kann, sondern ein solches, wie 
dieses Eigentum so verwaltet werden kann, dass es in der besten Weise der Gesamtheit 
diene.“   Kp, 108f

 
  Das Verfügungsrecht bleibt einer Person oder Personengruppe über das Anfangskapital 
und den investierten und freien Betriebsgewinn, solange sie die produzierende Betätigung 
fortsetzt, die sie mit einer Kapitalgrundlage zusammengebracht hat.   Kp, 112
(>Kapital-Übertragung, >Produktionsmittel, >Unternehmer-Kapital)



  „Stellen Sie an die Stelle des individuellen, befähigten Menschen, welcher die 
Produktionsprozesse leitet, die abstrakte Allgemeinheit, sie wird nur zum Abbau oder
Raubbau des Wirtschaftslebens führen, nicht zu einem Neu-Aufbau.“  336, 306

  Kapital-Bildung; -Entstehung; -Vermehrung: Die menschliche Arbeit muss zunächst 
bei der Natur einsetzen. Die Kohle bekommt ihren volkswirtschaftlichen Wert, wenn sie 
vom Bergwerk bis in die Wohnung wandert, zunächst durch die Arbeit. Dann beginnt durch 
das Zusammenwirken der Menschen die Arbeitsteilung. Die Arbeiter sind zum Beispiel 
seither zu Fuss gegangen. Nun kommt einer darauf, einen Wagen zu bauen und Pferde zu 
benützen, und jeder zahlt ihm dafür etwas. Der Wagen ist durch den Geist erfunden worden 
und durch den Wagen wird Geist auf die Arbeit angewandt. „Die erste Phase des Kapitals 
besteht eigentlich immer darinnen, dass .., während früher nur von der Natur heraus, jetzt 
vom Geist heraus die Arbeit organisiert, gegliedert und so weiter wird. Kapitalentstehung ist
immer die Begleiterscheinung der Arbeitsteilung .. .“ In dem Moment, wo der Mensch 
Kapital schafft mit seinem Wagen, ist es im Grunde genommen gleichgültig, zu welchem 
Zweck und wohin er die Leute fährt. Was vom Geist aus an der Arbeit organisiert wird, 
emanzipiert sich vollständig von der Natur.“  NÖK, 53ff 

  „Innerhalb des wirtschaftlichen Kreislaufes wird sich immer Kapital bilden. Lassen sie es 
im wirtschaftlichen Kreislauf drinnen, so führt es zu unbegrenzter Besitzanhäufung.“   
189, 144   (>Volkswirtschaftlicher Prozess)

  In der Arbeitsteilung wird das durch die Einzelnen Erarbeitete auf die Gesamtheit verteilt. 
„Im Kapital werden Einzelheiten wiederum zusammengefasst zu einem Gesamtprozess. Die
Kapitalbildung ist eine Synthese, durchaus eine Synthese. So wird derjenige, der in dieser 
Art als Kapitalbildner aufgetreten ist, der durch die Notwendigkeit des Auftretens des 
Geldes eben sein Kapital in Geldkapital verwandeln kann, der wird zum Leiher für einen, 
der nichts anderes hat als Geist.“  NÖK, 58

 
 „Denn dasjenige, worauf gerade die Produktivität im Handel beruht,“ .. wodurch 
Handelskapital als Industriekapital wirksam werden kann, „das beruht ja doch darauf, dass 
Handelskapital zur Zusammenhäufung führt, und diese Zusammenhäufung ist ohne 
Konkurrenz nicht denkbar.“ (z.B. England vor der Industrialisierung) NÖK, 137

 
  „Was an Kapitalvermehrung durch die Produktionsmittel – nach Abzug des recht-mässigen
Zinses – entsteht, das verdankt seine Entstehung der Wirkung des gesamten sozialen 
Organismus. Es soll also auch … wieder in ihn zurückfliessen.“  Kp, 116

  Kapitalbildung wird nur im dreigegliederten Organismus nicht zu etwas Schädlichem, weil
hier das eine Glied im entgegengesetzten Sinn arbeiten kann wie das andere.  189, 15.3.19   
(>Kapital; Stauen)

  „Die Wirksamkeit des sozialen Organismus wird unter dem Einfluss der Dreigliederungs-
Idee gewissermassen umgestellt. Gegenwärtig muss der Mensch in der Kapitalvermehrung 
und in der Lohnhöhe die Kennzeichen sehen.“ Dann aber: „Kapitalvermehrung 
beziehungsweise Leistungsausgleich mit entsprechender Gegenleistung werden wie die 
Konsequenz der sozialen Betätigungen und Einrichtungen zutage treten.“   24, 262f     

  „Stellen Sie an die Stelle des individuellen, befähigten Menschen, welcher die 
Produktionsprozesse leitet, die abstrakte Allgemeinheit, sie wird nur zum Abbau oder
Raubbau des Wirtschaftslebens führen, nicht zu einem Neu-Aufbau.“  336, 306

  Kapital-Bildung; -Entstehung; -Vermehrung: Die menschliche Arbeit muss zunächst 
bei der Natur einsetzen. Die Kohle bekommt ihren volkswirtschaftlichen Wert, wenn sie 
vom Bergwerk bis in die Wohnung wandert, zunächst durch die Arbeit. Dann beginnt durch 
das Zusammenwirken der Menschen die Arbeitsteilung. Die Arbeiter sind zum Beispiel 
seither zu Fuss gegangen. Nun kommt einer darauf, einen Wagen zu bauen und Pferde zu 
benützen, und jeder zahlt ihm dafür etwas. Der Wagen ist durch den Geist erfunden worden 
und durch den Wagen wird Geist auf die Arbeit angewandt. „Die erste Phase des Kapitals 
besteht eigentlich immer darinnen, dass .., während früher nur von der Natur heraus, jetzt 
vom Geist heraus die Arbeit organisiert, gegliedert und so weiter wird. Kapitalentstehung ist
immer die Begleiterscheinung der Arbeitsteilung .. .“ In dem Moment, wo der Mensch 
Kapital schafft mit seinem Wagen, ist es im Grunde genommen gleichgültig, zu welchem 
Zweck und wohin er die Leute fährt. Was vom Geist aus an der Arbeit organisiert wird, 
emanzipiert sich vollständig von der Natur.“  NÖK, 53ff 

  „Innerhalb des wirtschaftlichen Kreislaufes wird sich immer Kapital bilden. Lassen sie es 
im wirtschaftlichen Kreislauf drinnen, so führt es zu unbegrenzter Besitzanhäufung.“   
189, 144   (>Volkswirtschaftlicher Prozess)

  In der Arbeitsteilung wird das durch die Einzelnen Erarbeitete auf die Gesamtheit verteilt. 
„Im Kapital werden Einzelheiten wiederum zusammengefasst zu einem Gesamtprozess. Die
Kapitalbildung ist eine Synthese, durchaus eine Synthese. So wird derjenige, der in dieser 
Art als Kapitalbildner aufgetreten ist, der durch die Notwendigkeit des Auftretens des 
Geldes eben sein Kapital in Geldkapital verwandeln kann, der wird zum Leiher für einen, 
der nichts anderes hat als Geist.“  NÖK, 58

 
 „Denn dasjenige, worauf gerade die Produktivität im Handel beruht,“ .. wodurch 
Handelskapital als Industriekapital wirksam werden kann, „das beruht ja doch darauf, dass 
Handelskapital zur Zusammenhäufung führt, und diese Zusammenhäufung ist ohne 
Konkurrenz nicht denkbar.“ (z.B. England vor der Industrialisierung) NÖK, 137

 
  „Was an Kapitalvermehrung durch die Produktionsmittel – nach Abzug des recht-mässigen
Zinses – entsteht, das verdankt seine Entstehung der Wirkung des gesamten sozialen 
Organismus. Es soll also auch … wieder in ihn zurückfliessen.“  Kp, 116

  Kapitalbildung wird nur im dreigegliederten Organismus nicht zu etwas Schädlichem, weil
hier das eine Glied im entgegengesetzten Sinn arbeiten kann wie das andere.  189, 15.3.19   
(>Kapital; Stauen)

  „Die Wirksamkeit des sozialen Organismus wird unter dem Einfluss der Dreigliederungs-
Idee gewissermassen umgestellt. Gegenwärtig muss der Mensch in der Kapitalvermehrung 
und in der Lohnhöhe die Kennzeichen sehen.“ Dann aber: „Kapitalvermehrung 
beziehungsweise Leistungsausgleich mit entsprechender Gegenleistung werden wie die 
Konsequenz der sozialen Betätigungen und Einrichtungen zutage treten.“   24, 262f     



(>Leihen, >Sparen, >Arbeitsteilung und Geld, >Wert 2)

  Kapital zwischen Boden und Produktionsmitteln: „Aber was ist das Kapital? Eine 
Buchfrage. Es beruht darauf, dass zwischen Boden und Produktionsmitteln ein Defizit 
entsteht. Dadurch schiebt sich zwischen den Ausgleich der geistigen Arbeit und der 
physischen Arbeit das Kapital ein. Dieser Ausgleich aber muss reinlich geschehen können. 
Er kann nur geschehen, wenn er rein wirtschaftlich bewirkt wird. Wenn das Geistesleben 
aus dem Wirtschaftsleben herausgenommen wird.“   Beiträge 24/25, 36

 
  Wie im volkswirtschaftlichen Prozess eine Tendenz besteht, Bodenrente zu erzeugen, so 
besteht „nach der anderen Seite die Tendenz der Unternehmer, Kapital zu entwerten, .. 
billiger zu machen.“ Es besteht die Tendenz, „dasjenige, was vom menschlichen Willen 
abhängt (Handwerk, freie Betätigung), .. zu entwerten. … Das Kapital hat die Tendenz, 
fortwährend in seinem wirtschaftlichen Werte,oder eigentlich Preise (Zins), zu sinken, die 
Bodenrente hat die Tendenz, fortwährend in ihrem Preise zu steigen.“ .. „Beim 
Unternehmerkapital, wo das Leihprinzip herrscht, da kann man nicht Selbstversorger sein.“  
(wie in der Landwirtschaft).   NÖK, 102f  (>Landwirtschaft und Industrie)

  Kapital und Christus-Impuls: Das Kapital wird heute nicht mehr von der 
Einzelpersönlichkeit verwaltet, sondern es verwaltet sich selbst und zieht allen Willen der 
Einzelpersönlichkeit an sich. Die Persönlichkeit kann sich hineinwerfen in diese Kräfte, 
oder sich davon unabhängig machen. Das ist möglich durch ein Verständnis des Christus-
Impulses; „Nicht ich, sondern der Christus in mir.“   104, 141

  Kapital als Dauerwert: „Dasjenige (Kapital), was so zirkuliert im sozialen Organismus, 
was in einer fortwährenden Zirkulation ist, das hat einen Dauerwert, trotzdem es sich 
immerfort ändert .. weil das, was abgenutzt ist, wieder ersetzt werden muss.“ 190, 29   
(>Produktionsmittel, Überleitung, >Währung, >Zirkulation)

 
  Kapital fördernd oder hemmend: Spricht man heute von Kapital und Kapitalismus, so 
spricht man von Unterdrückung. „Zu einem fruchtbaren Urteil über die Art, wie das Kapital 
fördernd oder hemmend in den Kreisläufen des sozialen Organismus wirkt, kann man aber 
nur kommen, wenn man durchschaut, wie die individuellen Fähigkeiten der Menschen, wie 
die Rechtsbildung und wie die Kräfte des Wirtschaftslebens das Kapital erzeugen und 
verbrauchen.“   Kp, 91   

  Kapital und Geist / Fähigkeiten: „Was auf der Grundlage des Kapitals für den sozialen 
Organismus geleistet wird, beruht seinem Wesen nach auf der Art, wie die individuellen 
menschlichen Fähigkeiten in diesen Organismus eingreifen. Die Entwickelung dieser 
Fähigkeiten kann durch nichts anderes den ihr entsprechenden Impuls erhalten als durch das
freie Geistesleben.“  Kp, 99  (>Geld ist Geist, >Interesse und Produktion)

 
  „Es wird nicht wenige geben, die etwas Groteskes in der .. Ansicht finden, dass in der 
Betätigung des Kapitals im Wirtschaftsleben die Auswirkung eines Teiles des geistigen 
Lebens sich offenbaren soll.“ …  Man kann sehen, wie zwei Weltenströmungen 
nebeneinandergestellt werden auch in den Denkgewohnheiten der Menschen.“ Die eine will
sich in göttlich-geistiger Höhe halten, und keine Brücke bauen zwischen geistigen Impulsen
und gewöhnlichem Handeln. Die andere lebt gedankenlos im Alltäglichen. „Das Leben aber

(>Leihen, >Sparen, >Arbeitsteilung und Geld, >Wert 2)

  Kapital zwischen Boden und Produktionsmitteln: „Aber was ist das Kapital? Eine 
Buchfrage. Es beruht darauf, dass zwischen Boden und Produktionsmitteln ein Defizit 
entsteht. Dadurch schiebt sich zwischen den Ausgleich der geistigen Arbeit und der 
physischen Arbeit das Kapital ein. Dieser Ausgleich aber muss reinlich geschehen können. 
Er kann nur geschehen, wenn er rein wirtschaftlich bewirkt wird. Wenn das Geistesleben 
aus dem Wirtschaftsleben herausgenommen wird.“   Beiträge 24/25, 36

 
  Wie im volkswirtschaftlichen Prozess eine Tendenz besteht, Bodenrente zu erzeugen, so 
besteht „nach der anderen Seite die Tendenz der Unternehmer, Kapital zu entwerten, .. 
billiger zu machen.“ Es besteht die Tendenz, „dasjenige, was vom menschlichen Willen 
abhängt (Handwerk, freie Betätigung), .. zu entwerten. … Das Kapital hat die Tendenz, 
fortwährend in seinem wirtschaftlichen Werte,oder eigentlich Preise (Zins), zu sinken, die 
Bodenrente hat die Tendenz, fortwährend in ihrem Preise zu steigen.“ .. „Beim 
Unternehmerkapital, wo das Leihprinzip herrscht, da kann man nicht Selbstversorger sein.“  
(wie in der Landwirtschaft).   NÖK, 102f  (>Landwirtschaft und Industrie)

  Kapital und Christus-Impuls: Das Kapital wird heute nicht mehr von der 
Einzelpersönlichkeit verwaltet, sondern es verwaltet sich selbst und zieht allen Willen der 
Einzelpersönlichkeit an sich. Die Persönlichkeit kann sich hineinwerfen in diese Kräfte, 
oder sich davon unabhängig machen. Das ist möglich durch ein Verständnis des Christus-
Impulses; „Nicht ich, sondern der Christus in mir.“   104, 141

  Kapital als Dauerwert: „Dasjenige (Kapital), was so zirkuliert im sozialen Organismus, 
was in einer fortwährenden Zirkulation ist, das hat einen Dauerwert, trotzdem es sich 
immerfort ändert .. weil das, was abgenutzt ist, wieder ersetzt werden muss.“ 190, 29   
(>Produktionsmittel, Überleitung, >Währung, >Zirkulation)

 
  Kapital fördernd oder hemmend: Spricht man heute von Kapital und Kapitalismus, so 
spricht man von Unterdrückung. „Zu einem fruchtbaren Urteil über die Art, wie das Kapital 
fördernd oder hemmend in den Kreisläufen des sozialen Organismus wirkt, kann man aber 
nur kommen, wenn man durchschaut, wie die individuellen Fähigkeiten der Menschen, wie 
die Rechtsbildung und wie die Kräfte des Wirtschaftslebens das Kapital erzeugen und 
verbrauchen.“   Kp, 91   

  Kapital und Geist / Fähigkeiten: „Was auf der Grundlage des Kapitals für den sozialen 
Organismus geleistet wird, beruht seinem Wesen nach auf der Art, wie die individuellen 
menschlichen Fähigkeiten in diesen Organismus eingreifen. Die Entwickelung dieser 
Fähigkeiten kann durch nichts anderes den ihr entsprechenden Impuls erhalten als durch das
freie Geistesleben.“  Kp, 99  (>Geld ist Geist, >Interesse und Produktion)

 
  „Es wird nicht wenige geben, die etwas Groteskes in der .. Ansicht finden, dass in der 
Betätigung des Kapitals im Wirtschaftsleben die Auswirkung eines Teiles des geistigen 
Lebens sich offenbaren soll.“ …  Man kann sehen, wie zwei Weltenströmungen 
nebeneinandergestellt werden auch in den Denkgewohnheiten der Menschen.“ Die eine will
sich in göttlich-geistiger Höhe halten, und keine Brücke bauen zwischen geistigen Impulsen
und gewöhnlichem Handeln. Die andere lebt gedankenlos im Alltäglichen. „Das Leben aber



ist ein einheitliches.“   Kp, 101f  (>Geistesleben, modernes) 
 

  „Das Kapital aber ist das Mittel, Fähigkeiten für weite Gebiete des sozialen Lebens in 
Wirksamkeit zu bringen. (…) Vom Geistesarbeiter bis zum handwerklich Schaffenden muss
ein jeder Mensch, wenn er vorurteilslos dem eigenen Interesse dienen will, sagen: Ich 
möchte, dass eine genügend grosse Anzahl befähigter Personen oder Personengruppen 
völlig frei über Kapital nicht nur verfügen können, sondern dass sie auch aus der eigenen 
Initiative heraus zu dem Kapitale gelangen können; denn nur sie allein können ein Urteil 
darüber haben, wie durch die Vermittlung des Kapitals ihre individuellen Fähigkeiten dem 
sozialen Organismus zweckmässig Güter erzeugen werden.“   Kp, 106  (>Leihkapital, 
>Unternehmer)

  „Was ist denn notwendig für die Produktion? Ist in Wirklichkeit Kapital notwendig? Nein! 
Es ist eben ein Unsinn, dass Kapital notwendig ist. Damit die Produktionsmittel bedient 
werden können, ist notwendig, dass geistige Arbeit da ist. … Aber heute geht es nicht um 
geistige Leitung, sondern um den Privatbesitz an den Produktionsmitteln und um die 
Rentabilität .. des im Produktionsmittel steckenden Kapitals.“   331, 63     

  „So gut, wie man die Sprache nur von der Gemeinschaft hat, so gut hat alles materielle Gut
nur durch die soziale Gemeinschaft zustande kommen können“ und man hat „nur insofern 
eine Beziehung zu dieser Gemeinschaft, als man mit seinen Fähigkeiten damit verknüpft 
ist.“  336, 221

„In der „Demokratie .. wo die Gleichheit aller Menschen in Betracht kommt, wo dasjenige, 
was geschieht, alle Menschen angeht“, geht es um Arbeitsrecht und Besitzrecht — Besitz 
wird es nicht geben —, aber Leitungsrecht [wird] in Betracht kommen“.  336, 222 

 
  Kapital und Geld: Das Vertrauensverhältnis zwischen Arbeiter und Arbeitgeber, „von der
geistigen Welt heraus organisiert“, fliesst zusammen damit „was eine bestimmte Ware wert 
ist im Vergleiche zum Geld“ - vom Wirtschaftsleben organisiert.  189, 136

  „Die hier gemeinte soziale Ordnung wird ein dem gesunden Empfinden der Menschen 
entsprechendes Verhältnis schaffen zwischen den durch das Rechtsbewusstsein geregelten 
Verfügungsrechten über .. Kapital und Arbeit einerseits und den Preisen der durch beides 
geschaffenen Erzeugnisse andererseits.“   Kp, 117 (>Kapital-Übertragung)

 
  Kapital und Intuition: Um Kapital zu begreifen, braucht man Intuition. „Das ahnte die 
Bibel schon, indem sie sagte, dass mit dem Christentum der Mammonismus bekämpft 
werden solle.“  192, 315f   (>Intuition)

  Kapital zehrt, Natur erhält: Der Warenwert eines produzierten Produktionsmittels ist 
durch seinen Rohstoffwert bestimmt. Bei allen Produkten, die zu ihrer Herstellung Arbeit 
erfordern, gilt ein ganz bestimmtes Grundgesetz. Wenn zum Beispiel eine Lokomotive 
hergestellt werden soll, so muss man für diese so viel an Rohstoffen erhalten, als die die 
Lokomotive herstellenden Menschen bis zu ihrer Fertigstellung brauchen. Im Moment der 
Fertigstellung ist das für ihre Herstellung verwendete Kapital aufgebraucht, und damit 
müsste der Wert der Lokomotive null betragen. Ist sie dann für den Wirtschaftskreislauf 
tatsächlich in diesem Sinne entwertet, so ist das Zeichen dafür, dass der soziale Organismus 

ist ein einheitliches.“   Kp, 101f  (>Geistesleben, modernes) 
 

  „Das Kapital aber ist das Mittel, Fähigkeiten für weite Gebiete des sozialen Lebens in 
Wirksamkeit zu bringen. (…) Vom Geistesarbeiter bis zum handwerklich Schaffenden muss
ein jeder Mensch, wenn er vorurteilslos dem eigenen Interesse dienen will, sagen: Ich 
möchte, dass eine genügend grosse Anzahl befähigter Personen oder Personengruppen 
völlig frei über Kapital nicht nur verfügen können, sondern dass sie auch aus der eigenen 
Initiative heraus zu dem Kapitale gelangen können; denn nur sie allein können ein Urteil 
darüber haben, wie durch die Vermittlung des Kapitals ihre individuellen Fähigkeiten dem 
sozialen Organismus zweckmässig Güter erzeugen werden.“   Kp, 106  (>Leihkapital, 
>Unternehmer)

  „Was ist denn notwendig für die Produktion? Ist in Wirklichkeit Kapital notwendig? Nein! 
Es ist eben ein Unsinn, dass Kapital notwendig ist. Damit die Produktionsmittel bedient 
werden können, ist notwendig, dass geistige Arbeit da ist. … Aber heute geht es nicht um 
geistige Leitung, sondern um den Privatbesitz an den Produktionsmitteln und um die 
Rentabilität .. des im Produktionsmittel steckenden Kapitals.“   331, 63     

  „So gut, wie man die Sprache nur von der Gemeinschaft hat, so gut hat alles materielle Gut
nur durch die soziale Gemeinschaft zustande kommen können“ und man hat „nur insofern 
eine Beziehung zu dieser Gemeinschaft, als man mit seinen Fähigkeiten damit verknüpft 
ist.“  336, 221

„In der „Demokratie .. wo die Gleichheit aller Menschen in Betracht kommt, wo dasjenige, 
was geschieht, alle Menschen angeht“, geht es um Arbeitsrecht und Besitzrecht — Besitz 
wird es nicht geben —, aber Leitungsrecht [wird] in Betracht kommen“.  336, 222 

 
  Kapital und Geld: Das Vertrauensverhältnis zwischen Arbeiter und Arbeitgeber, „von der
geistigen Welt heraus organisiert“, fliesst zusammen damit „was eine bestimmte Ware wert 
ist im Vergleiche zum Geld“ - vom Wirtschaftsleben organisiert.  189, 136

  „Die hier gemeinte soziale Ordnung wird ein dem gesunden Empfinden der Menschen 
entsprechendes Verhältnis schaffen zwischen den durch das Rechtsbewusstsein geregelten 
Verfügungsrechten über .. Kapital und Arbeit einerseits und den Preisen der durch beides 
geschaffenen Erzeugnisse andererseits.“   Kp, 117 (>Kapital-Übertragung)

 
  Kapital und Intuition: Um Kapital zu begreifen, braucht man Intuition. „Das ahnte die 
Bibel schon, indem sie sagte, dass mit dem Christentum der Mammonismus bekämpft 
werden solle.“  192, 315f   (>Intuition)

  Kapital zehrt, Natur erhält: Der Warenwert eines produzierten Produktionsmittels ist 
durch seinen Rohstoffwert bestimmt. Bei allen Produkten, die zu ihrer Herstellung Arbeit 
erfordern, gilt ein ganz bestimmtes Grundgesetz. Wenn zum Beispiel eine Lokomotive 
hergestellt werden soll, so muss man für diese so viel an Rohstoffen erhalten, als die die 
Lokomotive herstellenden Menschen bis zu ihrer Fertigstellung brauchen. Im Moment der 
Fertigstellung ist das für ihre Herstellung verwendete Kapital aufgebraucht, und damit 
müsste der Wert der Lokomotive null betragen. Ist sie dann für den Wirtschaftskreislauf 
tatsächlich in diesem Sinne entwertet, so ist das Zeichen dafür, dass der soziale Organismus 



gesund ist. Das heisst, wenn die Lokomotive fertig da ist, wird sie bereits von der 
Allgemeinheit abgekauft sein müssen: Sie ist - wirtschaftlich gesehen – sozusagen 
ausbezahlt, der Kapitalgeber ist ausgelöst , so dass er weiter durch sie keinen 
Kapitalanspruch mehr haben darf. Wer dazu, das heißt für die Produktion einer Lokomotive,
Kapital gegeben hat, kann nur den rechtlich begründeten Ertrag beanspruchen; sein Kapital 
ist verarbeitet und damit verbraucht. Man kann es beobachten, und es ist ein grundlegendes 
Gesetz der Wertebildung: Das Kapital zehrt, die Natur erhält - auf der einen Seite
haben wir einen Abbauprozess, auf der anderen Seite einen Aufbauprozess.  331A, 78

  Kapital und Persönlichkeit:  Zu Zeiten der Rothschilds wurde das Kapital noch von der 
Einzelpersönlichkeit verwaltet. Nun fängt das Kapital an, sich selbst zu verwalten und zieht 
allen Willen der Persönlichkeit an sich. Die Menschheit stieg in Bezug auf die 
Persönlichkeit zu einem tiefsten Punkt herunter. Das Verständnis für den Christusimpuls 
kann Umkehr bringen. 104, 140f    (>Kapital und Geist)

  Kapitalismus führt zum Herausschälen der Persönlichkeit aus dem Wirtschaftsprozess und 
zu deren Austrocknung. - Kapitalismus und abstraktes moralisch-geistiges Leben ergänzen 
sich.  188, 229f   

 
  Der Wirtschaftsprozesses muss im Kapitalismus von dem Persönlichen losgelöst werden. 
Ausnahme: Das Künstlerische oder eigentlich geistige Gebiet. Hier ist das Abtrennen 
ungesund.  188, 224

  Kapital ist Produktionsmittel: Kapital ist produziertes Produktionsmittel. 189, 15.3.19 

  „Kapital: Summe der Produktionsmittel und Grund und Boden.“  336, 331

  Kapital – Profit:  Unternehmerkapital und Rentenkapital muss genau kontrastiert werden.
NÖS, 26    (>Rente)

  „Aus diesem unnatürlichen Kreislauf des Wirtschaftslebens kann man niemals 
herauskommen, wenn man nicht das fünfte Rad am Wagen, das nur dazu da ist, damit sich 
die Leute, die nicht gearbeitet haben, etwas herausschlagen können, beseitigt. Dieses fünfte 
Rad trägt ja den Namen Kapital.“    331, 66 

  Profit und moralische Impulse waren noch im Mittelalter verbunden. Das Arbeiten auf den
Profit hin im Kapitalismus tendiert zu einer „ungesunden Abtrennung der menschlichen 
Produktion von dem Menschen selbst und dem, was ihn interessiert...“ Als Folge davon 
musste der Mensch „auf anderen Gebieten Befriedigung suchen.“ 188, 224f

  Wichtig ist der Unterschied „zwischen dem, was jemand als Zins bezieht, und dem, was 
aus der Selbstarbeit der Produktionsmittel stammt.“ Mit dem Produktionsmittel hat man nur
die Alternative, entweder den Betrieb zu vergrössern oder das Gewonnene auf einen 
anderen überzuführen, der wieder produzieren kann.   190, 29

  Der Kapitalprofit im Unternehmergewinn nimmt im selben Verhältnis zu, in dem 
überschüssige Arbeit da ist und unnötige Warenvorräte auf den Markt kommen. 
337b, 214f    (>Gewinn)

gesund ist. Das heisst, wenn die Lokomotive fertig da ist, wird sie bereits von der 
Allgemeinheit abgekauft sein müssen: Sie ist - wirtschaftlich gesehen – sozusagen 
ausbezahlt, der Kapitalgeber ist ausgelöst , so dass er weiter durch sie keinen 
Kapitalanspruch mehr haben darf. Wer dazu, das heißt für die Produktion einer Lokomotive,
Kapital gegeben hat, kann nur den rechtlich begründeten Ertrag beanspruchen; sein Kapital 
ist verarbeitet und damit verbraucht. Man kann es beobachten, und es ist ein grundlegendes 
Gesetz der Wertebildung: Das Kapital zehrt, die Natur erhält - auf der einen Seite
haben wir einen Abbauprozess, auf der anderen Seite einen Aufbauprozess.  331A, 78

  Kapital und Persönlichkeit:  Zu Zeiten der Rothschilds wurde das Kapital noch von der 
Einzelpersönlichkeit verwaltet. Nun fängt das Kapital an, sich selbst zu verwalten und zieht 
allen Willen der Persönlichkeit an sich. Die Menschheit stieg in Bezug auf die 
Persönlichkeit zu einem tiefsten Punkt herunter. Das Verständnis für den Christusimpuls 
kann Umkehr bringen. 104, 140f    (>Kapital und Geist)

  Kapitalismus führt zum Herausschälen der Persönlichkeit aus dem Wirtschaftsprozess und 
zu deren Austrocknung. - Kapitalismus und abstraktes moralisch-geistiges Leben ergänzen 
sich.  188, 229f   

 
  Der Wirtschaftsprozesses muss im Kapitalismus von dem Persönlichen losgelöst werden. 
Ausnahme: Das Künstlerische oder eigentlich geistige Gebiet. Hier ist das Abtrennen 
ungesund.  188, 224

  Kapital ist Produktionsmittel: Kapital ist produziertes Produktionsmittel. 189, 15.3.19 

  „Kapital: Summe der Produktionsmittel und Grund und Boden.“  336, 331

  Kapital – Profit:  Unternehmerkapital und Rentenkapital muss genau kontrastiert werden.
NÖS, 26    (>Rente)

  „Aus diesem unnatürlichen Kreislauf des Wirtschaftslebens kann man niemals 
herauskommen, wenn man nicht das fünfte Rad am Wagen, das nur dazu da ist, damit sich 
die Leute, die nicht gearbeitet haben, etwas herausschlagen können, beseitigt. Dieses fünfte 
Rad trägt ja den Namen Kapital.“    331, 66 

  Profit und moralische Impulse waren noch im Mittelalter verbunden. Das Arbeiten auf den
Profit hin im Kapitalismus tendiert zu einer „ungesunden Abtrennung der menschlichen 
Produktion von dem Menschen selbst und dem, was ihn interessiert...“ Als Folge davon 
musste der Mensch „auf anderen Gebieten Befriedigung suchen.“ 188, 224f

  Wichtig ist der Unterschied „zwischen dem, was jemand als Zins bezieht, und dem, was 
aus der Selbstarbeit der Produktionsmittel stammt.“ Mit dem Produktionsmittel hat man nur
die Alternative, entweder den Betrieb zu vergrössern oder das Gewonnene auf einen 
anderen überzuführen, der wieder produzieren kann.   190, 29

  Der Kapitalprofit im Unternehmergewinn nimmt im selben Verhältnis zu, in dem 
überschüssige Arbeit da ist und unnötige Warenvorräte auf den Markt kommen. 
337b, 214f    (>Gewinn)



 
  Kapital und Revolutionen: Durch Zusammenwirken der Fähigkeiten Einzelner mit dem 
Wirtschaftsleben entsteht die Tendenz zur Privatkapitalbildung. Einzelne gewinnen die 
Oberhand, Revolutionsherde entstehen. Lösung: Überleiten des Kapitals auf andere 
Individualitäten.   190, 14   (>Revolutionen)

  Kapital; Stauen: Wo die Hypothekengesetzgebung erlaubt, dass das Kapital sich mit 
Grund und Boden verbindet (Realkredit), verteuert sich die Natur. D.h., die wertbildende 
Bewegung geht weiter, wo eine wertbildende Spannung entstehen müsste, also die 
Wertbildung in die Entwertung übergehen müsste.   NÖK, 73  (>Wertbildende Bew.)

 
  „Leihgeld darf sich gewissermassen nicht zurückstauen in das Kaufgeld hinein, um das zu 
stören. Leihgeld geht in das Schenkungsgeld hinein. .. Da entwertet es sich.“  NÖK, 177

  Produktionsmittel, wie Blut zirkulierend, alles befruchtend. Stauen = Anhäufen als 
Privateigentum.   333, 26.5.19   (>Kapital-Verbrauch, >Kapital überleiten)

  Die Bodenfrage muss in Zusammenhang gebracht werden mit dem, was am meisten in die 
Zukunft wirkt. „Dem Kapital, das angelegt werden will, das also die Tendenz hat, in die 
Hypotheken hineinzumarschieren, dem muss man den Ablauf schaffen in freie geistige 
Institutionen hinein.“ - Über Assoziationen ..  NÖK, 95   (>Boden als Recht)

  Kapital – Übertragung; - Übergang; - Überleitung: „Sie finden daher – zum Horror 
vieler Leute – in meinen „Kernpunkten der sozialen Frage“ gerade diese Kategorie 
ausgebildet, wo die Werte übergehen, zum Beispiel die Produktionsmittel übergehen (..) 
durch einen Prozess, der mit dem Schenken identisch ist..“   NÖK, 91   (>Schenken)

  „Nun verdient vielleicht der Wagenerfinder  mehr, als er selbst bewältigen kann. „Ja, 
sollen das jetzt für die Volkswirtschaft unbenützte Werte bleiben?“ Die Werte können nach 
einiger Zeit  z.B. übergehen auf einen fähigen Kunstschmied. „Wir haben da einen realen 
Abstraktionsprozess. Es ist ganz dasselbe, was man sonst im logischen Denken in der 
Abstraktion innerlich vollzieht. Das vollzieht man da äusserlich.“  „Daher ist es auch 
notwendig, damit die Sache überhaupt weitergehen kann – sie könnte sonst nicht 
weitergehen, denn wie soll der Wagenbauer dem Kunstschmied seine Werte übertragen? -, 
dass etwas da ist, , was sich zu dem Besonderen, das da in der Volkswirtschaft lebt, wie ein 
Abstraktes verhält. Und das ist zunächst das Geld.“ NÖK, 53ff   (>Kapital-Bildung)

  „Solange eine Person für sich allein oder in Verbindung mit einer Personengruppe die 
produzierende Betätigung fortsetzt, die sie mit einer Kapitalgrundlage zusammengebracht 
hat, wird ihr das Verfügungsrecht verbleiben müssen über diejenige Kapitalmasse, die sich 
aus dem Anfangskapital als Betriebsgewinn ergibt, wenn der letztere zur Erweiterung des 
Produktionsbetriebes verwendet wird. Von dem Zeitpunkt an, in dem eine solche 
Persönlichkeit aufhört, die Produktion zu verwalten, soll diese Kapitalmasse an eine andere 
Person oder Personengruppe zum Betriebe einer gleichgearteten oder anderen dem sozialen 
Organismus dienenden Produktion übergehen. Auch dasjenige Kapital, das aus dem 
Produktionsbetrieb gewonnen wird und nicht zu dessen Erweiterung verwendet wird, soll 
von seiner Entstehung an den gleichen Weg nehmen.“  Kp, 112f

 
  Kapital und Revolutionen: Durch Zusammenwirken der Fähigkeiten Einzelner mit dem 
Wirtschaftsleben entsteht die Tendenz zur Privatkapitalbildung. Einzelne gewinnen die 
Oberhand, Revolutionsherde entstehen. Lösung: Überleiten des Kapitals auf andere 
Individualitäten.   190, 14   (>Revolutionen)

  Kapital; Stauen: Wo die Hypothekengesetzgebung erlaubt, dass das Kapital sich mit 
Grund und Boden verbindet (Realkredit), verteuert sich die Natur. D.h., die wertbildende 
Bewegung geht weiter, wo eine wertbildende Spannung entstehen müsste, also die 
Wertbildung in die Entwertung übergehen müsste.   NÖK, 73  (>Wertbildende Bew.)

 
  „Leihgeld darf sich gewissermassen nicht zurückstauen in das Kaufgeld hinein, um das zu 
stören. Leihgeld geht in das Schenkungsgeld hinein. .. Da entwertet es sich.“  NÖK, 177

  Produktionsmittel, wie Blut zirkulierend, alles befruchtend. Stauen = Anhäufen als 
Privateigentum.   333, 26.5.19   (>Kapital-Verbrauch, >Kapital überleiten)

  Die Bodenfrage muss in Zusammenhang gebracht werden mit dem, was am meisten in die 
Zukunft wirkt. „Dem Kapital, das angelegt werden will, das also die Tendenz hat, in die 
Hypotheken hineinzumarschieren, dem muss man den Ablauf schaffen in freie geistige 
Institutionen hinein.“ - Über Assoziationen ..  NÖK, 95   (>Boden als Recht)

  Kapital – Übertragung; - Übergang; - Überleitung: „Sie finden daher – zum Horror 
vieler Leute – in meinen „Kernpunkten der sozialen Frage“ gerade diese Kategorie 
ausgebildet, wo die Werte übergehen, zum Beispiel die Produktionsmittel übergehen (..) 
durch einen Prozess, der mit dem Schenken identisch ist..“   NÖK, 91   (>Schenken)

  „Nun verdient vielleicht der Wagenerfinder  mehr, als er selbst bewältigen kann. „Ja, 
sollen das jetzt für die Volkswirtschaft unbenützte Werte bleiben?“ Die Werte können nach 
einiger Zeit  z.B. übergehen auf einen fähigen Kunstschmied. „Wir haben da einen realen 
Abstraktionsprozess. Es ist ganz dasselbe, was man sonst im logischen Denken in der 
Abstraktion innerlich vollzieht. Das vollzieht man da äusserlich.“  „Daher ist es auch 
notwendig, damit die Sache überhaupt weitergehen kann – sie könnte sonst nicht 
weitergehen, denn wie soll der Wagenbauer dem Kunstschmied seine Werte übertragen? -, 
dass etwas da ist, , was sich zu dem Besonderen, das da in der Volkswirtschaft lebt, wie ein 
Abstraktes verhält. Und das ist zunächst das Geld.“ NÖK, 53ff   (>Kapital-Bildung)

  „Solange eine Person für sich allein oder in Verbindung mit einer Personengruppe die 
produzierende Betätigung fortsetzt, die sie mit einer Kapitalgrundlage zusammengebracht 
hat, wird ihr das Verfügungsrecht verbleiben müssen über diejenige Kapitalmasse, die sich 
aus dem Anfangskapital als Betriebsgewinn ergibt, wenn der letztere zur Erweiterung des 
Produktionsbetriebes verwendet wird. Von dem Zeitpunkt an, in dem eine solche 
Persönlichkeit aufhört, die Produktion zu verwalten, soll diese Kapitalmasse an eine andere 
Person oder Personengruppe zum Betriebe einer gleichgearteten oder anderen dem sozialen 
Organismus dienenden Produktion übergehen. Auch dasjenige Kapital, das aus dem 
Produktionsbetrieb gewonnen wird und nicht zu dessen Erweiterung verwendet wird, soll 
von seiner Entstehung an den gleichen Weg nehmen.“  Kp, 112f



  „Das Kapital, mit dem ein Produktionsbetrieb eingeleitet worden ist, wird nach dem 
Willen der ursprünglichen Besitzer an den neuen Verwalter mit allen übernommenen 
Verpflichtungen übergehen, oder an diese zurückfliessen, wenn der erste Verwalter den 
Betrieb nicht mehr besorgen kann oder will.“   Kp, 113

  Der Staat bestimmt gesetzlich, wie solche Übertragungen stattfinden sollen. Er überwacht 
auch deren Ausführung und Verwaltung. Es handelt sich um Rechtsübertragungen. Der 
Rechtsstaat wird aber niemals durch seine Verwaltung der Rechtsübertragungen die 
Verfügung über ein Kapital an sich reissen dürfen. „Er wird nur dafür zu sorgen haben, dass 
die Übertragung an eine solche Person oder Personengruppe geschieht, welche diesen 
Vorgang durch ihre individuellen Fähigkeiten als gerechtfertigt erscheinen lassen. Aus 
dieser Voraussetzung heraus wird auch zunächst ganz allgemein die Bestimmung zu gelten 
haben, dass, wer aus den geschilderten Gründen zu einer Kapitalübertragung zu schreiten 
hat, sich aus freier Wahl über seine Nachfolge in der Kapitalverwertung entscheiden kann. 
Er wird eine Person oder Personengruppe wählen können, oder auch das Verfügungsrecht 
auf eine Korporation der geistigen Organisation übertragen können.“   Kp, 114

  Eine Kapitalübertragung durch Dritte, nicht mit der Sache verbundene, kommt in Betracht 
bei grösseren Kapitalmassen, die durch Produktionsmittel erworben wurden (auch durch 
Boden), „und die nicht auf der Grundlage der ursprünglich für die Betätigung der 
individuellen Fähigkeiten gemachten Ansprüche persönliches Eigentum werden.“   Kp, 115f

 
  Der Staat bestimmt, dass die Überleitung geschehe, nicht aber, für welche materielle oder 
geistige Produktion es zur Verfügung zu stellen ist.   Kp, 116

 
  „Die hier gemeinte soziale Ordnung wird ein dem gesunden Empfinden der Menschen 
entsprechendes Verhältnis schaffen zwischen den durch das Rechtsbewusstsein geregelten 
Verfügungsrechten über in Produktionsmitteln verkörpertes Kapital und menschlicher 
Arbeitskraft einerseits und den Preisen der durch beides geschaffenen Erzeugnisse 
andrerseits.“   Kp, 117   (>Kapital und Geld, >Währung)

  „Die Verteilung des Grundes und Bodens muss in der Demokratie erfolgen, und die 
Kapitalverwertung … kann nur im richtigen Sinne geschehen, wenn das fertige 
Produktionsmittel nicht mehr verkäuflich ist, sondern freies Gut ist. Dann wird das, was 
heute dem Kapital gegeben ist, wieder zurückgegeben an die geistige Arbeit.“  330, 289

  „Diese Übertragung soll nicht durch staatliche Bevorrechtung oder wirtschaftliche Macht 
bewirkt werden, sondern durch das auf Grund der Erziehung im freien Geistesleben 
erworbene Herausfinden desjenigen als Nachfolger, der vom sozialen Gesichtspunkte der 
Geeignetste ist.“   24, 73

  Ab dem vierzehnten Lebensjahr „wird der Erziehungsfaktor ein besonderer sozialer 
Faktor.“ Da wird sich aus der Erkenntnis des Kindes ergeben: „Der eine ist zu dem, der 
andere ist zu jenem geeignet. Danach werden jene Entscheidungen getroffen (..) für die 
Zirkulation des Kapitals, das heisst der Produktionsmittel.“ (wie in den „Kernpunkten“ 
gefordert)   200, 96   (>Erziehung, >Schule und Gesellschaft, >Eigentum im Fluss)

  Kapitalübertragung ist ähnlich wie beim Urheberrecht denkbar. „Warum sollte denn zum 

  „Das Kapital, mit dem ein Produktionsbetrieb eingeleitet worden ist, wird nach dem 
Willen der ursprünglichen Besitzer an den neuen Verwalter mit allen übernommenen 
Verpflichtungen übergehen, oder an diese zurückfliessen, wenn der erste Verwalter den 
Betrieb nicht mehr besorgen kann oder will.“   Kp, 113

  Der Staat bestimmt gesetzlich, wie solche Übertragungen stattfinden sollen. Er überwacht 
auch deren Ausführung und Verwaltung. Es handelt sich um Rechtsübertragungen. Der 
Rechtsstaat wird aber niemals durch seine Verwaltung der Rechtsübertragungen die 
Verfügung über ein Kapital an sich reissen dürfen. „Er wird nur dafür zu sorgen haben, dass 
die Übertragung an eine solche Person oder Personengruppe geschieht, welche diesen 
Vorgang durch ihre individuellen Fähigkeiten als gerechtfertigt erscheinen lassen. Aus 
dieser Voraussetzung heraus wird auch zunächst ganz allgemein die Bestimmung zu gelten 
haben, dass, wer aus den geschilderten Gründen zu einer Kapitalübertragung zu schreiten 
hat, sich aus freier Wahl über seine Nachfolge in der Kapitalverwertung entscheiden kann. 
Er wird eine Person oder Personengruppe wählen können, oder auch das Verfügungsrecht 
auf eine Korporation der geistigen Organisation übertragen können.“   Kp, 114

  Eine Kapitalübertragung durch Dritte, nicht mit der Sache verbundene, kommt in Betracht 
bei grösseren Kapitalmassen, die durch Produktionsmittel erworben wurden (auch durch 
Boden), „und die nicht auf der Grundlage der ursprünglich für die Betätigung der 
individuellen Fähigkeiten gemachten Ansprüche persönliches Eigentum werden.“   Kp, 115f

 
  Der Staat bestimmt, dass die Überleitung geschehe, nicht aber, für welche materielle oder 
geistige Produktion es zur Verfügung zu stellen ist.   Kp, 116

 
  „Die hier gemeinte soziale Ordnung wird ein dem gesunden Empfinden der Menschen 
entsprechendes Verhältnis schaffen zwischen den durch das Rechtsbewusstsein geregelten 
Verfügungsrechten über in Produktionsmitteln verkörpertes Kapital und menschlicher 
Arbeitskraft einerseits und den Preisen der durch beides geschaffenen Erzeugnisse 
andrerseits.“   Kp, 117   (>Kapital und Geld, >Währung)

  „Die Verteilung des Grundes und Bodens muss in der Demokratie erfolgen, und die 
Kapitalverwertung … kann nur im richtigen Sinne geschehen, wenn das fertige 
Produktionsmittel nicht mehr verkäuflich ist, sondern freies Gut ist. Dann wird das, was 
heute dem Kapital gegeben ist, wieder zurückgegeben an die geistige Arbeit.“  330, 289

  „Diese Übertragung soll nicht durch staatliche Bevorrechtung oder wirtschaftliche Macht 
bewirkt werden, sondern durch das auf Grund der Erziehung im freien Geistesleben 
erworbene Herausfinden desjenigen als Nachfolger, der vom sozialen Gesichtspunkte der 
Geeignetste ist.“   24, 73

  Ab dem vierzehnten Lebensjahr „wird der Erziehungsfaktor ein besonderer sozialer 
Faktor.“ Da wird sich aus der Erkenntnis des Kindes ergeben: „Der eine ist zu dem, der 
andere ist zu jenem geeignet. Danach werden jene Entscheidungen getroffen (..) für die 
Zirkulation des Kapitals, das heisst der Produktionsmittel.“ (wie in den „Kernpunkten“ 
gefordert)   200, 96   (>Erziehung, >Schule und Gesellschaft, >Eigentum im Fluss)

  Kapitalübertragung ist ähnlich wie beim Urheberrecht denkbar. „Warum sollte denn zum 



Beispiel ein Gesetz unmöglich sein, das den Kapitalbesitzer verpflichtete, so und so viele 
Jahre nach seinem Tode sein Kapital zur freien Verwaltung einer Korporation .. des 
geistigen Teiles des sozialen Organismus zuzuweisen?“  189, 15.3.19, 144f

  Wenn ein Produktionsmittel nach seiner Fertigstellung frei in den Gesellschaftsbau 
übergeht, würde das egoistische Interesse, für die Kapitalisten zu schaffen, der Tendenz, für 
die Welt zu schaffen weichen.  192, 138   

  Nur solange sie nicht fertig sind, kosten Produktionsmittel etwas, „dann aber gehen sie 
durch rechtliche Verhältnisse über, sind also nicht mehr verkäuflich. Dadurch wird auch für 
das Geldvermögen eine ganz bestimmte Wirkung herauskommen.“ 332a, 209

  „Das Kapital wird in gesunder Weise dem sozialisierten gesellschaftlichen Organismus 
einverleibt werden. Es wird zirkulieren in diesem gesellschaftlichen Organismus, wie das 
Blut im menschlichen oder im tierischen Organismus zirkuliert, wo es auch nicht einseitig 
in Anspruch genommen werden darf durch ein Organ, sondern durch alle Organe 
durchzirkulieren muss. Freie Zirkulation des Kapitals! Das ist es, was in Wahrheit für die 
Zukunft gefordert wird.“  330, 176f

 
 „Würde unter der modernen Verständigkeit .. das Kapital bleiben bei den Menschen .., dann
würde das Wirtschaftsleben selber den Kreislauf des Kapitals bewirken; Zerstörung müsste 
kommen.“   200, 76

 
  Kapital-Verbrauch, - Verschwinden: Das Kapital muss in die Natur hinein 
verschwinden, darf sie nicht verteuern durch Realkredit, sondern muss sich mit der 
geistigen Leistungsfähigkeit der Grund- und Boden-Verwalter verbinden durch 
Personalkredit und dadurch wieder in die Arbeit hineingehen.   NÖK, 73f

 
 „So können Sie überall sehen im menschlichen Organismus, wie im nicht richtigen 
Aufnehmen und Wegschaffen des zu Verdauenden, wie da die Ursache von 
Krankheitserscheinungen liegt. Ebenso ist es im sozialen Organismus in dem Anhäufen von 
demjenigen, was eigentlich an einer bestimmten Stelle verbraucht werden soll.“  Der 
Kapitalverbrauch muss jedoch einen Rest „Saatgut“ übriglassen.  NÖK, 76f 

  „Da können Sie das Kapital, das hier (Natur) zu viel wäre, dazu verwenden, um den 
Arbeitern etwas beizubringen, um sie in andere Berufszweige überzuführen.“   NÖK, 81  

  „Andere Güter, für die aber das Kapital nur als Repräsentant dastehen sollte, haben die 
Eigentümlichkeit, dass sie sich entweder abnutzen oder nicht mehr gebraucht werden 
können, wenn sie nicht zur rechten Zeit in Gebrauch genommen werden. Dem Kapital muss
die Eigenschaft aufgedrückt werden, insofern es Geldkapital ist, dass es an dem Schicksal 
aller anderen Güter teilnimmt. Während unser gegenwärtiges Wirtschaftsleben darauf sieht, 
dass das Kapital sich in einer gewissen Zeit verdoppelt, würde ein gesundes 
Wirtschaftsleben es dahin bringen, dass das bloße Geldkapital in derselben Zeit 
verschwinden würde, nicht mehr da sein würde .. weil dasjenige, was in diesem Kapital 
steckt, an der Abnützung teilnehmen muss. Gewiss kann dabei auf manches, was im Sparen 
liegt oder dergleichen, Rücksicht genommen werden. So stehen wir heute nicht vor kleinen 
Abrechnungen, sondern vor großen Abrechnungen.“  333, 24 

Beispiel ein Gesetz unmöglich sein, das den Kapitalbesitzer verpflichtete, so und so viele 
Jahre nach seinem Tode sein Kapital zur freien Verwaltung einer Korporation .. des 
geistigen Teiles des sozialen Organismus zuzuweisen?“  189, 15.3.19, 144f

  Wenn ein Produktionsmittel nach seiner Fertigstellung frei in den Gesellschaftsbau 
übergeht, würde das egoistische Interesse, für die Kapitalisten zu schaffen, der Tendenz, für 
die Welt zu schaffen weichen.  192, 138   

  Nur solange sie nicht fertig sind, kosten Produktionsmittel etwas, „dann aber gehen sie 
durch rechtliche Verhältnisse über, sind also nicht mehr verkäuflich. Dadurch wird auch für 
das Geldvermögen eine ganz bestimmte Wirkung herauskommen.“ 332a, 209

  „Das Kapital wird in gesunder Weise dem sozialisierten gesellschaftlichen Organismus 
einverleibt werden. Es wird zirkulieren in diesem gesellschaftlichen Organismus, wie das 
Blut im menschlichen oder im tierischen Organismus zirkuliert, wo es auch nicht einseitig 
in Anspruch genommen werden darf durch ein Organ, sondern durch alle Organe 
durchzirkulieren muss. Freie Zirkulation des Kapitals! Das ist es, was in Wahrheit für die 
Zukunft gefordert wird.“  330, 176f

 
 „Würde unter der modernen Verständigkeit .. das Kapital bleiben bei den Menschen .., dann
würde das Wirtschaftsleben selber den Kreislauf des Kapitals bewirken; Zerstörung müsste 
kommen.“   200, 76

 
  Kapital-Verbrauch, - Verschwinden: Das Kapital muss in die Natur hinein 
verschwinden, darf sie nicht verteuern durch Realkredit, sondern muss sich mit der 
geistigen Leistungsfähigkeit der Grund- und Boden-Verwalter verbinden durch 
Personalkredit und dadurch wieder in die Arbeit hineingehen.   NÖK, 73f

 
 „So können Sie überall sehen im menschlichen Organismus, wie im nicht richtigen 
Aufnehmen und Wegschaffen des zu Verdauenden, wie da die Ursache von 
Krankheitserscheinungen liegt. Ebenso ist es im sozialen Organismus in dem Anhäufen von 
demjenigen, was eigentlich an einer bestimmten Stelle verbraucht werden soll.“  Der 
Kapitalverbrauch muss jedoch einen Rest „Saatgut“ übriglassen.  NÖK, 76f 

  „Da können Sie das Kapital, das hier (Natur) zu viel wäre, dazu verwenden, um den 
Arbeitern etwas beizubringen, um sie in andere Berufszweige überzuführen.“   NÖK, 81  

  „Andere Güter, für die aber das Kapital nur als Repräsentant dastehen sollte, haben die 
Eigentümlichkeit, dass sie sich entweder abnutzen oder nicht mehr gebraucht werden 
können, wenn sie nicht zur rechten Zeit in Gebrauch genommen werden. Dem Kapital muss
die Eigenschaft aufgedrückt werden, insofern es Geldkapital ist, dass es an dem Schicksal 
aller anderen Güter teilnimmt. Während unser gegenwärtiges Wirtschaftsleben darauf sieht, 
dass das Kapital sich in einer gewissen Zeit verdoppelt, würde ein gesundes 
Wirtschaftsleben es dahin bringen, dass das bloße Geldkapital in derselben Zeit 
verschwinden würde, nicht mehr da sein würde .. weil dasjenige, was in diesem Kapital 
steckt, an der Abnützung teilnehmen muss. Gewiss kann dabei auf manches, was im Sparen 
liegt oder dergleichen, Rücksicht genommen werden. So stehen wir heute nicht vor kleinen 
Abrechnungen, sondern vor großen Abrechnungen.“  333, 24 



  Kapital-Zirkulation: Das zirkulierende Kapital wird ungefähr damit erschöpft, „dass man
es gliedert in Handelskapital, Leihkapital und Industriekapital. .. in der allerverschiedensten 
Weise stecken im volkswirtschaftlichen Prozess diese drei Dinge drinnen ..“  NÖK, 130   
(>Produktionsmittel; Kreislauf) 

  „Wie das Blut im menschlichen Leibe zirkuliert, so werden in der Zukunft die 
Produktionsmittel, also das Kapital, zirkulieren in der Allgemeinheit des sozialen 
Organismus. Wie sich das Blut nicht anstauen darf im gesunden Organismus, sondern durch
den ganzen Leib gehen muss, alles befruchten muss, so darf in der Zukunft das Kapital sich 
nicht an irgendeiner Stelle als Privateigentum anhäufen. Wenn es seinen Dienst an der einen
Stelle getan hat, muss es vielmehr an denjenigen übergehen, der es am besten verwaltet.“  
333, 23 

  „Sie sehen, alles, was Funktion des abstrakten Kapitalismus ist, geht über in das Wirken 
des freien Geisteslebens innerhalb des Wirtschaftslebens. Das ist geradeso wie im 
menschlichen Organismus. Das Blut hängt zusammen mit dem Zirkulationssystem, aber es 
geht in den Kopf über und durchpulst den Kopf.“   338, 170  (>Kapital-Übertragung)

  Der Kapitalprozess ist in Verbindung mit der Zeit zu denken: Entstehen, Verwalten, 
übergehen lassen.   189, 15.3.19    (>Volkswirtschaftlicher Prozess)

  Kapital-Erzeugung und -Verbrauch durch Fähigkeiten, Recht und Wirtschaft. Kp, 91

  Kapital-Zirkulation und soziales Heil: „Wenn man bloss davon spricht, dass das Kapital 
abgeschafft werden soll oder in Gemeineigentum übergeführt werden soll, so hat man 
keinen Begriff davon, wie eigentlich im wirtschaftlichen Leben drinnen, besonders unter 
den heutigen Produktionsverhältnissen, das Kapital wirkt, wie es notwendig ist, dass die 
Kapitalansammlungen stattfinden, damit die befähigten Menschen durch die Verwaltung 
dieser Kapitalmassen gerade zum Gemeindienste wirken können. Deshalb wurde im Grunde
genommen in meinen «Kernpunkten der sozialen Frage» die Kapitalverwaltung abhängig 
gemacht von dem Geistesleben unter Mitwirkung des selbständigen Rechtslebens. … Von 
diesem Übergange hängt das soziale Heil der Zukunft ab. … So konnte ich an die Stelle des 
Übergangs der Produktionsmittel an die Gemeinschaft die Zirkulation der Produktionsmittel
im sozialen Organismus setzen, .. und diese Zirkulation hängt ab von der Selbständigkeit 
des Geisteslebens, der sie gewissermaßen untersteht, von der sie bewirkt wird. … Man kann
sich die Einheit im Wirtschaftsleben nicht geschlossener denken, als sie bewirkt wird durch 
solche Maßnahmen. .. Der Mensch wird nicht mehr dem Zufall preisgegeben sein, der da 
wirkt durch blosses Angebot und Nachfrage oder durch die sonstigen Faktoren, die heute im
Wirtschaftsleben tätig sind, sondern in dieses Wirtschaftsleben wird hereinwirken Vernunft 
und rechtliche Beziehung zwischen Mensch und Mensch. .. Allerdings werden sich die 
Menschen von manchem Vorurteil frei machen müssen, wenn diese Dinge nach und nach 
zustande kommen sollen.
Heute ist man sich noch durchaus klar darüber, dass Produktionsmittel, dass Grund und 
Boden Dinge des Wirtschaftslebens sind. Der Impuls der Dreigliederung des sozialen 
Organismus verlangt, dass im Wirtschaftsleben nur verwaltet werden die gegenseitigen 
Werte … Die Verfügung über Grund und Boden .. und die Verfügung über die fertigen 
Produktionsmittel können keine wirtschaftliche Angelegenheit sein, sondern die sollen .. 

  Kapital-Zirkulation: Das zirkulierende Kapital wird ungefähr damit erschöpft, „dass man
es gliedert in Handelskapital, Leihkapital und Industriekapital. .. in der allerverschiedensten 
Weise stecken im volkswirtschaftlichen Prozess diese drei Dinge drinnen ..“  NÖK, 130   
(>Produktionsmittel; Kreislauf) 

  „Wie das Blut im menschlichen Leibe zirkuliert, so werden in der Zukunft die 
Produktionsmittel, also das Kapital, zirkulieren in der Allgemeinheit des sozialen 
Organismus. Wie sich das Blut nicht anstauen darf im gesunden Organismus, sondern durch
den ganzen Leib gehen muss, alles befruchten muss, so darf in der Zukunft das Kapital sich 
nicht an irgendeiner Stelle als Privateigentum anhäufen. Wenn es seinen Dienst an der einen
Stelle getan hat, muss es vielmehr an denjenigen übergehen, der es am besten verwaltet.“  
333, 23 

  „Sie sehen, alles, was Funktion des abstrakten Kapitalismus ist, geht über in das Wirken 
des freien Geisteslebens innerhalb des Wirtschaftslebens. Das ist geradeso wie im 
menschlichen Organismus. Das Blut hängt zusammen mit dem Zirkulationssystem, aber es 
geht in den Kopf über und durchpulst den Kopf.“   338, 170  (>Kapital-Übertragung)

  Der Kapitalprozess ist in Verbindung mit der Zeit zu denken: Entstehen, Verwalten, 
übergehen lassen.   189, 15.3.19    (>Volkswirtschaftlicher Prozess)

  Kapital-Erzeugung und -Verbrauch durch Fähigkeiten, Recht und Wirtschaft. Kp, 91

  Kapital-Zirkulation und soziales Heil: „Wenn man bloss davon spricht, dass das Kapital 
abgeschafft werden soll oder in Gemeineigentum übergeführt werden soll, so hat man 
keinen Begriff davon, wie eigentlich im wirtschaftlichen Leben drinnen, besonders unter 
den heutigen Produktionsverhältnissen, das Kapital wirkt, wie es notwendig ist, dass die 
Kapitalansammlungen stattfinden, damit die befähigten Menschen durch die Verwaltung 
dieser Kapitalmassen gerade zum Gemeindienste wirken können. Deshalb wurde im Grunde
genommen in meinen «Kernpunkten der sozialen Frage» die Kapitalverwaltung abhängig 
gemacht von dem Geistesleben unter Mitwirkung des selbständigen Rechtslebens. … Von 
diesem Übergange hängt das soziale Heil der Zukunft ab. … So konnte ich an die Stelle des 
Übergangs der Produktionsmittel an die Gemeinschaft die Zirkulation der Produktionsmittel
im sozialen Organismus setzen, .. und diese Zirkulation hängt ab von der Selbständigkeit 
des Geisteslebens, der sie gewissermaßen untersteht, von der sie bewirkt wird. … Man kann
sich die Einheit im Wirtschaftsleben nicht geschlossener denken, als sie bewirkt wird durch 
solche Maßnahmen. .. Der Mensch wird nicht mehr dem Zufall preisgegeben sein, der da 
wirkt durch blosses Angebot und Nachfrage oder durch die sonstigen Faktoren, die heute im
Wirtschaftsleben tätig sind, sondern in dieses Wirtschaftsleben wird hereinwirken Vernunft 
und rechtliche Beziehung zwischen Mensch und Mensch. .. Allerdings werden sich die 
Menschen von manchem Vorurteil frei machen müssen, wenn diese Dinge nach und nach 
zustande kommen sollen.
Heute ist man sich noch durchaus klar darüber, dass Produktionsmittel, dass Grund und 
Boden Dinge des Wirtschaftslebens sind. Der Impuls der Dreigliederung des sozialen 
Organismus verlangt, dass im Wirtschaftsleben nur verwaltet werden die gegenseitigen 
Werte … Die Verfügung über Grund und Boden .. und die Verfügung über die fertigen 
Produktionsmittel können keine wirtschaftliche Angelegenheit sein, sondern die sollen .. 



nicht durch Kauf oder Erbschaft, sondern durch eine Übertragung auf dem Rechtsboden 
beziehungsweise aus den Prinzipien des geistigen Lebens heraus erfolgen. …
Fremd mögen den heutigen Menschen noch diese Ideen anmuten. Aber das ist ja gerade das 
Traurige, .. Denn erst dadurch, dass diese Dinge wirklich einziehen in die Menschengeister, 
in die Menschenseelen und auch in die Menschenherzen, so dass sich die Menschen sozial 
im Leben nach ihnen verhalten, erst dadurch kann dasjenige kommen, was so viele 
Menschen auf ganz andere Art herbeiführen wollen, aber niemals werden herbeiführen 
können. Das ist es, was man endlich einsehen sollte: dass manches, was heute noch paradox
erscheint, einem wirklich gesundenden sozialen Leben als etwas Selbstverständliches 
erscheinen wird.“ 332a, 164ff 

  Kapitalakkumulation: „Im Fall einer totalen Kapitalakkumulation fließt alles, was 
produziert wird, ab, außer dem, was von den Einzelnen als Mindestbedarf zum Überleben 
erfordert wird. Findet überhaupt keine Kapitalakkumulation statt, so verbleibt alles 
Produzierte bei den einzelnen Produzenten, und die Gesamtheit hört auf zu bestehen. Der 
Einzelne müsste dann nur noch für sich arbeiten, müsste mehr Zeit für seinen 
Lebensunterhalt zusetzen, mehr arbeiten, wenn nicht andere zu ihm kämen und ihm helfen 
würden.“  331A, 77

  Kapitalismus: Im gegenwärtigen Maschinenzeitalter und der kapitalistischen 
Wirtschaftsform „bewegt sich in dem wirtschaftlichen Kreislauf, in dem sich bloss Waren 
bewegen sollen, auch die menschliche Arbeitskraft und es bewegen sich auch Rechte. Man 
kann gegenwärtig in dem Wirtschaftskörper, der auf Arbeitsteilung beruht, nicht allein 
Waren tauschen gegen Waren sondern durch denselben wirtschaftlichen Vorgang auch 
Waren gegen Arbeit und Waren gegen Rechte.“  Kp, 71  (>Kapital-Profit)

„Es handelt sich nicht darum, dass Kapital da ist, Kapitalismus da ist, sondern: welche   
sozialen Kräfte in dem Kapital und Kapitalismus wirken. Der Kapitalismus ist entstanden 
aus der geistigen Erfindungsgabe der Menschheit. Er ist schon aus dem Geistigen heraus 
entstanden durch Arbeitsteilung und geistige Erkenntnis.“  305, 234

  In den älteren Wirtschaftsformen war das, was der Mensch als Handwerker zum 
Produzieren in seiner menschlichen Qualität begründet. Heute können die modernen 
Produktionsmittel als Sachgut abgesondert werden von der menschlichen Individualität. „.. 
es kann sie ein Mensch oder eine Aktiengesellschaft verkaufen an einen anderen Menschen,
an eine andere Aktiengesellschaft, beide haben vielleicht gar nichts anderes zu tun mit 
diesen Produktionsmitteln, als dass sie ihre Tantiemen, ihren Profit beziehen .. (es ist) eine 
Loslösung der Produktionsmittel von den Besitzern ..“ Das muss in der Zukunft 
entsprechend in sein Gegenteil gewendet werden. 330, 174f  (>Geldwirtschaft, >Rente)

  „Ich frage Sie: Worauf beruht denn im Grunde genommen das Kapital eines 
Wirtschaftsbetriebes? - Lassen Sie die Kapitalisten noch so viel Geld haben, dieses Geld hat
ja nur einen Wert, wenn Leute arbeiten, sonst nicht! Also, es steht die Arbeiterschaft nicht 
denjenigen Leuten gegenüber, die eigentlich noch Unternehmer sind, sondern denen, die nur
noch Geld haben. … Was heute so gefürchtet wird als Kapitalistentum, das steht eigentlich 
auf einem furchtbar hohlen Boden.“  331, 185  (>Wirtschaftliche Urzelle ohne Kapital)

  Kapitalismus abschaffen?; Kapitalismus auf sozialer Grundlage: Man kann das 

nicht durch Kauf oder Erbschaft, sondern durch eine Übertragung auf dem Rechtsboden 
beziehungsweise aus den Prinzipien des geistigen Lebens heraus erfolgen. …
Fremd mögen den heutigen Menschen noch diese Ideen anmuten. Aber das ist ja gerade das 
Traurige, .. Denn erst dadurch, dass diese Dinge wirklich einziehen in die Menschengeister, 
in die Menschenseelen und auch in die Menschenherzen, so dass sich die Menschen sozial 
im Leben nach ihnen verhalten, erst dadurch kann dasjenige kommen, was so viele 
Menschen auf ganz andere Art herbeiführen wollen, aber niemals werden herbeiführen 
können. Das ist es, was man endlich einsehen sollte: dass manches, was heute noch paradox
erscheint, einem wirklich gesundenden sozialen Leben als etwas Selbstverständliches 
erscheinen wird.“ 332a, 164ff 

  Kapitalakkumulation: „Im Fall einer totalen Kapitalakkumulation fließt alles, was 
produziert wird, ab, außer dem, was von den Einzelnen als Mindestbedarf zum Überleben 
erfordert wird. Findet überhaupt keine Kapitalakkumulation statt, so verbleibt alles 
Produzierte bei den einzelnen Produzenten, und die Gesamtheit hört auf zu bestehen. Der 
Einzelne müsste dann nur noch für sich arbeiten, müsste mehr Zeit für seinen 
Lebensunterhalt zusetzen, mehr arbeiten, wenn nicht andere zu ihm kämen und ihm helfen 
würden.“  331A, 77

  Kapitalismus: Im gegenwärtigen Maschinenzeitalter und der kapitalistischen 
Wirtschaftsform „bewegt sich in dem wirtschaftlichen Kreislauf, in dem sich bloss Waren 
bewegen sollen, auch die menschliche Arbeitskraft und es bewegen sich auch Rechte. Man 
kann gegenwärtig in dem Wirtschaftskörper, der auf Arbeitsteilung beruht, nicht allein 
Waren tauschen gegen Waren sondern durch denselben wirtschaftlichen Vorgang auch 
Waren gegen Arbeit und Waren gegen Rechte.“  Kp, 71  (>Kapital-Profit)

„Es handelt sich nicht darum, dass Kapital da ist, Kapitalismus da ist, sondern: welche   
sozialen Kräfte in dem Kapital und Kapitalismus wirken. Der Kapitalismus ist entstanden 
aus der geistigen Erfindungsgabe der Menschheit. Er ist schon aus dem Geistigen heraus 
entstanden durch Arbeitsteilung und geistige Erkenntnis.“  305, 234

  In den älteren Wirtschaftsformen war das, was der Mensch als Handwerker zum 
Produzieren in seiner menschlichen Qualität begründet. Heute können die modernen 
Produktionsmittel als Sachgut abgesondert werden von der menschlichen Individualität. „.. 
es kann sie ein Mensch oder eine Aktiengesellschaft verkaufen an einen anderen Menschen,
an eine andere Aktiengesellschaft, beide haben vielleicht gar nichts anderes zu tun mit 
diesen Produktionsmitteln, als dass sie ihre Tantiemen, ihren Profit beziehen .. (es ist) eine 
Loslösung der Produktionsmittel von den Besitzern ..“ Das muss in der Zukunft 
entsprechend in sein Gegenteil gewendet werden. 330, 174f  (>Geldwirtschaft, >Rente)

  „Ich frage Sie: Worauf beruht denn im Grunde genommen das Kapital eines 
Wirtschaftsbetriebes? - Lassen Sie die Kapitalisten noch so viel Geld haben, dieses Geld hat
ja nur einen Wert, wenn Leute arbeiten, sonst nicht! Also, es steht die Arbeiterschaft nicht 
denjenigen Leuten gegenüber, die eigentlich noch Unternehmer sind, sondern denen, die nur
noch Geld haben. … Was heute so gefürchtet wird als Kapitalistentum, das steht eigentlich 
auf einem furchtbar hohlen Boden.“  331, 185  (>Wirtschaftliche Urzelle ohne Kapital)

  Kapitalismus abschaffen?; Kapitalismus auf sozialer Grundlage: Man kann das 



Wirtschaftsleben „ohne Kapitalismus im modernen Sinne des Wortes überhaupt nicht 
haben“ man kann „ohne Kapitalismus nur in die Barbarei zurückkehren“.“   334, 202  

  „In der Gegenwart ist man allerdings wenig darauf vorbereitet, die soziale Idee, die den 
Kapitalismus in gesunde Bahnen lenken soll, in einen unmittelbaren Zusammenhang mit 
dem Geistesleben zu bringen.“ (…) Das „rührt davon her, dass man sich gewöhnt hat, das 
Geistige möglichst fern von allem Materiellen und Praktischen vorzustellen.“  Kp, 100f

  „Der blosse Kapitalismus (..) der soll ermöglichen, dass nur derjenige grosse 
Kapitalmassen haben kann (..) der befähigt ist und gerade deshalb mit der Produktion 
zusammenwächst (..) solange (..) als er seine Fähigkeiten im Dienste der Produktion 
verwenden kann.“  Gegen diesen blossen Kapitalismus zu wettern ist Unsinn.  337a,149

  „Verwandeln Sie auch, wie das manche Sozialisten wollen, den ganzen modernen Staat in 
eine grosse Genossenschaft, so könnte doch auch darin nichts anderes als Kapital arbeiten, 
nur wird anstelle der heutigen Privatbesitzer der [bürokratische] Beamte treten. Und 
diejenigen, die heute als Proletarier diese Forderung erheben, sie würden sehr bald 
bemerken, wie sie unter diesen neueren Verhältnissen viel schlimmer daran sind als unter 
den gegenwärtigen Verhältnissen.“  336, 306

  „Aber ein gewisses Geistesleben muss vordringen, das nicht körperlich Arbeitende und 
geistig Arbeitende trennt – dann ist der Kapitalismus auf eine soziale Grundlage gestellt.“   
189, 134   (>Arbeit, geistige und körperliche)

  Kapitalismus und Imperialismus: Anlagefähigkeit des Kapitals – Imperialismus – 
Weltkrieg.  330, 164   (>Imperialismus, >Krieg)

  Kapitalismus und fehlendes Interesse: „Das Wirtschaftsleben, von der Technik getragen;
der moderne Kapitalismus, sie haben mit einer gewissen naturhaften Selbstverständlichkeit 
gewirkt und die moderne Gesellschaft in eine gewisse innere Ordnung gebracht.“  Dadurch 
ist die Aufmerksamkeit für andere Bereiche des sozialen Organismus abgelenkt worden.  
Kp, 56  (>Technische Kultur, >Interesse)

  „Es gab .. in den früheren Jahrhunderten in viel höherem Grade als heute ein sachliches 
Interesse an den Einrichtungen und den Erzeugnissen der Umgebung (…)  Das Interesse 
klebt heute „bei einer grossen Anzahl von Menschen daran, bei ihrem Jahresabschluss 
nachsehen zu können, ob sie mit ihrer Umgebung in einem aktiven Bilanzverhältnis 
stehen.“  330, 255f   

  „Was liegt den meisten Menschen an der wirklichen Ergründung der Wahrheit! Es liegt 
ihnen an der Rechtfertigung desjenigen, was sie tun. Das ist es, was der Kapitalismus will: 
Vor allen Dingen rechtfertigen sein Dasein.“  188, 230

  Kapitalismus und Krankheit / Schäden: Der Krankheitsprozess durch den Kapitalismus 
im sozialen Organismus liegt am „Aufsaugen der im Kapital wirksamen Kräfte durch den 
Kreislauf des Wirtschaftslebens.“ Das Kapital muss jedoch durch das befreite Geistesleben 
verwaltet werden.  Kp, 100   (>Geistesleben und Wirtschaftsleben, >Kapitalistische 
Produktion und Krieg)

Wirtschaftsleben „ohne Kapitalismus im modernen Sinne des Wortes überhaupt nicht 
haben“ man kann „ohne Kapitalismus nur in die Barbarei zurückkehren“.“   334, 202  

  „In der Gegenwart ist man allerdings wenig darauf vorbereitet, die soziale Idee, die den 
Kapitalismus in gesunde Bahnen lenken soll, in einen unmittelbaren Zusammenhang mit 
dem Geistesleben zu bringen.“ (…) Das „rührt davon her, dass man sich gewöhnt hat, das 
Geistige möglichst fern von allem Materiellen und Praktischen vorzustellen.“  Kp, 100f

  „Der blosse Kapitalismus (..) der soll ermöglichen, dass nur derjenige grosse 
Kapitalmassen haben kann (..) der befähigt ist und gerade deshalb mit der Produktion 
zusammenwächst (..) solange (..) als er seine Fähigkeiten im Dienste der Produktion 
verwenden kann.“  Gegen diesen blossen Kapitalismus zu wettern ist Unsinn.  337a,149

  „Verwandeln Sie auch, wie das manche Sozialisten wollen, den ganzen modernen Staat in 
eine grosse Genossenschaft, so könnte doch auch darin nichts anderes als Kapital arbeiten, 
nur wird anstelle der heutigen Privatbesitzer der [bürokratische] Beamte treten. Und 
diejenigen, die heute als Proletarier diese Forderung erheben, sie würden sehr bald 
bemerken, wie sie unter diesen neueren Verhältnissen viel schlimmer daran sind als unter 
den gegenwärtigen Verhältnissen.“  336, 306

  „Aber ein gewisses Geistesleben muss vordringen, das nicht körperlich Arbeitende und 
geistig Arbeitende trennt – dann ist der Kapitalismus auf eine soziale Grundlage gestellt.“   
189, 134   (>Arbeit, geistige und körperliche)

  Kapitalismus und Imperialismus: Anlagefähigkeit des Kapitals – Imperialismus – 
Weltkrieg.  330, 164   (>Imperialismus, >Krieg)

  Kapitalismus und fehlendes Interesse: „Das Wirtschaftsleben, von der Technik getragen;
der moderne Kapitalismus, sie haben mit einer gewissen naturhaften Selbstverständlichkeit 
gewirkt und die moderne Gesellschaft in eine gewisse innere Ordnung gebracht.“  Dadurch 
ist die Aufmerksamkeit für andere Bereiche des sozialen Organismus abgelenkt worden.  
Kp, 56  (>Technische Kultur, >Interesse)

  „Es gab .. in den früheren Jahrhunderten in viel höherem Grade als heute ein sachliches 
Interesse an den Einrichtungen und den Erzeugnissen der Umgebung (…)  Das Interesse 
klebt heute „bei einer grossen Anzahl von Menschen daran, bei ihrem Jahresabschluss 
nachsehen zu können, ob sie mit ihrer Umgebung in einem aktiven Bilanzverhältnis 
stehen.“  330, 255f   

  „Was liegt den meisten Menschen an der wirklichen Ergründung der Wahrheit! Es liegt 
ihnen an der Rechtfertigung desjenigen, was sie tun. Das ist es, was der Kapitalismus will: 
Vor allen Dingen rechtfertigen sein Dasein.“  188, 230

  Kapitalismus und Krankheit / Schäden: Der Krankheitsprozess durch den Kapitalismus 
im sozialen Organismus liegt am „Aufsaugen der im Kapital wirksamen Kräfte durch den 
Kreislauf des Wirtschaftslebens.“ Das Kapital muss jedoch durch das befreite Geistesleben 
verwaltet werden.  Kp, 100   (>Geistesleben und Wirtschaftsleben, >Kapitalistische 
Produktion und Krieg)



  „Aber an die Stelle dieses Zusammenhanges der geistigen Kräfte des Menschen mit dem 
Kapital ist etwas anderes getreten, ist getreten der persönliche private Besitz an Grund und 
Boden, der persönliche private Besitz an den Produktionsmitteln.“   330, 289

  Kapitalismus und Lohnsystem: „.. in der wirklichen Welt stehen immer zwei Gegensätze
nebeneinander: ein Nordpol und ein Südpol, …  Positives hat Negatives, Kapital hat Lohn 
in seinem Gefolge .. Der Lohn wird aus dem Kapital bezahlt …  Antikapitalismus hat nur 
einen Sinn, wenn man zu gleicher Zeit weiss, dass mit dem Kapital das Lohnsystem selber 
verschwinden muss ..“ 330, 236 (>Arbeit im Rechtsleben)

  Kapitalismus und Staat: Staat als Protektor des Couponabschneiders.  192, 8.6.19

  „Wer studiert, wie innerhalb des Staatlich-Rechtlichen dadurch, dass die Neigung zur 
Abstraktion besteht, sich eigentlich das, was Menschen tun, immer mehr und mehr 
abtrennen muss von dem konkreten Interesse am einzelnen Lebensgebiet, der wird auch 
einsehen, wie gerade im Staatsleben die Grundlage liegt für jene Abstraktion, die sich 
innerhalb der Kapitalzirkulation immer mehr und mehr herausgebildet hat. Die moderne 
Kapitalbildung wird ja von den breiten Volksmassen heute vielfach angefochten. (…) Das 
Wesentliche aber ist, dass der Kapitalismus erstens eine notwendige Erscheinung innerhalb 
des modernen Lebens ist, dass er aber auf der anderen Seite immerzu auch, gerade wenn er 
sich verstaatlicht, dazu führt, dass das Geld abgetrennt wird von den konkreten 
Einzelgebieten .. wie bei einem Denker, der nur in Abstraktionen lebt, seine blassen Ideen 
von dem wirklichen Leben abgetrennt sind. Das Wirtschaftliche, das in dieser Weise von 
den einzelnen Lebensgebieten abgetrennt ist, ist das Geldkapital. Wenn ich irgendeine 
Summe in meiner Tasche habe, so kann diese Summe jedes beliebige wirtschaftliche Objekt
oder auch Objekt des Geisteslebens repräsentieren. Wie ein ganz allgemeiner Begriff zu den
einzelnen Erfahrungen sich verhält, so verhält sich dieses Element zu den einzelnen 
konkreten Lebensgebieten. Das ist es, warum die Krisen entstehen müssen innerhalb der 
sozialen Ordnung.“  83, 302f  (>Krisen, >Interesse und Produktion)

  „Wodurch wäre denn das Wirtschaftsleben am sichersten auch weiterhin dem Kapitalismus
ausgeliefert? Dadurch, dass das Wirtschaftsleben weiterhin verquickt wird mit dem 
politischen Leben!“  331, 242  (>Einheitsstaat, >Staatlich-juristisch-moralisches Leben)

  „Die Staaten wollen, dass ihre Kapitalisten in ihren Dienst sich stellen. Die Kapitalisten 
wollen, dass die im Staate konzentrierte Macht ihren wirtschaftlichen Interessen dienstbar 
werde.“ (Bagdad-Bahn)  24, 23    (>Recht kaufen)

  „Wo nimmt der Staat das Geld her? Doch nur aus den Taschen der einzelnen Menschen! In
dieser Hinsicht bedeuten Gesetze sehr häufig bloss das, dass die Dinge, die etwas wert sind, 
dahin wandern, wo man sie hingewandert haben will. Und Gesetze können unter 
Umständen nur der Umweg sein, das schon zerfallende Kapital wiederum auf die Beine zu 
bringen.“   331, 186f  

  Der Staat als Grosskapitalist im Marxismus.  189, 21.2.19

  Kapitalisten sind Händler: „.. sehen Sie sich die modernen Kapitalisten an: sie sind ja 

  „Aber an die Stelle dieses Zusammenhanges der geistigen Kräfte des Menschen mit dem 
Kapital ist etwas anderes getreten, ist getreten der persönliche private Besitz an Grund und 
Boden, der persönliche private Besitz an den Produktionsmitteln.“   330, 289

  Kapitalismus und Lohnsystem: „.. in der wirklichen Welt stehen immer zwei Gegensätze
nebeneinander: ein Nordpol und ein Südpol, …  Positives hat Negatives, Kapital hat Lohn 
in seinem Gefolge .. Der Lohn wird aus dem Kapital bezahlt …  Antikapitalismus hat nur 
einen Sinn, wenn man zu gleicher Zeit weiss, dass mit dem Kapital das Lohnsystem selber 
verschwinden muss ..“ 330, 236 (>Arbeit im Rechtsleben)

  Kapitalismus und Staat: Staat als Protektor des Couponabschneiders.  192, 8.6.19

  „Wer studiert, wie innerhalb des Staatlich-Rechtlichen dadurch, dass die Neigung zur 
Abstraktion besteht, sich eigentlich das, was Menschen tun, immer mehr und mehr 
abtrennen muss von dem konkreten Interesse am einzelnen Lebensgebiet, der wird auch 
einsehen, wie gerade im Staatsleben die Grundlage liegt für jene Abstraktion, die sich 
innerhalb der Kapitalzirkulation immer mehr und mehr herausgebildet hat. Die moderne 
Kapitalbildung wird ja von den breiten Volksmassen heute vielfach angefochten. (…) Das 
Wesentliche aber ist, dass der Kapitalismus erstens eine notwendige Erscheinung innerhalb 
des modernen Lebens ist, dass er aber auf der anderen Seite immerzu auch, gerade wenn er 
sich verstaatlicht, dazu führt, dass das Geld abgetrennt wird von den konkreten 
Einzelgebieten .. wie bei einem Denker, der nur in Abstraktionen lebt, seine blassen Ideen 
von dem wirklichen Leben abgetrennt sind. Das Wirtschaftliche, das in dieser Weise von 
den einzelnen Lebensgebieten abgetrennt ist, ist das Geldkapital. Wenn ich irgendeine 
Summe in meiner Tasche habe, so kann diese Summe jedes beliebige wirtschaftliche Objekt
oder auch Objekt des Geisteslebens repräsentieren. Wie ein ganz allgemeiner Begriff zu den
einzelnen Erfahrungen sich verhält, so verhält sich dieses Element zu den einzelnen 
konkreten Lebensgebieten. Das ist es, warum die Krisen entstehen müssen innerhalb der 
sozialen Ordnung.“  83, 302f  (>Krisen, >Interesse und Produktion)

  „Wodurch wäre denn das Wirtschaftsleben am sichersten auch weiterhin dem Kapitalismus
ausgeliefert? Dadurch, dass das Wirtschaftsleben weiterhin verquickt wird mit dem 
politischen Leben!“  331, 242  (>Einheitsstaat, >Staatlich-juristisch-moralisches Leben)

  „Die Staaten wollen, dass ihre Kapitalisten in ihren Dienst sich stellen. Die Kapitalisten 
wollen, dass die im Staate konzentrierte Macht ihren wirtschaftlichen Interessen dienstbar 
werde.“ (Bagdad-Bahn)  24, 23    (>Recht kaufen)

  „Wo nimmt der Staat das Geld her? Doch nur aus den Taschen der einzelnen Menschen! In
dieser Hinsicht bedeuten Gesetze sehr häufig bloss das, dass die Dinge, die etwas wert sind, 
dahin wandern, wo man sie hingewandert haben will. Und Gesetze können unter 
Umständen nur der Umweg sein, das schon zerfallende Kapital wiederum auf die Beine zu 
bringen.“   331, 186f  

  Der Staat als Grosskapitalist im Marxismus.  189, 21.2.19

  Kapitalisten sind Händler: „.. sehen Sie sich die modernen Kapitalisten an: sie sind ja 



Händler. Der Unternehmer ist eigentlich Händler. Er ist nebenbei seine Waren Erzeugender; 
aber volkswirtschaftlich ist er Händler.“  NÖK, 50

  Kapitalistische Produktion und Krieg: „Ich war im April 1914 genötigt (der 1. 
Weltkrieg begann im Juli 1914!), .. mein Urteil über die soziale Lage auszusprechen .. . Ich 
deutete darauf hin, dass die soziale Frage in Europa zu einer Geschwürbildung hin tendiert, 
und in der Tat ist ja daraus der Weltkrieg geworden. .. So musste ich damals auf dasjenige 
hinweisen, in das der Weltkapitalismus die Menschen in der nächsten Zeit hineintrieb. Wer 
das damals sagte, wurde selbstverständlich für einen unpraktischen Idealisten, für einen 
Utopisten, einen Ideologen verschrieen, denn die Praktiker sprachen damals ganz anders .. : 
Wir gehen friedlichen Zeiten entgegen, denn die allgemeine Entspannung macht erfreuliche 
Fortschritte. Wir stehen im besten Verhältnis zu Russland .. .“  33, 27f  (>Karzinom, 
soziales)

  Kapitalistisch individualisieren (von Kapitalerträgen leben): Man ist dazu zu seiner 
Wohlfahrt heute noch angewiesen, sollte es sich aber eingestehen, wenn man meint, man 
müsse doch irgendwo anfangen mit der Dreigliederung.   192, 144  (>Rente, >Erben)

  Kapitalmassen arbeiten als solche; ultrawirtschaftliches Leben. „Chemie“. NÖK, 19

  Karma >Reinkarnation und Karma

  Kartelle; Trusts >Produzenten-Interessen

  Karzinom, soziales: „Man produziert immer mehr und mehr darauf los, man gründet 
Fabriken, man fragt nicht: Wieviel wird gebraucht? - wie es einmal der Fall war, als es 
Schneider im Dorf gab, die nur dann einen Anzug machten, wenn er bestellt wurde. Da war 
es der Konsument, der angab, wieviel erzeugt werden soll, jetzt wird für den Markt 
produziert, die Waren werden zusammengestapelt, soviel als nur möglich. Die Produktion 
arbeitet ganz nach dem Prinzip, nach dem die Natur schafft. Die Natur wird in die soziale 
Ordnung hinein fortgesetzt. Das wird zunächst immer mehr überhandnehmen. Aber hier 
betreten wir das Feld des Materiellen. Im äußeren Leben hat das geistige Gesetz, weil es 
eben für die geistige Welt gilt, keine Anwendung, und es entsteht etwas sehr Merkwürdiges.
.. Es wird also heute für den Markt ohne Rücksicht auf den Konsum produziert, nicht im 
Sinne dessen, was in meinem Aufsatz «Geisteswissenschaft und soziale Frage» ausgeführt 
worden ist, sondern man stapelt in den Lagerhäusern und durch die Geldmärkte alles 
zusammen, was produziert wird, und dann wartet man, wieviel gekauft wird.
  Diese Tendenz wird immer größer werden, bis sie sich - wenn ich jetzt das Folgende sagen
werde, werden Sie finden, warum - in sich selber vernichten wird. Es entsteht dadurch, dass 
diese Art von Produktion im sozialen Leben eintritt, im sozialen Zusammenhang der 
Menschen auf der Erde genau dasselbe, was im Organismus entsteht, wenn so ein Karzinom
entsteht. Ganz genau dasselbe, eine Krebsbildung, eine Karzinombildung, Kulturkrebs,
Kulturkarzinom! So eine Krebsbildung schaut derjenige, der das soziale Leben geistig 
durchblickt; er schaut, wie überall furchtbare Anlagen zu sozialen Geschwürbildungen 
aufsprossen. Das ist die grosse Kultursorge, die auftritt für den, der das Dasein durchschaut.
Das ist das Furchtbare, was so bedrückend wirkt, und was selbst dann, wenn man sonst 
allen Enthusiasmus für Geisteswissenschaft unterdrücken könnte, wenn man unterdrücken 
könnte das, was den Mund öffnen kann für die Geisteswissenschaft, einen dahin bringt, das 

Händler. Der Unternehmer ist eigentlich Händler. Er ist nebenbei seine Waren Erzeugender; 
aber volkswirtschaftlich ist er Händler.“  NÖK, 50

  Kapitalistische Produktion und Krieg: „Ich war im April 1914 genötigt (der 1. 
Weltkrieg begann im Juli 1914!), .. mein Urteil über die soziale Lage auszusprechen .. . Ich 
deutete darauf hin, dass die soziale Frage in Europa zu einer Geschwürbildung hin tendiert, 
und in der Tat ist ja daraus der Weltkrieg geworden. .. So musste ich damals auf dasjenige 
hinweisen, in das der Weltkapitalismus die Menschen in der nächsten Zeit hineintrieb. Wer 
das damals sagte, wurde selbstverständlich für einen unpraktischen Idealisten, für einen 
Utopisten, einen Ideologen verschrieen, denn die Praktiker sprachen damals ganz anders .. : 
Wir gehen friedlichen Zeiten entgegen, denn die allgemeine Entspannung macht erfreuliche 
Fortschritte. Wir stehen im besten Verhältnis zu Russland .. .“  33, 27f  (>Karzinom, 
soziales)

  Kapitalistisch individualisieren (von Kapitalerträgen leben): Man ist dazu zu seiner 
Wohlfahrt heute noch angewiesen, sollte es sich aber eingestehen, wenn man meint, man 
müsse doch irgendwo anfangen mit der Dreigliederung.   192, 144  (>Rente, >Erben)

  Kapitalmassen arbeiten als solche; ultrawirtschaftliches Leben. „Chemie“. NÖK, 19

  Karma >Reinkarnation und Karma

  Kartelle; Trusts >Produzenten-Interessen

  Karzinom, soziales: „Man produziert immer mehr und mehr darauf los, man gründet 
Fabriken, man fragt nicht: Wieviel wird gebraucht? - wie es einmal der Fall war, als es 
Schneider im Dorf gab, die nur dann einen Anzug machten, wenn er bestellt wurde. Da war 
es der Konsument, der angab, wieviel erzeugt werden soll, jetzt wird für den Markt 
produziert, die Waren werden zusammengestapelt, soviel als nur möglich. Die Produktion 
arbeitet ganz nach dem Prinzip, nach dem die Natur schafft. Die Natur wird in die soziale 
Ordnung hinein fortgesetzt. Das wird zunächst immer mehr überhandnehmen. Aber hier 
betreten wir das Feld des Materiellen. Im äußeren Leben hat das geistige Gesetz, weil es 
eben für die geistige Welt gilt, keine Anwendung, und es entsteht etwas sehr Merkwürdiges.
.. Es wird also heute für den Markt ohne Rücksicht auf den Konsum produziert, nicht im 
Sinne dessen, was in meinem Aufsatz «Geisteswissenschaft und soziale Frage» ausgeführt 
worden ist, sondern man stapelt in den Lagerhäusern und durch die Geldmärkte alles 
zusammen, was produziert wird, und dann wartet man, wieviel gekauft wird.
  Diese Tendenz wird immer größer werden, bis sie sich - wenn ich jetzt das Folgende sagen
werde, werden Sie finden, warum - in sich selber vernichten wird. Es entsteht dadurch, dass 
diese Art von Produktion im sozialen Leben eintritt, im sozialen Zusammenhang der 
Menschen auf der Erde genau dasselbe, was im Organismus entsteht, wenn so ein Karzinom
entsteht. Ganz genau dasselbe, eine Krebsbildung, eine Karzinombildung, Kulturkrebs,
Kulturkarzinom! So eine Krebsbildung schaut derjenige, der das soziale Leben geistig 
durchblickt; er schaut, wie überall furchtbare Anlagen zu sozialen Geschwürbildungen 
aufsprossen. Das ist die grosse Kultursorge, die auftritt für den, der das Dasein durchschaut.
Das ist das Furchtbare, was so bedrückend wirkt, und was selbst dann, wenn man sonst 
allen Enthusiasmus für Geisteswissenschaft unterdrücken könnte, wenn man unterdrücken 
könnte das, was den Mund öffnen kann für die Geisteswissenschaft, einen dahin bringt, das 



Heilmittel der Welt gleichsam entgegenzuschreien für das, was so stark schon im Anzug ist 
und was immer stärker und stärker werden wird. Was auf seinem Felde in dem Verbreiten 
geistiger Wahrheiten in einer Sphäre sein muss, die wie die Natur schafft, das wird zur 
Krebsbildung, wenn es in der geschilderten Weise in die Kultur eintritt.“ 153, 174  
(>Produktion, natürlich-geistige und menschliche, >Produzenten-Interessen)(Steiner 
bezieht sich hier – im April 1914 – auf das 1905/6 beschriebene soziale Hauptgesetz)

  „Sie kaufen also nicht eine Ware, indem Sie Grund und Boden kaufen, sondern ein Recht.
Und das sind die Krebsschäden der heutigen sozialen Ordnung, dass man innerhalb des 
Wirtschaftsprozesses nicht bloss Waren kaufen kann, sondern auch Arbeit und Rechte 
kaufen kann.“   331, 22.5.19  (>Recht kaufen)
 
  Produzieren als Krebsgeschwür; nicht von Gedanken beherrscht. 296, 9.8.19

  „Man darf die Produktion nicht vergleichen mit dem Aufbau, sondern nur mit der 
Einatmung. Das Überwuchern der Einatmung über die Ausatmung führt zum Krebs. So 
wird das Bild richtig.“  Molt, 229

  Katholizismus: „Da nun das Christus-Reich nicht von dieser Welt ist, ist es ganz gewiss 
auch nicht von Rom.“ In der Kirche vertritt eine weltliche Körperschaft die Wahrheit.    
198, 229

 
  Folgendes darf für die Kirche nicht sein: Das Bewusstsein von der Präexistenz. Der 
Mensch besteht aus Leib, Seele und Geist; Die wahre Natur und Wesenheit Christi 
erkennen.   198, 127f  (>Kopf, Gliedmassen und Rumpf zur „Abschaffung des Geistes“)

  Die Katholische Kirche hat das Bestreben, die Menschen abzusperren vom Göttlichen. 
Gott hat dabei nichts mit der Welt zu tun und nichts – in substanzieller Identität – mit der 
Seele des Menschen.   186, 21.12.18

 
  Priesterherrschaft will die Intelligenz als etwas Göttlich-Geistiges retten, das nichts zu tun 
hat mit dem Menschlich-Leiblichen.   191, 110  (>Reformation)

 
  Die Katholische Kirche weiss, dass das Individualbewusstsein heraufzieht, will aber das 
dumpfe Gemeinschaftsbewusstsein erhalten. Sie hat vorausgesehen, was über Europa 
kommt und versucht, die „Verbindungsbrücke zu schaffen zwischen dem radikalsten 
Sozialismus, Kommunismus und zwischen ihrer Herrschaft.“   198, 125f   (>Kain und Abel,
>Kirchen, >Kommunion, >Internationale, >Lüge und dumpfes Gemeinschaftsbewusstsein)

  „Der wirkliche Katholizismus ist heute zur Sozialdemokratie ausgewachsen.“ 191, 189f

  Römischer Katholizismus und anglo-amerikanische Geheimgesellschaften kultivieren 
Gedankenknechtschaft.   186, 104  (>Römisches Denken, >Leben und Form)

  Kaufen und Verkaufen >Wert und Preis, >Geld; Kaufgeld, >Zahlen .., >Markt

  „Kernpunkte der sozialen Frage“: Wenn man über die soziale Frage „richtig denken 
will, dann muss man ganz wirklichkeitsgemäss denken, nur aus den Tatsachen heraus 

Heilmittel der Welt gleichsam entgegenzuschreien für das, was so stark schon im Anzug ist 
und was immer stärker und stärker werden wird. Was auf seinem Felde in dem Verbreiten 
geistiger Wahrheiten in einer Sphäre sein muss, die wie die Natur schafft, das wird zur 
Krebsbildung, wenn es in der geschilderten Weise in die Kultur eintritt.“ 153, 174  
(>Produktion, natürlich-geistige und menschliche, >Produzenten-Interessen)(Steiner 
bezieht sich hier – im April 1914 – auf das 1905/6 beschriebene soziale Hauptgesetz)

  „Sie kaufen also nicht eine Ware, indem Sie Grund und Boden kaufen, sondern ein Recht.
Und das sind die Krebsschäden der heutigen sozialen Ordnung, dass man innerhalb des 
Wirtschaftsprozesses nicht bloss Waren kaufen kann, sondern auch Arbeit und Rechte 
kaufen kann.“   331, 22.5.19  (>Recht kaufen)
 
  Produzieren als Krebsgeschwür; nicht von Gedanken beherrscht. 296, 9.8.19

  „Man darf die Produktion nicht vergleichen mit dem Aufbau, sondern nur mit der 
Einatmung. Das Überwuchern der Einatmung über die Ausatmung führt zum Krebs. So 
wird das Bild richtig.“  Molt, 229

  Katholizismus: „Da nun das Christus-Reich nicht von dieser Welt ist, ist es ganz gewiss 
auch nicht von Rom.“ In der Kirche vertritt eine weltliche Körperschaft die Wahrheit.    
198, 229

 
  Folgendes darf für die Kirche nicht sein: Das Bewusstsein von der Präexistenz. Der 
Mensch besteht aus Leib, Seele und Geist; Die wahre Natur und Wesenheit Christi 
erkennen.   198, 127f  (>Kopf, Gliedmassen und Rumpf zur „Abschaffung des Geistes“)

  Die Katholische Kirche hat das Bestreben, die Menschen abzusperren vom Göttlichen. 
Gott hat dabei nichts mit der Welt zu tun und nichts – in substanzieller Identität – mit der 
Seele des Menschen.   186, 21.12.18

 
  Priesterherrschaft will die Intelligenz als etwas Göttlich-Geistiges retten, das nichts zu tun 
hat mit dem Menschlich-Leiblichen.   191, 110  (>Reformation)

 
  Die Katholische Kirche weiss, dass das Individualbewusstsein heraufzieht, will aber das 
dumpfe Gemeinschaftsbewusstsein erhalten. Sie hat vorausgesehen, was über Europa 
kommt und versucht, die „Verbindungsbrücke zu schaffen zwischen dem radikalsten 
Sozialismus, Kommunismus und zwischen ihrer Herrschaft.“   198, 125f   (>Kain und Abel,
>Kirchen, >Kommunion, >Internationale, >Lüge und dumpfes Gemeinschaftsbewusstsein)

  „Der wirkliche Katholizismus ist heute zur Sozialdemokratie ausgewachsen.“ 191, 189f

  Römischer Katholizismus und anglo-amerikanische Geheimgesellschaften kultivieren 
Gedankenknechtschaft.   186, 104  (>Römisches Denken, >Leben und Form)

  Kaufen und Verkaufen >Wert und Preis, >Geld; Kaufgeld, >Zahlen .., >Markt

  „Kernpunkte der sozialen Frage“: Wenn man über die soziale Frage „richtig denken 
will, dann muss man ganz wirklichkeitsgemäss denken, nur aus den Tatsachen heraus 



denken. Dann aber denkt man für einen bestimmten Zeitpunkt und für einen bestimmten 
Ort. … ich habe (das Buch) nicht aus eigenem Antrieb geschrieben, es ist mir abgefordert 
worden -, ich habe dieses Buch geschrieben für jenen Zeitpunkt Frühjahr 1919, Ort 
Süddeutschland, weil ich mir vorgestellt habe, dass, wenn die Menschen zum Willen 
kommen, der Wille in der Zeit und an dem Orte gerade so geartet sein könne, dass man 
Verständnis finden werde für dasjenige, was nun nicht als Programmpunkte, sondern als 
Willensrichtungen in diesem Buche angedeutet ist.“ Aber „der Zeitpunkt, wo man das, was 
in den «Kempunkten der sozialen Frage» steht, realisieren sollte, der ist vorüber für 
Mitteleuropa. Der ist in dem Augenblicke vorüber gewesen, als jener starke 
Valutaniedergang eingetreten ist, der der deutschen Wirtschaft völlig die Hände bindet.
… Da drinnen in den «Kernpunkten» steht es, wie man die Valuta verbessern kann. - Aber 
die Leute sahen es nicht. Sie wussten nicht, wo die Antwort sitzt auf die Frage, sondern sie 
suchten die Antwort extra irgendwie an der Oberfläche behandelt, nicht in den Tiefen. Dass 
gerade das Buch die Antwort war, das verstanden die Leute nicht. … Deshalb glaube ich, 
dass in der Zukunft meine «Kernpunkte» mehr gelesen werden sollten im Westen und in 
Russland, dass sie in Deutschland heute eigentlich ohne eine Möglichkeit des Wirkens 
dastehen. Denn im Westen zum Beispiel kann man trotzdem an diesem Buche sehr viel 
sehen, denn es stellt ohne Utopie einmal hin, wie die drei Glieder eben nebeneinanderstehen
und ineinandergreifen sollten. Da ist es für den Westen ganz gleichgültig in Bezug auf den 
Zeitpunkt, denn auch da ist noch viel zu tun in Bezug auf die richtige Gliederung der drei 
Strömungen, Geistesleben, Wirtschaftsleben, staatlich-rechtliches Leben.“  305, 203ff 
(>Dreigliederung; Impuls bzw. Programm, >Drei Ströme)

  „Ich glaube, dass dasjenige, was in Bezug auf die Dreigliederung des sozialen Organismus 
zu sagen ist, allerdings heute aus meinem Buche «Die Kernpunkte der sozialen Frage» 
gelesen werden kann, gerade außerhalb Deutschlands; aber ich selbst war gedrängt, durch 
praktisch-wirklichkeitsgemäßes Denken die Dinge anders auszudrücken, als ich einmal die 
Sache niederschrieb für ein Gebiet außerhalb von Deutschland, für eine schweizerische 
Zeitschrift.“ Dieser Aufsatz ist „international geschrieben“. 305, 210  (Gesprochen am 
28.8.1922 in Oxford; angesprochen ist der dritte von fünf Aufsätzen in der Zeitschrift 
„Soziale Zukunft“, abgedruckt in GA 24) 

  „Und so hat mein Buch: «Die Kernpunkte der sozialen Frage» aus den sozialen    
Verhältnissen heraus Leser voraussetzen müssen, welche mit ihren Gedanken sich 
umkehren können. Aber das wollen die Menschen nicht, sie wollen vom Anfang bis Ende 
lesen und dann wissen: Jetzt haben sie das Ende erreicht. Dass das Ende der Anfang ist, 
darauf wollen sie nicht eingehen. Und so war das das ärgste Missverständnis dieses sozial 
gemeinten Buches, dass man es falsch gelesen hat. Und man fährt fort, es falsch zu lesen. 
Man will sich nicht mit den Gedanken dem Leben anpassen, sondern man will, dass das 
Leben sich dem Denken anpasse. Das ist aber ganz und gar nicht die Voraussetzung der 
sozialen Einrichtungen, die diesen Darstellungen zugrunde liegen.“  305, 230  
(>Einrichtungen oder Menschen) 

  „Aber statt das, was in den Kernpunkten gesagt wird, zu vergleichen mit dem, was man 
lernen kann in der Fabrik als Wirtschafter, als Techniker, stattdessen wird herumhantiert mit
Altem, mit Parteischablonen und -programmen.“  337a, 172

  Erster Kernpunkt: Ein Geistesleben, das vom Staat völlig unabhängig ist. Zweiter 

denken. Dann aber denkt man für einen bestimmten Zeitpunkt und für einen bestimmten 
Ort. … ich habe (das Buch) nicht aus eigenem Antrieb geschrieben, es ist mir abgefordert 
worden -, ich habe dieses Buch geschrieben für jenen Zeitpunkt Frühjahr 1919, Ort 
Süddeutschland, weil ich mir vorgestellt habe, dass, wenn die Menschen zum Willen 
kommen, der Wille in der Zeit und an dem Orte gerade so geartet sein könne, dass man 
Verständnis finden werde für dasjenige, was nun nicht als Programmpunkte, sondern als 
Willensrichtungen in diesem Buche angedeutet ist.“ Aber „der Zeitpunkt, wo man das, was 
in den «Kempunkten der sozialen Frage» steht, realisieren sollte, der ist vorüber für 
Mitteleuropa. Der ist in dem Augenblicke vorüber gewesen, als jener starke 
Valutaniedergang eingetreten ist, der der deutschen Wirtschaft völlig die Hände bindet.
… Da drinnen in den «Kernpunkten» steht es, wie man die Valuta verbessern kann. - Aber 
die Leute sahen es nicht. Sie wussten nicht, wo die Antwort sitzt auf die Frage, sondern sie 
suchten die Antwort extra irgendwie an der Oberfläche behandelt, nicht in den Tiefen. Dass 
gerade das Buch die Antwort war, das verstanden die Leute nicht. … Deshalb glaube ich, 
dass in der Zukunft meine «Kernpunkte» mehr gelesen werden sollten im Westen und in 
Russland, dass sie in Deutschland heute eigentlich ohne eine Möglichkeit des Wirkens 
dastehen. Denn im Westen zum Beispiel kann man trotzdem an diesem Buche sehr viel 
sehen, denn es stellt ohne Utopie einmal hin, wie die drei Glieder eben nebeneinanderstehen
und ineinandergreifen sollten. Da ist es für den Westen ganz gleichgültig in Bezug auf den 
Zeitpunkt, denn auch da ist noch viel zu tun in Bezug auf die richtige Gliederung der drei 
Strömungen, Geistesleben, Wirtschaftsleben, staatlich-rechtliches Leben.“  305, 203ff 
(>Dreigliederung; Impuls bzw. Programm, >Drei Ströme)

  „Ich glaube, dass dasjenige, was in Bezug auf die Dreigliederung des sozialen Organismus 
zu sagen ist, allerdings heute aus meinem Buche «Die Kernpunkte der sozialen Frage» 
gelesen werden kann, gerade außerhalb Deutschlands; aber ich selbst war gedrängt, durch 
praktisch-wirklichkeitsgemäßes Denken die Dinge anders auszudrücken, als ich einmal die 
Sache niederschrieb für ein Gebiet außerhalb von Deutschland, für eine schweizerische 
Zeitschrift.“ Dieser Aufsatz ist „international geschrieben“. 305, 210  (Gesprochen am 
28.8.1922 in Oxford; angesprochen ist der dritte von fünf Aufsätzen in der Zeitschrift 
„Soziale Zukunft“, abgedruckt in GA 24) 

  „Und so hat mein Buch: «Die Kernpunkte der sozialen Frage» aus den sozialen    
Verhältnissen heraus Leser voraussetzen müssen, welche mit ihren Gedanken sich 
umkehren können. Aber das wollen die Menschen nicht, sie wollen vom Anfang bis Ende 
lesen und dann wissen: Jetzt haben sie das Ende erreicht. Dass das Ende der Anfang ist, 
darauf wollen sie nicht eingehen. Und so war das das ärgste Missverständnis dieses sozial 
gemeinten Buches, dass man es falsch gelesen hat. Und man fährt fort, es falsch zu lesen. 
Man will sich nicht mit den Gedanken dem Leben anpassen, sondern man will, dass das 
Leben sich dem Denken anpasse. Das ist aber ganz und gar nicht die Voraussetzung der 
sozialen Einrichtungen, die diesen Darstellungen zugrunde liegen.“  305, 230  
(>Einrichtungen oder Menschen) 

  „Aber statt das, was in den Kernpunkten gesagt wird, zu vergleichen mit dem, was man 
lernen kann in der Fabrik als Wirtschafter, als Techniker, stattdessen wird herumhantiert mit
Altem, mit Parteischablonen und -programmen.“  337a, 172

  Erster Kernpunkt: Ein Geistesleben, das vom Staat völlig unabhängig ist. Zweiter 



Kernpunkt: die „Regelung des Arbeitsrechtes durch eine Abtrennung des Wirtschaftslebens 
von dem staatlichen Leben. - Der dritte der Kernpunkte der sozialen Frage ist die 
wirtschaftliche Frage selbst.“  330, 28.4.19

  „Sie finden da drei wichtige Begriffe“; Ware, Arbeit und Kapital. „An diesen drei 
Begriffen hängt im Grund genommen das soziale Erkennen der Gegenwart. (…) Der Begriff
der Ware fordert Imagination, der Begriff der Arbeit fordert Inspiration, der Begriff des 
Kapitals fordert Intuition.“  296, 30

 
  „.. was in meinem Buch .. wirklich angestrebt wird, das aus dem Wirtschaftsleben zu 
tilgen, was Kapital ist, und das, was ein Zwangsverhältnis der Arbeit ist.“   331, 67

  „Alles das, was ich gesagt habe, ist gesagt als Illustration, sind nicht Dogmen .. ich wollte 
etwas anführen, was vielleicht durch die Assoziationen geschehen wird. .. Überall ist 
gerechnet mit Menschen und nicht mit Dogmen. .. was eigentlich gemeint war mit den 
„Kernpunkten“ ist gar nicht diskutiert worden.“  305, 235

  „… wenn man heute so etwas zustande bringen will wie mein Buch „Die Kernpunkte der 
sozialen Frage“, dann muss man gelernt haben, zu verstehen, auf welche Art im 
orientalischen Sinne man zum Geistigen gelangt, und auf welche Weise man, wenn auch 
noch jetzt sehr auf Irrpfaden, im Westen man zum wirtschaftlichen Denken gelangt. Denn 
beide Dinge gehören zueinander, beide sind notwendig miteinander.“   199, 21.8.1920  
(>“Philosophie der Freiheit“ und „Kernpunkte“, Westen, Mitte, Osten und Dreigliederung)

  Keynes: „Lenin und Trotzki sind keine Helden des Sozialismus; sie sind die Söhne der 
europäischen Kriegskatastrophe und sind nur dadurch möglich geworden, dass über 
Russland sich das Elend der Kriegsfolgen ausgebreitet hat. Und dasjenige, was im übrigen 
Europa war; lesen Sie das sehr schöne Buch .. von Keynes, „Die ökonomischen Folgen des 
europäischen Friedensschlusses“ (…): Dieser Friede ist, insbesondere auf dem Gebiete des 
Wirtschaftslebens, nur die Fortführung des Krieges mit anderen Mitteln.“   334, 204

  Kind, Kindheit, Kindlichkeit: „Wie der Pol die Magnetnadel anzieht, so wird ein solches 
[musikalisches] Kind hineingeboren in eine Familie, wo seine persönlichen Anlagen die 
besten physischen Vorbedingungen vorfinden. .. es wird von denjenigen Eltern geboren, die 
ihm am ähnlichsten sind, die es schon vorher liebt. Die tiefste Sympathie besteht schon vor 
der Geburt, das Kind fühlt sich schon zu der Mutter hingezogen. Die Mutterliebe .. ist die 
Erwiderung der schon vorher vorhandenen Kinderliebe.“  97, 257 

  „Unsere Kultur hat ja nun leider die Eigentümlichkeit, dass sie diese Kräfte der 
Kindlichkeit schon durch die Erziehung möglichst totschlägt.“ Das Genie lässt diese Kräfte 
durchschlagen durch das spätere Philistertum in die dreissiger- bis fünfziger Jahre. 337a, 
204 (>Genialität, >Erziehung, >Nützlichkeitsprinzip und Kunst)

  „Das Kind entwickelt zunächst die Kräfte .. durch die es ein einziges Sinnesorgan ist.  … 
Es nimmt als ganzer Mensch seine Umgebung wahr und prägt, was es wahrnimmt, in seine 
eigene Bewegung um. Es ist ein Nachahmer. Diese Nachahmung, die das ganze seelische 
Leben des Kindes durchpulst, ist ganz gewiss nichts Intellektualistisches.Dann tritt das Kind
ein in das Lebensalter, etwa vom Zahnwechsel an bis zur Geschlechtsreife reichend, indem 

Kernpunkt: die „Regelung des Arbeitsrechtes durch eine Abtrennung des Wirtschaftslebens 
von dem staatlichen Leben. - Der dritte der Kernpunkte der sozialen Frage ist die 
wirtschaftliche Frage selbst.“  330, 28.4.19

  „Sie finden da drei wichtige Begriffe“; Ware, Arbeit und Kapital. „An diesen drei 
Begriffen hängt im Grund genommen das soziale Erkennen der Gegenwart. (…) Der Begriff
der Ware fordert Imagination, der Begriff der Arbeit fordert Inspiration, der Begriff des 
Kapitals fordert Intuition.“  296, 30

 
  „.. was in meinem Buch .. wirklich angestrebt wird, das aus dem Wirtschaftsleben zu 
tilgen, was Kapital ist, und das, was ein Zwangsverhältnis der Arbeit ist.“   331, 67

  „Alles das, was ich gesagt habe, ist gesagt als Illustration, sind nicht Dogmen .. ich wollte 
etwas anführen, was vielleicht durch die Assoziationen geschehen wird. .. Überall ist 
gerechnet mit Menschen und nicht mit Dogmen. .. was eigentlich gemeint war mit den 
„Kernpunkten“ ist gar nicht diskutiert worden.“  305, 235

  „… wenn man heute so etwas zustande bringen will wie mein Buch „Die Kernpunkte der 
sozialen Frage“, dann muss man gelernt haben, zu verstehen, auf welche Art im 
orientalischen Sinne man zum Geistigen gelangt, und auf welche Weise man, wenn auch 
noch jetzt sehr auf Irrpfaden, im Westen man zum wirtschaftlichen Denken gelangt. Denn 
beide Dinge gehören zueinander, beide sind notwendig miteinander.“   199, 21.8.1920  
(>“Philosophie der Freiheit“ und „Kernpunkte“, Westen, Mitte, Osten und Dreigliederung)

  Keynes: „Lenin und Trotzki sind keine Helden des Sozialismus; sie sind die Söhne der 
europäischen Kriegskatastrophe und sind nur dadurch möglich geworden, dass über 
Russland sich das Elend der Kriegsfolgen ausgebreitet hat. Und dasjenige, was im übrigen 
Europa war; lesen Sie das sehr schöne Buch .. von Keynes, „Die ökonomischen Folgen des 
europäischen Friedensschlusses“ (…): Dieser Friede ist, insbesondere auf dem Gebiete des 
Wirtschaftslebens, nur die Fortführung des Krieges mit anderen Mitteln.“   334, 204

  Kind, Kindheit, Kindlichkeit: „Wie der Pol die Magnetnadel anzieht, so wird ein solches 
[musikalisches] Kind hineingeboren in eine Familie, wo seine persönlichen Anlagen die 
besten physischen Vorbedingungen vorfinden. .. es wird von denjenigen Eltern geboren, die 
ihm am ähnlichsten sind, die es schon vorher liebt. Die tiefste Sympathie besteht schon vor 
der Geburt, das Kind fühlt sich schon zu der Mutter hingezogen. Die Mutterliebe .. ist die 
Erwiderung der schon vorher vorhandenen Kinderliebe.“  97, 257 

  „Unsere Kultur hat ja nun leider die Eigentümlichkeit, dass sie diese Kräfte der 
Kindlichkeit schon durch die Erziehung möglichst totschlägt.“ Das Genie lässt diese Kräfte 
durchschlagen durch das spätere Philistertum in die dreissiger- bis fünfziger Jahre. 337a, 
204 (>Genialität, >Erziehung, >Nützlichkeitsprinzip und Kunst)

  „Das Kind entwickelt zunächst die Kräfte .. durch die es ein einziges Sinnesorgan ist.  … 
Es nimmt als ganzer Mensch seine Umgebung wahr und prägt, was es wahrnimmt, in seine 
eigene Bewegung um. Es ist ein Nachahmer. Diese Nachahmung, die das ganze seelische 
Leben des Kindes durchpulst, ist ganz gewiss nichts Intellektualistisches.Dann tritt das Kind
ein in das Lebensalter, etwa vom Zahnwechsel an bis zur Geschlechtsreife reichend, indem 



es angewiesen ist, nicht mehr nachzuahmen, wohl aber das aufzunehmen, was als Meinung, 
als Überzeugung ihm von seiner erwachsenen Umgebung gegeben wird.“  
Im dritten Jahrsiebt beginnt das Alter, wo in unseren Begriffen Liebefähigkeit lebt, ohne 
dass sie sogleich scharf konturiert sind … „dass wir uns manchmal recht illusionäre, aber 
um so kraftvollere Ideale herausholen, die unsere Liebe befeuern. Erst wenn wir das alles 
durchgemacht haben, gehen wir ohne Schaden, möchte ich sagen, für unsere volle 
Menschheit in das intellektualistische Lebensalter.“  83, 177ff   

  „Wer niemals in seiner Umgebung solche Menschen gehabt hat, denen er sich so weit 
hingeben kann, dass er sie nachahmen kann, dass er in sich selber aufnimmt, was sie tun, 
der wird nicht vorbereitet für ein demokratisches Leben, der wird niemals fähig werden zum
Genusse der Freiheit im Leben. .. Wie es überhaupt im Leben so ist: Kein Mensch bekommt
für sein späteres Leben die Fähigkeit, mit seiner Hand zu segnen, wer nicht in seiner 
Kindheit dazu erzogen worden ist, mit seiner Hand zu bitten.“   330, 307

  „.. das Kind hat in seinem (Astral-) Leibe Kräfte sitzen, welche es zersprengen, wenn sie 
nicht heraufgeholt werden in bildhafter Darstellung.“ daraus entstehen „Rebellen, 
Revolutionäre, unzufriedene Menschen. … Den Himmel spüren sie in sich; er nimmt aber 
nur karikaturhafte Gestalt an in ihrer Seele.“   199, 260  (>Revolutionen)

  „.. die Verhältnisse zwischen den mündigen Menschen und den nicht-mündigen Menschen,
die ergeben sich eben aus dem Vertrauensverhältnis auf dem Gebiete des Geisteslebens..“   
337b, 143  (>Schule, >Jugend, >Familie)

  Ab dem vierzehnten Lebensjahr „wird der Erziehungsfaktor ein besonderer sozialer 
Faktor.“ Da wird sich aus der Erkenntnis des Kindes ergeben: „Der eine ist zu dem, der 
andere ist zu jenem geeignet. Danach werden jene Entscheidungen getroffen (..) für die 
Zirkulation des Kapitals, das heisst der Produktionsmittel.“ 200, 96  (>Kapital, Überl.) 

  Kino; Kinematograph: „Der Mensch muss gewiss mit seiner Zeit leben .. dieses 
Hineinführen in den Materialismus , das hängt zusammen mit dem tiefen Bedürfnis unserer 
Zeit. Aber ein Gegengewicht muss geschaffen werden. … Es gibt kein besseres 
Erziehungsmittel zum Materialismus als den Kinematographen. .. Nur eine Zeit, welche so 
wenig Begriff hat von der Wirklichkeit wie diejenige, welche die Wirklichkeit als Götzen 
im Sinne des Materialismus anbetet, kann glauben, dass der Kinematograph eine 
Wirklichkeit bietet. .. Daher aber auch nistet sich, während der Mensch vor dem 
Kinematographen sitzt, das, was ihm der Kinematograph bietet, nicht in das gewöhnliche 
Wahrnehmungsvermögen ein, sondern in eine tiefer sitzende materielle Schicht, als wir 
sonst im Wahrnehmen haben. Der Mensch wird ätherisch glotzäugig. Er bekommt Augen 
wie ein Seehund ..“ Die „Sucht nach Wirklichkeit“ steigt hier herunter unter die sinnliche 
Wahrnehmung und der Mensch braucht ein Gegengewicht durch „ein Heraufsteigen über 
die sinnliche Wahrnehmung“ in die geistige Wirklichkeit.  175, 90f   (>Wirklichkeit, 
>Natur und Unternatur, >Materialismus, >Auto und Grammophon)

  „Wir müssen uns klar darüber sein, wie das heutige Zeitalter beschaffen ist: Wenn der 
Mensch heute nicht aus innerer Aktivität heraus eine Entwickelung anstrebt und diese 
Entwickelung wach erhält, so rostet er mit dem bloßen Intellektualismus von den zwanziger
Jahren an ein. Dann erhält er sich nur noch künstlich durch Anregungen von außen. Wenn 

es angewiesen ist, nicht mehr nachzuahmen, wohl aber das aufzunehmen, was als Meinung, 
als Überzeugung ihm von seiner erwachsenen Umgebung gegeben wird.“  
Im dritten Jahrsiebt beginnt das Alter, wo in unseren Begriffen Liebefähigkeit lebt, ohne 
dass sie sogleich scharf konturiert sind … „dass wir uns manchmal recht illusionäre, aber 
um so kraftvollere Ideale herausholen, die unsere Liebe befeuern. Erst wenn wir das alles 
durchgemacht haben, gehen wir ohne Schaden, möchte ich sagen, für unsere volle 
Menschheit in das intellektualistische Lebensalter.“  83, 177ff   

  „Wer niemals in seiner Umgebung solche Menschen gehabt hat, denen er sich so weit 
hingeben kann, dass er sie nachahmen kann, dass er in sich selber aufnimmt, was sie tun, 
der wird nicht vorbereitet für ein demokratisches Leben, der wird niemals fähig werden zum
Genusse der Freiheit im Leben. .. Wie es überhaupt im Leben so ist: Kein Mensch bekommt
für sein späteres Leben die Fähigkeit, mit seiner Hand zu segnen, wer nicht in seiner 
Kindheit dazu erzogen worden ist, mit seiner Hand zu bitten.“   330, 307

  „.. das Kind hat in seinem (Astral-) Leibe Kräfte sitzen, welche es zersprengen, wenn sie 
nicht heraufgeholt werden in bildhafter Darstellung.“ daraus entstehen „Rebellen, 
Revolutionäre, unzufriedene Menschen. … Den Himmel spüren sie in sich; er nimmt aber 
nur karikaturhafte Gestalt an in ihrer Seele.“   199, 260  (>Revolutionen)

  „.. die Verhältnisse zwischen den mündigen Menschen und den nicht-mündigen Menschen,
die ergeben sich eben aus dem Vertrauensverhältnis auf dem Gebiete des Geisteslebens..“   
337b, 143  (>Schule, >Jugend, >Familie)

  Ab dem vierzehnten Lebensjahr „wird der Erziehungsfaktor ein besonderer sozialer 
Faktor.“ Da wird sich aus der Erkenntnis des Kindes ergeben: „Der eine ist zu dem, der 
andere ist zu jenem geeignet. Danach werden jene Entscheidungen getroffen (..) für die 
Zirkulation des Kapitals, das heisst der Produktionsmittel.“ 200, 96  (>Kapital, Überl.) 

  Kino; Kinematograph: „Der Mensch muss gewiss mit seiner Zeit leben .. dieses 
Hineinführen in den Materialismus , das hängt zusammen mit dem tiefen Bedürfnis unserer 
Zeit. Aber ein Gegengewicht muss geschaffen werden. … Es gibt kein besseres 
Erziehungsmittel zum Materialismus als den Kinematographen. .. Nur eine Zeit, welche so 
wenig Begriff hat von der Wirklichkeit wie diejenige, welche die Wirklichkeit als Götzen 
im Sinne des Materialismus anbetet, kann glauben, dass der Kinematograph eine 
Wirklichkeit bietet. .. Daher aber auch nistet sich, während der Mensch vor dem 
Kinematographen sitzt, das, was ihm der Kinematograph bietet, nicht in das gewöhnliche 
Wahrnehmungsvermögen ein, sondern in eine tiefer sitzende materielle Schicht, als wir 
sonst im Wahrnehmen haben. Der Mensch wird ätherisch glotzäugig. Er bekommt Augen 
wie ein Seehund ..“ Die „Sucht nach Wirklichkeit“ steigt hier herunter unter die sinnliche 
Wahrnehmung und der Mensch braucht ein Gegengewicht durch „ein Heraufsteigen über 
die sinnliche Wahrnehmung“ in die geistige Wirklichkeit.  175, 90f   (>Wirklichkeit, 
>Natur und Unternatur, >Materialismus, >Auto und Grammophon)

  „Wir müssen uns klar darüber sein, wie das heutige Zeitalter beschaffen ist: Wenn der 
Mensch heute nicht aus innerer Aktivität heraus eine Entwickelung anstrebt und diese 
Entwickelung wach erhält, so rostet er mit dem bloßen Intellektualismus von den zwanziger
Jahren an ein. Dann erhält er sich nur noch künstlich durch Anregungen von außen. Wenn 



die Sache nicht so wäre, glauben Sie, dass die Leute so viel ins Kino laufen würden? Diese 
Sehnsucht nach dem Kino, überhaupt diese Sehnsucht, alles auf eine äußerliche Weise zu 
sehen, beruht ja darauf, dass der Mensch innerlich inaktiv, untätig geworden ist .. . 
Geisteswissenschaftliche Vorträge, wie sie hier gemeint sind, können ja nur so angehört 
werden, dass diejenigen, die dabei sind, immerfort mitarbeiten. Aber das liebt man ja heute 
nicht. Heute läuft man vor allem zu den Vorträgen oder Veranstaltungen, wenn dasteht: «mit
Lichtbildern», damit man dasitzen und die Denktätigkeit möglichst in Ruhe lassen kann. 
Alles läuft da nur so an einem vorbei. Man kann ganz in Passivität sein. … der Mensch ist 
nicht bloß ein Anschauungsapparat, ein Apparat, der anschauen will. Der Mensch kann nur 
in innerer Aktivität leben.“  217, 141f

  Kirche und Ablasshandel: Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts wurde der ökonomische 
Mensch zum Herrschenden, „und die Regierungen wurden im Grunde genommen ganz 
durchdrungen von den ökonomischen Prinzipien. .. Man redet von Idealen und so weiter. 
Aber das sind für den Vertreter der wirklichen Geschichte nur Masken. … Die katholische 
Kirche hat im Grunde genommen in dem Aufgange des Reformationszeitalters am besten 
verstanden, den Fortschritt ganz im Sinne des neueren ökonomischen Prinzips zu besorgen. 
… Wenn man die Macht hat, dass einem bezahlt werden die von den Menschen begangenen
Sünden dafür, dass sie erlassen werden, .. und wenn diese so gesichert ist, wie etwas 
gesichert sein kann durch den Glauben der Menschen, dann bedeutet es eine sehr sichere 
Einnahme. Das größte Bankhaus der Sieneser hat es deshalb als ein sicheres Geschäft 
angesehen, dem Papst so und so viel von den künftigen Sündenabbüssungen der
Menschheit abzukaufen. Der Papst bezog .. Riesensummen. Und das Bankhaus stellte sich 
den Tetzel an .. Der zog dann in den Ländern Mitteleuropas herum und trieb die Summen 
wieder ein für das Sieneser Bankhaus.“  191, 174f 

  Kirche, Kirchen: Den Kirchen liegt daran, „dass sie das Monopol haben, allein über 
Christus etwas zu sagen.“ Die Gedankenfreiheit ist den Europäern ganz und gar 
verlorengegangen.  191, 186f  (>Religion, >Erkenntnis, Leben, Religion, >Katholizismus)

  Die Kirche hat das Bewusstsein des Menschen von seiner Beziehung zum Weltall, von der 
eigentlichen Natur seiner Gliedmassen also, verbergen lassen; der Materialismus kam 
darauf, „dass der Schädel von den Tieren abstammt. Und nun redet er davon, dass der ganze
Mensch von den Tieren abstammt..“  293, 150   (>Kultus und Maschine)

  
  „Den Kirchen verdanken wir den Materialismus. Und der Materialismus wird immer 
stärker und stärker werden, wenn die Kirchen als religiöse, konfessionelle Verwaltungen 
nicht ihre Macht verlieren.“ 192, 354 (>Staatsmacht; Unterkriechen)

  Die Bekenntnisse wenden sich an das Begehren, den Egoismus, das Nachtodliche. Die 
Gottesidee wird heidnisch in das Bekenntnis aufgenommen ohne Wandlung. Die 
Geisteswissenschaft knüpft an das Vorgeburtliche, die Mission, das begierdelose Haupt an 
und schreibt die Kraft des Aufstieges dem im menschlichen Willen wirksamen Geiste zu.   
198, 211f

  Kein Religionszwang; die Kirche muss sich unnötig machen. Jede Menschenbegegnung ist
eine religiöse Handlung. Das ganze Leben zum Ausdruck des Übersinnlichen machen.   
182, 146  

die Sache nicht so wäre, glauben Sie, dass die Leute so viel ins Kino laufen würden? Diese 
Sehnsucht nach dem Kino, überhaupt diese Sehnsucht, alles auf eine äußerliche Weise zu 
sehen, beruht ja darauf, dass der Mensch innerlich inaktiv, untätig geworden ist .. . 
Geisteswissenschaftliche Vorträge, wie sie hier gemeint sind, können ja nur so angehört 
werden, dass diejenigen, die dabei sind, immerfort mitarbeiten. Aber das liebt man ja heute 
nicht. Heute läuft man vor allem zu den Vorträgen oder Veranstaltungen, wenn dasteht: «mit
Lichtbildern», damit man dasitzen und die Denktätigkeit möglichst in Ruhe lassen kann. 
Alles läuft da nur so an einem vorbei. Man kann ganz in Passivität sein. … der Mensch ist 
nicht bloß ein Anschauungsapparat, ein Apparat, der anschauen will. Der Mensch kann nur 
in innerer Aktivität leben.“  217, 141f

  Kirche und Ablasshandel: Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts wurde der ökonomische 
Mensch zum Herrschenden, „und die Regierungen wurden im Grunde genommen ganz 
durchdrungen von den ökonomischen Prinzipien. .. Man redet von Idealen und so weiter. 
Aber das sind für den Vertreter der wirklichen Geschichte nur Masken. … Die katholische 
Kirche hat im Grunde genommen in dem Aufgange des Reformationszeitalters am besten 
verstanden, den Fortschritt ganz im Sinne des neueren ökonomischen Prinzips zu besorgen. 
… Wenn man die Macht hat, dass einem bezahlt werden die von den Menschen begangenen
Sünden dafür, dass sie erlassen werden, .. und wenn diese so gesichert ist, wie etwas 
gesichert sein kann durch den Glauben der Menschen, dann bedeutet es eine sehr sichere 
Einnahme. Das größte Bankhaus der Sieneser hat es deshalb als ein sicheres Geschäft 
angesehen, dem Papst so und so viel von den künftigen Sündenabbüssungen der
Menschheit abzukaufen. Der Papst bezog .. Riesensummen. Und das Bankhaus stellte sich 
den Tetzel an .. Der zog dann in den Ländern Mitteleuropas herum und trieb die Summen 
wieder ein für das Sieneser Bankhaus.“  191, 174f 

  Kirche, Kirchen: Den Kirchen liegt daran, „dass sie das Monopol haben, allein über 
Christus etwas zu sagen.“ Die Gedankenfreiheit ist den Europäern ganz und gar 
verlorengegangen.  191, 186f  (>Religion, >Erkenntnis, Leben, Religion, >Katholizismus)

  Die Kirche hat das Bewusstsein des Menschen von seiner Beziehung zum Weltall, von der 
eigentlichen Natur seiner Gliedmassen also, verbergen lassen; der Materialismus kam 
darauf, „dass der Schädel von den Tieren abstammt. Und nun redet er davon, dass der ganze
Mensch von den Tieren abstammt..“  293, 150   (>Kultus und Maschine)

  
  „Den Kirchen verdanken wir den Materialismus. Und der Materialismus wird immer 
stärker und stärker werden, wenn die Kirchen als religiöse, konfessionelle Verwaltungen 
nicht ihre Macht verlieren.“ 192, 354 (>Staatsmacht; Unterkriechen)

  Die Bekenntnisse wenden sich an das Begehren, den Egoismus, das Nachtodliche. Die 
Gottesidee wird heidnisch in das Bekenntnis aufgenommen ohne Wandlung. Die 
Geisteswissenschaft knüpft an das Vorgeburtliche, die Mission, das begierdelose Haupt an 
und schreibt die Kraft des Aufstieges dem im menschlichen Willen wirksamen Geiste zu.   
198, 211f

  Kein Religionszwang; die Kirche muss sich unnötig machen. Jede Menschenbegegnung ist
eine religiöse Handlung. Das ganze Leben zum Ausdruck des Übersinnlichen machen.   
182, 146  



  Kirche und Luzifer: „In dem selbständigen Urteil des Menschen äußert sich diese 
luziferische Kraft. In diesen Zeiten des Eingreifens des luziferischen Prinzips traten zum 
ersten Mal eigene menschliche Arbeiten auf. Wenn man die alten Zeiten verfolgt, kann man 
sich sagen: Es hat sich damals nur das zusammengefunden, was eine Familie bildet. Die 
anstelle der Blutsverwandtschaft das rein Geistige setzen wollten, waren diejenigen, welche 
im Namen Luzifers arbeiteten. Die Kirche bildete sich als Fortsetzung der alten 
Priesterweisheit heraus. Daneben entstand aber die Strömung, die selbst nach Licht suchte, 
die luziferischen Menschen wie zum Beispiel die Tempelritter. Sie sagten, man müsse sich 
selbst Licht und Wahrheit suchen. .. Dies sind die zwei Strömungen in der Menschheit. Die 
eine Strömung ist die, welche nur selig werden will, die andern wollen das Licht dabei. Die,
welche vor der Erkenntnis Furcht haben, betrachten Luzifer als den Bösen. Aber für die 
andern ist Luzifer der Lichtträger, der Lichtbringer.“ Wenn man die Dogmen versteht, 
werden sie klare Erkenntnis.  97,  169  (>Kain und Abel, >Verstand und Christentum)

  Kirche, Materialismus, Marxismus: Die „Macht der Kirche ist nicht bloß aus 
theologischen Impulsen heraus entstanden, sondern sie hatte sich dadurch herausgebildet, 
dass die Menschen darauf verwiesen worden sind, ihre eigenen Erkenntniskräfte, ihre 
eigenen Seelenkräfte nur auf das physisch-sinnliche Leben zu beziehen“ Der hiermit 
Glaubensbegriff „besagt: Über das Geistig-Göttliche könne man nur einen Glauben haben 
— kein Wissen. .. In jenem vierten Zeitraume, wenn wir ihn überblicken, haben wir es zu 
tun mit einer Art Abschnürung der Menschenseele vom Geistig-Göttlichen, mit einem 
Verwiesen-werden auf die bloß äußeren physisch-sinnlichen Vorgänge. Das war damals .. 
neu.“ Es war „im ägyptisch-chaldäischen Zeitalter nicht vorhanden“ Die Erbschaft aus 
dieser Zeit besteht darin, „dass der Mensch sich gewissermaßen gezwungen fühlt, sein 
Seelisches abseits von dem Übersinnlichen zu entwickeln.“ Und seit dem 15. Jahrhundert 
entwickelte es sich dann dahin, „dieses Übersinnliche überhaupt abzulehnen. .. Nun 
entwickelte sich aus diesem Fernhalten, das sich gerade die Kirche [damals berechtigt] zur 
Aufgabe machte, .. der Glaube, dass das Übersinnliche überhaupt nur von Menschen 
ausgedacht sei, dass es keine Wirklichkeit habe. Will man historisch-psychologisch den 
Ursprung des neueren Materialismus wirklich verstehen, so muss man ihn bei der Kirche 
suchen. Natürlich ist die Kirche auch nur der äußere Ausdruck für tiefere, in der 
Menschheitsentwickelung wirkende Kräfte.“ Der Rechtgläubige sagte damals .. das 
Übersinnliche muss der Offenbarung überlassen sein, da darf nicht hineingeredet werden; 
denn alles was hineingeredet wird, ist Ketzerei .. Der moderne Marxist, der moderne 
Sozialdemokrat, .. der sagt: Alle Wissenschaft, die dieses Namens würdig ist, kann nur von 
sinnlich-physischen Ereignissen handeln; Geisteswissenschaft gibt es nicht .. 
Geisteswissenschaft ist höchstens Gesellschaftswissenschaft, Wissenschaft vom 
menschlichen Zusammenleben.“ Das Unglück der modernen sozialistischen 
Weltanschauungen besteht nicht in ihrem Sozialismus, sondern darin, „dass sie das Geistig-
Übersinnliche vollständig ablehnen und sich daher beschränken müssen auf die bloße 
soziale Struktur des Animalischen im Menschen. (…) Muss die luziferische Abhaltung des 
Menschen vom Übersinnlichen mehr erzieherischer, kulturerzieherischer Art sein, so ist die 
ahrimanische Abhaltung vom Übersinnlichen, die auf der Furcht vor dem Geistigen beruht, 
mehr eine natürliche, die in dem Zeitalter seit dem 15. Jahrhundert besonders hervorbricht. 
Und wie die luziferische Abschnürung vom Geistigen in dem Leben unter der Decke des 
orthodoxen Christentums des Ostens besonders zum Ausdruck kommen konnte, so die 
ahrimanische Furcht, die Zurückhaltung vor dem Geistigen besonders in dem Element der 

  Kirche und Luzifer: „In dem selbständigen Urteil des Menschen äußert sich diese 
luziferische Kraft. In diesen Zeiten des Eingreifens des luziferischen Prinzips traten zum 
ersten Mal eigene menschliche Arbeiten auf. Wenn man die alten Zeiten verfolgt, kann man 
sich sagen: Es hat sich damals nur das zusammengefunden, was eine Familie bildet. Die 
anstelle der Blutsverwandtschaft das rein Geistige setzen wollten, waren diejenigen, welche 
im Namen Luzifers arbeiteten. Die Kirche bildete sich als Fortsetzung der alten 
Priesterweisheit heraus. Daneben entstand aber die Strömung, die selbst nach Licht suchte, 
die luziferischen Menschen wie zum Beispiel die Tempelritter. Sie sagten, man müsse sich 
selbst Licht und Wahrheit suchen. .. Dies sind die zwei Strömungen in der Menschheit. Die 
eine Strömung ist die, welche nur selig werden will, die andern wollen das Licht dabei. Die,
welche vor der Erkenntnis Furcht haben, betrachten Luzifer als den Bösen. Aber für die 
andern ist Luzifer der Lichtträger, der Lichtbringer.“ Wenn man die Dogmen versteht, 
werden sie klare Erkenntnis.  97,  169  (>Kain und Abel, >Verstand und Christentum)

  Kirche, Materialismus, Marxismus: Die „Macht der Kirche ist nicht bloß aus 
theologischen Impulsen heraus entstanden, sondern sie hatte sich dadurch herausgebildet, 
dass die Menschen darauf verwiesen worden sind, ihre eigenen Erkenntniskräfte, ihre 
eigenen Seelenkräfte nur auf das physisch-sinnliche Leben zu beziehen“ Der hiermit 
Glaubensbegriff „besagt: Über das Geistig-Göttliche könne man nur einen Glauben haben 
— kein Wissen. .. In jenem vierten Zeitraume, wenn wir ihn überblicken, haben wir es zu 
tun mit einer Art Abschnürung der Menschenseele vom Geistig-Göttlichen, mit einem 
Verwiesen-werden auf die bloß äußeren physisch-sinnlichen Vorgänge. Das war damals .. 
neu.“ Es war „im ägyptisch-chaldäischen Zeitalter nicht vorhanden“ Die Erbschaft aus 
dieser Zeit besteht darin, „dass der Mensch sich gewissermaßen gezwungen fühlt, sein 
Seelisches abseits von dem Übersinnlichen zu entwickeln.“ Und seit dem 15. Jahrhundert 
entwickelte es sich dann dahin, „dieses Übersinnliche überhaupt abzulehnen. .. Nun 
entwickelte sich aus diesem Fernhalten, das sich gerade die Kirche [damals berechtigt] zur 
Aufgabe machte, .. der Glaube, dass das Übersinnliche überhaupt nur von Menschen 
ausgedacht sei, dass es keine Wirklichkeit habe. Will man historisch-psychologisch den 
Ursprung des neueren Materialismus wirklich verstehen, so muss man ihn bei der Kirche 
suchen. Natürlich ist die Kirche auch nur der äußere Ausdruck für tiefere, in der 
Menschheitsentwickelung wirkende Kräfte.“ Der Rechtgläubige sagte damals .. das 
Übersinnliche muss der Offenbarung überlassen sein, da darf nicht hineingeredet werden; 
denn alles was hineingeredet wird, ist Ketzerei .. Der moderne Marxist, der moderne 
Sozialdemokrat, .. der sagt: Alle Wissenschaft, die dieses Namens würdig ist, kann nur von 
sinnlich-physischen Ereignissen handeln; Geisteswissenschaft gibt es nicht .. 
Geisteswissenschaft ist höchstens Gesellschaftswissenschaft, Wissenschaft vom 
menschlichen Zusammenleben.“ Das Unglück der modernen sozialistischen 
Weltanschauungen besteht nicht in ihrem Sozialismus, sondern darin, „dass sie das Geistig-
Übersinnliche vollständig ablehnen und sich daher beschränken müssen auf die bloße 
soziale Struktur des Animalischen im Menschen. (…) Muss die luziferische Abhaltung des 
Menschen vom Übersinnlichen mehr erzieherischer, kulturerzieherischer Art sein, so ist die 
ahrimanische Abhaltung vom Übersinnlichen, die auf der Furcht vor dem Geistigen beruht, 
mehr eine natürliche, die in dem Zeitalter seit dem 15. Jahrhundert besonders hervorbricht. 
Und wie die luziferische Abschnürung vom Geistigen in dem Leben unter der Decke des 
orthodoxen Christentums des Ostens besonders zum Ausdruck kommen konnte, so die 
ahrimanische Furcht, die Zurückhaltung vor dem Geistigen besonders in dem Element der 



westlichen Kultur und besonders auch in dem Element der amerikanischen Kultur. “   
181, 395ff

  Kirche und Staat: „So schädlich es ist, wenn durch eine staatliche Gesetzmässigkeit eine 
Kirche zur Staatskirche gemacht wird und ihr dadurch der Vorzug des Staates zuteil wird, 
ebenso schädlich ist es auch, wenn eine Kirche verfolgt wird. Keinerlei Art von 
Seelenverfassung sollte durch Staatsgesetzlichkeit irgendwie verfolgt oder protegiert 
werden.“ 330, 324

  Klassenschichtung durch Wirtschaft: Das Wirtschaftsleben hat übermächtig auf die 
Klassenschichtung der Menschen ein wirken können, „weil dem wirtschaftlichen Wirken 
kein politisch-rechtliches gegenüberstand.“ Der Mensch „konnte sich nur in den 
Verhältnissen einleben, die ihm aus dem Wirtschaften heraus geboten wurden. Einer 
verstand so den anderen nicht mehr.“   24, 104f

  Körper kann denken: „Der Mensch kann in der Tat zweierlei entfalten. Er kann seinen 
mineralischen Körper, mit dem er sich vollgesogen hat, als das Instrument benutzen zu 
seinem Denken, wie er es muss als Erdenmensch, sonst würde er ja nur träumen. Aber er 
kann sich dann dazu erheben, mit seinen Gedanken über das Instrument wieder 
hinauszukommen … Er kann aber auch dabei stehenbleiben als Erdenmensch, seinen 
mineralischen Körper denken zu lassen; denn der kann denken! Das ist gerade das 
Gefährliche, dass der Materialismus nicht unrecht hat, gerade gegenüber dem Denken nicht.
Dieser mineralische Körper ist nicht eine blosse Photographie. Er ist etwas, was für sich 
denken kann, nur bleibt er mit seinem Denken im Bereich des irdischen Lebens.“  197, 20  
(>Freiheit, Materialist zu sein)  

  Körper und Ich: „Die Menschen, insbesondere der moderne Mensch, identifizieren sich 
im allgemeinen mit ihrem Körper. .. Der (Geistes-) Schüler muss den Gedanken in sich 
pflegen, dass sein Körper in der Gesamtheit der Dinge nicht wichtiger ist als irgendein 
anderer Körper, sei es nun der eines Tieres, ein Tisch oder ein Stück Marmor. Das Ich endet 
nicht an der Haut: es ist eins mit dem ganzen Weltenleben wie unsere Hand mit dem 
Ganzen unserer Leiblichkeit. Was wäre die Hand für sich allein? Ein Fetzen! … Der Geist 
soll den Leib tragen, wie die Hand den Hammer hält.“  94, 57f  (>Leib ..)

  „Im Verlaufe der Entwickelung wird der Mensch seinen Körper von außen regieren, ihn 
gewissermaßen wie die Schnecke ihr Haus mit sich tragen, an ihm arbeiten und ihn 
umwandeln, wie er es jetzt schon unbewusst im Schlafe tut.“  97, 176

  Kommunion, wahre: „Wer dem Denken seine über die Sinnesauffassung hinausgehende 
Wahrnehmungsfähigkeit zuerkennt, der muss ihm notgedrungen auch Objekte zuerkennen, 
die über die bloße sinnenfällige Wirklichkeit hinaus liegen. Die Objekte des Denkens sind 
aber die Ideen. Indem sich das Denken der Idee bemächtigt, verschmilzt es mit dem 
Urgrunde des Weltendaseins; das, was aussen wirkt, tritt in den Geist des Menschen ein: er 
wird mit der objektiven Wirklichkeit auf ihrer höchsten Potenz eins. Das Gewahrwerden der
Idee in der Wirklichkeit ist die wahre Kommunion des Menschen. Das Denken hat den 
Ideen gegenüber dieselbe Bedeutung wie das Auge dem Licht, das Ohr dem Ton gegenüber.
Es ist Organ der Auffassung.“  1, 113f 

westlichen Kultur und besonders auch in dem Element der amerikanischen Kultur. “   
181, 395ff

  Kirche und Staat: „So schädlich es ist, wenn durch eine staatliche Gesetzmässigkeit eine 
Kirche zur Staatskirche gemacht wird und ihr dadurch der Vorzug des Staates zuteil wird, 
ebenso schädlich ist es auch, wenn eine Kirche verfolgt wird. Keinerlei Art von 
Seelenverfassung sollte durch Staatsgesetzlichkeit irgendwie verfolgt oder protegiert 
werden.“ 330, 324

  Klassenschichtung durch Wirtschaft: Das Wirtschaftsleben hat übermächtig auf die 
Klassenschichtung der Menschen ein wirken können, „weil dem wirtschaftlichen Wirken 
kein politisch-rechtliches gegenüberstand.“ Der Mensch „konnte sich nur in den 
Verhältnissen einleben, die ihm aus dem Wirtschaften heraus geboten wurden. Einer 
verstand so den anderen nicht mehr.“   24, 104f

  Körper kann denken: „Der Mensch kann in der Tat zweierlei entfalten. Er kann seinen 
mineralischen Körper, mit dem er sich vollgesogen hat, als das Instrument benutzen zu 
seinem Denken, wie er es muss als Erdenmensch, sonst würde er ja nur träumen. Aber er 
kann sich dann dazu erheben, mit seinen Gedanken über das Instrument wieder 
hinauszukommen … Er kann aber auch dabei stehenbleiben als Erdenmensch, seinen 
mineralischen Körper denken zu lassen; denn der kann denken! Das ist gerade das 
Gefährliche, dass der Materialismus nicht unrecht hat, gerade gegenüber dem Denken nicht.
Dieser mineralische Körper ist nicht eine blosse Photographie. Er ist etwas, was für sich 
denken kann, nur bleibt er mit seinem Denken im Bereich des irdischen Lebens.“  197, 20  
(>Freiheit, Materialist zu sein)  

  Körper und Ich: „Die Menschen, insbesondere der moderne Mensch, identifizieren sich 
im allgemeinen mit ihrem Körper. .. Der (Geistes-) Schüler muss den Gedanken in sich 
pflegen, dass sein Körper in der Gesamtheit der Dinge nicht wichtiger ist als irgendein 
anderer Körper, sei es nun der eines Tieres, ein Tisch oder ein Stück Marmor. Das Ich endet 
nicht an der Haut: es ist eins mit dem ganzen Weltenleben wie unsere Hand mit dem 
Ganzen unserer Leiblichkeit. Was wäre die Hand für sich allein? Ein Fetzen! … Der Geist 
soll den Leib tragen, wie die Hand den Hammer hält.“  94, 57f  (>Leib ..)

  „Im Verlaufe der Entwickelung wird der Mensch seinen Körper von außen regieren, ihn 
gewissermaßen wie die Schnecke ihr Haus mit sich tragen, an ihm arbeiten und ihn 
umwandeln, wie er es jetzt schon unbewusst im Schlafe tut.“  97, 176

  Kommunion, wahre: „Wer dem Denken seine über die Sinnesauffassung hinausgehende 
Wahrnehmungsfähigkeit zuerkennt, der muss ihm notgedrungen auch Objekte zuerkennen, 
die über die bloße sinnenfällige Wirklichkeit hinaus liegen. Die Objekte des Denkens sind 
aber die Ideen. Indem sich das Denken der Idee bemächtigt, verschmilzt es mit dem 
Urgrunde des Weltendaseins; das, was aussen wirkt, tritt in den Geist des Menschen ein: er 
wird mit der objektiven Wirklichkeit auf ihrer höchsten Potenz eins. Das Gewahrwerden der
Idee in der Wirklichkeit ist die wahre Kommunion des Menschen. Das Denken hat den 
Ideen gegenüber dieselbe Bedeutung wie das Auge dem Licht, das Ohr dem Ton gegenüber.
Es ist Organ der Auffassung.“  1, 113f 



  Im Altarsakrament lebt etwas von der Urweltweisheit, von der Hingabe des ganzen 
Menschen an das Göttliche. Für den indischen Brahmanen war das selbstverständlich. „Du 
vereinigst dich ganz materiell mit deinem Gotte! - In dem Verbreiten dieser Gesinnung lebt 
das Geheimnis einer ungeheuren Macht.“ Aber: „Die Erkenntnis ist die geistige 
Kommunion der Menschheit .. in diesem Satze war gegeben die Hinlenkung der 
materialistischen Auffassung der Gottgemeinschaft zu einer spirituellen Auffassung der 
Gottgemeinschaft: die Umwandelung des Brotes in die Seelensubstanz des Erkennens.“ 
Würde man den Zusammenhang der „Grundlinien einer Erkenntnistheorie der Goetheschen 
Weltanschauung“ mit der späteren Anthroposophie erkennen, würde man auch verstehen, 
was von dieser Seite aus in das soziale Leben hineinströmen muss.  198, 279f  
(>Katholizismus, >Materialismus, >Leib und Geist, >Gottgemeinschaft)
  
  Kommunismus: „Erste Phase: Sozialisierung mit den heutigen Menschen“, Absterben des
bourgeoisen Staates; „höhere Phase mit Menschen, die ganz anders geworden sind als 
heute; mit einem neuen Menschenschlag.“ .. Das beruht auf dem Aberglauben, alles komme
von der wirtschaftlichen Ordnung. Aber das Wirtschaftsleben verbraucht den Menschen.   
189, 68     (>Sozialismus, >Marx, >Lenin, >Luxemburg, >Liberalismus)

  „Proletarier aller Länder, vereinigt euch! heisst: „wirkt zusammen in Liebe“ einerseits, 
aber „werdet euch bewusst, dass ihr herausgesondert seid aus der Menschheit, hasset die 
anderen, die nicht Proletarier sind.““   186, 210

 
  „.. Man muss also an diejenigen appellieren, die nichts zu verlieren haben. Deshalb 
schliesst auch im Jahre 1848 das Kommunistische Manifest mit den Worten: Proletarier 
haben nichts zu verlieren als ihre Ketten, sie haben aber alles zu gewinnen. Proletarier aller 
Länder, vereinigt euch! .. das ist seit der Veröffentlichung des Kommunistischen Manifestes 
gewissermassen eine Überzeugung geworden..“ Das war ein ungeheurer Umschwung in der 
sozialistischen Anschauung, vorher hat man an den guten Willen, an die Einsicht der 
besitzenden, führenden Menschen appelliert, wie Weitling, Saint-Simon, Fourier, später 
noch Lassalle usw; ein „Entrüstungssozialismus“, aber: „Das ist die wirkliche 
Errungenschaft, die durch Karl Marx gekommen ist, dass er gezeigt hat, wie heute die 
Menschheit so in den Illusionismus hineinverstrickt ist, dass es ein Unsinn ist, auf etwas 
anderes zu rechnen als auf den Egoismus. Es muss damit einmal gerechnet werden.“   
330, 388f   

  „Unter dem Kommunismus wird es das nicht geben, was heute der Besitzlose durch den 
Besitzenden erfährt. Da wird es geben Stellenjägerei, um dasjenige zu erreichen, was man 
heute durch kapitalistischen Profit erjagt. Da wird es geben ein ungeheures Spitzeltum, 
Spionentum.“  330, 52f  (>Eigentum; Gemeineigentum)

  Kommunisten reden bürgerlich: Man hat „niemals so bürgerlich reden gehört als es bei 
diesen unabhängigen und kommunistischen Persönlichkeiten der Fall war. Das haben die 
Leute gelernt von ihren bürgerlichen Vorfahren. Das mussten sie lernen.“ In unserem 
Geistesleben ist „nichts mehr gediehen als die Phrase.“  332b, 161

  Kompensation: Kompensation von Bodenproduktion und geistiger Produktion. NÖK, 196
(>Landwirtschaft-Industrie) 

  Im Altarsakrament lebt etwas von der Urweltweisheit, von der Hingabe des ganzen 
Menschen an das Göttliche. Für den indischen Brahmanen war das selbstverständlich. „Du 
vereinigst dich ganz materiell mit deinem Gotte! - In dem Verbreiten dieser Gesinnung lebt 
das Geheimnis einer ungeheuren Macht.“ Aber: „Die Erkenntnis ist die geistige 
Kommunion der Menschheit .. in diesem Satze war gegeben die Hinlenkung der 
materialistischen Auffassung der Gottgemeinschaft zu einer spirituellen Auffassung der 
Gottgemeinschaft: die Umwandelung des Brotes in die Seelensubstanz des Erkennens.“ 
Würde man den Zusammenhang der „Grundlinien einer Erkenntnistheorie der Goetheschen 
Weltanschauung“ mit der späteren Anthroposophie erkennen, würde man auch verstehen, 
was von dieser Seite aus in das soziale Leben hineinströmen muss.  198, 279f  
(>Katholizismus, >Materialismus, >Leib und Geist, >Gottgemeinschaft)
  
  Kommunismus: „Erste Phase: Sozialisierung mit den heutigen Menschen“, Absterben des
bourgeoisen Staates; „höhere Phase mit Menschen, die ganz anders geworden sind als 
heute; mit einem neuen Menschenschlag.“ .. Das beruht auf dem Aberglauben, alles komme
von der wirtschaftlichen Ordnung. Aber das Wirtschaftsleben verbraucht den Menschen.   
189, 68     (>Sozialismus, >Marx, >Lenin, >Luxemburg, >Liberalismus)

  „Proletarier aller Länder, vereinigt euch! heisst: „wirkt zusammen in Liebe“ einerseits, 
aber „werdet euch bewusst, dass ihr herausgesondert seid aus der Menschheit, hasset die 
anderen, die nicht Proletarier sind.““   186, 210

 
  „.. Man muss also an diejenigen appellieren, die nichts zu verlieren haben. Deshalb 
schliesst auch im Jahre 1848 das Kommunistische Manifest mit den Worten: Proletarier 
haben nichts zu verlieren als ihre Ketten, sie haben aber alles zu gewinnen. Proletarier aller 
Länder, vereinigt euch! .. das ist seit der Veröffentlichung des Kommunistischen Manifestes 
gewissermassen eine Überzeugung geworden..“ Das war ein ungeheurer Umschwung in der 
sozialistischen Anschauung, vorher hat man an den guten Willen, an die Einsicht der 
besitzenden, führenden Menschen appelliert, wie Weitling, Saint-Simon, Fourier, später 
noch Lassalle usw; ein „Entrüstungssozialismus“, aber: „Das ist die wirkliche 
Errungenschaft, die durch Karl Marx gekommen ist, dass er gezeigt hat, wie heute die 
Menschheit so in den Illusionismus hineinverstrickt ist, dass es ein Unsinn ist, auf etwas 
anderes zu rechnen als auf den Egoismus. Es muss damit einmal gerechnet werden.“   
330, 388f   

  „Unter dem Kommunismus wird es das nicht geben, was heute der Besitzlose durch den 
Besitzenden erfährt. Da wird es geben Stellenjägerei, um dasjenige zu erreichen, was man 
heute durch kapitalistischen Profit erjagt. Da wird es geben ein ungeheures Spitzeltum, 
Spionentum.“  330, 52f  (>Eigentum; Gemeineigentum)

  Kommunisten reden bürgerlich: Man hat „niemals so bürgerlich reden gehört als es bei 
diesen unabhängigen und kommunistischen Persönlichkeiten der Fall war. Das haben die 
Leute gelernt von ihren bürgerlichen Vorfahren. Das mussten sie lernen.“ In unserem 
Geistesleben ist „nichts mehr gediehen als die Phrase.“  332b, 161

  Kompensation: Kompensation von Bodenproduktion und geistiger Produktion. NÖK, 196
(>Landwirtschaft-Industrie) 



  Konjunktur: Viele Menschen meinen, dass sich wirtschaftliche Ereignisse wie nach einer 
natürlichen Ursachennotwendigkeit entfalten. Sie wollen das Eingreifen des  menschlichen 
Willens ganz ausschliessen. - Nicht aus der vorhergehenden Konstellation des 
Wirtschaftslebens folgt aber dasjenige, was nachher geschieht, sondern es folgt lediglich aus
dem, was die Menschen tun. 337a, 269ff

  Wirtschaftliche Ereignisse entfalten sich nicht nach einer natürlichen 
Ursachennotwendigkeit, sondern was geschieht folgt lediglich aus dem, was die Menschen 
tun. 337a, 269ff   (>Wille)

  Allgemeine, alles bestimmende Konjunturzyklen werden durch die Emanzipation des 
Geldmarktes hervorgerufen – etwa seit 1810 – und hängen vom Willen wirtschaftlich 
Mächtiger ab. Konkrete Konjunkturen entstehen aus der Produktion heraus  337b, 129

  Die Entlohnung darf sich nicht aus dem Wirtschaftsleben heraus ergeben, d.h. der Lohn 
von der Konjunktur abhängen. Sondern: „Die gute Konjunktur wird entstehen können unter 
dem Einfluss des Arbeislohnes..“   189, 111

  Konkurrenz: Statt Konkurrenzkampf  vernünftige Beschlüsse und Verträge. 
331, 24.6.19  (>Geistesleben, berechtigtes, >Lebenskampf, >Angebot und Nachfrage)

  „Dass soviel an unnötiger Arbeit geleistet wird, das ist dasjenige, was unser 
Wirtschaftsleben zugrunde richtet, weil eben nicht der Sinn dafür vorhanden ist, rationell 
durch Assoziationen zusammen zuarbeiten, so dass die Produktion tatsächlich weiß, wo sie 
ihre Produkte absetzt. Nun, wissen Sie, was verschwindet dann? Sie müssen das 
durchdenken: Was verschwindet, das ist die Konkurrenz. Wenn man in dieser Weise den 
Preis bestimmen kann, wenn man wirklich auf dem Wege der Zusammenschließung der 
Branchen den Preis bestimmen kann, da hört die Konkurrenz nämlich auf. Es ist nur nötig, 
dieses Aufhören der Konkurrenz in einer gewissen Weise zu unterstützen. Und man kann es 
dadurch unterstützen, [dass sich die verschiedenen Branchen zu Assoziationen 
zusammenschließen]. Allerdings war ja auch schon immer ein Bedürfnis dazu vorhanden, 
dass sich die Leute gleicher Branchen zusammenschließen; aber dieses Zusammenschließen
der Leute gleicher Branche, das verliert tatsächlich seinen wirtschaftlichen Wert, weil man 
dadurch, dass man nicht zu konkurrieren braucht auf dem freien Markt, es nicht mehr nötig 
hat, den Preis zu unterbieten und dergleichen. Dann werden allerdings durchzogen sein die 
Assoziationen, die sich im wesentlichen von Branche zu Branche begründen, die werden 
durchzogen sein von jenen Vereinigungen, die wir dann wieder Genossenschaften nennen 
könnten. Diese brauchen aber keine eigentlich wirtschaftliche Bedeutung mehr zu haben, 
diese werden mehr herausfallen aus dem eigentlich wirtschaftlichen Leben. Wenn sich 
diejenigen, die ein gleiches Produkt fabrizieren, verbinden, so wird das ganz gut sein, aber 
es wird eine gute Gelegenheit sein, wenn sich mehr geistige Interessen da entfalten, wenn 
da vorzugsweise die Leute, die aus gemeinsamen Denkrichtungen heraus arbeiten, sich 
kennen lernen, wenn die einen gewissen moralischen Zusammenhang haben.“  337b, 232f   
(>Preis, richtiger .., >Lohngesetz, >Betriebsgeheimnis)

  Konsum, anarchischer: „Der Konsum soll sich (heute) einfach (..) automatisch ergeben 
aus dem, was man als Ertrag für irgendein Produkt einnimmt.“ Wenn man bei der 
Produktion nur an den abstrakten Ertragsfaktor denkt, nicht an das Produkt, „veranarchisiert

  Konjunktur: Viele Menschen meinen, dass sich wirtschaftliche Ereignisse wie nach einer 
natürlichen Ursachennotwendigkeit entfalten. Sie wollen das Eingreifen des  menschlichen 
Willens ganz ausschliessen. - Nicht aus der vorhergehenden Konstellation des 
Wirtschaftslebens folgt aber dasjenige, was nachher geschieht, sondern es folgt lediglich aus
dem, was die Menschen tun. 337a, 269ff

  Wirtschaftliche Ereignisse entfalten sich nicht nach einer natürlichen 
Ursachennotwendigkeit, sondern was geschieht folgt lediglich aus dem, was die Menschen 
tun. 337a, 269ff   (>Wille)

  Allgemeine, alles bestimmende Konjunturzyklen werden durch die Emanzipation des 
Geldmarktes hervorgerufen – etwa seit 1810 – und hängen vom Willen wirtschaftlich 
Mächtiger ab. Konkrete Konjunkturen entstehen aus der Produktion heraus  337b, 129

  Die Entlohnung darf sich nicht aus dem Wirtschaftsleben heraus ergeben, d.h. der Lohn 
von der Konjunktur abhängen. Sondern: „Die gute Konjunktur wird entstehen können unter 
dem Einfluss des Arbeislohnes..“   189, 111

  Konkurrenz: Statt Konkurrenzkampf  vernünftige Beschlüsse und Verträge. 
331, 24.6.19  (>Geistesleben, berechtigtes, >Lebenskampf, >Angebot und Nachfrage)

  „Dass soviel an unnötiger Arbeit geleistet wird, das ist dasjenige, was unser 
Wirtschaftsleben zugrunde richtet, weil eben nicht der Sinn dafür vorhanden ist, rationell 
durch Assoziationen zusammen zuarbeiten, so dass die Produktion tatsächlich weiß, wo sie 
ihre Produkte absetzt. Nun, wissen Sie, was verschwindet dann? Sie müssen das 
durchdenken: Was verschwindet, das ist die Konkurrenz. Wenn man in dieser Weise den 
Preis bestimmen kann, wenn man wirklich auf dem Wege der Zusammenschließung der 
Branchen den Preis bestimmen kann, da hört die Konkurrenz nämlich auf. Es ist nur nötig, 
dieses Aufhören der Konkurrenz in einer gewissen Weise zu unterstützen. Und man kann es 
dadurch unterstützen, [dass sich die verschiedenen Branchen zu Assoziationen 
zusammenschließen]. Allerdings war ja auch schon immer ein Bedürfnis dazu vorhanden, 
dass sich die Leute gleicher Branchen zusammenschließen; aber dieses Zusammenschließen
der Leute gleicher Branche, das verliert tatsächlich seinen wirtschaftlichen Wert, weil man 
dadurch, dass man nicht zu konkurrieren braucht auf dem freien Markt, es nicht mehr nötig 
hat, den Preis zu unterbieten und dergleichen. Dann werden allerdings durchzogen sein die 
Assoziationen, die sich im wesentlichen von Branche zu Branche begründen, die werden 
durchzogen sein von jenen Vereinigungen, die wir dann wieder Genossenschaften nennen 
könnten. Diese brauchen aber keine eigentlich wirtschaftliche Bedeutung mehr zu haben, 
diese werden mehr herausfallen aus dem eigentlich wirtschaftlichen Leben. Wenn sich 
diejenigen, die ein gleiches Produkt fabrizieren, verbinden, so wird das ganz gut sein, aber 
es wird eine gute Gelegenheit sein, wenn sich mehr geistige Interessen da entfalten, wenn 
da vorzugsweise die Leute, die aus gemeinsamen Denkrichtungen heraus arbeiten, sich 
kennen lernen, wenn die einen gewissen moralischen Zusammenhang haben.“  337b, 232f   
(>Preis, richtiger .., >Lohngesetz, >Betriebsgeheimnis)

  Konsum, anarchischer: „Der Konsum soll sich (heute) einfach (..) automatisch ergeben 
aus dem, was man als Ertrag für irgendein Produkt einnimmt.“ Wenn man bei der 
Produktion nur an den abstrakten Ertragsfaktor denkt, nicht an das Produkt, „veranarchisiert



sich nach und nach der Konsum.“ Damit hängt zusammen unnötige Menschenarbeit.  337a, 
277f   (>Produktion ohne Geist, >Egoismus und Konsum)

 
  Konsum regeln: „Irgendwo diktatorisch den Konsum zu regeln, geht nicht an.“ Aber 
„Wenn ein solches neues volkswirtschaftliches Denken Platz greift, dass unnötige Arbeit 
verschwinden muss, dann werden auch solche unnötigen Gelüste verschwinden, .. es wird 
das Geld für sie nicht mehr da sein.“  337a, 286f   (>Reklame, >Bedürfnisse kennen)

  Konsum in den Zünften: Bei den Zünften ging es, „wenn sie auch scheinbar die 
Produktion organisierten,“ darum, „den Konsum der in den Zünften hergestellten Produkte 
zu unterstützen. Dies geschah auf dem Umwege durch eine Organisation des 
Produktionswesens.“   338, 77

  Konsument ist auch Produzent: Die Assoziationen müssen nicht abstrakt mit den 
Konsumenten verhandeln, denn „der Konsument ist ja ein Produzent für einen anderen 
Artikel, wenn er nicht gerade ein Rentier oder ein Faulenzer ist.“   337b, 212

  Konsum egoistisch, Produktion mit Liebe: „Dass der menschliche Bedarf befriedigt 
werde, das ist schliesslich im Grunde die Aufgabe des Wirtschaftslebens. .. Der Egoismus 
liegt dem Bedarf, der Konsumtion zugrunde. Und es handelt sich darum, dass man dieser 
Tatsache das nötige Verständnis entgegenbringt. Dann wird man nicht für das 
Wirtschaftsleben die Frage aufwerfen: Wie ist der Egoismus zu überwinden? - sondern: Wie
ist es dem Altruismus möglich, den berechtigten Egoismus zu befriedigen? - Vielleicht 
klingt diese Frage weniger idealistisch, aber wahr ist sie. … Derjenige, der produzieren soll,
er ist ja selbstverständlich zu gleicher Zeit auch ein Konsument. Er hat notwendig, .. dass er 
Verständnis habe nicht nur für den Produktionsprozess, sondern für das Leben seiner 
Mitmenschen … Dann muss der Mensch aus diesem hingebungsvollen Verständnisse auch 
dieser oder jener Produktion, die gerade in seinen Fähigkeiten liegt, sich widmen können. 
Man braucht das nur zu schildern, dann wird man, wenn es auch auf diesem Gebiete trocken
und nüchtern erscheint, den eigentlichen Motor der Produktion sehen müssen in der 
hingebungsvollen Liebe an die menschliche Gesellschaft. Und ehe man nicht begreifen 
wird, dass die Produktion nur dadurch in sozialer Weise geregelt werden kann, dass 
Grundlagen geschaffen werden durch Geistes- und Rechtsleben, aus denen sich in die 
menschliche Seele hineinergiesse - wegen des Interesses für ihre Mitmenschen, wegen des 
Interesses für das Leben - hingebungsvolle Liebe für ihre Produktionszweige, eher wird 
man nichts Positives sagen über die eigentliche Aufgabe des sozialen Problems.“  332a, 191
(>Egoismus und Liebe)

  Konsumenten, reine: Reine Konsumenten sind sowohl die völlig freien Geistesarbeiter, 
d.h. Vor allem die in Erziehung und Unterricht Tätigen, aber auch Kinder, alte Leute, 
Pensionäre usw..  NÖK, 88f  (>Einkommen .., >Verteilung, gerechte)

  Konsumentengleichung: „Der Konsument (..) fragt weniger nach, wenn ihm für seine 
Taschenverhältnisse der Preis zu hoch ist, und er fragt mehr nach, wenn ihm für seine 
Taschenverhältnisse der Preis niedrig genug ist.“ Das (Geld-)Angebot des Kunden ist eine 
Funktion von Preis und (seiner) Nachfrage. A = f (pn).   NÖK, 114   
(>Produzentengleichung, >Händlergleichung)

sich nach und nach der Konsum.“ Damit hängt zusammen unnötige Menschenarbeit.  337a, 
277f   (>Produktion ohne Geist, >Egoismus und Konsum)

 
  Konsum regeln: „Irgendwo diktatorisch den Konsum zu regeln, geht nicht an.“ Aber 
„Wenn ein solches neues volkswirtschaftliches Denken Platz greift, dass unnötige Arbeit 
verschwinden muss, dann werden auch solche unnötigen Gelüste verschwinden, .. es wird 
das Geld für sie nicht mehr da sein.“  337a, 286f   (>Reklame, >Bedürfnisse kennen)

  Konsum in den Zünften: Bei den Zünften ging es, „wenn sie auch scheinbar die 
Produktion organisierten,“ darum, „den Konsum der in den Zünften hergestellten Produkte 
zu unterstützen. Dies geschah auf dem Umwege durch eine Organisation des 
Produktionswesens.“   338, 77

  Konsument ist auch Produzent: Die Assoziationen müssen nicht abstrakt mit den 
Konsumenten verhandeln, denn „der Konsument ist ja ein Produzent für einen anderen 
Artikel, wenn er nicht gerade ein Rentier oder ein Faulenzer ist.“   337b, 212

  Konsum egoistisch, Produktion mit Liebe: „Dass der menschliche Bedarf befriedigt 
werde, das ist schliesslich im Grunde die Aufgabe des Wirtschaftslebens. .. Der Egoismus 
liegt dem Bedarf, der Konsumtion zugrunde. Und es handelt sich darum, dass man dieser 
Tatsache das nötige Verständnis entgegenbringt. Dann wird man nicht für das 
Wirtschaftsleben die Frage aufwerfen: Wie ist der Egoismus zu überwinden? - sondern: Wie
ist es dem Altruismus möglich, den berechtigten Egoismus zu befriedigen? - Vielleicht 
klingt diese Frage weniger idealistisch, aber wahr ist sie. … Derjenige, der produzieren soll,
er ist ja selbstverständlich zu gleicher Zeit auch ein Konsument. Er hat notwendig, .. dass er 
Verständnis habe nicht nur für den Produktionsprozess, sondern für das Leben seiner 
Mitmenschen … Dann muss der Mensch aus diesem hingebungsvollen Verständnisse auch 
dieser oder jener Produktion, die gerade in seinen Fähigkeiten liegt, sich widmen können. 
Man braucht das nur zu schildern, dann wird man, wenn es auch auf diesem Gebiete trocken
und nüchtern erscheint, den eigentlichen Motor der Produktion sehen müssen in der 
hingebungsvollen Liebe an die menschliche Gesellschaft. Und ehe man nicht begreifen 
wird, dass die Produktion nur dadurch in sozialer Weise geregelt werden kann, dass 
Grundlagen geschaffen werden durch Geistes- und Rechtsleben, aus denen sich in die 
menschliche Seele hineinergiesse - wegen des Interesses für ihre Mitmenschen, wegen des 
Interesses für das Leben - hingebungsvolle Liebe für ihre Produktionszweige, eher wird 
man nichts Positives sagen über die eigentliche Aufgabe des sozialen Problems.“  332a, 191
(>Egoismus und Liebe)

  Konsumenten, reine: Reine Konsumenten sind sowohl die völlig freien Geistesarbeiter, 
d.h. Vor allem die in Erziehung und Unterricht Tätigen, aber auch Kinder, alte Leute, 
Pensionäre usw..  NÖK, 88f  (>Einkommen .., >Verteilung, gerechte)

  Konsumentengleichung: „Der Konsument (..) fragt weniger nach, wenn ihm für seine 
Taschenverhältnisse der Preis zu hoch ist, und er fragt mehr nach, wenn ihm für seine 
Taschenverhältnisse der Preis niedrig genug ist.“ Das (Geld-)Angebot des Kunden ist eine 
Funktion von Preis und (seiner) Nachfrage. A = f (pn).   NÖK, 114   
(>Produzentengleichung, >Händlergleichung)



  Kontrolle >Vertrauen

  Kopf: Im Haupt des Menschen wirken die ältesten Kräfte des Weltalls, die in den Tod 
übergehen. „Aus diesen zum Chaos gewordenen Kräften steigt dasjenige auf, was unser 
Verstand ist, was unser menschlicher Intellekt ist.“ Diese Kräfte sind nicht brauchbar, 
„wenn sie sich vermählen mit den sozial wirkenden Kräften.“   199, 183f  (>Chaos ..)

  „.. im Menschenkopf ist eigentlich der Grund und Boden des Menschen. Der Mensch 
wächst von oben nach unten, der (soziale) Organismus wächst von unten nach oben. (..) 
Seine Nahrung bekommt er aus dem einzelnen individuellen Menschen.“ 188, 176

  „Das, was die menschlichen Köpfe in die Welt hineinbringen, das sind die Nahrungsmittel 
für den sozialen Organismus.“   188, 175   (>Wirtschaft und Kopf)

  „Er steht wirklich auf dem Kopf, der soziale Organismus.“   190, 43   

  Kopf und Gliedmassen: Wie der Mensch „in Bezug auf sein irdisches Leben zwischen 
Geburt und Tod den Mächten der Erde angehört, so gehört er für das Leben zwischen dem 
Tod und einer neuen Geburt den sphärischen Mächten an; die gestalten zunächst aus sich 
heraus sein Haupt, und überlassen es den irdischen Kräften, seine Gliedmassen zu gestalten.
Ebenso wie man die menschliche Gestalt in dieser Weise studieren kann, so kann man die 
menschlichen Lebensformen oder Lebensstufen studieren. Wenn wir zunächst auf dieses 
Leben des Menschen hinschauen, so haben wir nun ja auch diese zwei Pole, auf der einen 
Seite das Hauptesleben, und auf der anderen Seite das Leben, das sich in der Tätigkeit des 
Menschen, durch die Gliedmassen namentlich, ausdrückt. Dazwischen liegt dann diejenige 
Wesenheit des Menschen, die sich durch Atmungsrhythmus, Blutzirkulationsrhythmus und 
so weiter kundgibt, offenbart. .. Der Kopforganismus des Menschen ist zum großen Teil der 
absterbende Teil des Menschen. Der Kopf stirbt eigentlich fortwährend. Nur dadurch 
können wir leben, dass wir von dem Gliedmaßen-Stoffwechselmenschen, von dem sich 
betätigenden und die Materie verarbeitenden Menschen fortwährend Kräfte während des 
irdischen Lebens nach dem Haupte schicken. .. Allein, diesem Absterben verdanken wir es, 
dass wir denken können, dass wir ein Bewusstsein haben. In dem Augenblick, wo zuviel 
vom bloßen Leben nach dem Kopfe schiesst, hört ja das Bewusstsein auf. Leben heisst im 
Grunde genommen, das Bewusstsein verdunkeln; Tod in das Leben hineinsenden heisst, das
Bewusstsein erhellen. … Der absterbende Teil, der aber gerade unser Bewusstsein 
ausmacht, gedeiht vorzugsweise, wenn er denjenigen Kräften ausgesetzt ist, die auf die Erde
herunterwirken von der äußeren Planetensphäre: Saturn, Jupiter, Mars. .. Diese sogenannten 
äußeren Planeten .. enthalten die Kräfte, die vorzugsweise nach diesem Bewusstseinspol des
Menschen hin wirken; während nach dem Stoffwechsel-Gliedmassenmenschen hin die 
Kräfte wirken, die von Venus, Merkur, Mond, den sogenannten inneren Planeten ausgehen. 
Die Sonne selber steht in der Mitte drinnen und ist vorzugsweise unserem rhythmischen 
Menschen zugegliedert. Das aber sind ja unsere Lebensstufen, die drei Lebensstufen.“  209, 
23f

  „Warum haben wir den Gegensatz zwischen Kopfsystem (..) und dem polarischen 
Gliedmassensystem mit dem Unterleibssystem? Wir haben ihn, weil das Kopfsystem in 
einem bestimmten Zeitpunkte „ausgeatmet“ wird durch den Kosmos. (..) Wir können uns 
unseres Hauptes als eines Organs zu unserer Freiheit deshalb bedienen, weil der Kosmos 

  Kontrolle >Vertrauen

  Kopf: Im Haupt des Menschen wirken die ältesten Kräfte des Weltalls, die in den Tod 
übergehen. „Aus diesen zum Chaos gewordenen Kräften steigt dasjenige auf, was unser 
Verstand ist, was unser menschlicher Intellekt ist.“ Diese Kräfte sind nicht brauchbar, 
„wenn sie sich vermählen mit den sozial wirkenden Kräften.“   199, 183f  (>Chaos ..)

  „.. im Menschenkopf ist eigentlich der Grund und Boden des Menschen. Der Mensch 
wächst von oben nach unten, der (soziale) Organismus wächst von unten nach oben. (..) 
Seine Nahrung bekommt er aus dem einzelnen individuellen Menschen.“ 188, 176

  „Das, was die menschlichen Köpfe in die Welt hineinbringen, das sind die Nahrungsmittel 
für den sozialen Organismus.“   188, 175   (>Wirtschaft und Kopf)

  „Er steht wirklich auf dem Kopf, der soziale Organismus.“   190, 43   

  Kopf und Gliedmassen: Wie der Mensch „in Bezug auf sein irdisches Leben zwischen 
Geburt und Tod den Mächten der Erde angehört, so gehört er für das Leben zwischen dem 
Tod und einer neuen Geburt den sphärischen Mächten an; die gestalten zunächst aus sich 
heraus sein Haupt, und überlassen es den irdischen Kräften, seine Gliedmassen zu gestalten.
Ebenso wie man die menschliche Gestalt in dieser Weise studieren kann, so kann man die 
menschlichen Lebensformen oder Lebensstufen studieren. Wenn wir zunächst auf dieses 
Leben des Menschen hinschauen, so haben wir nun ja auch diese zwei Pole, auf der einen 
Seite das Hauptesleben, und auf der anderen Seite das Leben, das sich in der Tätigkeit des 
Menschen, durch die Gliedmassen namentlich, ausdrückt. Dazwischen liegt dann diejenige 
Wesenheit des Menschen, die sich durch Atmungsrhythmus, Blutzirkulationsrhythmus und 
so weiter kundgibt, offenbart. .. Der Kopforganismus des Menschen ist zum großen Teil der 
absterbende Teil des Menschen. Der Kopf stirbt eigentlich fortwährend. Nur dadurch 
können wir leben, dass wir von dem Gliedmaßen-Stoffwechselmenschen, von dem sich 
betätigenden und die Materie verarbeitenden Menschen fortwährend Kräfte während des 
irdischen Lebens nach dem Haupte schicken. .. Allein, diesem Absterben verdanken wir es, 
dass wir denken können, dass wir ein Bewusstsein haben. In dem Augenblick, wo zuviel 
vom bloßen Leben nach dem Kopfe schiesst, hört ja das Bewusstsein auf. Leben heisst im 
Grunde genommen, das Bewusstsein verdunkeln; Tod in das Leben hineinsenden heisst, das
Bewusstsein erhellen. … Der absterbende Teil, der aber gerade unser Bewusstsein 
ausmacht, gedeiht vorzugsweise, wenn er denjenigen Kräften ausgesetzt ist, die auf die Erde
herunterwirken von der äußeren Planetensphäre: Saturn, Jupiter, Mars. .. Diese sogenannten 
äußeren Planeten .. enthalten die Kräfte, die vorzugsweise nach diesem Bewusstseinspol des
Menschen hin wirken; während nach dem Stoffwechsel-Gliedmassenmenschen hin die 
Kräfte wirken, die von Venus, Merkur, Mond, den sogenannten inneren Planeten ausgehen. 
Die Sonne selber steht in der Mitte drinnen und ist vorzugsweise unserem rhythmischen 
Menschen zugegliedert. Das aber sind ja unsere Lebensstufen, die drei Lebensstufen.“  209, 
23f

  „Warum haben wir den Gegensatz zwischen Kopfsystem (..) und dem polarischen 
Gliedmassensystem mit dem Unterleibssystem? Wir haben ihn, weil das Kopfsystem in 
einem bestimmten Zeitpunkte „ausgeatmet“ wird durch den Kosmos. (..) Wir können uns 
unseres Hauptes als eines Organs zu unserer Freiheit deshalb bedienen, weil der Kosmos 



dieses Haupt zuerst von sich ausgestossen hat.“ Anders als das Gliedmassensystem, „mit 
dem die Sexualsphäre ja zusammengehört. Unser Gliedmassensystem ist in den Kosmos 
eingegliedert, und der Kosmos zieht es an, hat mit ihm Sympathie, wie er dem Haupt 
gegenüber Antipathie hat. (..) ..in dem Aufeinanderprallen unserer Antipathien mit denen 
des Kosmos entstehen unsere Wahrnehmungen. Alles Innenleben, das auf der anderen Seite 
des Menschen entsteht, rührt her von dem liebevollen sympathischen Umschlingen unseres 
Gliedmassensystems durch den Kosmos. (..) Sie werden daher auf Grundlage solcher 
Betrachtungen leichter einsehen, dass ein grosser Unterschied ist zwischen der 
Willensbildung und der Vorstellungsbildung.“  293, 41

 
  „Wollen Sie daher studieren, wie sich in den äusseren Leibesformen der Wille der Welt 
offenbart, so studieren Sie Arme und Beine, Hände und Füsse. Wollen Sie studieren, wie 
sich das Intelligente der Welt offenbart, dann studieren Sie das Haupt als Schädel, als 
Knochengerüst..“  293, 142  (>Westen und Wille)

  „Die Kräfte, die in unserer Hauptesorganisation innerlich tätig sind, das sind 
Mondenkräfte. Und in unserer übrigen Organisation sind die Erden- und Sonnenkräfte 
tätig.“  196, 39

  „Schematisch können Sie sich folgendes sagen: Der Mensch beruht aus dem Haupte und 
aus der übrigen Organisation. .. Das Haupt unseres gegenwärtigen Lebenslaufes ist 
entstanden durch Metamorphose unserer übrigen Leibesorganisation im vorhergehenden 
Lebenslauf, und unseren Kopf vom vorigen Lebenslauf haben wir verloren .. die 
Formkräfte. .. Dasjenige, was wir .. jetzt an uns tragen als übrige Menschenorganisation, 
Rumpf mit Gliedmassen, das wird Hauptesorganisation unseres künftigen Erdenlebens. .. 
Wenn Sie heute, sagen wir, durch einen Erdengang liebevoll sich verhalten zu einem 
anderen Menschen, so ist das etwas, was Ihr ausserkopflicher Organismus ausgeführt hat. 
Das wird eine Kopfeskraft, die Ihr Schicksal bewirkt in Ihrem nächsten Erdenleben. .. Das 
ist durchaus etwas, was in gewissem Sinne eine praktische Bedeutung im Zusammenleben 
der Menschen gewinnen muss.“  196, 229f

 
  Kopf = Todesprozesse, Gliedmassen = Leben.  196, 10.1.20  (>Westen-Osten)

  „Während das Haupt nicht Begierde entwickelt (erst dazu erzogen werden muss), 
entwickelt der Mensch durch seinen übrigen Organismus die Begierde, die aber nicht von 
Weisheit durchzogen ist, die ihre Weisheit sich erst im Zusammenleben mit dem Haupte 
suchen muss.“    198, 201  (>Bild und Keim, >Leib und Geist, >Leben und Form)

  „Arme und Beine sind ebensolche Seelenorgane wie der Kopf. … Nur das 
intellektualistische Leben ist dem Nervenleben zugeteilt. So dass gerade aus den 
zentrifugalen Kräften heraus“ aus der Gliedmassenorganisation des Menschen sich  soziale 
Impulse entwickeln müssen, besonders im wirtschaftlichen Leben. 199, 185f   (>Wille)

  Kopf, Gliedmassen und Rumpf: Der Kopf hat seinen Mittelpunkt im Innern, 
Konzentrisch. Die Brust hat ihren Mittelpunkt weit weg. Das Gliedmassensystem hat seinen
Mittelpunkt im Umkreis; sein Mittelpunkt ist überall. „Der Mensch ist zunächst eine 
riesengrosse Kugel, die die ganze Welt umfasst (Geist), dann eine kleinere Kugel (Seele), 
und dann eine kleinste Kugel (Leib). Nur die kleinste Kugel wird ganz sichtbar..“ .. 

dieses Haupt zuerst von sich ausgestossen hat.“ Anders als das Gliedmassensystem, „mit 
dem die Sexualsphäre ja zusammengehört. Unser Gliedmassensystem ist in den Kosmos 
eingegliedert, und der Kosmos zieht es an, hat mit ihm Sympathie, wie er dem Haupt 
gegenüber Antipathie hat. (..) ..in dem Aufeinanderprallen unserer Antipathien mit denen 
des Kosmos entstehen unsere Wahrnehmungen. Alles Innenleben, das auf der anderen Seite 
des Menschen entsteht, rührt her von dem liebevollen sympathischen Umschlingen unseres 
Gliedmassensystems durch den Kosmos. (..) Sie werden daher auf Grundlage solcher 
Betrachtungen leichter einsehen, dass ein grosser Unterschied ist zwischen der 
Willensbildung und der Vorstellungsbildung.“  293, 41

 
  „Wollen Sie daher studieren, wie sich in den äusseren Leibesformen der Wille der Welt 
offenbart, so studieren Sie Arme und Beine, Hände und Füsse. Wollen Sie studieren, wie 
sich das Intelligente der Welt offenbart, dann studieren Sie das Haupt als Schädel, als 
Knochengerüst..“  293, 142  (>Westen und Wille)

  „Die Kräfte, die in unserer Hauptesorganisation innerlich tätig sind, das sind 
Mondenkräfte. Und in unserer übrigen Organisation sind die Erden- und Sonnenkräfte 
tätig.“  196, 39

  „Schematisch können Sie sich folgendes sagen: Der Mensch beruht aus dem Haupte und 
aus der übrigen Organisation. .. Das Haupt unseres gegenwärtigen Lebenslaufes ist 
entstanden durch Metamorphose unserer übrigen Leibesorganisation im vorhergehenden 
Lebenslauf, und unseren Kopf vom vorigen Lebenslauf haben wir verloren .. die 
Formkräfte. .. Dasjenige, was wir .. jetzt an uns tragen als übrige Menschenorganisation, 
Rumpf mit Gliedmassen, das wird Hauptesorganisation unseres künftigen Erdenlebens. .. 
Wenn Sie heute, sagen wir, durch einen Erdengang liebevoll sich verhalten zu einem 
anderen Menschen, so ist das etwas, was Ihr ausserkopflicher Organismus ausgeführt hat. 
Das wird eine Kopfeskraft, die Ihr Schicksal bewirkt in Ihrem nächsten Erdenleben. .. Das 
ist durchaus etwas, was in gewissem Sinne eine praktische Bedeutung im Zusammenleben 
der Menschen gewinnen muss.“  196, 229f

 
  Kopf = Todesprozesse, Gliedmassen = Leben.  196, 10.1.20  (>Westen-Osten)

  „Während das Haupt nicht Begierde entwickelt (erst dazu erzogen werden muss), 
entwickelt der Mensch durch seinen übrigen Organismus die Begierde, die aber nicht von 
Weisheit durchzogen ist, die ihre Weisheit sich erst im Zusammenleben mit dem Haupte 
suchen muss.“    198, 201  (>Bild und Keim, >Leib und Geist, >Leben und Form)

  „Arme und Beine sind ebensolche Seelenorgane wie der Kopf. … Nur das 
intellektualistische Leben ist dem Nervenleben zugeteilt. So dass gerade aus den 
zentrifugalen Kräften heraus“ aus der Gliedmassenorganisation des Menschen sich  soziale 
Impulse entwickeln müssen, besonders im wirtschaftlichen Leben. 199, 185f   (>Wille)

  Kopf, Gliedmassen und Rumpf: Der Kopf hat seinen Mittelpunkt im Innern, 
Konzentrisch. Die Brust hat ihren Mittelpunkt weit weg. Das Gliedmassensystem hat seinen
Mittelpunkt im Umkreis; sein Mittelpunkt ist überall. „Der Mensch ist zunächst eine 
riesengrosse Kugel, die die ganze Welt umfasst (Geist), dann eine kleinere Kugel (Seele), 
und dann eine kleinste Kugel (Leib). Nur die kleinste Kugel wird ganz sichtbar..“ .. 



„Betrachten wir den ganzen, vollen Menschen, wie er in der Welt vor uns steht, zunächst als
Gliedmassenmenschen, so zeigt er sich als solcher nach Geist, Seele und Leib. Betrachten 
wir ihn als Brustmenschen, so zeigt er sich uns als Seele und Leib, (..) Die kleinste Kugel: 
bloss Leib.“ Auf dem Konzil von 869 wurde erklärt, „es sei Dogma der katholischen 
Kirche, dass nur vorhanden sei die mittlere Kugel und die kleinste Kugel. (..) Geist gibt es 
seit dem Jahre 869 für die vom Katholizismus ausgehende Kultur des Abendlandes nicht 
mehr. - Aber mit der Beziehung zum Geiste ist abgeschafft worden die Beziehung des 
Menschen zur Welt. Der Mensch ist mehr und mehr in seine Egoität hineingetrieben 
worden.“ 
293, 144ff

  „Indem wir in der Welt herumgehen, indem wir handelnd auftreten in der Welt, sind wir 
der Mensch der Gliedmassen. Was hat denn nun der Bewegung der Welt gegenüber der 
Kopf, unser Haupt, für eine Aufgabe? Er ruht auf den Schultern (..) Er hat auch die 
Aufgabe, in sich fortwährend die Bewegung der Welt zur Ruhe zu bringen.“ Sie können 
sich denken „Sie sässen in einem Eisenbahnzug; er bewegt sich vorwärts, Sie sitzen ruhig 
drinnen. So sitzt Ihre Seele im Kopf, der sich von Ihren Gliedmassen weiterbefördern lässt, 
ruhig drinnen und bringt die Bewegung innerlich zur Ruhe. (…) Und der Brustteil steht 
mitten darinnen. Der vermittelt die Bewegung der Aussenwelt mit dem, was das Haupt, der 
Kopf zur Ruhe bringt.“  293, 146f

  Dass wir einen naturwissenschaftlichen Materialismus haben, hängt zusammen mit der 
Abschaffung des Geistes 869. „Mit Bezug auf unseren Kopf stammen wir ab von der 
Tierwelt. (..) Wir kommen zur niederen Tierwelt zurück, wenn wir die Ahnen unseres 
Kopfes suchen wollen. Unsere Brust ist erst später dem Kopf angesetzt worden; die ist nicht
mehr so tierisch wie der Kopf. (..) Und die Gliedmassen haben wir Menschen als die 
spätesten Organe bekommen; die sind die allermenschlichsten Organe.“ Die Kirche hat das 
Bewusstsein des Menschen von seiner Beziehung zum Weltall, von der eigentlichen Natur 
seiner Gliedmassen also, verbergen lassen; der Materialismus kam darauf, „dass der Schädel
von den Tieren abstammt. Und nun redet er davon, dass der ganze Mensch von den Tieren 
abstammt..“  293, 150

  „Ihr Kopf ist nicht nur der Faulenzer auf den Schultern, sondern er ist derjenige, der Sie 
eigentlich gerne in der Tierheit erhalten möchte. .. Aber Sie lassen es durch Ihren Rumpf 
und die Gliedmassen nicht dazu kommen, .. sondern Sie verwandeln dieses Tierreich in Ihre
Gedanken.“   293, 166

  Eingebung: Kopf; Sinnes-Nervenmensch; Urteil: Brustmensch, Rhythmischer Mensch;
Erfahrung: Gliedmassen – Stoffwechsel.    188, 157f    (>Mensch dreigliedrig)

  „Von diesem dreigliedrigen Menschen wurde durch die neuere Kultur, … nur ein Drittel in 
Anspruch genommen, der Vorstellungsmensch, der Kopfmensch.“ Der Gefühls- und 
Willensmensch arbeitet unter der Oberfläche ein spiritualistisches Weltbild aus, „Aber das 
wirkt im Stoffwechselmenschen auf die Instinkte, auf die Triebe …, da bringt es die 
Instinkte zum höchsten Grade des Egoismus. (…) Und würde die Entwicklung nur 
fortfahren, diese Konsequenzen auszubilden, wir würden am Ende des 20. Jahrhunderts 
angekommen sein in dem Kriege aller gegen alle.“  206, 85ff

„Betrachten wir den ganzen, vollen Menschen, wie er in der Welt vor uns steht, zunächst als
Gliedmassenmenschen, so zeigt er sich als solcher nach Geist, Seele und Leib. Betrachten 
wir ihn als Brustmenschen, so zeigt er sich uns als Seele und Leib, (..) Die kleinste Kugel: 
bloss Leib.“ Auf dem Konzil von 869 wurde erklärt, „es sei Dogma der katholischen 
Kirche, dass nur vorhanden sei die mittlere Kugel und die kleinste Kugel. (..) Geist gibt es 
seit dem Jahre 869 für die vom Katholizismus ausgehende Kultur des Abendlandes nicht 
mehr. - Aber mit der Beziehung zum Geiste ist abgeschafft worden die Beziehung des 
Menschen zur Welt. Der Mensch ist mehr und mehr in seine Egoität hineingetrieben 
worden.“ 
293, 144ff

  „Indem wir in der Welt herumgehen, indem wir handelnd auftreten in der Welt, sind wir 
der Mensch der Gliedmassen. Was hat denn nun der Bewegung der Welt gegenüber der 
Kopf, unser Haupt, für eine Aufgabe? Er ruht auf den Schultern (..) Er hat auch die 
Aufgabe, in sich fortwährend die Bewegung der Welt zur Ruhe zu bringen.“ Sie können 
sich denken „Sie sässen in einem Eisenbahnzug; er bewegt sich vorwärts, Sie sitzen ruhig 
drinnen. So sitzt Ihre Seele im Kopf, der sich von Ihren Gliedmassen weiterbefördern lässt, 
ruhig drinnen und bringt die Bewegung innerlich zur Ruhe. (…) Und der Brustteil steht 
mitten darinnen. Der vermittelt die Bewegung der Aussenwelt mit dem, was das Haupt, der 
Kopf zur Ruhe bringt.“  293, 146f

  Dass wir einen naturwissenschaftlichen Materialismus haben, hängt zusammen mit der 
Abschaffung des Geistes 869. „Mit Bezug auf unseren Kopf stammen wir ab von der 
Tierwelt. (..) Wir kommen zur niederen Tierwelt zurück, wenn wir die Ahnen unseres 
Kopfes suchen wollen. Unsere Brust ist erst später dem Kopf angesetzt worden; die ist nicht
mehr so tierisch wie der Kopf. (..) Und die Gliedmassen haben wir Menschen als die 
spätesten Organe bekommen; die sind die allermenschlichsten Organe.“ Die Kirche hat das 
Bewusstsein des Menschen von seiner Beziehung zum Weltall, von der eigentlichen Natur 
seiner Gliedmassen also, verbergen lassen; der Materialismus kam darauf, „dass der Schädel
von den Tieren abstammt. Und nun redet er davon, dass der ganze Mensch von den Tieren 
abstammt..“  293, 150

  „Ihr Kopf ist nicht nur der Faulenzer auf den Schultern, sondern er ist derjenige, der Sie 
eigentlich gerne in der Tierheit erhalten möchte. .. Aber Sie lassen es durch Ihren Rumpf 
und die Gliedmassen nicht dazu kommen, .. sondern Sie verwandeln dieses Tierreich in Ihre
Gedanken.“   293, 166

  Eingebung: Kopf; Sinnes-Nervenmensch; Urteil: Brustmensch, Rhythmischer Mensch;
Erfahrung: Gliedmassen – Stoffwechsel.    188, 157f    (>Mensch dreigliedrig)

  „Von diesem dreigliedrigen Menschen wurde durch die neuere Kultur, … nur ein Drittel in 
Anspruch genommen, der Vorstellungsmensch, der Kopfmensch.“ Der Gefühls- und 
Willensmensch arbeitet unter der Oberfläche ein spiritualistisches Weltbild aus, „Aber das 
wirkt im Stoffwechselmenschen auf die Instinkte, auf die Triebe …, da bringt es die 
Instinkte zum höchsten Grade des Egoismus. (…) Und würde die Entwicklung nur 
fortfahren, diese Konsequenzen auszubilden, wir würden am Ende des 20. Jahrhunderts 
angekommen sein in dem Kriege aller gegen alle.“  206, 85ff



  Kosmos >Chaos und Kosmos

  Kräfte innen und aussen: „Die Kräfte, die in der innersten Menschennatur walten, sind 
dieselben, die in der aussermenschlichen Wirklichkeit tätig sind. Bis zu diesen Kräften 
steigt die naturwissenschaftliche Vorstellungsart nicht hinab (..). Aber auch die auf mehr 
religiöser Grundlage ruhenden Weltanschauungen verbinden sich gegenwärtig nicht mehr 
mit diesen Kräften. (..) Geisteswissenschaft sucht bis zu diesem Ursprunge zu kommen.“    
24, 241  (>Geisteswissenschaft und Urweisheit)

  Kraft und Stoff: „Man sucht heute geradezu Begriffe, welche einen decken können gegen
das Denkenmüssen dessen, was fruchtbar, keimhaft für die Zukunft ist. Ein Begriff muss 
nach dieser Hinsicht den Menschen, die sich für die Intelligentesten, für die Führer halten, 
eingeimpft werden: der Begriff der «Erhaltung des Stoffes und der Kraft», so wie er heute 
gefasst wird. Ganz selbstverständlich ist heute jeder vor einem gewissen Forum ein 
«Rindvieh», der nicht zugibt, dass dies eine fundamentale Wahrheit aller 
Wissenschaftlichkeit ist: die von der Unzerstörbarkeit der Kraft und des Stoffes. Und 
dennoch ist die Sache diese: Wenn wir in das Weltenall wirklich schauend uns vertiefen, 
dann ist das, was wir als den Stoff und als die Kraft ansprechen, ein Vergängliches, ein 
Verwehendes; und alle Wissenschaft, alle Erkenntnis, die wir über den Stoff und über die 
Kraft gewinnen können, ist Wissenschaft von etwas Vergänglichem. Weil man nur 
Wissenschaft von etwas Vergänglichem will, weil man nur das Vergängliche verwalten will 
in der Wissenschaft, deshalb dekretiert man dogmatisch, um doch etwas Festes, Bleibendes 
zu haben, der Stoff, der sich aber doch nur auf etwas Vergängliches bezieht, sei ewig, oder 
die Kraft sei ewig. Dieses Gesetz von der Erhaltung des Stoffes und der Kraft spielt eine 
große Rolle auch für die, die sich nicht auseinandersetzend mit der entsprechenden 
Wissenschaft befassen, eine solche Rolle, dass sie in alles hineingeheimnisst ist.“  181, 410  
(>Ideen für Zukünftiges oder Vergangenes) 

  „Kraft und Stoff decken sich vollständig mit Luzifer und Ahriman.“ Den Ausgleich 
zwischen beiden tragen wir in uns. Luzifer – Denken – Atmen. Ahriman – Wille – 
Stoffwechsel. 176, 240 (>Geistiges als Keim, >Zukunft, >Christentum)

  „Was geschieht denn tatsächlich in der menschlichen Wesenheit? Auf der einen Seite steht 
die Knochen-Nerven-Natur, auf der anderen Seite die Blut-Muskel-Natur. Durch das 
Zusammenwirken beider werden fortwährend Stoffe und Kräfte neu geschaffen. (…) Sie 
sehen schon, wie irrtümlich der Gedanke der Erhaltung von Kraft und Stoff ist, wie er 
gewöhnlich vorgebracht wird. (…) Man .. sollte keine Definitionen geben, die den 
Anspruch erheben, universell zu sein. So sollte man auch kein Gesetz von der Erhaltung der
Kraft und des Stoffes aufstellen, sondern man sollte aufsuchen, für welche Wesenheiten 
dieses Gesetz eine Bedeutung hat.“   293, 57f

 
  Wenn die Anschauung der Erhaltung von Stoff und Kraft „auch nur ein Atom Richtigkeit 
hat“, dann haben alle sittlichen und religiösen Ideale keinen Sinn, werden am Endzustand 
der Erde verschwinden und sind „lediglich Schaumblase“. 199, 64f  (>Zeit)

  Krankheit: „Heraklit, als ein Nachzügler uralter Weisheit, hat es ja auch ausgesprochen: 
Das menschliche Leben ist ein Sterben. Das menschliche Fühlen ist ein fortwährendes 
Kranksein. … Eine Weltanschauung haben, muss ein Heilprozess sein.“ Weltanschauung ist 

  Kosmos >Chaos und Kosmos

  Kräfte innen und aussen: „Die Kräfte, die in der innersten Menschennatur walten, sind 
dieselben, die in der aussermenschlichen Wirklichkeit tätig sind. Bis zu diesen Kräften 
steigt die naturwissenschaftliche Vorstellungsart nicht hinab (..). Aber auch die auf mehr 
religiöser Grundlage ruhenden Weltanschauungen verbinden sich gegenwärtig nicht mehr 
mit diesen Kräften. (..) Geisteswissenschaft sucht bis zu diesem Ursprunge zu kommen.“    
24, 241  (>Geisteswissenschaft und Urweisheit)

  Kraft und Stoff: „Man sucht heute geradezu Begriffe, welche einen decken können gegen
das Denkenmüssen dessen, was fruchtbar, keimhaft für die Zukunft ist. Ein Begriff muss 
nach dieser Hinsicht den Menschen, die sich für die Intelligentesten, für die Führer halten, 
eingeimpft werden: der Begriff der «Erhaltung des Stoffes und der Kraft», so wie er heute 
gefasst wird. Ganz selbstverständlich ist heute jeder vor einem gewissen Forum ein 
«Rindvieh», der nicht zugibt, dass dies eine fundamentale Wahrheit aller 
Wissenschaftlichkeit ist: die von der Unzerstörbarkeit der Kraft und des Stoffes. Und 
dennoch ist die Sache diese: Wenn wir in das Weltenall wirklich schauend uns vertiefen, 
dann ist das, was wir als den Stoff und als die Kraft ansprechen, ein Vergängliches, ein 
Verwehendes; und alle Wissenschaft, alle Erkenntnis, die wir über den Stoff und über die 
Kraft gewinnen können, ist Wissenschaft von etwas Vergänglichem. Weil man nur 
Wissenschaft von etwas Vergänglichem will, weil man nur das Vergängliche verwalten will 
in der Wissenschaft, deshalb dekretiert man dogmatisch, um doch etwas Festes, Bleibendes 
zu haben, der Stoff, der sich aber doch nur auf etwas Vergängliches bezieht, sei ewig, oder 
die Kraft sei ewig. Dieses Gesetz von der Erhaltung des Stoffes und der Kraft spielt eine 
große Rolle auch für die, die sich nicht auseinandersetzend mit der entsprechenden 
Wissenschaft befassen, eine solche Rolle, dass sie in alles hineingeheimnisst ist.“  181, 410  
(>Ideen für Zukünftiges oder Vergangenes) 

  „Kraft und Stoff decken sich vollständig mit Luzifer und Ahriman.“ Den Ausgleich 
zwischen beiden tragen wir in uns. Luzifer – Denken – Atmen. Ahriman – Wille – 
Stoffwechsel. 176, 240 (>Geistiges als Keim, >Zukunft, >Christentum)

  „Was geschieht denn tatsächlich in der menschlichen Wesenheit? Auf der einen Seite steht 
die Knochen-Nerven-Natur, auf der anderen Seite die Blut-Muskel-Natur. Durch das 
Zusammenwirken beider werden fortwährend Stoffe und Kräfte neu geschaffen. (…) Sie 
sehen schon, wie irrtümlich der Gedanke der Erhaltung von Kraft und Stoff ist, wie er 
gewöhnlich vorgebracht wird. (…) Man .. sollte keine Definitionen geben, die den 
Anspruch erheben, universell zu sein. So sollte man auch kein Gesetz von der Erhaltung der
Kraft und des Stoffes aufstellen, sondern man sollte aufsuchen, für welche Wesenheiten 
dieses Gesetz eine Bedeutung hat.“   293, 57f

 
  Wenn die Anschauung der Erhaltung von Stoff und Kraft „auch nur ein Atom Richtigkeit 
hat“, dann haben alle sittlichen und religiösen Ideale keinen Sinn, werden am Endzustand 
der Erde verschwinden und sind „lediglich Schaumblase“. 199, 64f  (>Zeit)

  Krankheit: „Heraklit, als ein Nachzügler uralter Weisheit, hat es ja auch ausgesprochen: 
Das menschliche Leben ist ein Sterben. Das menschliche Fühlen ist ein fortwährendes 
Kranksein. … Eine Weltanschauung haben, muss ein Heilprozess sein.“ Weltanschauung ist 



etwas Reales.   206, 94f  (>Tod, >Zerstörung .., >Gesundheit-Krankheit, >Karzinom)

  „Derjenige, der an den rein abstrakten Vorstellungen der bloß materialistischen 
Wissenschaft haftet, der tut aus seinem Geistigen nichts für seine Gesundheit. Wer positiv 
nur Abstraktionen in seinem Begreifen sich schafft, macht seine Seele öde und leer, und er 
ist immer darauf angewiesen, das äußere Instrument des Leibes zum Träger der Gesundheit 
und zum Träger der Krankheit zu machen. Wer in ungeordneten und verkehrten 
Vorstellungen lebt, der weiss auch nicht, wie er sich in geheimnisvoller Weise vollpumpt 
mit den Ursachen der Zerstörung seines Organismus.“  57, 210 

  Krankheit und Bazillen: Man bekommt etwa „Scheußlichkeiten an den Anschlagsäulen 
und in den Schaufenstern vor die Seele geführt .. Man sucht bloß die Krankheitserreger in 
den Bazillen und weiss nicht, wie auf dem Umwege durch die Seele Gesundheit und 
Krankheit in den Körper geführt werden. Hier wird erst eine mit der Geisteswissenschaft 
bekannte Menschheit wissen, welche Bedeutung es hat, wenn der Mensch diese oder jene 
bildlichen Vorstellungen in sich aufnimmt.“  107, 124

  „Es ist eine der oberflächlichsten Anschauungen, wenn man in der ganzen Flora und .. 
Fauna, .. die überhaupt im menschlichen Organismus auftritt, so etwas sieht wie die Ursache
des Krankseins. Es ist schon wirklich eigentlich schrecklich, wenn man heute an die 
Prüfung der pathologischen Literatur herangeht und bei jedem Kapitel aufs neue darauf 
stößt: für diese Krankheit ist der Bazillus entdeckt, für jene Krankheit ist der Bazillus 
entdeckt und so weiter. Das sind alles außerordentlich interessante Tatsachen für die 
intestinale Botanik und Zoologie des menschlichen Organismus, aber für das Kranksein hat 
das keine andere Bedeutung als höchstens die eines Erkennungszeichens, eines 
Erkennungszeichens insofern nämlich, als man sagen kann: Wenn die oder jene 
Krankheitsform zugrunde liegt, so ist im menschlichen Organismus die Gelegenheit 
geboten, dass sich diese oder jene interessanten kleinen Tier- oder kleinen Pflanzenformen 
auf einem solchen Unterboden entwickeln, aber sonst weiter nichts. Mit der wirklichen 
Krankheit hat diese Entwickelung der kleinen Fauna und kleinen Flora in einem sehr 
geringen Maße etwas zu tun, höchstens in einem indirekten Maße.  312, 81

  „Derjenige, welcher genötigt ist durch seine Erkenntnisse, darauf aufmerksam zu machen, 
dass für Krankheiten, in deren Begleitung Bazillen oder Bakterien auftreten, tiefere 
Ursachen als primäre Ursachen vorhanden sind, .. der behauptet ja noch nicht, dass die 
Bazillen nicht da seien. (…) Dasjenige, was das Schaffenselement der kleinen Organismen 
ist, das ist immer im Menschen drinnen, ist nur über den ganzen Organismus ausgedehnt. 
Wird es konzentriert, dann ist es Lebensboden für Kleinorganismen, Mikroben; da finden 
sie einen Boden drin. Aber die Ursache, warum sie da gedeihen können, die ist in überaus 
feinen Vorgängen im Organismus, die sich dann als das Primäre herausstellen, zu suchen.“ 
Es ist, wie wenn man feststellt, in einer „Landschaft, da sind sehr viele ausserordentlich 
schöne Rinder, wohl gepflegt. .. Ich erkläre die Lebensverhältnisse dieser Gegend, indem 
ich erkläre, es sind schöne Rinder eingezogen von irgendwoher, die haben sich da 
ausgebreitet. - Das werde ich nicht tun, nicht wahr, sondern ich werde untersuchen die 
primären Ursachen, den Fleiss und das Verständnis der Leute, und das wird mir erklären, 
warum auf diesem Boden diese schönen Rinder sich entwickeln. … 
  Die gleiche Logik ist es im Grunde, wenn ich den Typhusbazillus finde und dann finde, 
man habe den Typhus aus dem Grunde, weil die Typhusbazillen eingezogen sind. Zur 

etwas Reales.   206, 94f  (>Tod, >Zerstörung .., >Gesundheit-Krankheit, >Karzinom)

  „Derjenige, der an den rein abstrakten Vorstellungen der bloß materialistischen 
Wissenschaft haftet, der tut aus seinem Geistigen nichts für seine Gesundheit. Wer positiv 
nur Abstraktionen in seinem Begreifen sich schafft, macht seine Seele öde und leer, und er 
ist immer darauf angewiesen, das äußere Instrument des Leibes zum Träger der Gesundheit 
und zum Träger der Krankheit zu machen. Wer in ungeordneten und verkehrten 
Vorstellungen lebt, der weiss auch nicht, wie er sich in geheimnisvoller Weise vollpumpt 
mit den Ursachen der Zerstörung seines Organismus.“  57, 210 

  Krankheit und Bazillen: Man bekommt etwa „Scheußlichkeiten an den Anschlagsäulen 
und in den Schaufenstern vor die Seele geführt .. Man sucht bloß die Krankheitserreger in 
den Bazillen und weiss nicht, wie auf dem Umwege durch die Seele Gesundheit und 
Krankheit in den Körper geführt werden. Hier wird erst eine mit der Geisteswissenschaft 
bekannte Menschheit wissen, welche Bedeutung es hat, wenn der Mensch diese oder jene 
bildlichen Vorstellungen in sich aufnimmt.“  107, 124

  „Es ist eine der oberflächlichsten Anschauungen, wenn man in der ganzen Flora und .. 
Fauna, .. die überhaupt im menschlichen Organismus auftritt, so etwas sieht wie die Ursache
des Krankseins. Es ist schon wirklich eigentlich schrecklich, wenn man heute an die 
Prüfung der pathologischen Literatur herangeht und bei jedem Kapitel aufs neue darauf 
stößt: für diese Krankheit ist der Bazillus entdeckt, für jene Krankheit ist der Bazillus 
entdeckt und so weiter. Das sind alles außerordentlich interessante Tatsachen für die 
intestinale Botanik und Zoologie des menschlichen Organismus, aber für das Kranksein hat 
das keine andere Bedeutung als höchstens die eines Erkennungszeichens, eines 
Erkennungszeichens insofern nämlich, als man sagen kann: Wenn die oder jene 
Krankheitsform zugrunde liegt, so ist im menschlichen Organismus die Gelegenheit 
geboten, dass sich diese oder jene interessanten kleinen Tier- oder kleinen Pflanzenformen 
auf einem solchen Unterboden entwickeln, aber sonst weiter nichts. Mit der wirklichen 
Krankheit hat diese Entwickelung der kleinen Fauna und kleinen Flora in einem sehr 
geringen Maße etwas zu tun, höchstens in einem indirekten Maße.  312, 81

  „Derjenige, welcher genötigt ist durch seine Erkenntnisse, darauf aufmerksam zu machen, 
dass für Krankheiten, in deren Begleitung Bazillen oder Bakterien auftreten, tiefere 
Ursachen als primäre Ursachen vorhanden sind, .. der behauptet ja noch nicht, dass die 
Bazillen nicht da seien. (…) Dasjenige, was das Schaffenselement der kleinen Organismen 
ist, das ist immer im Menschen drinnen, ist nur über den ganzen Organismus ausgedehnt. 
Wird es konzentriert, dann ist es Lebensboden für Kleinorganismen, Mikroben; da finden 
sie einen Boden drin. Aber die Ursache, warum sie da gedeihen können, die ist in überaus 
feinen Vorgängen im Organismus, die sich dann als das Primäre herausstellen, zu suchen.“ 
Es ist, wie wenn man feststellt, in einer „Landschaft, da sind sehr viele ausserordentlich 
schöne Rinder, wohl gepflegt. .. Ich erkläre die Lebensverhältnisse dieser Gegend, indem 
ich erkläre, es sind schöne Rinder eingezogen von irgendwoher, die haben sich da 
ausgebreitet. - Das werde ich nicht tun, nicht wahr, sondern ich werde untersuchen die 
primären Ursachen, den Fleiss und das Verständnis der Leute, und das wird mir erklären, 
warum auf diesem Boden diese schönen Rinder sich entwickeln. … 
  Die gleiche Logik ist es im Grunde, wenn ich den Typhusbazillus finde und dann finde, 
man habe den Typhus aus dem Grunde, weil die Typhusbazillen eingezogen sind. Zur 



Erklärung des Typhus sind noch ganz andere Dinge notwendig, als bloss das Sich-auf-die-
Typhusbazillen-Berufen. Aber man wird noch auf eine ganz andere Weise irregeführt, wenn 
man sich einer solchen falschen Logik hingibt. Gewiss, die primären Prozesse, die den 
Typhusbazillen die Grundlage für ihr Dasein abgeben, die sind dann Grundlage für den 
Typhusbazillus, bewirken wiederum alles mögliche andere, was nicht primär ist. Und man 
kann sehr leicht dasjenige, was sekundär ist, mit dem eigentlichen ursprünglichen 
Krankheitsbilde entweder ganz verwechseln oder damit konfundieren.“  314, 254ff  
(>Naturwissenschaft und Einzelheit)

  Wenn man den Erkrankten ganz objektiv nimmt, „wie ein anderes Objekt, wie einen Stein 
oder einen Strauch, dem gegenüber man gar keine weiteren Furchtgefühle noch sonst 
psychische Regungen hat, sondern ihn nimmt als eine objektive Tatsache. Da ist in der Tat 
der Ansteckungsgefahr in hohem Maße zu begegnen. Daher kann schließlich der psychische
Faktor auch bei der Ansteckung stark mitspielen. .. Das starke Bewusstsein einer Krankheit 
kann vom Astralleib aus Krankheitsursache sein.“  314, 286

  „Also man darf nicht das Kind mit dem Bad ausschütten und sagen, die Bazillen zu 
untersuchen sei unnötig. Aber man muss auf der anderen Seite wissen, dass die Bazillen 
nicht die Krankheit machen. Sonst wird man niemals richtig erklären, wenn man immer nur 
sagt: Für die Cholera gibt es die Bazillen, für die Grippe gibt es die Bazillen und so weiter. 
Das ist natürlich nur eine Faulenzerei dafür, dass die Leute die wirklichen 
Krankheitsursachen nicht untersuchen wollen.“ 348, 141f

  Krankheit, soziale: „Welche krankhaften sozialen Entwicklungen waren bisher 
vorherrschend? Das Wirtschaftsleben war auf den Zufall gegründet, also es war bisher 
chaotisch und planlos. Das Rechtsleben hat sich heute in vielen Bereichen so entwickelt, 
dass sich darin nur noch marginal etwas von Gerechtigkeit wiederfindet, es ist karikiert 
durch Einflüsse mächtiger Gruppen, es ist also ein Machtleben geworden. Das Kultur- und 
Geistesleben ist vielfach nicht mehr getragen von inneren, lebendigen Impulsen, sondern 
wird gewissermaßen traditionell fortgeführt. Die Darstellungen dieser Kultur erscheinen 
daher als Phrasen .. Diese dreifache Gliederung muss überwunden werden, da müssen wir 
heraus.“  296, 29 
  Die Krankheit des sozialen Organismus hat ihren Ursprung im Aufsaugen der Kapital-
Kräfte durch das Wirtschaftsleben. Kp, 100 (>Produktion ohne Geist, >Krieg)

  Krankheit und Verinnerlichung: „Eigentlich darf heute einer nur ein gutes Gedicht 
schreiben, dann kommt sofort der Arzt und erklärt, welche Krankheit er hat. So haben wir ja
die verschiedensten Abhandlungen: Viktor Scheffel vom psychiatrischen Standpunkt, 
Nietzsche vom psychiatrischen Standpunkt, Goethe vom psychiatrischen Standpunkt, 
Conrad Ferdinand Meyer vom psychiatrischen Standpunkt. Man kann es all diesen 
Schriften, wenn man zwischen den Zeilen lesen will, anfühlen, dass eigentlich ihre Autoren 
gesagt haben: Schade, dass er nicht zur rechten Zeit kuriert worden ist. .. Das ist aber etwas 
durchaus in diesem Sinne Zeitgemäßes, dass eben nicht geachtet wird auf die 
Verinnerlichung des Menschen, die manchmal gerade bei solchen Menschen wie Conrad 
Ferdinand Meyer so wirken muss, dass ihr äußeres Körperliches diese oder jene 
Krankheitserscheinung aufweisen muss, damit das Innerliche, unabhängig vom 
Körperlichen, künstlerisch zu höchster Geistigkeit kommen kann.“  177, 87

Erklärung des Typhus sind noch ganz andere Dinge notwendig, als bloss das Sich-auf-die-
Typhusbazillen-Berufen. Aber man wird noch auf eine ganz andere Weise irregeführt, wenn 
man sich einer solchen falschen Logik hingibt. Gewiss, die primären Prozesse, die den 
Typhusbazillen die Grundlage für ihr Dasein abgeben, die sind dann Grundlage für den 
Typhusbazillus, bewirken wiederum alles mögliche andere, was nicht primär ist. Und man 
kann sehr leicht dasjenige, was sekundär ist, mit dem eigentlichen ursprünglichen 
Krankheitsbilde entweder ganz verwechseln oder damit konfundieren.“  314, 254ff  
(>Naturwissenschaft und Einzelheit)

  Wenn man den Erkrankten ganz objektiv nimmt, „wie ein anderes Objekt, wie einen Stein 
oder einen Strauch, dem gegenüber man gar keine weiteren Furchtgefühle noch sonst 
psychische Regungen hat, sondern ihn nimmt als eine objektive Tatsache. Da ist in der Tat 
der Ansteckungsgefahr in hohem Maße zu begegnen. Daher kann schließlich der psychische
Faktor auch bei der Ansteckung stark mitspielen. .. Das starke Bewusstsein einer Krankheit 
kann vom Astralleib aus Krankheitsursache sein.“  314, 286

  „Also man darf nicht das Kind mit dem Bad ausschütten und sagen, die Bazillen zu 
untersuchen sei unnötig. Aber man muss auf der anderen Seite wissen, dass die Bazillen 
nicht die Krankheit machen. Sonst wird man niemals richtig erklären, wenn man immer nur 
sagt: Für die Cholera gibt es die Bazillen, für die Grippe gibt es die Bazillen und so weiter. 
Das ist natürlich nur eine Faulenzerei dafür, dass die Leute die wirklichen 
Krankheitsursachen nicht untersuchen wollen.“ 348, 141f

  Krankheit, soziale: „Welche krankhaften sozialen Entwicklungen waren bisher 
vorherrschend? Das Wirtschaftsleben war auf den Zufall gegründet, also es war bisher 
chaotisch und planlos. Das Rechtsleben hat sich heute in vielen Bereichen so entwickelt, 
dass sich darin nur noch marginal etwas von Gerechtigkeit wiederfindet, es ist karikiert 
durch Einflüsse mächtiger Gruppen, es ist also ein Machtleben geworden. Das Kultur- und 
Geistesleben ist vielfach nicht mehr getragen von inneren, lebendigen Impulsen, sondern 
wird gewissermaßen traditionell fortgeführt. Die Darstellungen dieser Kultur erscheinen 
daher als Phrasen .. Diese dreifache Gliederung muss überwunden werden, da müssen wir 
heraus.“  296, 29 
  Die Krankheit des sozialen Organismus hat ihren Ursprung im Aufsaugen der Kapital-
Kräfte durch das Wirtschaftsleben. Kp, 100 (>Produktion ohne Geist, >Krieg)

  Krankheit und Verinnerlichung: „Eigentlich darf heute einer nur ein gutes Gedicht 
schreiben, dann kommt sofort der Arzt und erklärt, welche Krankheit er hat. So haben wir ja
die verschiedensten Abhandlungen: Viktor Scheffel vom psychiatrischen Standpunkt, 
Nietzsche vom psychiatrischen Standpunkt, Goethe vom psychiatrischen Standpunkt, 
Conrad Ferdinand Meyer vom psychiatrischen Standpunkt. Man kann es all diesen 
Schriften, wenn man zwischen den Zeilen lesen will, anfühlen, dass eigentlich ihre Autoren 
gesagt haben: Schade, dass er nicht zur rechten Zeit kuriert worden ist. .. Das ist aber etwas 
durchaus in diesem Sinne Zeitgemäßes, dass eben nicht geachtet wird auf die 
Verinnerlichung des Menschen, die manchmal gerade bei solchen Menschen wie Conrad 
Ferdinand Meyer so wirken muss, dass ihr äußeres Körperliches diese oder jene 
Krankheitserscheinung aufweisen muss, damit das Innerliche, unabhängig vom 
Körperlichen, künstlerisch zu höchster Geistigkeit kommen kann.“  177, 87



  Kredit und Assoziationen: „Die Verantwortung für Kreditgewährung und 
Kreditentgegennahme wird den Assoziationen zufallen. (..) der einzelne ist seiner 
Assoziation gegenüber verantwortlich für die bestmögliche Leistung; und die Assoziation 
ist anderen Assoziationen gegenüber verantwortlich für die zielgemässe Verwendung der 
Leistungen. (..) In dem Bedarf, den eine Assoziation feststellt, wird die Veranlassung zur 
Kreditgewährung für eine andere liegen können.“  24, 260f  (>Kapital-Bildung)

  Der sich entfaltende Kreditverkehr „wird letzten Endes nur gesund wirken können, wenn 
der Kreditgewährer sich verantwortlich fühlt für dasjenige, was durch seine 
Kreditgewährung geschieht; und wenn der Kreditnehmer (..) durch die Assoziationen, in 
denen er drinnensteht, dem Kreditgewährer Unterlagen für diese Verantwortlichkeit liefert.“
24, 264    (>Sparen, >Leihen, >Geld, Leihgeld, >Schuldner)

  Kredit; Personalkredit, Realkredit: Wenn das Kapital in den Dienst des Geistes gestellt 
wird, wird der geistige Produzent zum Schuldner. Er kann nur zum Schuldner werden 
dadurch, dass er Kredit hat; persönlichen Kredit. Was ihm viele andere oder mehrere andere 
an Kapital vorschiessen, ist gewissermassen sein Personalkredit. Bei sinkendem Zins kann 
sich derjenige, der Kredit braucht, leichter rühren und intensiver in den 
volkswirtschaftlichen Prozess eingreifen. Dadurch verbilligen sich die Waren, im Gegensatz
zu den Verhältnissen beim Realkredit wo im selben Fall Grund und Boden teurer werden. 
„Das heisst aber eigentlich sehr viel im volkswirtschaftlichen Prozess. .. wenn das Kapital 
nun wiederum zurückkommt zur Natur und sich einfach mit der Natur in Form des 
Realkredites verbindet,“ dass man dann „den volkswirtschaftlichen Prozess immer mehr in 
die Verteuerung hineinführt.“  NÖK, 71f  

  „Wirtschaften durch das Geld und für das Geld“ wird aufhören müssen. Man wird „auf das
Gediegene der Güter zurückgehen“ und „Kredit wird haben die menschliche Tüchtigkeit.“ 
332a, 59

  Heute wird ein Kredit nicht wegen der Tüchtigkeit des Betriebsleiters gewährt, sondern 
sobald er durch verpfändete Objekte oder Bürgschaften sichergestellt ist. Die Futurum-AG 
als Finanzierungsinstitut „kann daher nicht den Charakter eines Geldleihers haben. Sie will 
vielmehr als aktiver Kaufmann in den ihr angegliederten Unternehmungen darinnenstehen 
und an der Geschäftsleitung teilnehmen.“  332b, 263 (>Geistesleben formt 
Wirtschaftsleben) 

  Kredit und Tüchtigkeit: In einer selbständigen Wirtschaft kann man „wiederum auf das 
Gediegene der Güter zurückgehen, und damit auch zurückgehen auf die Leistungsfähigkeit, 
auf die Tüchtigkeit der Menschen. Und nicht mehr wird man die Kreditverhältnisse 
abhängig machen können davon, ob Geld vorhanden ist oder nicht, oder ob Geld so und so 
riskiert wird, sondern die Kreditverhältnisse werden abhängig davon sein, ob Menschen 
vorhanden sind, die tüchtig dazu sind, das eine oder das andere wirklich in Szene zu setzen, 
das eine oder das andere hervorzubringen. Kredit wird haben die menschliche Tüchtigkeit.
Und indem die menschliche Tüchtigkeit die Grenze abgibt, wie weit man Kredit gewährt, 
wird dieser Kredit nicht gewährt werden können über diese menschliche Tüchtigkeit hinaus.
Wenn Sie bloß Geld hingeben und Geld wirtschaften lassen, dann kann dasjenige, was 
dadurch geschaffen wird, längst verbraucht sein - an dem Gelde muss man noch immer 
herumwirtschaften. Wenn Sie Geld nur hingeben für menschliche Tüchtigkeit, dann hört 

  Kredit und Assoziationen: „Die Verantwortung für Kreditgewährung und 
Kreditentgegennahme wird den Assoziationen zufallen. (..) der einzelne ist seiner 
Assoziation gegenüber verantwortlich für die bestmögliche Leistung; und die Assoziation 
ist anderen Assoziationen gegenüber verantwortlich für die zielgemässe Verwendung der 
Leistungen. (..) In dem Bedarf, den eine Assoziation feststellt, wird die Veranlassung zur 
Kreditgewährung für eine andere liegen können.“  24, 260f  (>Kapital-Bildung)

  Der sich entfaltende Kreditverkehr „wird letzten Endes nur gesund wirken können, wenn 
der Kreditgewährer sich verantwortlich fühlt für dasjenige, was durch seine 
Kreditgewährung geschieht; und wenn der Kreditnehmer (..) durch die Assoziationen, in 
denen er drinnensteht, dem Kreditgewährer Unterlagen für diese Verantwortlichkeit liefert.“
24, 264    (>Sparen, >Leihen, >Geld, Leihgeld, >Schuldner)

  Kredit; Personalkredit, Realkredit: Wenn das Kapital in den Dienst des Geistes gestellt 
wird, wird der geistige Produzent zum Schuldner. Er kann nur zum Schuldner werden 
dadurch, dass er Kredit hat; persönlichen Kredit. Was ihm viele andere oder mehrere andere 
an Kapital vorschiessen, ist gewissermassen sein Personalkredit. Bei sinkendem Zins kann 
sich derjenige, der Kredit braucht, leichter rühren und intensiver in den 
volkswirtschaftlichen Prozess eingreifen. Dadurch verbilligen sich die Waren, im Gegensatz
zu den Verhältnissen beim Realkredit wo im selben Fall Grund und Boden teurer werden. 
„Das heisst aber eigentlich sehr viel im volkswirtschaftlichen Prozess. .. wenn das Kapital 
nun wiederum zurückkommt zur Natur und sich einfach mit der Natur in Form des 
Realkredites verbindet,“ dass man dann „den volkswirtschaftlichen Prozess immer mehr in 
die Verteuerung hineinführt.“  NÖK, 71f  

  „Wirtschaften durch das Geld und für das Geld“ wird aufhören müssen. Man wird „auf das
Gediegene der Güter zurückgehen“ und „Kredit wird haben die menschliche Tüchtigkeit.“ 
332a, 59

  Heute wird ein Kredit nicht wegen der Tüchtigkeit des Betriebsleiters gewährt, sondern 
sobald er durch verpfändete Objekte oder Bürgschaften sichergestellt ist. Die Futurum-AG 
als Finanzierungsinstitut „kann daher nicht den Charakter eines Geldleihers haben. Sie will 
vielmehr als aktiver Kaufmann in den ihr angegliederten Unternehmungen darinnenstehen 
und an der Geschäftsleitung teilnehmen.“  332b, 263 (>Geistesleben formt 
Wirtschaftsleben) 

  Kredit und Tüchtigkeit: In einer selbständigen Wirtschaft kann man „wiederum auf das 
Gediegene der Güter zurückgehen, und damit auch zurückgehen auf die Leistungsfähigkeit, 
auf die Tüchtigkeit der Menschen. Und nicht mehr wird man die Kreditverhältnisse 
abhängig machen können davon, ob Geld vorhanden ist oder nicht, oder ob Geld so und so 
riskiert wird, sondern die Kreditverhältnisse werden abhängig davon sein, ob Menschen 
vorhanden sind, die tüchtig dazu sind, das eine oder das andere wirklich in Szene zu setzen, 
das eine oder das andere hervorzubringen. Kredit wird haben die menschliche Tüchtigkeit.
Und indem die menschliche Tüchtigkeit die Grenze abgibt, wie weit man Kredit gewährt, 
wird dieser Kredit nicht gewährt werden können über diese menschliche Tüchtigkeit hinaus.
Wenn Sie bloß Geld hingeben und Geld wirtschaften lassen, dann kann dasjenige, was 
dadurch geschaffen wird, längst verbraucht sein - an dem Gelde muss man noch immer 
herumwirtschaften. Wenn Sie Geld nur hingeben für menschliche Tüchtigkeit, dann hört 



selbstverständlich mit dieser menschlichen Tüchtigkeit auch auf, was man mit dem Gelde 
wirtschaften kann.“  332a, 59 

  Kredit ist Vertrauen: „Um die Umwandlung des Kreditwesens richtig in die Wege zu 
leiten, ist ferner erforderlich, dass sachkundige und fachtüchtige Persönlichkeiten tätig sein 
müssen. Vertrauen haben zu Personen oder Personengruppen ist Kreditfähigkeit.“ 336, 330

  Kreditwirtschaft löst Geldwirtschaft ab: „Hier wird man die soziale Frage als eine 
wirtschaftliche Frage erkennen lernen: wenn man wiederum zurückgeht auf dasjenige, was 
den eigentlichen Wert der Güter dokumentiert, gegenüber dem, was in den blossen 
Preisverhältnissen zum Ausdruck kommt. Die Preisverhältnisse können gar nicht anders, 
besonders in kritischen Zeiten, aufrechterhalten werden, als dadurch, dass der Staat, das 
heisst der Rechtsboden, die Garantie übernimmt für den Wert des Geldes, für den Wert also 
einer einzigen Ware.
  Aber es tritt etwas Neues auf. Man braucht gar keine theoretischen Betrachtungen über 
das, was herausgekommen ist durch das Missverständnis über Preis und Wert, anzustellen, 
man braucht nur hinzuweisen auf etwas Tatsächliches, was in der neueren Zeit aufgetreten 
ist. Man spricht davon in der Nationalökonomie, dass es in alter Zeit - in Deutschland sogar 
bis zum Ende des Mittelalters - die alte Naturalwirtschaft gegeben hat, die bloss auf dem 
Tausch der Güter beruht, dass an deren Stelle trat die Geldwirtschaft, wo das Geld der 
Repräsentant ist für die Güter und eigentlich immer nur das Wertgut gegen Geld 
ausgetauscht wird. Aber schon sehen wir etwas einziehen in das soziale Leben, das 
bestimmt scheint, die Geldwirtschaft abzulösen. Schon wirkt dieses andere überall drinnen, 
wird nur noch nicht bemerkt. Aber wer hinausgeht über das abstrakte Begreifen seines 
Kassen- oder Kontobuches, wer hinausgeht über die blosse Zahl und lesen kann, was in 
diesen Zahlen geschrieben ist, der wird finden, dass in den Zahlen eines heutigen Kassen-  
oder Kontobuches nicht bloss Güter stehen, sondern dass in diesen Zahlen vielfach zum 
Ausdruck kommt, was man nennen könnte die Kreditverhältnisse im modernsten Sinne des 
Wortes. Was ein Mensch erst leisten kann, weil man von ihm voraussetzt, dass er zu dem 
oder jenem fähig ist, was aus der Tüchtigkeit des Menschen heraus Vertrauen erwecken 
kann, das ist es, was merkwürdigerweise in unser trockenes, nüchternes Wirtschaftsleben 
immer mehr und mehr einzieht.
  Studieren Sie heute die Geschäftsbücher, so werden Sie finden, dass einzieht - gegenüber  
dem, was blosser Geldwert ist -, das Bauen auf Menschenvertrauen, das Bauen auf 
menschliche Tüchtigkeit. In den Zahlen der heutigen Geschäftsbücher drückt sich ein 
grosser Umschwung, drückt sich eine soziale Metamorphose aus, wenn man sie richtig liest.
Indem man betont, dass sich die alte Naturalwirtschaft in Geldwirtschaft umgewandelt hat, 
muss man heute zugleich betonen: das dritte Glied ist die Umwandlung der Geldwirtschaft 
in die Kreditwirtschaft. Damit tritt an die Stelle desjenigen, was lange Zeit hindurch war, 
wiederum ein Neues. Dadurch tritt aber auch das in das soziale Leben ein, was auf den Wert
des Menschen selber hinweist. Das Wirtschaftsleben selber, in Bezug auf die 
Hervorbringung von Werten, steht einer Umwandelung gegenüber ..“ 332a, 26f   
(>Naturalwirtschaft .., >Geldwirtschaft, >Kredit; Personalkredit)

  „Der Kredit auf dem Boden des Wirtschaftslebens ist heute etwas, was fast nur getragen 
werden kann von schon vorhandenen wirtschaftlichen Faktoren. Wir brauchen in der 
Zukunft die Möglichkeit, dass Kredit nicht nur auf dem Boden des Wirtschaftslebens 
geboren werde, wir brauchen die Möglichkeit, dass Kredit von aussen her in das 

selbstverständlich mit dieser menschlichen Tüchtigkeit auch auf, was man mit dem Gelde 
wirtschaften kann.“  332a, 59 

  Kredit ist Vertrauen: „Um die Umwandlung des Kreditwesens richtig in die Wege zu 
leiten, ist ferner erforderlich, dass sachkundige und fachtüchtige Persönlichkeiten tätig sein 
müssen. Vertrauen haben zu Personen oder Personengruppen ist Kreditfähigkeit.“ 336, 330

  Kreditwirtschaft löst Geldwirtschaft ab: „Hier wird man die soziale Frage als eine 
wirtschaftliche Frage erkennen lernen: wenn man wiederum zurückgeht auf dasjenige, was 
den eigentlichen Wert der Güter dokumentiert, gegenüber dem, was in den blossen 
Preisverhältnissen zum Ausdruck kommt. Die Preisverhältnisse können gar nicht anders, 
besonders in kritischen Zeiten, aufrechterhalten werden, als dadurch, dass der Staat, das 
heisst der Rechtsboden, die Garantie übernimmt für den Wert des Geldes, für den Wert also 
einer einzigen Ware.
  Aber es tritt etwas Neues auf. Man braucht gar keine theoretischen Betrachtungen über 
das, was herausgekommen ist durch das Missverständnis über Preis und Wert, anzustellen, 
man braucht nur hinzuweisen auf etwas Tatsächliches, was in der neueren Zeit aufgetreten 
ist. Man spricht davon in der Nationalökonomie, dass es in alter Zeit - in Deutschland sogar 
bis zum Ende des Mittelalters - die alte Naturalwirtschaft gegeben hat, die bloss auf dem 
Tausch der Güter beruht, dass an deren Stelle trat die Geldwirtschaft, wo das Geld der 
Repräsentant ist für die Güter und eigentlich immer nur das Wertgut gegen Geld 
ausgetauscht wird. Aber schon sehen wir etwas einziehen in das soziale Leben, das 
bestimmt scheint, die Geldwirtschaft abzulösen. Schon wirkt dieses andere überall drinnen, 
wird nur noch nicht bemerkt. Aber wer hinausgeht über das abstrakte Begreifen seines 
Kassen- oder Kontobuches, wer hinausgeht über die blosse Zahl und lesen kann, was in 
diesen Zahlen geschrieben ist, der wird finden, dass in den Zahlen eines heutigen Kassen-  
oder Kontobuches nicht bloss Güter stehen, sondern dass in diesen Zahlen vielfach zum 
Ausdruck kommt, was man nennen könnte die Kreditverhältnisse im modernsten Sinne des 
Wortes. Was ein Mensch erst leisten kann, weil man von ihm voraussetzt, dass er zu dem 
oder jenem fähig ist, was aus der Tüchtigkeit des Menschen heraus Vertrauen erwecken 
kann, das ist es, was merkwürdigerweise in unser trockenes, nüchternes Wirtschaftsleben 
immer mehr und mehr einzieht.
  Studieren Sie heute die Geschäftsbücher, so werden Sie finden, dass einzieht - gegenüber  
dem, was blosser Geldwert ist -, das Bauen auf Menschenvertrauen, das Bauen auf 
menschliche Tüchtigkeit. In den Zahlen der heutigen Geschäftsbücher drückt sich ein 
grosser Umschwung, drückt sich eine soziale Metamorphose aus, wenn man sie richtig liest.
Indem man betont, dass sich die alte Naturalwirtschaft in Geldwirtschaft umgewandelt hat, 
muss man heute zugleich betonen: das dritte Glied ist die Umwandlung der Geldwirtschaft 
in die Kreditwirtschaft. Damit tritt an die Stelle desjenigen, was lange Zeit hindurch war, 
wiederum ein Neues. Dadurch tritt aber auch das in das soziale Leben ein, was auf den Wert
des Menschen selber hinweist. Das Wirtschaftsleben selber, in Bezug auf die 
Hervorbringung von Werten, steht einer Umwandelung gegenüber ..“ 332a, 26f   
(>Naturalwirtschaft .., >Geldwirtschaft, >Kredit; Personalkredit)

  „Der Kredit auf dem Boden des Wirtschaftslebens ist heute etwas, was fast nur getragen 
werden kann von schon vorhandenen wirtschaftlichen Faktoren. Wir brauchen in der 
Zukunft die Möglichkeit, dass Kredit nicht nur auf dem Boden des Wirtschaftslebens 
geboren werde, wir brauchen die Möglichkeit, dass Kredit von aussen her in das 



Wirtschaftsleben hineingeboren werden kann.“  330, 155

  „Der Mensch muss wiederum zusammenwachsen mit Weizen und Roggen und mit dem 
allem, was er sonst hervorbringt, und er muss das Wirtschaftsleben wandeln nach dem, was 
er hervorbringt. Und die Menschen dürfen es nicht erzwingen, dieses Geld rein zu 
vermehren. .. (Es muss eintreten) dass einfach durch das Bestehen der Assoziationen und 
Verbindungen ein reales, nicht vom Gelde abhängiges Vertrauen da ist, wenn das 
Kreditwesen ein reales, nicht bloss fingiertes ist .. “   334, 187f   (>Vertrauen)

  Krieg:  Kriegerische Rüstungen sind „Massnahmen solcher Menschen, welche 
Staatsgebilde in einer Einheitsform aufrechterhalten“ wollen. Kp, 147  (>Kampf, 
>Kapitalistische Produktion und Krieg)

  Durch die Kriegswirtschaft wurde der Kapitalismus zur höchsten Blüte erhoben; es wurde 
an den Bedürfnissen vorbei nur für den Krieg gewirtschaftet.  331, 93f  (>Räteschaft; 
Aufgaben nach dem Krieg) 

  Krieg ist eine Maske für den Kampf zwischen Imperialismus/Unternehmertum und 
Millionen-Proletariat.   185a, 133  (>Politik)

  Krieg als Folge falscher Güterverteilung: In der hebräischen Zeit wurden die Güter nach 
bestimmter Zeit neu verteilt.   189, 15.3.19, 145   (>Geld-Alterung)

  „Der Krieg ist dadurch entstanden, dass die grossen wirtschaftlichen Fragen nicht von 
Wirtschaftern, sondern von Politikern entschieden wurden. Die Grundfrage ist die: Wie ist 
das Wirtschaftsleben loszubekommen von den Eingriffen der Parlamente und der 
Regierungen? Wir müssen die Möglichkeit erreichen, die Landesgrenze wirtschaftlich zu 
überwinden. Es würde sich dann, trotz der Verschiedenheit der Sprachen, das Internationale 
sofort herausergeben.“  332b, 305f

 
  Unter den mancherlei Ursachen für Krieg ist, die, „dass die Staaten gegeneinander 
getrieben werden konnten durch die wirtschaftlichen Kreise, die sich der politischen 
Körperschaften einfach bemächtigt hatten für ihre Interessen!“  336, 62

 „Es geht gar nicht anders, als dass zur Abwendung des inneren Bolschewismus im Westen 
auf den zweiten Weltkrieg hingearbeitet werden muss. Dieser zweite Weltkrieg steht umso 
sicherer in Aussicht, als im Osten niemals ein Verständnis .. gewonnen werden kann für die 
wirtschaftlichen Massnahmen des Westens.“  338, 224  (>Friede)
 
 Es gibt „Alternativen“ zum Krieg: Zwischenstaatliche Einrichtungen, wo man die Majorität
hat. Dann „kann man selbstverständlich das, was man erreichen will, auch ohne Krieg 
erreichen.“  173b, 242   (>Mitteleuropa und „Demokratie“)

  Krieg und Friede: „Wir haben die ausgezeichneten Leistungen der Bertha von Suttner, 
weiche mit seltener Grösse alle Furchtbarkeiten des Kampfes und des Krieges hinzustellen 
verstand; aber vergessen wir nicht, dass .. auch sehr viele unter unseren urteilsfähigen 
Menschen sind, die auf der andern Seite uns immer und immer wieder versichern, dass sie 
den Kampf für nötig halten gerade zum Fortschritt, als etwas, was die Kräfte stählt. Nur im 

Wirtschaftsleben hineingeboren werden kann.“  330, 155

  „Der Mensch muss wiederum zusammenwachsen mit Weizen und Roggen und mit dem 
allem, was er sonst hervorbringt, und er muss das Wirtschaftsleben wandeln nach dem, was 
er hervorbringt. Und die Menschen dürfen es nicht erzwingen, dieses Geld rein zu 
vermehren. .. (Es muss eintreten) dass einfach durch das Bestehen der Assoziationen und 
Verbindungen ein reales, nicht vom Gelde abhängiges Vertrauen da ist, wenn das 
Kreditwesen ein reales, nicht bloss fingiertes ist .. “   334, 187f   (>Vertrauen)

  Krieg:  Kriegerische Rüstungen sind „Massnahmen solcher Menschen, welche 
Staatsgebilde in einer Einheitsform aufrechterhalten“ wollen. Kp, 147  (>Kampf, 
>Kapitalistische Produktion und Krieg)

  Durch die Kriegswirtschaft wurde der Kapitalismus zur höchsten Blüte erhoben; es wurde 
an den Bedürfnissen vorbei nur für den Krieg gewirtschaftet.  331, 93f  (>Räteschaft; 
Aufgaben nach dem Krieg) 

  Krieg ist eine Maske für den Kampf zwischen Imperialismus/Unternehmertum und 
Millionen-Proletariat.   185a, 133  (>Politik)

  Krieg als Folge falscher Güterverteilung: In der hebräischen Zeit wurden die Güter nach 
bestimmter Zeit neu verteilt.   189, 15.3.19, 145   (>Geld-Alterung)

  „Der Krieg ist dadurch entstanden, dass die grossen wirtschaftlichen Fragen nicht von 
Wirtschaftern, sondern von Politikern entschieden wurden. Die Grundfrage ist die: Wie ist 
das Wirtschaftsleben loszubekommen von den Eingriffen der Parlamente und der 
Regierungen? Wir müssen die Möglichkeit erreichen, die Landesgrenze wirtschaftlich zu 
überwinden. Es würde sich dann, trotz der Verschiedenheit der Sprachen, das Internationale 
sofort herausergeben.“  332b, 305f

 
  Unter den mancherlei Ursachen für Krieg ist, die, „dass die Staaten gegeneinander 
getrieben werden konnten durch die wirtschaftlichen Kreise, die sich der politischen 
Körperschaften einfach bemächtigt hatten für ihre Interessen!“  336, 62

 „Es geht gar nicht anders, als dass zur Abwendung des inneren Bolschewismus im Westen 
auf den zweiten Weltkrieg hingearbeitet werden muss. Dieser zweite Weltkrieg steht umso 
sicherer in Aussicht, als im Osten niemals ein Verständnis .. gewonnen werden kann für die 
wirtschaftlichen Massnahmen des Westens.“  338, 224  (>Friede)
 
 Es gibt „Alternativen“ zum Krieg: Zwischenstaatliche Einrichtungen, wo man die Majorität
hat. Dann „kann man selbstverständlich das, was man erreichen will, auch ohne Krieg 
erreichen.“  173b, 242   (>Mitteleuropa und „Demokratie“)

  Krieg und Friede: „Wir haben die ausgezeichneten Leistungen der Bertha von Suttner, 
weiche mit seltener Grösse alle Furchtbarkeiten des Kampfes und des Krieges hinzustellen 
verstand; aber vergessen wir nicht, dass .. auch sehr viele unter unseren urteilsfähigen 
Menschen sind, die auf der andern Seite uns immer und immer wieder versichern, dass sie 
den Kampf für nötig halten gerade zum Fortschritt, als etwas, was die Kräfte stählt. Nur im 



Kampf gegen den Widerstand wüchsen die Kräfte.“  54, 38 (>Bruderschaft und 
Daseinskampf)

  Krieg und Friede; Westen und Osten: „Wie ein Zug von Osten her hat sich immer das 
spirituelle Leben entwickelt. Der Osten war das Gebiet, in dem das spirituelle Leben 
gepflegt worden ist. Und hier im Westen war das Gebiet, in dem die äussere materielle 
Kultur entfaltet worden ist. .. Nun müssen wir heraus aus unserer materiellen Kultur mit 
Berücksichtigung alles dessen, was in der physischen Welt um uns herum ist. Mit dem, was 
wir auf dem physischen Plan erobert haben, müssen wir hinauf in das Geistige, in das 
Spirituelle.“ Huxley sagte „aus seiner westlichen Anschauung heraus .. : Die Natur zeigt 
uns, dass die Menschenaffen gegeneinander kämpften, und der Stärkste war es, der auf dem 
Plane blieb -, während vom Osten die Parole ausging: Stützung, gegenseitige Hilfe, das ist 
es, was die Zukunft sichert!“ 54, 54  (>Mitteleuropa; Harmonie zwischen Osten und 
Westen) 

  „Der grosse Krieg wird geführt werden .. wenn nicht die Asiaten vom Westen 
herkommend etwas sehen, was Geist des Westens ist, der ihnen deshalb leuchten kann und 
zu dem sie Vertrauen haben können, weil sie dafür Verständnis haben aus ihrer eigenen, 
obzwar in Dekadenz gekommenen Geistigkeit heraus. An dem Verständnis dieser Sachlage 
hängt der Friede der Welt, nicht an jenen Unterhaltungen, die heute die äusseren Führer der 
Menschheit pflegen. … Das heisst, die Menschheit muss selber entscheiden, ob sie die 
Spiritualität haben will, oder ob sie sie nicht haben will.“  209, 16  (>Krieg zwischen West 
und Ost)

 
  Krieg; äusserer oder innerer Kampf: „Verkehrtes, oberflächliches Denken“ führt zu 
Elend und Krieg; das ist das „Karma des Materialismus.“ Bei Goethes „Faust“ oder 
Schillers Briefen über die ästhetische Erziehung geht es um das Veredeln und Überwinden; 
den inneren Kampf. Zu den „abgeschmackten amerikanischen Harmonien mit dem 
Weltenall“ gehört der äussere Kampf. 176, 345f  (>Ich als zweischneidiges Schwert)

  Krieg und äusserer Kampf als Verdrängung des anstehenden inneren Kampfes zwischen 
Weisheit und Liebe.   186, 280  (>Kampf, >Geisteskampf, >Wahrheitsbegriffe)

  Der theokratische Wahrheitsbegriff ist das Gottesurteil; die Wahrheit enthüllt sich erst im 
Geschehen. Sonst würde man keinen Krieg machen. Das ist eine Lebenstäuschung.  184, 
44ff   (>Wahrheit, >Lüge)

  „Zum Kriegführen und zu Revolutionen braucht man keine Ideen. Um Frieden zu halten, 
braucht man Ideen, sonst kommen Kriege und Revolutionen.“  185a, 212

 
  Krieg oder Dreigliederung: Durch die Dreigliederung „aber werden auch die 
internationalen geistigen Beziehungen und die Rechtsverhältnisse unabhängig von dem 
Weltwirtschaftsleben. Dadurch werden Konflikte, die sich auf einem Lebensgebiete 
ergeben, ausgeglichen von einem anderen aus.“ 24, 223 (>Dreigliederung und Ausland)

  (Zu den Kriegsursachen WK1:) „Wie anders wäre die Sache geworden, .. wenn das 
Verhältnis solcher Nachbarstaaten entsprechend der Dreigliederung gewesen wäre, wenn 
über die Grenze hinüber das Verhältnis ein rein politisches, auf demokratischer Grundlage 

Kampf gegen den Widerstand wüchsen die Kräfte.“  54, 38 (>Bruderschaft und 
Daseinskampf)

  Krieg und Friede; Westen und Osten: „Wie ein Zug von Osten her hat sich immer das 
spirituelle Leben entwickelt. Der Osten war das Gebiet, in dem das spirituelle Leben 
gepflegt worden ist. Und hier im Westen war das Gebiet, in dem die äussere materielle 
Kultur entfaltet worden ist. .. Nun müssen wir heraus aus unserer materiellen Kultur mit 
Berücksichtigung alles dessen, was in der physischen Welt um uns herum ist. Mit dem, was 
wir auf dem physischen Plan erobert haben, müssen wir hinauf in das Geistige, in das 
Spirituelle.“ Huxley sagte „aus seiner westlichen Anschauung heraus .. : Die Natur zeigt 
uns, dass die Menschenaffen gegeneinander kämpften, und der Stärkste war es, der auf dem 
Plane blieb -, während vom Osten die Parole ausging: Stützung, gegenseitige Hilfe, das ist 
es, was die Zukunft sichert!“ 54, 54  (>Mitteleuropa; Harmonie zwischen Osten und 
Westen) 

  „Der grosse Krieg wird geführt werden .. wenn nicht die Asiaten vom Westen 
herkommend etwas sehen, was Geist des Westens ist, der ihnen deshalb leuchten kann und 
zu dem sie Vertrauen haben können, weil sie dafür Verständnis haben aus ihrer eigenen, 
obzwar in Dekadenz gekommenen Geistigkeit heraus. An dem Verständnis dieser Sachlage 
hängt der Friede der Welt, nicht an jenen Unterhaltungen, die heute die äusseren Führer der 
Menschheit pflegen. … Das heisst, die Menschheit muss selber entscheiden, ob sie die 
Spiritualität haben will, oder ob sie sie nicht haben will.“  209, 16  (>Krieg zwischen West 
und Ost)

 
  Krieg; äusserer oder innerer Kampf: „Verkehrtes, oberflächliches Denken“ führt zu 
Elend und Krieg; das ist das „Karma des Materialismus.“ Bei Goethes „Faust“ oder 
Schillers Briefen über die ästhetische Erziehung geht es um das Veredeln und Überwinden; 
den inneren Kampf. Zu den „abgeschmackten amerikanischen Harmonien mit dem 
Weltenall“ gehört der äussere Kampf. 176, 345f  (>Ich als zweischneidiges Schwert)

  Krieg und äusserer Kampf als Verdrängung des anstehenden inneren Kampfes zwischen 
Weisheit und Liebe.   186, 280  (>Kampf, >Geisteskampf, >Wahrheitsbegriffe)

  Der theokratische Wahrheitsbegriff ist das Gottesurteil; die Wahrheit enthüllt sich erst im 
Geschehen. Sonst würde man keinen Krieg machen. Das ist eine Lebenstäuschung.  184, 
44ff   (>Wahrheit, >Lüge)

  „Zum Kriegführen und zu Revolutionen braucht man keine Ideen. Um Frieden zu halten, 
braucht man Ideen, sonst kommen Kriege und Revolutionen.“  185a, 212

 
  Krieg oder Dreigliederung: Durch die Dreigliederung „aber werden auch die 
internationalen geistigen Beziehungen und die Rechtsverhältnisse unabhängig von dem 
Weltwirtschaftsleben. Dadurch werden Konflikte, die sich auf einem Lebensgebiete 
ergeben, ausgeglichen von einem anderen aus.“ 24, 223 (>Dreigliederung und Ausland)

  (Zu den Kriegsursachen WK1:) „Wie anders wäre die Sache geworden, .. wenn das 
Verhältnis solcher Nachbarstaaten entsprechend der Dreigliederung gewesen wäre, wenn 
über die Grenze hinüber das Verhältnis ein rein politisches, auf demokratischer Grundlage 



beruhend und abgesondert gewesen wäre von den anderen Gliedern, gleich wie sonst eine 
Regierungsform ist. Wenn nun aber korrigierend, harmonisierend über die Grenze hinüber 
selbständig die wirtschaftlichen und geistigen Faktoren wirkten, da würde über das System 
der Staaten so etwas an Interessenharmonie und an Interessenverquickung ausgebreitet, wo 
immer das eine das andere korrigiert, wo nicht das eine einseitig eine Explosion 
herbeiführen kann.“  328, 96f

  Krieg und Kapitalismus – und Friedensschluss (1919): „Die Kriegswirtschaft hat in 
einer gewissen Weise den Kapitalismus bis zu seiner höchsten Höhe erhoben. Und sie 
konnte das dadurch, dass völlig an den wirklichen Bedürfnissen der Menschen 
vorbeigewirtschaftet wurde, indem nur für den Krieg gewirtschaftet wurde. .. dieser 
Kapitalismus hat, wenn das auch heute noch nicht so stark hervortritt, das Wirtschaftsleben 
über einen grossen Teil der zivilisierten Welt einfach ruiniert, er hat das Wirtschaftsleben 
unterhöhlt.“... „Wenn Sie .. den Kapitalismus herausbringen (wollen) aus der sozialen 
Ordnung, dann kann dasjenige, was als Friede oder Ausgleich .. zustandekommt, nicht 
irgend etwas sein, was abgeschlossen wird zwischen den Kapitalisten Mittel- und 
Osteuropas und den westlichen Kapitalisten .. dann wird es so sein, dass gerade durch den 
Friedensschluss der .. mittel- und osteuropäische Kapitalismus tatsächlich von der 
Bildfläche abtreten muss. Und das wird im Gefolge haben, dass auch in den Entente-Staaten
der Kapitalismus in einer wirklichen Weise bekämpft werden kann. Denn wenn es an 
irgendeinem Orte kein Kapital gibt und dennoch produktives Leben herrscht, .. dann muss 
man in ganz anderer Weise zu einer solchen produktiven Wirtschaft sich verhalten, als wenn
man die Hoffnung hat, dass der Kapitalismus wieder erstarkt und einem die 
Kriegsentschädigung zahlt oder dergleichen.“ 331, 93ff

  Krieg und Politik: „Man hat gesagt, sich immer wieder und wiederum auf einen 
Clausewitzschen Satz berufend: Die Kriegführung sei die Fortsetzung der Politik mit 
anderen Mitteln.“ Aber das hat ungefähr soviel Sinn, „als wenn man sagt: Die Scheidung ist
die Fortsetzung der Ehe mit anderen Mitteln.“   328, 98

 
  Die Abrüstungsidee ist als solche unfruchtbar.  Man muss konkret sehen, wer abrüsten 
kann, ohne gefährdet zu sein.   173b, 214f

  Krieg zwischen West und Ost: „Solange die Europäer und Amerikaner mit den Asiaten 
sich nur um wirtschaftliche Interessen unterhalten, so lange wird niemals Vertrauen unter 
den Asiaten Platz greifen, und man wird sich lange über Abrüstungsfragen und wie schön es
wäre, wenn keine Kriege geführt würden, unterhalten können. Der große Krieg wird geführt
werden zwischen Asien und dem Westen trotz aller Abrüstungskonferenzen, wenn nicht 
eines eintritt, wenn nicht die Asiaten vom Westen herkommend etwas sehen, was Geist des 
Westens ist, der ihnen deshalb leuchten kann und zu dem sie Vertrauen werden haben 
können, weil sie dafür Verständnis haben aus ihrer eigenen, obzwar in die Dekadenz 
gekommenen Geistigkeit heraus. An dem Verständnis dieser Sachlage hängt der Friede der 
Welt, nicht an jenen Unterhaltungen, die heute die äußeren Führer der Menschheit pflegen. 
Alles liegt heute an der Einsicht, dass es auf den Geist ankommt, der innerhalb der 
europäisch-amerikanischen Kultur verborgen ist, den man flieht, den man aus 
Bequemlichkeit nicht haben will .. Das heißt, die Menschheit muss selber entscheiden, ob 
sie die Spiritualität haben will, oder ob sie sie nicht haben will. Wird sie sie haben wollen, 
dann wird ein Fortschritt der Menschheit möglich sein. Wird sie sie nicht haben wollen, 

beruhend und abgesondert gewesen wäre von den anderen Gliedern, gleich wie sonst eine 
Regierungsform ist. Wenn nun aber korrigierend, harmonisierend über die Grenze hinüber 
selbständig die wirtschaftlichen und geistigen Faktoren wirkten, da würde über das System 
der Staaten so etwas an Interessenharmonie und an Interessenverquickung ausgebreitet, wo 
immer das eine das andere korrigiert, wo nicht das eine einseitig eine Explosion 
herbeiführen kann.“  328, 96f

  Krieg und Kapitalismus – und Friedensschluss (1919): „Die Kriegswirtschaft hat in 
einer gewissen Weise den Kapitalismus bis zu seiner höchsten Höhe erhoben. Und sie 
konnte das dadurch, dass völlig an den wirklichen Bedürfnissen der Menschen 
vorbeigewirtschaftet wurde, indem nur für den Krieg gewirtschaftet wurde. .. dieser 
Kapitalismus hat, wenn das auch heute noch nicht so stark hervortritt, das Wirtschaftsleben 
über einen grossen Teil der zivilisierten Welt einfach ruiniert, er hat das Wirtschaftsleben 
unterhöhlt.“... „Wenn Sie .. den Kapitalismus herausbringen (wollen) aus der sozialen 
Ordnung, dann kann dasjenige, was als Friede oder Ausgleich .. zustandekommt, nicht 
irgend etwas sein, was abgeschlossen wird zwischen den Kapitalisten Mittel- und 
Osteuropas und den westlichen Kapitalisten .. dann wird es so sein, dass gerade durch den 
Friedensschluss der .. mittel- und osteuropäische Kapitalismus tatsächlich von der 
Bildfläche abtreten muss. Und das wird im Gefolge haben, dass auch in den Entente-Staaten
der Kapitalismus in einer wirklichen Weise bekämpft werden kann. Denn wenn es an 
irgendeinem Orte kein Kapital gibt und dennoch produktives Leben herrscht, .. dann muss 
man in ganz anderer Weise zu einer solchen produktiven Wirtschaft sich verhalten, als wenn
man die Hoffnung hat, dass der Kapitalismus wieder erstarkt und einem die 
Kriegsentschädigung zahlt oder dergleichen.“ 331, 93ff

  Krieg und Politik: „Man hat gesagt, sich immer wieder und wiederum auf einen 
Clausewitzschen Satz berufend: Die Kriegführung sei die Fortsetzung der Politik mit 
anderen Mitteln.“ Aber das hat ungefähr soviel Sinn, „als wenn man sagt: Die Scheidung ist
die Fortsetzung der Ehe mit anderen Mitteln.“   328, 98

 
  Die Abrüstungsidee ist als solche unfruchtbar.  Man muss konkret sehen, wer abrüsten 
kann, ohne gefährdet zu sein.   173b, 214f

  Krieg zwischen West und Ost: „Solange die Europäer und Amerikaner mit den Asiaten 
sich nur um wirtschaftliche Interessen unterhalten, so lange wird niemals Vertrauen unter 
den Asiaten Platz greifen, und man wird sich lange über Abrüstungsfragen und wie schön es
wäre, wenn keine Kriege geführt würden, unterhalten können. Der große Krieg wird geführt
werden zwischen Asien und dem Westen trotz aller Abrüstungskonferenzen, wenn nicht 
eines eintritt, wenn nicht die Asiaten vom Westen herkommend etwas sehen, was Geist des 
Westens ist, der ihnen deshalb leuchten kann und zu dem sie Vertrauen werden haben 
können, weil sie dafür Verständnis haben aus ihrer eigenen, obzwar in die Dekadenz 
gekommenen Geistigkeit heraus. An dem Verständnis dieser Sachlage hängt der Friede der 
Welt, nicht an jenen Unterhaltungen, die heute die äußeren Führer der Menschheit pflegen. 
Alles liegt heute an der Einsicht, dass es auf den Geist ankommt, der innerhalb der 
europäisch-amerikanischen Kultur verborgen ist, den man flieht, den man aus 
Bequemlichkeit nicht haben will .. Das heißt, die Menschheit muss selber entscheiden, ob 
sie die Spiritualität haben will, oder ob sie sie nicht haben will. Wird sie sie haben wollen, 
dann wird ein Fortschritt der Menschheit möglich sein. Wird sie sie nicht haben wollen, 



dann ist der Untergang des Abendlandes besiegelt, dann wird unter den furchtbarsten 
Katastrophen eine ganz andere Fortentwickelung der Menschheit stattfinden müssen, als 
sich viele heute träumen lassen.“   209, 13f

  
  Kriegswirtschaft: Der abnorme Verbrauch der Kriegsindustrie ist vergleichbar mit dem 
des Rentiers und unter Umständen gut zur Herstellung des wirtschaftlichen 
Gleichgewichtes, „wenn die Bodenproduktion einen grösseren Ertrag liefert, als 
normalerweise aufgebraucht werden kann von der anderen Bevölkerung.“  NÖS, 53

 
  Krisen: „Diese Krisen sind vielfach studiert worden. Im Marxismus zum Beispiel spielt 
die Krisentheorie eine große Rolle. Der Fehler besteht darin, dass man die Krisen auf 
eindeutige Ursachenreihen zurückführt, während sie in Wirklichkeit auf zwei 
Unterströmungen zurückzuführen sind. Es kann sein, dass das Kapital überschüssig ist, 
dann führt es dazu, indem es als Überschüssiges zirkuliert, dass Krisen entstehen. Es kann 
aber auch sein, dass zu wenig Kapital da ist, dann führt das auch zu Krisen. Und diese 
Krisen sind von verschiedener Wesenheit.“  83, 303  (>Kapitalismus)

  Kritik der Verhältnisse: Woodrow Wilson „hat es ausgesprochen: Der Grundschaden der 
neueren Entwickelung liegt darinnen, dass zwar die wirtschaftlichen Verhältnisse 
fortgeschritten sind, dass die Menschen sich das wirtschaftliche Leben nach ihren geheimen
Machtverhältnissen gestaltet haben, dass aber die Ideen des Rechtes, die Ideen des 
politischen Gemeinschaftslebens nicht nachgekommen sind, dass sie auf einem früheren 
Standpunkte zurückgeblieben sind. (…) Fast bis zur Wortwörtlichkeit stimmt Woodrow 
Wilsons Kritik der heutigen Gesellschaftsordnung überein mit dem, was selbst Lenin und 
Trotzki sagen, die Totengräber der gegenwärtigen Zivilisation .. Woodrow Wilson, der sich 
ganz gewiß immer den Aufbau anders gedacht hat als diese Zerstörer .. Und sonderbar, 
versucht man das dann zum Positiven zu wenden, versucht man zu prüfen, was Woodrow 
Wilson beigebracht hat, um nun eine soziale Struktur, eine Struktur des sozialen 
Organismus hervorzurufen: man findet kaum irgendwelche Antwort! .. jedenfalls nicht eine 
Antwort auf die Frage: Wie muss das Recht, wie müssen die politischen Begriffe, Ideen, die
politischen Impulse gestaltet werden, damit sie die Forderungen des modernen 
Wirtschaftslebens beherrschen können, damit man hineindringen kann in dieses moderne 
Wirtschaftsleben? - Hier sieht man, wie aus dem neueren Leben heraus selbst das zweite 
Glied der sozialen Frage entspringt: diese soziale Frage als eine Rechtsfrage.“  332a, 19f  

  Kritische Besonnenheit: „Kritische Besonnenheit ist demnach das Gegenteil von 
Naivität. Wir nennen ein Verhalten kritisch, das sich der Gesetze der eigenen Tätigkeit 
bemächtigt, um deren Sicherheit und Grenzen kennenzulernen.“   3, 48

  Kultur als „Nahrung“ für den sozialen Organismus.   192, 50 (>Sozialer Organismus; 
Hunger, >Reinkarnation und Wein)

  Kultur der Mitte: Der altorientalische Mensch der Urzeit hatte das himmlisch-göttliche 
Vorbild des Menschen. Das verdunkelte sich allmählich .. Es blieb ein Schattenbild .. Es 
blieb zurück die Ohnmacht, den Menschen zu betrachten, der da Nachbild ist, .. er hat auch 
heute noch keinen Sinn dafür, wirklich einzugehen auf den Menschen, wie er ist zwischen 
Geburt und Tod. .. Das blieb vorbehalten der Kultur, die ich nennen möchte die Kultur der 
Mitte. .. Diese Kultur der Mitte kommt mehr vom Süden herauf, ergreift das spätere 

dann ist der Untergang des Abendlandes besiegelt, dann wird unter den furchtbarsten 
Katastrophen eine ganz andere Fortentwickelung der Menschheit stattfinden müssen, als 
sich viele heute träumen lassen.“   209, 13f

  
  Kriegswirtschaft: Der abnorme Verbrauch der Kriegsindustrie ist vergleichbar mit dem 
des Rentiers und unter Umständen gut zur Herstellung des wirtschaftlichen 
Gleichgewichtes, „wenn die Bodenproduktion einen grösseren Ertrag liefert, als 
normalerweise aufgebraucht werden kann von der anderen Bevölkerung.“  NÖS, 53

 
  Krisen: „Diese Krisen sind vielfach studiert worden. Im Marxismus zum Beispiel spielt 
die Krisentheorie eine große Rolle. Der Fehler besteht darin, dass man die Krisen auf 
eindeutige Ursachenreihen zurückführt, während sie in Wirklichkeit auf zwei 
Unterströmungen zurückzuführen sind. Es kann sein, dass das Kapital überschüssig ist, 
dann führt es dazu, indem es als Überschüssiges zirkuliert, dass Krisen entstehen. Es kann 
aber auch sein, dass zu wenig Kapital da ist, dann führt das auch zu Krisen. Und diese 
Krisen sind von verschiedener Wesenheit.“  83, 303  (>Kapitalismus)

  Kritik der Verhältnisse: Woodrow Wilson „hat es ausgesprochen: Der Grundschaden der 
neueren Entwickelung liegt darinnen, dass zwar die wirtschaftlichen Verhältnisse 
fortgeschritten sind, dass die Menschen sich das wirtschaftliche Leben nach ihren geheimen
Machtverhältnissen gestaltet haben, dass aber die Ideen des Rechtes, die Ideen des 
politischen Gemeinschaftslebens nicht nachgekommen sind, dass sie auf einem früheren 
Standpunkte zurückgeblieben sind. (…) Fast bis zur Wortwörtlichkeit stimmt Woodrow 
Wilsons Kritik der heutigen Gesellschaftsordnung überein mit dem, was selbst Lenin und 
Trotzki sagen, die Totengräber der gegenwärtigen Zivilisation .. Woodrow Wilson, der sich 
ganz gewiß immer den Aufbau anders gedacht hat als diese Zerstörer .. Und sonderbar, 
versucht man das dann zum Positiven zu wenden, versucht man zu prüfen, was Woodrow 
Wilson beigebracht hat, um nun eine soziale Struktur, eine Struktur des sozialen 
Organismus hervorzurufen: man findet kaum irgendwelche Antwort! .. jedenfalls nicht eine 
Antwort auf die Frage: Wie muss das Recht, wie müssen die politischen Begriffe, Ideen, die
politischen Impulse gestaltet werden, damit sie die Forderungen des modernen 
Wirtschaftslebens beherrschen können, damit man hineindringen kann in dieses moderne 
Wirtschaftsleben? - Hier sieht man, wie aus dem neueren Leben heraus selbst das zweite 
Glied der sozialen Frage entspringt: diese soziale Frage als eine Rechtsfrage.“  332a, 19f  

  Kritische Besonnenheit: „Kritische Besonnenheit ist demnach das Gegenteil von 
Naivität. Wir nennen ein Verhalten kritisch, das sich der Gesetze der eigenen Tätigkeit 
bemächtigt, um deren Sicherheit und Grenzen kennenzulernen.“   3, 48

  Kultur als „Nahrung“ für den sozialen Organismus.   192, 50 (>Sozialer Organismus; 
Hunger, >Reinkarnation und Wein)

  Kultur der Mitte: Der altorientalische Mensch der Urzeit hatte das himmlisch-göttliche 
Vorbild des Menschen. Das verdunkelte sich allmählich .. Es blieb ein Schattenbild .. Es 
blieb zurück die Ohnmacht, den Menschen zu betrachten, der da Nachbild ist, .. er hat auch 
heute noch keinen Sinn dafür, wirklich einzugehen auf den Menschen, wie er ist zwischen 
Geburt und Tod. .. Das blieb vorbehalten der Kultur, die ich nennen möchte die Kultur der 
Mitte. .. Diese Kultur der Mitte kommt mehr vom Süden herauf, ergreift das spätere 



Griechenland, ergreift namentlich die römische Welt. Während alles dasjenige, was ich 
bisher charakterisiert habe für den Orient, ein Schauen war, wird dasjenige, was da vom 
Süden her kommt, das spätere Griechentum ergreift, in der römischen Welt seine besondere 
Ausbildung erfährt, was da zur Kultur der Mitte wird .., eine juristische, dialektische, 
intellektuelle, eine denkerische Kultur, nicht eine Kultur des Schauens, sondern eine 
denkerische Kultur. Diese denkerische Kultur ist insbesondere geeignet, den Menschen zu 
betrachten in seinem Leben zwischen Geburt und Tod. Nachdem sie ihre Vorstadien 
durchgemacht hatte im späteren Griechentum, nachdem sie ganz derb, brutal aufgetreten 
war im Römertum, sich dann erhalten hat durch die Sprache des Römertums, die lateinische
Sprache, die für das Mittelalter noch die Sprache der Wissenschaft war, hat diese 
dialektische, diese intellektuelle Kultur einen Höhepunkt erlangt in der mitteleuropäischen 
Kulturgrösse, die man um die Wende des 18. zum 19. Jahrhundert erlebte in Schiller, 
Goethe, Herder, und ja auch in den Philosophen Fichte, Schelling und Hegel. .. Diese 
Geister sind gross und bedeutsam im Erkennen des Menschen zwischen Geburt und Tod. 
Für diesen Menschen fordern sie eine Totalerkenntnis. .. Nichts finden Sie bei Hegel von 
einem vorgeburtlichen, himmlisch-göttlichen Menschen. Nichts finden Sie selbst bei Hegel 
von einem Menschen nach dem Tode. .. Das ist alles wie ausgestrichen in dieser großen 
Kultur .. . Was über den Menschen als ein leibfreies Wesen in dieser Zeit gesprochen 
worden ist, das war ja altes Erbgut des Orients, das war nicht herausgequollen aus der 
eigenen Erkenntnis. Es war Tradition. Es war aufs höchste gespannt in diesem Erkennen der
europäischen Mitte die Erkenntniskraft, die sich auf das Geistig-Seelische auch im 
Menschen richtete, aber zu gleicher Zeit sich richtete auf das Leiblich-Physische. Aber 
diese Spannung ging nicht über das Leben hinaus, das sich zwischen Geburt und Tod 
abspielt.
Im Westen bereitete sich in der verschiedensten Weise vor ein anderes Leben, ein Leben, 
welches, wenn es sich später einmal weiter entwickeln wird, in anderer Art das Geistige 
hereinbringen wird, das leibfrei ist. .. so wie hereinstieg in den alten Orientalen dasjenige, 
was im leibfreien Zustand als das Geistig-Seelische des Kosmos erlebt worden ist, so wird 
einmal heraufsteigen aus den Untergründen im Westen dasjenige, was da in den 
Untergründen heute unbewusst erlebt wird. Da werden auch Imaginationen 
heraufkommen.“  197, 154ff  

  Kultur statt Rasse: „Wir leben im Zeitraum der Kulturepochen. (..) Heute hat der 
Kulturbegriff den Rassenbegriff abgelöst.“  

  Kultur, unsittliche verbieten?: „Der Ruf nach einer Gesetzgebung gegen unsittliche 
Kunst - und seien es selbst Kinostücke -, der drückt nichts anderes aus als die Ohnmacht des
Geistesleben, Herr zu werden über diese Dinge. Im freien Geistesleben wird das 
Geistesleben eine solche Macht haben, dass tatsächlich die Menschen aus Überzeugung 
nicht in das Kino hineingehen werden. .. Aber mit dem, was wir heute als Wissenschaft in 
die Welt hinaustragen, mit dem pflegen wir natürlich nicht jene Instinkte, die vor den 
unsittlichen Kinos Reissaus nehmen.“ 337b, 245f

  Kulturfortschritt durch ersparte Arbeit >Wert 1 und Wert 2

  Kulturrat: „Deshalb ist es des Bundes für Dreigliederung .. allerernsteste Sorge, dass sich
hinzugeselle zu der wirtschaftlichen Bewegung, innerhalb welcher wir als Bund für 

Griechenland, ergreift namentlich die römische Welt. Während alles dasjenige, was ich 
bisher charakterisiert habe für den Orient, ein Schauen war, wird dasjenige, was da vom 
Süden her kommt, das spätere Griechentum ergreift, in der römischen Welt seine besondere 
Ausbildung erfährt, was da zur Kultur der Mitte wird .., eine juristische, dialektische, 
intellektuelle, eine denkerische Kultur, nicht eine Kultur des Schauens, sondern eine 
denkerische Kultur. Diese denkerische Kultur ist insbesondere geeignet, den Menschen zu 
betrachten in seinem Leben zwischen Geburt und Tod. Nachdem sie ihre Vorstadien 
durchgemacht hatte im späteren Griechentum, nachdem sie ganz derb, brutal aufgetreten 
war im Römertum, sich dann erhalten hat durch die Sprache des Römertums, die lateinische
Sprache, die für das Mittelalter noch die Sprache der Wissenschaft war, hat diese 
dialektische, diese intellektuelle Kultur einen Höhepunkt erlangt in der mitteleuropäischen 
Kulturgrösse, die man um die Wende des 18. zum 19. Jahrhundert erlebte in Schiller, 
Goethe, Herder, und ja auch in den Philosophen Fichte, Schelling und Hegel. .. Diese 
Geister sind gross und bedeutsam im Erkennen des Menschen zwischen Geburt und Tod. 
Für diesen Menschen fordern sie eine Totalerkenntnis. .. Nichts finden Sie bei Hegel von 
einem vorgeburtlichen, himmlisch-göttlichen Menschen. Nichts finden Sie selbst bei Hegel 
von einem Menschen nach dem Tode. .. Das ist alles wie ausgestrichen in dieser großen 
Kultur .. . Was über den Menschen als ein leibfreies Wesen in dieser Zeit gesprochen 
worden ist, das war ja altes Erbgut des Orients, das war nicht herausgequollen aus der 
eigenen Erkenntnis. Es war Tradition. Es war aufs höchste gespannt in diesem Erkennen der
europäischen Mitte die Erkenntniskraft, die sich auf das Geistig-Seelische auch im 
Menschen richtete, aber zu gleicher Zeit sich richtete auf das Leiblich-Physische. Aber 
diese Spannung ging nicht über das Leben hinaus, das sich zwischen Geburt und Tod 
abspielt.
Im Westen bereitete sich in der verschiedensten Weise vor ein anderes Leben, ein Leben, 
welches, wenn es sich später einmal weiter entwickeln wird, in anderer Art das Geistige 
hereinbringen wird, das leibfrei ist. .. so wie hereinstieg in den alten Orientalen dasjenige, 
was im leibfreien Zustand als das Geistig-Seelische des Kosmos erlebt worden ist, so wird 
einmal heraufsteigen aus den Untergründen im Westen dasjenige, was da in den 
Untergründen heute unbewusst erlebt wird. Da werden auch Imaginationen 
heraufkommen.“  197, 154ff  

  Kultur statt Rasse: „Wir leben im Zeitraum der Kulturepochen. (..) Heute hat der 
Kulturbegriff den Rassenbegriff abgelöst.“  

  Kultur, unsittliche verbieten?: „Der Ruf nach einer Gesetzgebung gegen unsittliche 
Kunst - und seien es selbst Kinostücke -, der drückt nichts anderes aus als die Ohnmacht des
Geistesleben, Herr zu werden über diese Dinge. Im freien Geistesleben wird das 
Geistesleben eine solche Macht haben, dass tatsächlich die Menschen aus Überzeugung 
nicht in das Kino hineingehen werden. .. Aber mit dem, was wir heute als Wissenschaft in 
die Welt hinaustragen, mit dem pflegen wir natürlich nicht jene Instinkte, die vor den 
unsittlichen Kinos Reissaus nehmen.“ 337b, 245f

  Kulturfortschritt durch ersparte Arbeit >Wert 1 und Wert 2

  Kulturrat: „Deshalb ist es des Bundes für Dreigliederung .. allerernsteste Sorge, dass sich
hinzugeselle zu der wirtschaftlichen Bewegung, innerhalb welcher wir als Bund für 



Dreigliederung stehen, eine Strömung des geistigen Lebens – ob man das nun „Kulturrat“ 
oder „geistigen Rat“ oder wie immer nenne, das ist gleichgültig -, dass sich hinzugeselle 
eine möglichst grosse Zahl von Menschen, .. denen die Neubildung vor allem unseres 
Schul- und unseres Erziehungswesens auf der Seele liegt ... Auch da werden wir uns nicht 
in irgendeinem selbstgemachten Dogma versteifen, sondern zugänglich sein für alles, was 
aus sachverständigem Sinne herauskommen kann.“   330, 268f   (>Geistesleben, freies, 
>Räterepublik)

  „Wenn bliebe die blosse materialistische wirtschaftliche Auffassung der proletarischen 
Frage, so würde zurückbleiben die Entmenschtheit des Geisteslebens. Vor dieser Gefahr 
stehen wir, wenn nicht diejenigen, welche Herz und Sinn haben für das Geistesleben, sich 
auf den Boden stellen, dieses Geistesleben selbst zu befreien. Und dieses Geistesleben kann 
nur befreit werden, wenn wir .. wirklich durch einen ernsthaften Kulturrat eine 
Neugliederung gerade des Geisteslebens herbeiführen.“  Die geistige Arbeit darf nicht „eine
Sklavin des Wirtschafts- oder Staatslebens“ bleiben, sondern muss sich „auf ihre eigenen 
Füsse stellen.“  Durch einen Kulturrat sollen die „Erfordernisse“ erforscht werden, „die für 
den Neuaufbau unseres Geisteslebens notwendig sind.“  332b, 105f

  „Da muss dann der Bund für Dreigliederung durch seinen Kulturrat zeigen: Und wenn Ihr 
engelähnliche Wesen wäret, wir nehmen nie ein Schulgesetz aus den Händen des Staates 
entgegen. .. Man muss den Leuten zeigen, dass dadurch die Menschen nicht wieder zu 
Analphabeten werden, wenn die Schule frei von staatlicher Leitung wird, dass auch nicht 
neue Ständeschulen entstehen werden und so weiter.“ Es geht um eine freie Einheitsschule 
ohne Staatsaufsicht. Als zweites muss man das „scheussliche Berechtigungswesen“ aus den 
höheren Schulen herausbekommen. „Die Hochschulen haben zu sagen: Wir wollen diese 
und jene Menschen in unsere Reihen bekommen ..“ Heute haben die Staaten durch die 
Staatsprüfungen „ihre Fangarme nach den Hochschulen ausgestreckt.“ Früher konnte gesagt
werden: „Das ist ein Mediziner, der hat an der Universität Montpellier studiert; das ist eine 
gute Hochschule! - Heute wird alles abstrahiert. Also die Forderung: autonome 
Hochschulen, Abschaffung aller Staatsprüfungen. - Wenn der Staat Leute braucht, soll er sie
sich prüfen.“  332b, 115f

  Kulturräte müssten eine „Diskussion über unsere Kulturschäden .. schaffen“. Wenn etwa 
Professoren an technischen Hochschulen schlecht bezahlt werden, dann werden sie 
Ehrendoktor und von einem „Industriellen oder Kommerziellen“ über eine Stiftung 
finanziert. „Diese „Doktoren des Mammons“ also, die zeigen doch ganz deutlich, dass 
etwas Unmoralisches sogar schon hinüberspielt aus dem Wirtschaftsleben in unser 
Geistesleben.“ Diejenigen, die die Schäden bei der Ausbildung kennen, „man sieht sie nicht 
in den Parlamenten .. sie schreiben höchstens für Fachzeitschriften. .. Man sieht die 
Techniker dort nicht, wo ein sachgemässes Urteil abgegeben werden sollte. .. da findet man 
nicht die Techniker, da findet man bloss die Juristen. - Das sind eben die Nachzügler des 
alten Staatssystems.“  332b, 171f  (>Schule und Hochschule) 

  (Aus einem Zeitungsbericht zum vorangegangenen Vortrag Rudolf Steiners von Hermann 
Heisler, erschienen in: Tübinger Chronik, 7. Juni 1919) Für die geistigen Arbeiter im 
Besonderen, aber auch für alle anderen, wird es sich weiter darum handeln, sich dem neu 
gegründeten Kulturrat anzuschliessen, dessen Aufruf lautet:
An alle Menschen! Jahrhundertelang diente unser Kulturleben (Schule, Wissenschaft,

Dreigliederung stehen, eine Strömung des geistigen Lebens – ob man das nun „Kulturrat“ 
oder „geistigen Rat“ oder wie immer nenne, das ist gleichgültig -, dass sich hinzugeselle 
eine möglichst grosse Zahl von Menschen, .. denen die Neubildung vor allem unseres 
Schul- und unseres Erziehungswesens auf der Seele liegt ... Auch da werden wir uns nicht 
in irgendeinem selbstgemachten Dogma versteifen, sondern zugänglich sein für alles, was 
aus sachverständigem Sinne herauskommen kann.“   330, 268f   (>Geistesleben, freies, 
>Räterepublik)

  „Wenn bliebe die blosse materialistische wirtschaftliche Auffassung der proletarischen 
Frage, so würde zurückbleiben die Entmenschtheit des Geisteslebens. Vor dieser Gefahr 
stehen wir, wenn nicht diejenigen, welche Herz und Sinn haben für das Geistesleben, sich 
auf den Boden stellen, dieses Geistesleben selbst zu befreien. Und dieses Geistesleben kann 
nur befreit werden, wenn wir .. wirklich durch einen ernsthaften Kulturrat eine 
Neugliederung gerade des Geisteslebens herbeiführen.“  Die geistige Arbeit darf nicht „eine
Sklavin des Wirtschafts- oder Staatslebens“ bleiben, sondern muss sich „auf ihre eigenen 
Füsse stellen.“  Durch einen Kulturrat sollen die „Erfordernisse“ erforscht werden, „die für 
den Neuaufbau unseres Geisteslebens notwendig sind.“  332b, 105f

  „Da muss dann der Bund für Dreigliederung durch seinen Kulturrat zeigen: Und wenn Ihr 
engelähnliche Wesen wäret, wir nehmen nie ein Schulgesetz aus den Händen des Staates 
entgegen. .. Man muss den Leuten zeigen, dass dadurch die Menschen nicht wieder zu 
Analphabeten werden, wenn die Schule frei von staatlicher Leitung wird, dass auch nicht 
neue Ständeschulen entstehen werden und so weiter.“ Es geht um eine freie Einheitsschule 
ohne Staatsaufsicht. Als zweites muss man das „scheussliche Berechtigungswesen“ aus den 
höheren Schulen herausbekommen. „Die Hochschulen haben zu sagen: Wir wollen diese 
und jene Menschen in unsere Reihen bekommen ..“ Heute haben die Staaten durch die 
Staatsprüfungen „ihre Fangarme nach den Hochschulen ausgestreckt.“ Früher konnte gesagt
werden: „Das ist ein Mediziner, der hat an der Universität Montpellier studiert; das ist eine 
gute Hochschule! - Heute wird alles abstrahiert. Also die Forderung: autonome 
Hochschulen, Abschaffung aller Staatsprüfungen. - Wenn der Staat Leute braucht, soll er sie
sich prüfen.“  332b, 115f

  Kulturräte müssten eine „Diskussion über unsere Kulturschäden .. schaffen“. Wenn etwa 
Professoren an technischen Hochschulen schlecht bezahlt werden, dann werden sie 
Ehrendoktor und von einem „Industriellen oder Kommerziellen“ über eine Stiftung 
finanziert. „Diese „Doktoren des Mammons“ also, die zeigen doch ganz deutlich, dass 
etwas Unmoralisches sogar schon hinüberspielt aus dem Wirtschaftsleben in unser 
Geistesleben.“ Diejenigen, die die Schäden bei der Ausbildung kennen, „man sieht sie nicht 
in den Parlamenten .. sie schreiben höchstens für Fachzeitschriften. .. Man sieht die 
Techniker dort nicht, wo ein sachgemässes Urteil abgegeben werden sollte. .. da findet man 
nicht die Techniker, da findet man bloss die Juristen. - Das sind eben die Nachzügler des 
alten Staatssystems.“  332b, 171f  (>Schule und Hochschule) 

  (Aus einem Zeitungsbericht zum vorangegangenen Vortrag Rudolf Steiners von Hermann 
Heisler, erschienen in: Tübinger Chronik, 7. Juni 1919) Für die geistigen Arbeiter im 
Besonderen, aber auch für alle anderen, wird es sich weiter darum handeln, sich dem neu 
gegründeten Kulturrat anzuschliessen, dessen Aufruf lautet:
An alle Menschen! Jahrhundertelang diente unser Kulturleben (Schule, Wissenschaft,



Kunst und Religion) dem Staat und der Wirtschaft. Gesetzesparagraphen und Verordnungen 
machten uns zu ideenlosen unselbstständigen Wesen. Eingespannt in das einseitige 
Wirtschaftsleben war hoch und nieder. Ein politisch gänzlich ungeschultes Volk — so traf 
uns die Weltkriegskatastrophe. Der Zusammenbruch war die Folge. Mangelnde soziale 
Erkenntnis der führenden Klasse übersah die Notwendigkeiten für das besitzlose Proletariat,
das nur die Brocken der Kultur-Errungenschaften bekam, im Übrigen sich verbrauchte im 
Kampf um seine Existenz. Von der Revolution erhoffte das Proletariat Befreiung vom 
seelenverödenden Kapitalismus. Innerhalb des Wirtschaftslebens allein in der 
wirtschaftlichen Besserstellung sucht es sein Heil. In Wahrheit ringt jedoch der Drang nach 
Menschenwürde zum Durchbruch. Nur auf dem Kulturgebiet durch Schulung und Bildung 
des Geistes ist erreichbar das grosse Ziel. Drohend steht vor uns die erschreckende Gefahr, 
versklavt werde neuerdings das Kulturleben, indem Geistesprodukte zur Ware gestempelt 
werden. Das darf nicht geschehen, soll nicht untergehen die Menschheits-Kultur. Frei auf 
sich selbst gestellt muss werden das ganze Geistesleben in eigener Selbstverwaltung. Sie 
nur kann segensvoll befruchten Wirtschafts- und politisches Leben. So nur wird möglich die
wahre Ausbildung der wirklich Tüchtigen. Wie auf der einen Seite das Wirtschaftsleben 
durch die Betriebsräteschaft, so muss auf der andern Seite das Geistesleben durch einen 
Kulturrat verwaltet werden. In dem müssen sich alle die Menschen zusammenfinden, 
welche ernstlich gewillt sind, ein jeder an seiner Stelle, das Geistesleben zu erneuern und 
mitzuarbeiten daran, dass es, frei von den Einflüssen des Staates und den Interessen der 
Wirtschaft, seinen eigenen Gesetzen folgen kann. — Geistesarbeiter ist jeder, der nach 
wahrem Menschentum ringt. Im Kulturrat ist sein Arbeitsplatz. Ob er in der alten Ordnung 
auf politischem Feld, auf Wirtschaftsboden oder Kulturgebiet tätig, ob Proletarier oder 
Nichtproletarier —, jeder trete sofort bei, ehe es zu spät ist!! Die Zeit ist ernst!! In dieser 
Gründung haben wir den Keim zum Aufbau eines freien Geisteslebens. Für alle diese 
Organisationen ist der Unterzeichnete bereit, Zuschriften entgegenzunehmen und nach 
Stuttgart weiterzuleiten.  Hermann Heisler 336, 251f

  Nicht nur die physische Arbeit muss des Warencharakters entkleidet werden, sonst würde 
die geistige Menschenkraft zur Ware. Die geistige Arbeit muss auf ihre eigenen Füsse 
gestellt werden und nicht eine Sklavin des Wirtschafts- oder Staatslebens sein. Ein Kulturrat
ist eine Forderung allerersten Ranges.  337a, 96f  (>Leistung, geistige)

  „Wenn es auf die durch das Vertrauen getragene Tüchtigkeit ankommen sollte, nicht auf 
die vom Staate abgestempelte Tüchtigkeit, dann würden sie sehr bald nicht mehr auf ihren 
kurulischen Stühlen sitzen. Das ist dasjenige, was nach allen Seiten die Leute so schnell hat 
verduften lassen vor unserem Kulturrats-Aufruf, dass noch - bildlich vorgestellt - die Frack-
und Rockschösse weit, weit im Winde geflogen sind von der Schnelligkeit, mit der sie 
Reissaus genommen haben, als wir sie aufforderten zu einem freien Geistesleben.“ 337b, 
217

  Kulturzyklen: Die brahmanische Kultur erreicht ihren Höhepunkt, muss aber wieder 
zurückgehen, „weil sie ihre Kultur gesucht hat auf dem Gebiete der Nichtanerkennung der 
Materie.“ In einem neuen Zyklus erobert die altpersische Kultur den Erdball „dadurch, dass 
sie die Materie anerkennt, allerdings als eine dem Menschen widerstrebende Macht, die der 
Mensch durch seine Arbeit bezwingt; und wiederum erreicht diese Kultur ihren Höhepunkt, 
und versinkt in Dekadenz. Aber eine neue Kultur steigt herauf, die ägyptisch-chaldäisch-
assyrisch-babylonische, die nicht mehr bloß die Materie anerkennt, sondern die die Materie 

Kunst und Religion) dem Staat und der Wirtschaft. Gesetzesparagraphen und Verordnungen 
machten uns zu ideenlosen unselbstständigen Wesen. Eingespannt in das einseitige 
Wirtschaftsleben war hoch und nieder. Ein politisch gänzlich ungeschultes Volk — so traf 
uns die Weltkriegskatastrophe. Der Zusammenbruch war die Folge. Mangelnde soziale 
Erkenntnis der führenden Klasse übersah die Notwendigkeiten für das besitzlose Proletariat,
das nur die Brocken der Kultur-Errungenschaften bekam, im Übrigen sich verbrauchte im 
Kampf um seine Existenz. Von der Revolution erhoffte das Proletariat Befreiung vom 
seelenverödenden Kapitalismus. Innerhalb des Wirtschaftslebens allein in der 
wirtschaftlichen Besserstellung sucht es sein Heil. In Wahrheit ringt jedoch der Drang nach 
Menschenwürde zum Durchbruch. Nur auf dem Kulturgebiet durch Schulung und Bildung 
des Geistes ist erreichbar das grosse Ziel. Drohend steht vor uns die erschreckende Gefahr, 
versklavt werde neuerdings das Kulturleben, indem Geistesprodukte zur Ware gestempelt 
werden. Das darf nicht geschehen, soll nicht untergehen die Menschheits-Kultur. Frei auf 
sich selbst gestellt muss werden das ganze Geistesleben in eigener Selbstverwaltung. Sie 
nur kann segensvoll befruchten Wirtschafts- und politisches Leben. So nur wird möglich die
wahre Ausbildung der wirklich Tüchtigen. Wie auf der einen Seite das Wirtschaftsleben 
durch die Betriebsräteschaft, so muss auf der andern Seite das Geistesleben durch einen 
Kulturrat verwaltet werden. In dem müssen sich alle die Menschen zusammenfinden, 
welche ernstlich gewillt sind, ein jeder an seiner Stelle, das Geistesleben zu erneuern und 
mitzuarbeiten daran, dass es, frei von den Einflüssen des Staates und den Interessen der 
Wirtschaft, seinen eigenen Gesetzen folgen kann. — Geistesarbeiter ist jeder, der nach 
wahrem Menschentum ringt. Im Kulturrat ist sein Arbeitsplatz. Ob er in der alten Ordnung 
auf politischem Feld, auf Wirtschaftsboden oder Kulturgebiet tätig, ob Proletarier oder 
Nichtproletarier —, jeder trete sofort bei, ehe es zu spät ist!! Die Zeit ist ernst!! In dieser 
Gründung haben wir den Keim zum Aufbau eines freien Geisteslebens. Für alle diese 
Organisationen ist der Unterzeichnete bereit, Zuschriften entgegenzunehmen und nach 
Stuttgart weiterzuleiten.  Hermann Heisler 336, 251f

  Nicht nur die physische Arbeit muss des Warencharakters entkleidet werden, sonst würde 
die geistige Menschenkraft zur Ware. Die geistige Arbeit muss auf ihre eigenen Füsse 
gestellt werden und nicht eine Sklavin des Wirtschafts- oder Staatslebens sein. Ein Kulturrat
ist eine Forderung allerersten Ranges.  337a, 96f  (>Leistung, geistige)

  „Wenn es auf die durch das Vertrauen getragene Tüchtigkeit ankommen sollte, nicht auf 
die vom Staate abgestempelte Tüchtigkeit, dann würden sie sehr bald nicht mehr auf ihren 
kurulischen Stühlen sitzen. Das ist dasjenige, was nach allen Seiten die Leute so schnell hat 
verduften lassen vor unserem Kulturrats-Aufruf, dass noch - bildlich vorgestellt - die Frack-
und Rockschösse weit, weit im Winde geflogen sind von der Schnelligkeit, mit der sie 
Reissaus genommen haben, als wir sie aufforderten zu einem freien Geistesleben.“ 337b, 
217

  Kulturzyklen: Die brahmanische Kultur erreicht ihren Höhepunkt, muss aber wieder 
zurückgehen, „weil sie ihre Kultur gesucht hat auf dem Gebiete der Nichtanerkennung der 
Materie.“ In einem neuen Zyklus erobert die altpersische Kultur den Erdball „dadurch, dass 
sie die Materie anerkennt, allerdings als eine dem Menschen widerstrebende Macht, die der 
Mensch durch seine Arbeit bezwingt; und wiederum erreicht diese Kultur ihren Höhepunkt, 
und versinkt in Dekadenz. Aber eine neue Kultur steigt herauf, die ägyptisch-chaldäisch-
assyrisch-babylonische, die nicht mehr bloß die Materie anerkennt, sondern die die Materie 



durchdringt mit menschlicher Intelligenz, wo die Bahnen der Sterne erforscht werden, wo 
Bauten aufgeführt werden gemäß dem, was man aus der Sternenweisheit gewonnen hatte, 
indem menschliche Bebauungen der Erde nach Gesetzen der Geometrie angelegt werden. 
Die Materie ist jetzt nicht mehr bloß eine widerstrebende Macht, sondern sie wird 
umgegossen und umgeformt zu dem Geistigen.“ Dann die griechisch-lateinische Kultur: In  
der griechischen Kunst gestaltet der Mensch die Materie so um, „dass er sein eigenes 
Abbild in sie hineingeformt hat, wo der Mensch zur Überwindung der Materie durch die 
Schönheit gelangt. .. Die menschliche Persönlichkeit wird als der höchste Ausdruck der 
Schönheit in der griechischen Kunst verherrlicht. Und mit der römischen Kultur sehen wir 
hinzukommen den Rechtsbegriff der Persönlichkeit. .. Das Gesetzbuch des Hammurabi ist 
etwas ganz anderes, als das, was in Rom geschaffen worden ist als Jurisprudenz. Das ist ein 
eigentlich römisches Produkt, denn die Jurisprudenz tauchte da auf, wo die einzelne 
Persönlichkeit sich auch im Recht ihr Abbild schafft; da ist der Mensch ganz auf die eigene 
Persönlichkeit gestellt. .. Noch tiefer herab in die Materie muss der Mensch in der fünften, 
in der germanischen Kultur; die Überwindung der Naturkräfte, die Triumphe der Technik, 
sie sind die Folge davon. Doch sind wir über den tiefsten Punkt dieser Entwickelung etwas 
hinweg. Und ein neuer Zyklus ist derjenige, der dann da sein wird, wenn die Menschen das, 
was sich heute als Theosophie [Anthroposophie] zeigt, ganz ergriffen haben werden. Wir 
sehen, wie jeder Zyklus in der Kultur seinen Gipfel erreicht und wieder heruntersinkt, und 
wie jeder neue Zyklus die Aufgabe hat, die Kultur weiterzubringen.“  102, 113f  
(>Zeitepochen)

  Kultus und Experiment: „Um die Kontinuität der Menschheitsentwicklung 
aufrechtzuerhalten, dazu ist heute noch notwendig, an Ritual und Symbolik gewissermassen
anzuknüpfen.“ Aber heute müssen andere Weisheitswege eingeschlagen werden. (..) Das 
Äussere muss innerlich werden und in das menschliche Bewusstsein heraufgeholt werden. 
„Diese Tendenz allein ist Christentum des zwanzigsten Jahrhunderts.“  186, 286ff

   „.. das Experiment ist dasjenige, worin der moderne Mensch nach dem anderen Pole hin 
den Verstand, der stärker geworden ist, befriedigt, wie er sein kosmisches Gefühl einstmals 
im Kultusgerät und in der Kultushandlung befriedigt hat. Das sind die entgegengesetzten 
Pole.“   324, 95   (>Naturverehrung-Wirtschaftsleben)

  Kultus und Maschine: Das Messritual kommt aus den vorchristlichen Mysterien. Auch 
wenn der inhaltliche Sinn verlorengegangen ist, sind die Worthülsen noch ein magisches 
Mittel .. Die moderne Wissenschaft ist eine Fortsetzung dieser Worthülsen als Naturgesetze.
198, 155f    (>Erkenntnis, Leben, Religion, >Kommunion)

 
 „Durch die Maschine, durch die äussere Technik verkehrt man mit den physischen 
Naturkräften der Erde; durch die Kultushandlungen verkehrt man mit den geistig-
elementarischen Mächten der Erde.“   216, 97  (>Technische Kultur, Maschine)

  „Dasjenige, .. was bloß auf dem Altar vollzogen wurde, das muss die ganze Welt ergreifen.
Die Menschheit muss lernen, die Natur so zu behandeln, wie die Götter selber die Natur 
behandelt haben: nicht in uninteressierter Weise Maschinen bauen, sondern bei allen 
Verrichtungen einen Gottesdienst erfüllen.“  172, 214 

  
  Künstler: „Ist einer ein Künstler, dann kann er auch hungern, dann kann er auch einen ihn 

durchdringt mit menschlicher Intelligenz, wo die Bahnen der Sterne erforscht werden, wo 
Bauten aufgeführt werden gemäß dem, was man aus der Sternenweisheit gewonnen hatte, 
indem menschliche Bebauungen der Erde nach Gesetzen der Geometrie angelegt werden. 
Die Materie ist jetzt nicht mehr bloß eine widerstrebende Macht, sondern sie wird 
umgegossen und umgeformt zu dem Geistigen.“ Dann die griechisch-lateinische Kultur: In  
der griechischen Kunst gestaltet der Mensch die Materie so um, „dass er sein eigenes 
Abbild in sie hineingeformt hat, wo der Mensch zur Überwindung der Materie durch die 
Schönheit gelangt. .. Die menschliche Persönlichkeit wird als der höchste Ausdruck der 
Schönheit in der griechischen Kunst verherrlicht. Und mit der römischen Kultur sehen wir 
hinzukommen den Rechtsbegriff der Persönlichkeit. .. Das Gesetzbuch des Hammurabi ist 
etwas ganz anderes, als das, was in Rom geschaffen worden ist als Jurisprudenz. Das ist ein 
eigentlich römisches Produkt, denn die Jurisprudenz tauchte da auf, wo die einzelne 
Persönlichkeit sich auch im Recht ihr Abbild schafft; da ist der Mensch ganz auf die eigene 
Persönlichkeit gestellt. .. Noch tiefer herab in die Materie muss der Mensch in der fünften, 
in der germanischen Kultur; die Überwindung der Naturkräfte, die Triumphe der Technik, 
sie sind die Folge davon. Doch sind wir über den tiefsten Punkt dieser Entwickelung etwas 
hinweg. Und ein neuer Zyklus ist derjenige, der dann da sein wird, wenn die Menschen das, 
was sich heute als Theosophie [Anthroposophie] zeigt, ganz ergriffen haben werden. Wir 
sehen, wie jeder Zyklus in der Kultur seinen Gipfel erreicht und wieder heruntersinkt, und 
wie jeder neue Zyklus die Aufgabe hat, die Kultur weiterzubringen.“  102, 113f  
(>Zeitepochen)

  Kultus und Experiment: „Um die Kontinuität der Menschheitsentwicklung 
aufrechtzuerhalten, dazu ist heute noch notwendig, an Ritual und Symbolik gewissermassen
anzuknüpfen.“ Aber heute müssen andere Weisheitswege eingeschlagen werden. (..) Das 
Äussere muss innerlich werden und in das menschliche Bewusstsein heraufgeholt werden. 
„Diese Tendenz allein ist Christentum des zwanzigsten Jahrhunderts.“  186, 286ff

   „.. das Experiment ist dasjenige, worin der moderne Mensch nach dem anderen Pole hin 
den Verstand, der stärker geworden ist, befriedigt, wie er sein kosmisches Gefühl einstmals 
im Kultusgerät und in der Kultushandlung befriedigt hat. Das sind die entgegengesetzten 
Pole.“   324, 95   (>Naturverehrung-Wirtschaftsleben)

  Kultus und Maschine: Das Messritual kommt aus den vorchristlichen Mysterien. Auch 
wenn der inhaltliche Sinn verlorengegangen ist, sind die Worthülsen noch ein magisches 
Mittel .. Die moderne Wissenschaft ist eine Fortsetzung dieser Worthülsen als Naturgesetze.
198, 155f    (>Erkenntnis, Leben, Religion, >Kommunion)

 
 „Durch die Maschine, durch die äussere Technik verkehrt man mit den physischen 
Naturkräften der Erde; durch die Kultushandlungen verkehrt man mit den geistig-
elementarischen Mächten der Erde.“   216, 97  (>Technische Kultur, Maschine)

  „Dasjenige, .. was bloß auf dem Altar vollzogen wurde, das muss die ganze Welt ergreifen.
Die Menschheit muss lernen, die Natur so zu behandeln, wie die Götter selber die Natur 
behandelt haben: nicht in uninteressierter Weise Maschinen bauen, sondern bei allen 
Verrichtungen einen Gottesdienst erfüllen.“  172, 214 

  
  Künstler: „Ist einer ein Künstler, dann kann er auch hungern, dann kann er auch einen ihn 



vom Morgen bis zum Abend beschäftigenden Beruf haben; er wird noch in der Nacht seine 
künstlerische Genialität entfalten. Das lässt sich nicht unterdrücken. Ist einer ein Künstler, 
dann wird er sein künstlerisches Leben ausleben, auch wenn er sonst Holz hacken oder 
Stiefel putzen muss .. Es sind das Dinge, die durchaus eben nicht rational behandelt werden 
können, die selber, ich möchte sagen auch ein bisschen künstlerisch behandelt werden 
sollten.“ 337b, 108f

  Kunst: „Und wollen wir Kunst wirklich fassen, so dürfen wir niemals vergessen, dass das 
letzte Künstlerische in der Welt das Ineinanderspielen, das Im-Kampfe-Zeigen des Schönen 
mit dem Hässlichen sein muss.“ Der Gleichgewichtszustand entspricht der Wirklichkeit. 
194, 57   (>Wahrheit, Schönheit, Güte als Schein)   

  „So wie Ihnen Ihr Kohl nicht wächst, ohne dass Sie misten, ebensowenig kann Schönheit 
auf der Erde erblühen, ohne dass die Götter die Erde mit Hässlichkeit düngen … Es ist eben
nicht möglich, dass die Schönheit hervorgebracht wird ohne die Grundlage der 
Hässlichkeit.“  219, 86    (>Schönes, >Nützlichkeitsprinzip und Kunst)

  „Das ursprüngliche künstlerische Empfinden, das mit elementarer Kraft aus der 
menschlichen Erkenntnis herausquillt, das ist ja unter der modernen Bildung ganz und gar 
verschwunden. Das würde wieder kommen..“   337b, 101  (>Kino)

  „Wer den Zusammenhang der geistigen Tatsachen erkennen und zu beurteilen vermag,
der weiß ganz gut, dass Sitten, Gewohnheiten, Seelenneigungen, gewisse Beziehungen des 
Guten und des Bösen eines Zeitalters davon abhängen, wie die Dinge beschaffen sind, an 
denen wir vom Morgen bis zum Abend vorbeigehen, unter denen wir vom Morgen bis zum 
Abend sind. Was die Menschen der heutigen Zeit vom Morgen bis zum Abend zumeist 
umgibt, das ist - verzeihen Sie den harten Ausdruck - oftmals haarsträubend. Um nichts 
kümmert sich der Mensch heute oft weniger als um das, was den Tag über in seiner 
Umgebung ist! Hat er sein Urteil, sein Auge, seinen Geschmack dabei, wie man ihm seinen 
Tisch, seinen Stuhl gestaltet? …  in den meisten Fällen, wenn einem das nicht gefällt, was 
ein abstrakter, unpraktischer Geschmack in tausenden und tausenden Exemplaren in die 
Welt hinausschickt, wird man zur Antwort bekommen: Ja, anderes kann man eben nicht 
haben! - Die Menschen merken nicht, dass sie in dem Augenblick anderes haben würden, 
wenn sie nur anderes haben wollten. …  eine weltbekannte Firma war nicht imstande, etwas
herzustellen, was abweicht von dem, was man im Grunde immer herstellt. Als die einzigen 
Unpraktischen haben sich die Praktiker erwiesen.“  284, 125 

  „..und sicher wird es sogar die Kunst sein, auf deren Boden sich die gewaltigsten Kämpfe 
in der Gegenwart abspielen müssen.“ Die Naturwissenschaft geht ins Tote.  192, 271  
(>Erziehung durch Formen, >Kain und Abel)

  Kunst und Assoziationen: „Derjenige also, der ein Bild hervorbringt und damit einen 
Wert liefert, einen Wert, für den eben Interesse vorhanden ist, sonst wäre es kein Wert, der 
muss es (..) so bewerten, dass ihm soviel Arbeit erspart wird, als er für sich braucht, bis er 
wiederum ein neues Bild in derselben Weise hervorgebracht haben kann.“  NÖK, 204

  Wenn durch die Assoziationen nicht unnütze Arbeit verrichtet werden muss, werden die 

vom Morgen bis zum Abend beschäftigenden Beruf haben; er wird noch in der Nacht seine 
künstlerische Genialität entfalten. Das lässt sich nicht unterdrücken. Ist einer ein Künstler, 
dann wird er sein künstlerisches Leben ausleben, auch wenn er sonst Holz hacken oder 
Stiefel putzen muss .. Es sind das Dinge, die durchaus eben nicht rational behandelt werden 
können, die selber, ich möchte sagen auch ein bisschen künstlerisch behandelt werden 
sollten.“ 337b, 108f

  Kunst: „Und wollen wir Kunst wirklich fassen, so dürfen wir niemals vergessen, dass das 
letzte Künstlerische in der Welt das Ineinanderspielen, das Im-Kampfe-Zeigen des Schönen 
mit dem Hässlichen sein muss.“ Der Gleichgewichtszustand entspricht der Wirklichkeit. 
194, 57   (>Wahrheit, Schönheit, Güte als Schein)   

  „So wie Ihnen Ihr Kohl nicht wächst, ohne dass Sie misten, ebensowenig kann Schönheit 
auf der Erde erblühen, ohne dass die Götter die Erde mit Hässlichkeit düngen … Es ist eben
nicht möglich, dass die Schönheit hervorgebracht wird ohne die Grundlage der 
Hässlichkeit.“  219, 86    (>Schönes, >Nützlichkeitsprinzip und Kunst)

  „Das ursprüngliche künstlerische Empfinden, das mit elementarer Kraft aus der 
menschlichen Erkenntnis herausquillt, das ist ja unter der modernen Bildung ganz und gar 
verschwunden. Das würde wieder kommen..“   337b, 101  (>Kino)

  „Wer den Zusammenhang der geistigen Tatsachen erkennen und zu beurteilen vermag,
der weiß ganz gut, dass Sitten, Gewohnheiten, Seelenneigungen, gewisse Beziehungen des 
Guten und des Bösen eines Zeitalters davon abhängen, wie die Dinge beschaffen sind, an 
denen wir vom Morgen bis zum Abend vorbeigehen, unter denen wir vom Morgen bis zum 
Abend sind. Was die Menschen der heutigen Zeit vom Morgen bis zum Abend zumeist 
umgibt, das ist - verzeihen Sie den harten Ausdruck - oftmals haarsträubend. Um nichts 
kümmert sich der Mensch heute oft weniger als um das, was den Tag über in seiner 
Umgebung ist! Hat er sein Urteil, sein Auge, seinen Geschmack dabei, wie man ihm seinen 
Tisch, seinen Stuhl gestaltet? …  in den meisten Fällen, wenn einem das nicht gefällt, was 
ein abstrakter, unpraktischer Geschmack in tausenden und tausenden Exemplaren in die 
Welt hinausschickt, wird man zur Antwort bekommen: Ja, anderes kann man eben nicht 
haben! - Die Menschen merken nicht, dass sie in dem Augenblick anderes haben würden, 
wenn sie nur anderes haben wollten. …  eine weltbekannte Firma war nicht imstande, etwas
herzustellen, was abweicht von dem, was man im Grunde immer herstellt. Als die einzigen 
Unpraktischen haben sich die Praktiker erwiesen.“  284, 125 

  „..und sicher wird es sogar die Kunst sein, auf deren Boden sich die gewaltigsten Kämpfe 
in der Gegenwart abspielen müssen.“ Die Naturwissenschaft geht ins Tote.  192, 271  
(>Erziehung durch Formen, >Kain und Abel)

  Kunst und Assoziationen: „Derjenige also, der ein Bild hervorbringt und damit einen 
Wert liefert, einen Wert, für den eben Interesse vorhanden ist, sonst wäre es kein Wert, der 
muss es (..) so bewerten, dass ihm soviel Arbeit erspart wird, als er für sich braucht, bis er 
wiederum ein neues Bild in derselben Weise hervorgebracht haben kann.“  NÖK, 204

  Wenn durch die Assoziationen nicht unnütze Arbeit verrichtet werden muss, werden die 



Menschen Zeit haben. Dann ist erst die Grundlage gegeben für Kunst und ähnliche Dinge. 
Und die Kunst wird dann zusammenwirken mit dem freien Geistesleben. „Es werden aus 
den Assoziationen Menschen hervorgehen, welche sich durch dasjenige, was sie sonst im 
Leben tun, eine gewisse Geltung im Leben verschaffen werden, die ihnen nicht durch den 
Staat, die ihnen nicht durch einen Ratstitel garantiert wird. .. Geltung .. durch dasjenige, was
sie tun, was fortwährend lebt. Durch die Assoziationen .. wird sich das ergeben, was die in 
den Assoziationen mit Recht Geltung habenden Menschen miteinander verhandeln; es wird 
sich das ergeben, was jetzt in Karikatur vorhanden ist als sogenannte öffentliche Meinung. ..
Zu den Assoziationen gehören ja auch diejenigen, die aus dem freien Geistesleben kommen.
.. Und .. da wird sich folgendes herausbilden: es wird einfach der Künstler wirklich auch 
materiell für sein Kunstwerk das erringen können aus diesem öffentlichen Urteilen heraus, 
was aber aus den Assoziationen heraus zur Geltung kommen wird. .. Es wird sich 
tatsächlich ergeben .. dass der Künstler aus einem solchen dreigegliederten sozialen 
Organismus heraus im Sinne der wirtschaftlichen Urzelle für sein Kunstwerk entschädigt 
werden kann.“  337b, 100ff  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Kunst und Politik: „Und man kann sogar im einzelnen angeben, dass derjenige, der an 
der staatlich-sozialen Gestaltung eines Gemeinwesens teilnehmen will, ein Bild nur von 
einer, ich möchte sagen, wissenschaftlichen Betrachtung gewinnen kann, die etwas 
Künstlerisches hat, die selbst künstlerisch-schöpferisch ist, wenn ich den Ausdruck 
gebrauchen darf. .. Nicht naturwissenschaftlich denkende Theoretiker können soziale 
Begriffe finden, sondern diejenigen, die von Begriffen durchdrungen sind, die aus dem 
Lebendigen heraus sind, das sonst nur in den Traum-Impulsen aufsteigt, im Gefühls-, im 
Gemüts-, im Affekt-, im Leidenschaftsleben, im Willensleben selber.“  72, 176f

  Kunst; durch Schönheit zur Wahrheit: „Es muss für das Volksschulalter und noch 
lange über das Volksschulalter hinaus - solange es sich überhaupt um Erziehung und 
Unterricht handelt - der ganze Unterricht durchfeuert und durchglüht sein von dem 
künstlerischen Elemente. Die Schönheit muss für das Volksschulalter und für das spätere 
Alter des Menschen walten, die Schönheit als die Dolmetscherin der Wahrheit. Diejenigen, 
die nicht gelernt haben, durch die Schönheit sich die Wahrheit zu erobern, werden niemals 
ein Vollmenschliches in sich aufnehmen, das sie wappnet gegenüber den Anforderungen des
Lebens. Die deutschen Klassiker haben das vorausgeahnt, wenn auch nicht in voller 
Tragweite betont. Aber sie haben damit kein Verständnis gefunden. Sehen Sie doch, wie 
Goethe die Wahrheit durch die Schönheit sucht. Hören Sie, wie Goethe sagt: Die Kunst ist 
eine Manifestation geheimer Naturkräfte, - was ja nichts anderes besagen will, als dass man 
durch die künstlerische Erfassung der Welt erst zu der lebendigen Wahrheit gelangt, 
während man sonst nur zur toten Wahrheit kommt. Und Schillers schönes Wort lautet: Nur 
durch das Morgentor des Schönen dringst du in der Erkenntnis Land! - Bevor nicht der Sinn
dieses Weges: durch das Künstlerische, durch das Artistische in das Wahrheitsgebiet 
hineinzugehen, im allertiefsten Sinne durchdrungen wird, kann auch nicht die Rede sein 
davon, dass die Menschheit sich ein wirkliches Verständnis für die übersinnliche Welt im 
Sinne des Zeitalters der Bewußtseinsseele aneigne.“  217, 130f

  Kunst und Soziales: „Wir müssen alles wiederum in Bewegung bringen, müssen       
untertauchen in das Leben, müssen nun sehen, wie der Industrialismus geworden ist, wie er 
sich abgelöst hat vom Menschen. In jedem Türschloss ebenso wie in der gotischen Kirche 
war früher etwas Menschliches darinnen. Davon strahlten die sozialen Impulse aus.

Menschen Zeit haben. Dann ist erst die Grundlage gegeben für Kunst und ähnliche Dinge. 
Und die Kunst wird dann zusammenwirken mit dem freien Geistesleben. „Es werden aus 
den Assoziationen Menschen hervorgehen, welche sich durch dasjenige, was sie sonst im 
Leben tun, eine gewisse Geltung im Leben verschaffen werden, die ihnen nicht durch den 
Staat, die ihnen nicht durch einen Ratstitel garantiert wird. .. Geltung .. durch dasjenige, was
sie tun, was fortwährend lebt. Durch die Assoziationen .. wird sich das ergeben, was die in 
den Assoziationen mit Recht Geltung habenden Menschen miteinander verhandeln; es wird 
sich das ergeben, was jetzt in Karikatur vorhanden ist als sogenannte öffentliche Meinung. ..
Zu den Assoziationen gehören ja auch diejenigen, die aus dem freien Geistesleben kommen.
.. Und .. da wird sich folgendes herausbilden: es wird einfach der Künstler wirklich auch 
materiell für sein Kunstwerk das erringen können aus diesem öffentlichen Urteilen heraus, 
was aber aus den Assoziationen heraus zur Geltung kommen wird. .. Es wird sich 
tatsächlich ergeben .. dass der Künstler aus einem solchen dreigegliederten sozialen 
Organismus heraus im Sinne der wirtschaftlichen Urzelle für sein Kunstwerk entschädigt 
werden kann.“  337b, 100ff  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Kunst und Politik: „Und man kann sogar im einzelnen angeben, dass derjenige, der an 
der staatlich-sozialen Gestaltung eines Gemeinwesens teilnehmen will, ein Bild nur von 
einer, ich möchte sagen, wissenschaftlichen Betrachtung gewinnen kann, die etwas 
Künstlerisches hat, die selbst künstlerisch-schöpferisch ist, wenn ich den Ausdruck 
gebrauchen darf. .. Nicht naturwissenschaftlich denkende Theoretiker können soziale 
Begriffe finden, sondern diejenigen, die von Begriffen durchdrungen sind, die aus dem 
Lebendigen heraus sind, das sonst nur in den Traum-Impulsen aufsteigt, im Gefühls-, im 
Gemüts-, im Affekt-, im Leidenschaftsleben, im Willensleben selber.“  72, 176f

  Kunst; durch Schönheit zur Wahrheit: „Es muss für das Volksschulalter und noch 
lange über das Volksschulalter hinaus - solange es sich überhaupt um Erziehung und 
Unterricht handelt - der ganze Unterricht durchfeuert und durchglüht sein von dem 
künstlerischen Elemente. Die Schönheit muss für das Volksschulalter und für das spätere 
Alter des Menschen walten, die Schönheit als die Dolmetscherin der Wahrheit. Diejenigen, 
die nicht gelernt haben, durch die Schönheit sich die Wahrheit zu erobern, werden niemals 
ein Vollmenschliches in sich aufnehmen, das sie wappnet gegenüber den Anforderungen des
Lebens. Die deutschen Klassiker haben das vorausgeahnt, wenn auch nicht in voller 
Tragweite betont. Aber sie haben damit kein Verständnis gefunden. Sehen Sie doch, wie 
Goethe die Wahrheit durch die Schönheit sucht. Hören Sie, wie Goethe sagt: Die Kunst ist 
eine Manifestation geheimer Naturkräfte, - was ja nichts anderes besagen will, als dass man 
durch die künstlerische Erfassung der Welt erst zu der lebendigen Wahrheit gelangt, 
während man sonst nur zur toten Wahrheit kommt. Und Schillers schönes Wort lautet: Nur 
durch das Morgentor des Schönen dringst du in der Erkenntnis Land! - Bevor nicht der Sinn
dieses Weges: durch das Künstlerische, durch das Artistische in das Wahrheitsgebiet 
hineinzugehen, im allertiefsten Sinne durchdrungen wird, kann auch nicht die Rede sein 
davon, dass die Menschheit sich ein wirkliches Verständnis für die übersinnliche Welt im 
Sinne des Zeitalters der Bewußtseinsseele aneigne.“  217, 130f

  Kunst und Soziales: „Wir müssen alles wiederum in Bewegung bringen, müssen       
untertauchen in das Leben, müssen nun sehen, wie der Industrialismus geworden ist, wie er 
sich abgelöst hat vom Menschen. In jedem Türschloss ebenso wie in der gotischen Kirche 
war früher etwas Menschliches darinnen. Davon strahlten die sozialen Impulse aus.



In dem, was heute der Arbeiter in der Fabrik macht, und in dem, was der Architekt aufführt 
als Warenhaus in seiner ästhetischen Scheußlichkeit - die aber der Gegenwart gerade richtig 
angemessen ist, denn das Warenhaus ist der Stil, der Baustil der Gegenwart -, in dem drückt 
sich gar nichts mehr aus, was in irgendeiner Beziehung zum Menschen steht. Darum 
brauchen wir etwas, was wieder ausstrahlt von innen. … Aus dem Grund und Boden 
wachsen Weizenhalme hervor, die eine Gabe Gottes sind für den Menschen; aus Handel und
Gewerbe wächst das hervor, was zwischen Mensch und Mensch spielt, wo der Mensch das 
Gefühl hat: Du musst anständig sein zu dem anderen, aus der Maschine wächst nicht gerade
eine Gabe Gottes hervor; aber auch mit dem Anstand gegenüber der Maschine geht es nicht 
recht. Und so braucht gerade ein solches Zeitalter, das vom Industrialismus durchsetzt ist, 
einen Menscheninhalt, der nun nicht von dieser Erde ist, der gar nicht von dieser Erde ist, 
der die Seelen erfüllt aus der spirituellen Welt heraus. So lange die Erde dem Menschen die 
Spiritualität gegeben hat, brauchte man nicht in freier Geistigkeit die Spiritualität zu 
erringen. So lange noch stark war das Gefühl von Mensch zu Mensch, brauchte man nicht 
in freier Geistigkeit die Spiritualität zu erringen. Heute sind wir darauf angewiesen, 
nachdem die Natur, die die Gaben Gottes gibt, sich zum großen Teil umgewandelt hat in die
Welt der Produktionsmittel, die vom Menschen in abstrakter Weise als eine zweite Natur 
geschaffen worden ist, heute brauchen wir zu den Produktionsmitteln die Welt der freien 
Geistigkeit, die uns einen Inhalt gibt.“  305, 215f  (>Mensch und Maschine, >Geistesleben 
als Heilmittel) 

  „Nicht wahr, das bourgeoise Leben hat Rentiers, das heisst Nichtstuer hervorgebracht. (..) 
Wenn die gerade genug Ehrgeiz hatten, wurden sie Künstler.“ Ein Schaffen nicht aus einer 
irgendwie gearteten Notwendigkeit, sondern aus Ehrgeiz.   
337b, 106  

 
 „Wir haben so eine unnötige Luxuskunst neben einer barbarischen Gestaltung unserer 
Lebensumgebung.“ Man muss das Leben zuerst fragen: was ist zu schaffen?   192, 138

  „Eine grosse Bedeutung, eine soziale Bedeutung wird es für die Menschen haben, wenn 
das, was sie im Leben unmittelbar umgibt, in künstlerischen Formen vor die Menschenseele
tritt (...) wenn man der Form unmittelbar anschaut und es auch als schön empfindet, wie die 
Sache im Leben drinnensteht.“  332a, 130  (>Schönes sozial haben)

 

  Landwirtschaft: „Die Landwirtschaft lässt sich in einen sozialen Organismus voll     
hineingliedern, der theokratisch gedacht ist, denn es lebt im menschlichen Herzen, Grund 
und Boden mit dem Theokratischen zusammenzubringen. Fragen Sie den Menschen, der 
mit dem Lande, mit dem Grund und Boden zusammengewachsen ist, was ihm das Brot ist. 
Das Brot ist ihm in erster Linie eine Gabe Gottes.“   305, 212  (>Boden, >Theokratie, 
>Industrialismus) 

  Landwirtschaft und Industrie: Es besteht eine Eigentendenz, Bodenrente zu erzeugen, 
weil der Landwirt Selbstversorger sein muss und nicht an der Arbeitsteilung teilnehmen 

In dem, was heute der Arbeiter in der Fabrik macht, und in dem, was der Architekt aufführt 
als Warenhaus in seiner ästhetischen Scheußlichkeit - die aber der Gegenwart gerade richtig 
angemessen ist, denn das Warenhaus ist der Stil, der Baustil der Gegenwart -, in dem drückt 
sich gar nichts mehr aus, was in irgendeiner Beziehung zum Menschen steht. Darum 
brauchen wir etwas, was wieder ausstrahlt von innen. … Aus dem Grund und Boden 
wachsen Weizenhalme hervor, die eine Gabe Gottes sind für den Menschen; aus Handel und
Gewerbe wächst das hervor, was zwischen Mensch und Mensch spielt, wo der Mensch das 
Gefühl hat: Du musst anständig sein zu dem anderen, aus der Maschine wächst nicht gerade
eine Gabe Gottes hervor; aber auch mit dem Anstand gegenüber der Maschine geht es nicht 
recht. Und so braucht gerade ein solches Zeitalter, das vom Industrialismus durchsetzt ist, 
einen Menscheninhalt, der nun nicht von dieser Erde ist, der gar nicht von dieser Erde ist, 
der die Seelen erfüllt aus der spirituellen Welt heraus. So lange die Erde dem Menschen die 
Spiritualität gegeben hat, brauchte man nicht in freier Geistigkeit die Spiritualität zu 
erringen. So lange noch stark war das Gefühl von Mensch zu Mensch, brauchte man nicht 
in freier Geistigkeit die Spiritualität zu erringen. Heute sind wir darauf angewiesen, 
nachdem die Natur, die die Gaben Gottes gibt, sich zum großen Teil umgewandelt hat in die
Welt der Produktionsmittel, die vom Menschen in abstrakter Weise als eine zweite Natur 
geschaffen worden ist, heute brauchen wir zu den Produktionsmitteln die Welt der freien 
Geistigkeit, die uns einen Inhalt gibt.“  305, 215f  (>Mensch und Maschine, >Geistesleben 
als Heilmittel) 

  „Nicht wahr, das bourgeoise Leben hat Rentiers, das heisst Nichtstuer hervorgebracht. (..) 
Wenn die gerade genug Ehrgeiz hatten, wurden sie Künstler.“ Ein Schaffen nicht aus einer 
irgendwie gearteten Notwendigkeit, sondern aus Ehrgeiz.   
337b, 106  

 
 „Wir haben so eine unnötige Luxuskunst neben einer barbarischen Gestaltung unserer 
Lebensumgebung.“ Man muss das Leben zuerst fragen: was ist zu schaffen?   192, 138

  „Eine grosse Bedeutung, eine soziale Bedeutung wird es für die Menschen haben, wenn 
das, was sie im Leben unmittelbar umgibt, in künstlerischen Formen vor die Menschenseele
tritt (...) wenn man der Form unmittelbar anschaut und es auch als schön empfindet, wie die 
Sache im Leben drinnensteht.“  332a, 130  (>Schönes sozial haben)

 

  Landwirtschaft: „Die Landwirtschaft lässt sich in einen sozialen Organismus voll     
hineingliedern, der theokratisch gedacht ist, denn es lebt im menschlichen Herzen, Grund 
und Boden mit dem Theokratischen zusammenzubringen. Fragen Sie den Menschen, der 
mit dem Lande, mit dem Grund und Boden zusammengewachsen ist, was ihm das Brot ist. 
Das Brot ist ihm in erster Linie eine Gabe Gottes.“   305, 212  (>Boden, >Theokratie, 
>Industrialismus) 

  Landwirtschaft und Industrie: Es besteht eine Eigentendenz, Bodenrente zu erzeugen, 
weil der Landwirt Selbstversorger sein muss und nicht an der Arbeitsteilung teilnehmen 



kann. „Der Selbstversorger lebt tatsächlich teurer.“ Die Preise müssen sich nach dieser Seite
erhöhen.   NÖK, 101  (>Bodenrente, >Preise im Spannungsfeld zwischen Natur und 
Mensch)

   „Es wird dasjenige, was im rein materiellen volkswirtschaftlichen Wirken als Arbeit, also 
als wertebildende Kraft in der Arbeit, geradezu einen unendlich grossen Wert hat, .. immer 
mehr und mehr von demjenigen, was ihm entgegenkommt – entwertet kann ich nicht sagen, 
aber es wird immer mehr und mehr zahlenmässig auf ein Geringeres heruntergeführt, so .. 
dass in diesem Zusammenwirken etwas liegt, was sich in einem gewissen Sinne 
volkswirtschaftlich kompensiert. .. es kann sich durchaus herausstellen, dass irgendwo zu 
viele geistig Produzierende sind, das heisst, dass eben eine zu starke arbeitersparende Kraft 
entgegenwirkt .. so dass wir darin, in dieser Kompensation .. eine gewisse Grenze haben. 
Diese Grenze ist aber darinnen gegeben, dass für ein jedes volkswirtschaftliche Gebiet 
einfach ein durch die Natur der Sache gegebenes Bilanzverhältnis besteht zwischen der 
Bodenproduktion auf der einen Seite und der geistigen Produktion auf der anderen Seite. (..)
Nur so lange ist Fortschritt möglich auf einem bestimmten Gebiete, als diese Grenze, die 
durch die Kompensation gegeben ist, noch nicht erreicht ist. (…) Da wird es sich darum 
handeln, .. dass die Elemente aufgesucht werden, wo noch geschlossene Wirtschaften für 
ein Gebiet da sind, und dass gewissermassen der gesamte Wohlstand untersucht werde für 
Gebiete, wo verhältnismässig wenig Dichter und Maler und schlaue Industrielle und so 
weiter leben und sehr viel Landwirtschaft oder anderes mit dem Boden 
Zusammenhängendes noch ist, und dass andere Gebiete untersucht werden, in denen das 
Umgekehrte der Fall ist. So müssen wir da empirisch herausarbeiten .. gewisse 
Gesetzmässigkeiten, die sich ergeben für eine theoretische Herausarbeitung einer Bilanz 
zwischen Landwirtschaft, Landbearbeitung im weiteren Sinn und geistiger Wirksamkeit im 
anderen Sinn .. um herauszubekommen, wie das eine kompensierend auf das andere wirkt.“ 
NÖK, 195ff

  Eine Gesamtbilanz würde zeigen, „dass unter den heutigen Verhältnissen Wesentliches von
der Landwirtschaft in die Industrie hineinfliesst, einfach auf unterirdischen Wegen. Wenn 
aber unter dem assoziativen Wesen (..) wenigstens annähernd so viele Arbeiter in einer 
Branche arbeiten würden, als es die Preise erlauben, dann würden wir eine ganz andere 
Verteilung von Stadt und Land haben.“   NÖS, 45 (>Stadt-Land-Verhältnis)

  Beim Warenwert eines Produktes ist zu unterscheiden zwischen einem Industrieprodukt 
und einem Bodenprodukt. Das Industrieprodukt wird mit steigender Bodenproduktion 
teurer, während das Bodenprodukt mit steigender Industrieproduktion billiger wird, und das 
ist von weitreichender Konsequenz, denn damit sinkt die Möglichkeit der Bodenproduktion,
die Industrie zu speisen. Und so kann es zu Hungersnöten kommen.  331A, 79

  Agrarische und industrielle Produktionsmittel stehen polar zueinander. Gesamtbücher für 
eine Volkswirtschaft würden auf einer Seite auf die Kohleproduktion und von da aus auf die
industriellen Posten verweisen, auf der anderen Seite zum Brot, zur 
Nahrungsmittelerzeugung. Produktiv ist Grund und Boden, nicht produktiv, sondern 
erhalten aus den Erträgnissen von Grund und Boden ist die gesamte Industrie. „Es ist jedes 
industrielle Unternehmen im Grunde genommen das, was man in der Landwirtschaft nennt 
ein fressendes Gut, ein Gut, das seine Erträgnisse eigentlich aufzehrt.“ Man muss die 
Gesamtwirtschaft betrachten, es ist verdeckt.  332a, 179    (>Wirtschaftliche Urzelle, 

kann. „Der Selbstversorger lebt tatsächlich teurer.“ Die Preise müssen sich nach dieser Seite
erhöhen.   NÖK, 101  (>Bodenrente, >Preise im Spannungsfeld zwischen Natur und 
Mensch)

   „Es wird dasjenige, was im rein materiellen volkswirtschaftlichen Wirken als Arbeit, also 
als wertebildende Kraft in der Arbeit, geradezu einen unendlich grossen Wert hat, .. immer 
mehr und mehr von demjenigen, was ihm entgegenkommt – entwertet kann ich nicht sagen, 
aber es wird immer mehr und mehr zahlenmässig auf ein Geringeres heruntergeführt, so .. 
dass in diesem Zusammenwirken etwas liegt, was sich in einem gewissen Sinne 
volkswirtschaftlich kompensiert. .. es kann sich durchaus herausstellen, dass irgendwo zu 
viele geistig Produzierende sind, das heisst, dass eben eine zu starke arbeitersparende Kraft 
entgegenwirkt .. so dass wir darin, in dieser Kompensation .. eine gewisse Grenze haben. 
Diese Grenze ist aber darinnen gegeben, dass für ein jedes volkswirtschaftliche Gebiet 
einfach ein durch die Natur der Sache gegebenes Bilanzverhältnis besteht zwischen der 
Bodenproduktion auf der einen Seite und der geistigen Produktion auf der anderen Seite. (..)
Nur so lange ist Fortschritt möglich auf einem bestimmten Gebiete, als diese Grenze, die 
durch die Kompensation gegeben ist, noch nicht erreicht ist. (…) Da wird es sich darum 
handeln, .. dass die Elemente aufgesucht werden, wo noch geschlossene Wirtschaften für 
ein Gebiet da sind, und dass gewissermassen der gesamte Wohlstand untersucht werde für 
Gebiete, wo verhältnismässig wenig Dichter und Maler und schlaue Industrielle und so 
weiter leben und sehr viel Landwirtschaft oder anderes mit dem Boden 
Zusammenhängendes noch ist, und dass andere Gebiete untersucht werden, in denen das 
Umgekehrte der Fall ist. So müssen wir da empirisch herausarbeiten .. gewisse 
Gesetzmässigkeiten, die sich ergeben für eine theoretische Herausarbeitung einer Bilanz 
zwischen Landwirtschaft, Landbearbeitung im weiteren Sinn und geistiger Wirksamkeit im 
anderen Sinn .. um herauszubekommen, wie das eine kompensierend auf das andere wirkt.“ 
NÖK, 195ff

  Eine Gesamtbilanz würde zeigen, „dass unter den heutigen Verhältnissen Wesentliches von
der Landwirtschaft in die Industrie hineinfliesst, einfach auf unterirdischen Wegen. Wenn 
aber unter dem assoziativen Wesen (..) wenigstens annähernd so viele Arbeiter in einer 
Branche arbeiten würden, als es die Preise erlauben, dann würden wir eine ganz andere 
Verteilung von Stadt und Land haben.“   NÖS, 45 (>Stadt-Land-Verhältnis)

  Beim Warenwert eines Produktes ist zu unterscheiden zwischen einem Industrieprodukt 
und einem Bodenprodukt. Das Industrieprodukt wird mit steigender Bodenproduktion 
teurer, während das Bodenprodukt mit steigender Industrieproduktion billiger wird, und das 
ist von weitreichender Konsequenz, denn damit sinkt die Möglichkeit der Bodenproduktion,
die Industrie zu speisen. Und so kann es zu Hungersnöten kommen.  331A, 79

  Agrarische und industrielle Produktionsmittel stehen polar zueinander. Gesamtbücher für 
eine Volkswirtschaft würden auf einer Seite auf die Kohleproduktion und von da aus auf die
industriellen Posten verweisen, auf der anderen Seite zum Brot, zur 
Nahrungsmittelerzeugung. Produktiv ist Grund und Boden, nicht produktiv, sondern 
erhalten aus den Erträgnissen von Grund und Boden ist die gesamte Industrie. „Es ist jedes 
industrielle Unternehmen im Grunde genommen das, was man in der Landwirtschaft nennt 
ein fressendes Gut, ein Gut, das seine Erträgnisse eigentlich aufzehrt.“ Man muss die 
Gesamtwirtschaft betrachten, es ist verdeckt.  332a, 179    (>Wirtschaftliche Urzelle, 



>Technische Kultur zerstörend)

  „Diskussionsteilnehmer: Muss nicht unterschieden werden zwischen Waren aus der 
Landwirtschaft und Waren aus der Industrie? Waren aus dem landwirtschaftlichen Gebiet 
bringen ja gewöhnlich einen Überschuss hervor, während die Waren aus der Industrie mit 
Unterbilanz arbeiten. Rudolf Steiner: Diese Sache wird heute natürlich vielfach 
missverständlich aufgenommen werden müssen, weil wir ja nicht in solchen Verhältnissen 
leben, dass gewissermaßen eine Grossbilanz sich ergibt, wenn man einfach alles dasjenige, 
was produziert wird, in diese Bilanz eines geschlossenen Wirtschaftsgebietes einbeziehen 
würde - eine solche Bilanz kann gar nicht herauskommen. Sie können nicht unsere 
gegenwärtige Landwirtschaft irgendwie in eine Totalbilanz einsetzen, wenn Sie so und so 
viele hypothekarische Belastungen auf den Gütern haben, und das dann vergleichen mit der 
Industrie. Wenn ich sage, im Grunde ist die Industrie immer darauf angewiesen, von all dem
zu leben, was durch den Grund und Boden hervorgebracht wird, so muss man dabei 
wegdenken alles dasjenige, was sich bei uns hineingemischt hat und wodurch 
gewissermaßen nur eine verschleierte Totalbilanz zustande gebracht werden kann. Wenn 
das, was nicht Ware sein kann, aufhört, Ware zu sein, nämlich Grund und Boden und 
menschliche Arbeitskraft, wenn nur das Ware wird, was im Sinne der Dreigliederung 
zirkulieren kann zwischen Produzenten und Konsumenten, dann wird sich eine Bilanz 
aufstellen lassen, bei der sich zeigt, dass jedesmal die Aufwendungen, die für die Industrie 
notwendig sind, gedeckt werden müssen aus den Überschüssen der Landwirtschaft. Dass 
das gegenwärtig nicht der Fall ist, ist selbstverständlich. Aber wir leben eben in Zeiten, in 
denen eine wirklich auf die Produktion sich stützende Totalbilanz eines geschlossenen 
Wirtschaftsgebietes sich ergeben müsste.“  337a, 264f

  Man muss „den radikalen Unterschied in der ganzen Produktionsweise .. zwischen der 
Landwirtschaft und dem Industriebetrieb“ durchschauen. „Die Landwirtschaft ist, ihrer 
ganzen Artung nach, durch das, was sie ist, in die Unmöglichkeit versetzt, die 
kapitalistische Wirtschaftsordnung bis zum letzten mitzumachen. .. sie würde ihrem Wesen 
nach zugrundegerichtet.“ In der Industrie führt der „Überkapitalismus“ zu einer völligen 
„Gleichgültigkeit gegenüber der Arbeitsweise, sogar dem Arbeitsprodukt gegenüber“. In der
Landwirtschaft ist es ganz unmöglich, „so zum kapitalistischen Grossbetrieb überzugehen, 
wie das in der Industrie der Fall ist.“ Die Landwirtschaft braucht einen „gewissen 
Zusammenhang zwischen dem Menschen und der ganzen Produktion, der Artung der 
Produktion, also all demjenigen, was in der Landwirtschaft produziert werden soll. Und ein 
grosser Teil desjenigen, womit man produzieren muss, erfordert, wenn richtig rationell 
produziert werden soll, das intensivste Interesse derjenigen, die in der Landwirtschaft 
beschäftigt sind.“ In der Industrie lässt man sich „bei den Kanonenfabrikanten anstellen“ 
und bekämpft gleichzeitig „aus einer abstrakten Parteirichtung heraus doch das 
Heeresbudget“. „.. da, wo diese Gleichgültigkeit eingetreten ist, wo die Landwirtschaft, ich 
möchte sagen angesteckt worden ist von der industriellen Denkweise, da verkümmert sie 
eben.“   337b, 223ff

  „.. indem die Landwirtschaft ihrem Wesen nach sich fortwährend sträubt gegen die 
Kapitalisierung, die Industrie dagegen zur Überkapitalisierung strebt, da geschieht eine 
völlige Fälschung, eine reale Fälschung der wirtschaftlichen Urzelle.“ Landwirtschaftliche 
und industrielle Erzeugnisse werden ausgetauscht, „denn selbstverständlich müssen die 
Industriearbeiter essen und die landwirtschaftlichen Arbeiter müssen sich kleiden (usw..)“ 

>Technische Kultur zerstörend)

  „Diskussionsteilnehmer: Muss nicht unterschieden werden zwischen Waren aus der 
Landwirtschaft und Waren aus der Industrie? Waren aus dem landwirtschaftlichen Gebiet 
bringen ja gewöhnlich einen Überschuss hervor, während die Waren aus der Industrie mit 
Unterbilanz arbeiten. Rudolf Steiner: Diese Sache wird heute natürlich vielfach 
missverständlich aufgenommen werden müssen, weil wir ja nicht in solchen Verhältnissen 
leben, dass gewissermaßen eine Grossbilanz sich ergibt, wenn man einfach alles dasjenige, 
was produziert wird, in diese Bilanz eines geschlossenen Wirtschaftsgebietes einbeziehen 
würde - eine solche Bilanz kann gar nicht herauskommen. Sie können nicht unsere 
gegenwärtige Landwirtschaft irgendwie in eine Totalbilanz einsetzen, wenn Sie so und so 
viele hypothekarische Belastungen auf den Gütern haben, und das dann vergleichen mit der 
Industrie. Wenn ich sage, im Grunde ist die Industrie immer darauf angewiesen, von all dem
zu leben, was durch den Grund und Boden hervorgebracht wird, so muss man dabei 
wegdenken alles dasjenige, was sich bei uns hineingemischt hat und wodurch 
gewissermaßen nur eine verschleierte Totalbilanz zustande gebracht werden kann. Wenn 
das, was nicht Ware sein kann, aufhört, Ware zu sein, nämlich Grund und Boden und 
menschliche Arbeitskraft, wenn nur das Ware wird, was im Sinne der Dreigliederung 
zirkulieren kann zwischen Produzenten und Konsumenten, dann wird sich eine Bilanz 
aufstellen lassen, bei der sich zeigt, dass jedesmal die Aufwendungen, die für die Industrie 
notwendig sind, gedeckt werden müssen aus den Überschüssen der Landwirtschaft. Dass 
das gegenwärtig nicht der Fall ist, ist selbstverständlich. Aber wir leben eben in Zeiten, in 
denen eine wirklich auf die Produktion sich stützende Totalbilanz eines geschlossenen 
Wirtschaftsgebietes sich ergeben müsste.“  337a, 264f

  Man muss „den radikalen Unterschied in der ganzen Produktionsweise .. zwischen der 
Landwirtschaft und dem Industriebetrieb“ durchschauen. „Die Landwirtschaft ist, ihrer 
ganzen Artung nach, durch das, was sie ist, in die Unmöglichkeit versetzt, die 
kapitalistische Wirtschaftsordnung bis zum letzten mitzumachen. .. sie würde ihrem Wesen 
nach zugrundegerichtet.“ In der Industrie führt der „Überkapitalismus“ zu einer völligen 
„Gleichgültigkeit gegenüber der Arbeitsweise, sogar dem Arbeitsprodukt gegenüber“. In der
Landwirtschaft ist es ganz unmöglich, „so zum kapitalistischen Grossbetrieb überzugehen, 
wie das in der Industrie der Fall ist.“ Die Landwirtschaft braucht einen „gewissen 
Zusammenhang zwischen dem Menschen und der ganzen Produktion, der Artung der 
Produktion, also all demjenigen, was in der Landwirtschaft produziert werden soll. Und ein 
grosser Teil desjenigen, womit man produzieren muss, erfordert, wenn richtig rationell 
produziert werden soll, das intensivste Interesse derjenigen, die in der Landwirtschaft 
beschäftigt sind.“ In der Industrie lässt man sich „bei den Kanonenfabrikanten anstellen“ 
und bekämpft gleichzeitig „aus einer abstrakten Parteirichtung heraus doch das 
Heeresbudget“. „.. da, wo diese Gleichgültigkeit eingetreten ist, wo die Landwirtschaft, ich 
möchte sagen angesteckt worden ist von der industriellen Denkweise, da verkümmert sie 
eben.“   337b, 223ff

  „.. indem die Landwirtschaft ihrem Wesen nach sich fortwährend sträubt gegen die 
Kapitalisierung, die Industrie dagegen zur Überkapitalisierung strebt, da geschieht eine 
völlige Fälschung, eine reale Fälschung der wirtschaftlichen Urzelle.“ Landwirtschaftliche 
und industrielle Erzeugnisse werden ausgetauscht, „denn selbstverständlich müssen die 
Industriearbeiter essen und die landwirtschaftlichen Arbeiter müssen sich kleiden (usw..)“ 



In diesem Austausch entsteht „ganz radikal“ eine Fälschung.  337b, 226

  Durch die Preislage des Industrieproduktes gegenüber der Landwirtschaft wurde das Geld, 
das nun seine Selbständigkeit erhielt, zu billig.   337b, 227

  Wenn „Industriebetriebe zusammengegliedert würden mit Landwirtschaftsbetrieben, und 
wenn die Sache so gescheit gemacht würde, dass diese sich gegenseitig versorgen 
könnten, dann..“ würde bald ein richtiger Preis entstehen.   337b, 228  

  Konservativismus und Boden hängen zusammen, ebenso das Industrielle und der 
Fortschritt. Und der Streit der menschlichen Gesinnungen ist innig zusammenhängend mit 
den gegensätzlichen wirtschaftlichen Interessen des Bodens und der industriellen 
Produktionsmittel, die die Aktiven und Passiven der Weltwirtschaft darstellen. 337a, 65f

  „Der Boden hat eine bestimmte Grösse, der Boden ist nicht elastisch. (..) Dagegen können 
industrielle Produktionsmittel (..) in Elastizität gehalten werden, können vermehrt werden.“ 
Andererseits müssen industrielle Produktionsmittel immer erneuert werden, die agrarischen 
Produktionsmittel nützen sich in viel geringerem Masse ab.   332a, 178

  Leben: „Was wir an einem toten Organismus vor uns haben, ist in Wahrheit kein 
Organismus mehr. Es ist jenes Prinzip verschwunden, welches alle Einzelheiten 
durchdringt.“  1, 14f

  Man findet, dass sich durch die Naturgesetze „die leblose Natur .. mit der Erde zu einem 
Ganzen zusammenschliesst. Man kann dann von diesem Erdenzusammenhang, der in allem 
Leblosen waltet, zu der Anschauung der lebendigen Pflanzenwelt übergehen. Man sieht, 
wie die ausserirdische Welt aus den Weiten des Raumes die Kräfte hereinsendet, welche das
Lebendige aus dem Schosse des Leblosen hervorholen. Man wird in dem Lebendigen das 
Wesenhafte gewahr, das sich aus dem bloss irdischen Zusammenhange entreisst und sich 
zum Offenbarer dessen macht, was aus den Weiten des Weltenraumes auf die Erde 
herunterwirkt. In der unscheinbarsten Pflanze wird man die Wesenheit des ausserirdischen 
Lebens gewahr, wie im Auge den leuchtenden Gegenstand, der vor diesem steht.“ 26, 57 
(>Sinn, >Sozialer Organismus, Selbststeuerung)

  Leben der Begriffe: „Ich bin eben durchaus der Ansicht, dass man auch in das Ätherreich 
der Begriffe sich erheben muss, wenn man das Dasein nach allen Richtungen durchleben 
will. Wer nur mit den Sinnen zu geniessen versteht, der kennt die Leckerbissen des Lebens 
nicht. Die orientalischen Gelehrten lassen die Lernenden erst Jahre eines entsagenden und 
asketischen Lebens verbringen, bevor sie ihnen mitteilen, was sie selbst wissen.“  4, 269

  Leben, Entwicklung, Werden: „Das Lebendige ist ein in sich beschlossenes Ganzes, 
welches seine Zustände aus sich selbst setzt. Sowohl im Nebeneinander der Glieder, wie in 
der zeitlichen Aufeinanderfolge der Zustände eines Lebewesens ist eine Wechselbeziehung 
vorhanden, welche nicht durch die sinnenfälligen Eigenschaften der Glieder bedingt er-
scheint, nicht durch mechanisch-kausales Bedingtsein des Späteren von dem Früheren, 
sondern welche von einem höheren über den Gliedern und Zuständen stehenden Prinzipe 
beherrscht wird. .. kurz, im lebendigen Organismus ist Entwicklung des einen aus dem 
andern, ein Übergang der Zustände ineinander, kein fertiges, abgeschlossenes Sein des 

In diesem Austausch entsteht „ganz radikal“ eine Fälschung.  337b, 226

  Durch die Preislage des Industrieproduktes gegenüber der Landwirtschaft wurde das Geld, 
das nun seine Selbständigkeit erhielt, zu billig.   337b, 227

  Wenn „Industriebetriebe zusammengegliedert würden mit Landwirtschaftsbetrieben, und 
wenn die Sache so gescheit gemacht würde, dass diese sich gegenseitig versorgen 
könnten, dann..“ würde bald ein richtiger Preis entstehen.   337b, 228  

  Konservativismus und Boden hängen zusammen, ebenso das Industrielle und der 
Fortschritt. Und der Streit der menschlichen Gesinnungen ist innig zusammenhängend mit 
den gegensätzlichen wirtschaftlichen Interessen des Bodens und der industriellen 
Produktionsmittel, die die Aktiven und Passiven der Weltwirtschaft darstellen. 337a, 65f

  „Der Boden hat eine bestimmte Grösse, der Boden ist nicht elastisch. (..) Dagegen können 
industrielle Produktionsmittel (..) in Elastizität gehalten werden, können vermehrt werden.“ 
Andererseits müssen industrielle Produktionsmittel immer erneuert werden, die agrarischen 
Produktionsmittel nützen sich in viel geringerem Masse ab.   332a, 178

  Leben: „Was wir an einem toten Organismus vor uns haben, ist in Wahrheit kein 
Organismus mehr. Es ist jenes Prinzip verschwunden, welches alle Einzelheiten 
durchdringt.“  1, 14f

  Man findet, dass sich durch die Naturgesetze „die leblose Natur .. mit der Erde zu einem 
Ganzen zusammenschliesst. Man kann dann von diesem Erdenzusammenhang, der in allem 
Leblosen waltet, zu der Anschauung der lebendigen Pflanzenwelt übergehen. Man sieht, 
wie die ausserirdische Welt aus den Weiten des Raumes die Kräfte hereinsendet, welche das
Lebendige aus dem Schosse des Leblosen hervorholen. Man wird in dem Lebendigen das 
Wesenhafte gewahr, das sich aus dem bloss irdischen Zusammenhange entreisst und sich 
zum Offenbarer dessen macht, was aus den Weiten des Weltenraumes auf die Erde 
herunterwirkt. In der unscheinbarsten Pflanze wird man die Wesenheit des ausserirdischen 
Lebens gewahr, wie im Auge den leuchtenden Gegenstand, der vor diesem steht.“ 26, 57 
(>Sinn, >Sozialer Organismus, Selbststeuerung)

  Leben der Begriffe: „Ich bin eben durchaus der Ansicht, dass man auch in das Ätherreich 
der Begriffe sich erheben muss, wenn man das Dasein nach allen Richtungen durchleben 
will. Wer nur mit den Sinnen zu geniessen versteht, der kennt die Leckerbissen des Lebens 
nicht. Die orientalischen Gelehrten lassen die Lernenden erst Jahre eines entsagenden und 
asketischen Lebens verbringen, bevor sie ihnen mitteilen, was sie selbst wissen.“  4, 269

  Leben, Entwicklung, Werden: „Das Lebendige ist ein in sich beschlossenes Ganzes, 
welches seine Zustände aus sich selbst setzt. Sowohl im Nebeneinander der Glieder, wie in 
der zeitlichen Aufeinanderfolge der Zustände eines Lebewesens ist eine Wechselbeziehung 
vorhanden, welche nicht durch die sinnenfälligen Eigenschaften der Glieder bedingt er-
scheint, nicht durch mechanisch-kausales Bedingtsein des Späteren von dem Früheren, 
sondern welche von einem höheren über den Gliedern und Zuständen stehenden Prinzipe 
beherrscht wird. .. kurz, im lebendigen Organismus ist Entwicklung des einen aus dem 
andern, ein Übergang der Zustände ineinander, kein fertiges, abgeschlossenes Sein des 



Einzelnen, sondern stetes Werden.“  1, 30f

  Leben und Form: „Indem die Kräfte, welche das Wesen der Pflanze organisieren, ins 
wirkliche Dasein treten, nehmen sie eine Reihe räumlicher Gestaltungsformen an. Es 
handelt sich nun um den lebendigen Begriff, welcher diese Formen rückwärts und vorwärts 
verbindet.“  1, 33  

  „Wodurch wird das Leben zur Form? Dadurch, dass es einen Widerstand findet; dass es 
sich nicht auf einmal – in einer Gestalt – zum Ausdruck bringt. Beachten Sie einmal, wie 
das Leben in einer Pflanze, sagen wir der Lilie, von Form zu Form eilt. … Immer wird das, 
was das Leben ist, umfasst als Form von dem, was als Leben in einer früheren Zeit 
vorhanden war. … Das Leben, das in der katholischen Kirche lebt von Augustinus bis ins 
15. Jahrhundert, ist christliches Leben. … Die Form, woher ist die Form? Die ist nichts 
anderes als das Leben des alten römischen Reiches. (…) In dem Zusammenklingen von 
Form und Leben ist zugleich das andere Problem gegeben: das des Guten und Bösen; 
dadurch, dass das Gute einer früheren Zeit vereint ist mit dem Guten einer neuen Zeit. Und 
das ist im Grunde nichts anderes als eben das Zusammenklingen des Fortschreitens mit 
seiner eigenen Hemmung. Das ist zugleich die Möglichkeit des materiellen Erscheinens, die
Möglichkeit, zum offenbaren Dasein zu kommen. (…..) Da stehen sich zwei Pole 
gegenüber: Faustus und Augustinus. Augustinus, der auf die Kirche baut, auf die 
gegenwärtige Form; Faustus, der aus dem Menschen heraus den Sinn für die Form der 
Zukunft vorbereiten will.“ Dieser Gegensatz „bleibt vorhanden und findet seinen Ausdruck 
in dem Kampf der katholischen Kirche gegen die Tempelritter, Rosenkreuzer, Albigenser, 
Katharer und so weiter. … Später kommt der Gegensatz in abgeschwächter, aber immer 
noch heftiger Form wieder zum Ausdruck in zwei Strömungen .. als Jesuitismus 
(Augustinismus) und Freimaurerei (Manichäismus).“   93, 74ff  (>Sein und Werden, 
>Gleichgewicht, >Gesetze des Lebens)

  Leben, individuelles; Elemente: Die erste Stufe des individuellen Lebens ist das 
Wahrnehmen der Sinne. Die Triebfeder, die hierbei in Betracht kommt, ist der Trieb 
schlechthin. Zweite Stufe: Gefühle werden zu Triebfedern des Handelns. Dritte Stufe: Die 
praktische Erfahrung; durch blosse Überlegung kann eine Vorstellung oder ein Begriff zum 
Motiv einer Handlung werden. Die höchste Stufe: Das reine Denken als Triebfeder unseres 
Handelns; praktische Vernunft.  4, 151ff

   Leben und Tod: Die todbringende Strömung ist der eine Pol. „Die fortwährend Leben 
gebenden Kräfte, die andere Strömung, wirkt im Muskel- und Blutsystem und in allem, was
dazu gehört. Nerven sind nur deshalb überhaupt keine Knochen, weil sie mit dem Blut- und 
Muskelsystem so im Zusammenhang stehen, dass der Drang in ihnen, Knochen zu 
werden,den im Blut und Muskel wirkenden Kräften entgegensteht.“  293, 53
 (>Tod, >Intellekt, Materialismus, Tod, >Evolution und Involution, >Aufbau und Abbau)

  Im einzelnen Menschenleben ist „eine aufsteigende Entwicklung bis zu unserem 
fünfunddreissigsten Lebensjahre, dann beginnt die absteigende Entwicklung.“ Ab da 
beginnt der Körper abzusterben, der Geist kommt „nach und nach zur Blüte.“ „Sieger sein 
über den Tod kann nur der Geist,“ der in einer neuen Inkarnation das, was anfängt 
abzusterben, fortentwickelt. Ähnlich ist es bei der Kulturentwicklung. Sie beginnt in unserer
Zeit abzusterben, aber es gibt „das Einschlagen eines neuen geistigen Lebens. .. Da muss 

Einzelnen, sondern stetes Werden.“  1, 30f

  Leben und Form: „Indem die Kräfte, welche das Wesen der Pflanze organisieren, ins 
wirkliche Dasein treten, nehmen sie eine Reihe räumlicher Gestaltungsformen an. Es 
handelt sich nun um den lebendigen Begriff, welcher diese Formen rückwärts und vorwärts 
verbindet.“  1, 33  

  „Wodurch wird das Leben zur Form? Dadurch, dass es einen Widerstand findet; dass es 
sich nicht auf einmal – in einer Gestalt – zum Ausdruck bringt. Beachten Sie einmal, wie 
das Leben in einer Pflanze, sagen wir der Lilie, von Form zu Form eilt. … Immer wird das, 
was das Leben ist, umfasst als Form von dem, was als Leben in einer früheren Zeit 
vorhanden war. … Das Leben, das in der katholischen Kirche lebt von Augustinus bis ins 
15. Jahrhundert, ist christliches Leben. … Die Form, woher ist die Form? Die ist nichts 
anderes als das Leben des alten römischen Reiches. (…) In dem Zusammenklingen von 
Form und Leben ist zugleich das andere Problem gegeben: das des Guten und Bösen; 
dadurch, dass das Gute einer früheren Zeit vereint ist mit dem Guten einer neuen Zeit. Und 
das ist im Grunde nichts anderes als eben das Zusammenklingen des Fortschreitens mit 
seiner eigenen Hemmung. Das ist zugleich die Möglichkeit des materiellen Erscheinens, die
Möglichkeit, zum offenbaren Dasein zu kommen. (…..) Da stehen sich zwei Pole 
gegenüber: Faustus und Augustinus. Augustinus, der auf die Kirche baut, auf die 
gegenwärtige Form; Faustus, der aus dem Menschen heraus den Sinn für die Form der 
Zukunft vorbereiten will.“ Dieser Gegensatz „bleibt vorhanden und findet seinen Ausdruck 
in dem Kampf der katholischen Kirche gegen die Tempelritter, Rosenkreuzer, Albigenser, 
Katharer und so weiter. … Später kommt der Gegensatz in abgeschwächter, aber immer 
noch heftiger Form wieder zum Ausdruck in zwei Strömungen .. als Jesuitismus 
(Augustinismus) und Freimaurerei (Manichäismus).“   93, 74ff  (>Sein und Werden, 
>Gleichgewicht, >Gesetze des Lebens)

  Leben, individuelles; Elemente: Die erste Stufe des individuellen Lebens ist das 
Wahrnehmen der Sinne. Die Triebfeder, die hierbei in Betracht kommt, ist der Trieb 
schlechthin. Zweite Stufe: Gefühle werden zu Triebfedern des Handelns. Dritte Stufe: Die 
praktische Erfahrung; durch blosse Überlegung kann eine Vorstellung oder ein Begriff zum 
Motiv einer Handlung werden. Die höchste Stufe: Das reine Denken als Triebfeder unseres 
Handelns; praktische Vernunft.  4, 151ff

   Leben und Tod: Die todbringende Strömung ist der eine Pol. „Die fortwährend Leben 
gebenden Kräfte, die andere Strömung, wirkt im Muskel- und Blutsystem und in allem, was
dazu gehört. Nerven sind nur deshalb überhaupt keine Knochen, weil sie mit dem Blut- und 
Muskelsystem so im Zusammenhang stehen, dass der Drang in ihnen, Knochen zu 
werden,den im Blut und Muskel wirkenden Kräften entgegensteht.“  293, 53
 (>Tod, >Intellekt, Materialismus, Tod, >Evolution und Involution, >Aufbau und Abbau)

  Im einzelnen Menschenleben ist „eine aufsteigende Entwicklung bis zu unserem 
fünfunddreissigsten Lebensjahre, dann beginnt die absteigende Entwicklung.“ Ab da 
beginnt der Körper abzusterben, der Geist kommt „nach und nach zur Blüte.“ „Sieger sein 
über den Tod kann nur der Geist,“ der in einer neuen Inkarnation das, was anfängt 
abzusterben, fortentwickelt. Ähnlich ist es bei der Kulturentwicklung. Sie beginnt in unserer
Zeit abzusterben, aber es gibt „das Einschlagen eines neuen geistigen Lebens. .. Da muss 



der Mensch ganz bewusst an dem arbeiten, was sich wieder inkarnieren soll.“ Die heutige 
Wissenschaft ist nützlich „für das unmittelbare Handwerk der Menschheit. .. Insofern sie 
etwas ausmachen will über die Geheimnisse des Weltalls, gehört sie zur absterbenden 
Kultur“ und muss belebt werden „mit dem, was von der spirituellen Wissenschaft kommt.“  
124, 66f

  Leben nach dem Tod: Der Mensch „ist ein Bürger der gewöhnlichen physischen Welt 
hier. Wenn er die physische Welt hier verlassen hat, wenn also sein physischer Körper von 
ihm abgestreift ist, auch der Ätherleib, so betritt er eine andere Welt, eine Art 
Zwischenwelt, eine astrale Welt, wie wir sagen, die seelische Welt. In dieser hat er, zunächst
unmittelbar nach dem Tode, eine Reihe von Jahren hindurch, sich zu reinigen, zu läutern 
von dem, was ihm noch anhaftet von dem Zusammenhang mit der irdisch-physischen Welt. 
Wir nennen diesen Zustand Kamaloka oder Aufenthalt in der Astralwelt. Das ist kein Ort, 
sondern ein Zustand. Der entkörperte Mensch .. steigt dann hinauf in eine noch höhere Welt,
die wir nennen das Devachan oder die Welt des Geistigen.“  54, 364  (>Reinkarnation und 
Karma)

  Leben durch Unvergleichbarkeit: Wenn wir Miete bezahlen, bezahlen wir Rechtswert 
durch Warenwert. Oder ein Erfinder lässt sich einen zunächst geistigen Wert in Warenwert 
ausbezahlen. Da gibt es kein Vergleichsmoment, da kommt Leben hinein.   NÖK, 118

  Leben verstehen: „Dieses Menschenleben ist nur zu verstehen, wenn man sich zu einem 
Denken aufschwingen kann, das nicht vom physischen Leibe allein hergeholt ist.“ 193, 91

  „Wer im Leben wirken will, muss das Leben erst verstehen.“ Man kann heute leitende 
Stellen einnehmen und dabei dem Leben ganz fern stehen. Wenn schlecht gebaute Brücken 
einstürzen, ist „klar, dass der Brückenbauer ein Pfuscher war. Was aber im sozialen Wirken 
verpfuscht wird, das zeigt sich nur darinnen, dass die Mitmenschen darunter leiden. Und für
den Zusammenhang dieses Leidens mit dem Pfuschertum hat man nicht so leicht ein Auge“.
Eine nationalökonomische Theorie, welche von einem geisteswissenschaftlich Gesinnten 
herrührt, wird dem wirklichen Leben gegenüber nicht versagen.  34, 193ff  (>Gesetze des 
Lebens)

  Leben; vorgeburtlich und nachtodlich: Das physische Leben ist die Fortsetzung eines 
vorgeburtlichen Lebens und hat von da her eine Mission; man soll nicht nur egoistisch-
staatlich-kirchlich mit Pension und nachtodlichem Leben rechnen.   192, 29.6.19

  „Denn Lebenspraxis kann nicht bloss die Rechnung machen mit äusseren Einrichtungen; 
sie muss in die Rechnung einstellen, was der Mensch ist und werden kann.“   24, 52

  „.. das Vertreten eines blossen Lebens nach dem Tode ist das Erziehen zu der 
unterbewussten Sehnsucht, das Leben zu beschliessen mit dem physischen Tode.“ .. auch 
seelisch zu sterben.   198, 274  (>Vorgeburtliches, irdisches und nachtodliches Leben)

  Leben und Widerspruch:  „Das Leben kann nur existieren, wenn Gegensätze da sind, die
miteinander spielen.“  NÖK, 13f   (>Widerspruch, >Sinn des Lebens)

  „Im wirklichen Leben wirkt eben das scheinbar Widerspruchsvolle zu einer Einheit 

der Mensch ganz bewusst an dem arbeiten, was sich wieder inkarnieren soll.“ Die heutige 
Wissenschaft ist nützlich „für das unmittelbare Handwerk der Menschheit. .. Insofern sie 
etwas ausmachen will über die Geheimnisse des Weltalls, gehört sie zur absterbenden 
Kultur“ und muss belebt werden „mit dem, was von der spirituellen Wissenschaft kommt.“  
124, 66f

  Leben nach dem Tod: Der Mensch „ist ein Bürger der gewöhnlichen physischen Welt 
hier. Wenn er die physische Welt hier verlassen hat, wenn also sein physischer Körper von 
ihm abgestreift ist, auch der Ätherleib, so betritt er eine andere Welt, eine Art 
Zwischenwelt, eine astrale Welt, wie wir sagen, die seelische Welt. In dieser hat er, zunächst
unmittelbar nach dem Tode, eine Reihe von Jahren hindurch, sich zu reinigen, zu läutern 
von dem, was ihm noch anhaftet von dem Zusammenhang mit der irdisch-physischen Welt. 
Wir nennen diesen Zustand Kamaloka oder Aufenthalt in der Astralwelt. Das ist kein Ort, 
sondern ein Zustand. Der entkörperte Mensch .. steigt dann hinauf in eine noch höhere Welt,
die wir nennen das Devachan oder die Welt des Geistigen.“  54, 364  (>Reinkarnation und 
Karma)

  Leben durch Unvergleichbarkeit: Wenn wir Miete bezahlen, bezahlen wir Rechtswert 
durch Warenwert. Oder ein Erfinder lässt sich einen zunächst geistigen Wert in Warenwert 
ausbezahlen. Da gibt es kein Vergleichsmoment, da kommt Leben hinein.   NÖK, 118

  Leben verstehen: „Dieses Menschenleben ist nur zu verstehen, wenn man sich zu einem 
Denken aufschwingen kann, das nicht vom physischen Leibe allein hergeholt ist.“ 193, 91

  „Wer im Leben wirken will, muss das Leben erst verstehen.“ Man kann heute leitende 
Stellen einnehmen und dabei dem Leben ganz fern stehen. Wenn schlecht gebaute Brücken 
einstürzen, ist „klar, dass der Brückenbauer ein Pfuscher war. Was aber im sozialen Wirken 
verpfuscht wird, das zeigt sich nur darinnen, dass die Mitmenschen darunter leiden. Und für
den Zusammenhang dieses Leidens mit dem Pfuschertum hat man nicht so leicht ein Auge“.
Eine nationalökonomische Theorie, welche von einem geisteswissenschaftlich Gesinnten 
herrührt, wird dem wirklichen Leben gegenüber nicht versagen.  34, 193ff  (>Gesetze des 
Lebens)

  Leben; vorgeburtlich und nachtodlich: Das physische Leben ist die Fortsetzung eines 
vorgeburtlichen Lebens und hat von da her eine Mission; man soll nicht nur egoistisch-
staatlich-kirchlich mit Pension und nachtodlichem Leben rechnen.   192, 29.6.19

  „Denn Lebenspraxis kann nicht bloss die Rechnung machen mit äusseren Einrichtungen; 
sie muss in die Rechnung einstellen, was der Mensch ist und werden kann.“   24, 52

  „.. das Vertreten eines blossen Lebens nach dem Tode ist das Erziehen zu der 
unterbewussten Sehnsucht, das Leben zu beschliessen mit dem physischen Tode.“ .. auch 
seelisch zu sterben.   198, 274  (>Vorgeburtliches, irdisches und nachtodliches Leben)

  Leben und Widerspruch:  „Das Leben kann nur existieren, wenn Gegensätze da sind, die
miteinander spielen.“  NÖK, 13f   (>Widerspruch, >Sinn des Lebens)

  „Im wirklichen Leben wirkt eben das scheinbar Widerspruchsvolle zu einer Einheit 



zusammen.“   Kp, 88  (>Dreigliederung; Einheit durch Widersprüche) 

  „Das Leben kann man nur durchleuchten, wenn man es im Sinne der Dreiheit darstellt, wo 
das eine der Gleichgewichtszustand ist und die zwei andern die beiden Pole, nach denen der
Gleichgewichtszustand fortwährend hinpendelt.“  186, 112 

  „Und wer diesem Leben gemäss denkt, der muss Einrichtungen verwirklichen wollen, 
deren Lebenswidersprüche durch andere Einrichtungen ausgeglichen werden.“ Es gibt keine
„ideal guten“, widerspruchslosen Einrichtungen.   Kp, 123  

  Die alte bürgerliche Bildung „bildet sich ein: so ist etwas richtig, so muss es sein, so muss 
es gemacht werden.“ jedoch: „Für das Leben kommt alles darauf an, dass man beobachtet: 
Das ist da und das ist da, und dass man fordern lässt das, was man zu tun hat, durch das, 
was da ist.“   190, 218   (>Gut und böse)

  Leben in der Wirklichkeit: „Das mit dem Gedankeninhalt erfüllte Leben in der 
Wirklichkeit ist zugleich das Leben in Gott.“  4, 249f  (>Wirklichkeit)

  Leben und Zentralisierung: „Die drei Glieder sollen nicht in einer abstrakten, 
theoretischen Reichstags- oder sonstigen Einheit zusammengefügt und zentralisiert sein, sie 
sollen lebendige Wirklichkeit sein und durch ihr lebendiges Wirken nebeneinander erst die 
Einheit zusammenbringen. Wenn diese drei Glieder selbständig sind, so widersprechen sie 
sich in einer gewissen Weise, wie das Stoffwechselsystem dem Kopfsystem und dem 
rhythmischen System widerspricht. Aber im Leben wirkt das Widerspruchsvolle gerade zu 
der Einheit zusammen.“  328, 38

Lebensgeist oder Buddhi: „Solange Sie mit bloßen moralischen oder Rechtsgrundsätzen, 
mit logischen Grundsätzen Ihre Laster zügeln, so lange arbeiten Sie an Ihrem Astralleib. 
Aber es gibt andere Kulturmittel, wodurch das Ich an sich arbeitet .. Wenn das Ich auf 
Grund religiöser Impulse arbeitet, dann arbeitet es in den Ätherleib hinein. Ebenso wenn 
das Ich aufgeht in Betrachtung eines Kunstwerkes und eine Ahnung erhält, dass hinter dem 
sinnlichen Dasein ein Ewiges, Verborgenes verkörpert sein kann ..“ Besonders die Musik ist
es, „die ihre Vibrationen tief hineinsenken lässt in den Ätherleib. … Bedenken Sie den 
Inhalt Ihrer Seele: Prinzipien, Vorstellungen und so weiter. Das sind Veränderungen, 
Umwandlungen Ihres Astralleibes. Aber nun denken Sie nach, wie wenig sich bei den 
meisten Menschen das ändert, was man Gewohnheiten, Temperament nennt, was man 
allgemein Fähigkeiten nennt. Wenn jemand jähzornig ist, so hat sich das schon früh 
angezeigt und hat sich wenig geändert. .. Diese Entwickelung verhält sich so, wie wenn die 
Veränderungen des Astralleibes durch den Minutenzeiger und die Veränderungen des 
Ätherleibes durch den Stundenzeiger der Uhr angezeigt würden. Dasjenige, was der Mensch
an seinem Ätherleib ändert, was das Ich gemacht hat aus dem Ätherleib, nennt man Buddhi 
oder, wenn man ein deutsches Wort gebrauchen will, Lebensgeist.“  54, 125f  
(>Menschliche Wesenheit) 

  Lebenskampf, Lebenskraft: „Man hört auf, jenen intensiven, interessierten Anteil zu 
haben am Lebenskampfe, von dem allein das gedeihliche, fruchtbare Leben abhängt, wenn 
man weiss, man steigt alle fünf Jahre im Gehalt und hat so und soviel Pension.“ 185a, 140  
(>Trieb und Lust, >Geistiger Kampf)

zusammen.“   Kp, 88  (>Dreigliederung; Einheit durch Widersprüche) 

  „Das Leben kann man nur durchleuchten, wenn man es im Sinne der Dreiheit darstellt, wo 
das eine der Gleichgewichtszustand ist und die zwei andern die beiden Pole, nach denen der
Gleichgewichtszustand fortwährend hinpendelt.“  186, 112 

  „Und wer diesem Leben gemäss denkt, der muss Einrichtungen verwirklichen wollen, 
deren Lebenswidersprüche durch andere Einrichtungen ausgeglichen werden.“ Es gibt keine
„ideal guten“, widerspruchslosen Einrichtungen.   Kp, 123  

  Die alte bürgerliche Bildung „bildet sich ein: so ist etwas richtig, so muss es sein, so muss 
es gemacht werden.“ jedoch: „Für das Leben kommt alles darauf an, dass man beobachtet: 
Das ist da und das ist da, und dass man fordern lässt das, was man zu tun hat, durch das, 
was da ist.“   190, 218   (>Gut und böse)

  Leben in der Wirklichkeit: „Das mit dem Gedankeninhalt erfüllte Leben in der 
Wirklichkeit ist zugleich das Leben in Gott.“  4, 249f  (>Wirklichkeit)

  Leben und Zentralisierung: „Die drei Glieder sollen nicht in einer abstrakten, 
theoretischen Reichstags- oder sonstigen Einheit zusammengefügt und zentralisiert sein, sie 
sollen lebendige Wirklichkeit sein und durch ihr lebendiges Wirken nebeneinander erst die 
Einheit zusammenbringen. Wenn diese drei Glieder selbständig sind, so widersprechen sie 
sich in einer gewissen Weise, wie das Stoffwechselsystem dem Kopfsystem und dem 
rhythmischen System widerspricht. Aber im Leben wirkt das Widerspruchsvolle gerade zu 
der Einheit zusammen.“  328, 38

Lebensgeist oder Buddhi: „Solange Sie mit bloßen moralischen oder Rechtsgrundsätzen, 
mit logischen Grundsätzen Ihre Laster zügeln, so lange arbeiten Sie an Ihrem Astralleib. 
Aber es gibt andere Kulturmittel, wodurch das Ich an sich arbeitet .. Wenn das Ich auf 
Grund religiöser Impulse arbeitet, dann arbeitet es in den Ätherleib hinein. Ebenso wenn 
das Ich aufgeht in Betrachtung eines Kunstwerkes und eine Ahnung erhält, dass hinter dem 
sinnlichen Dasein ein Ewiges, Verborgenes verkörpert sein kann ..“ Besonders die Musik ist
es, „die ihre Vibrationen tief hineinsenken lässt in den Ätherleib. … Bedenken Sie den 
Inhalt Ihrer Seele: Prinzipien, Vorstellungen und so weiter. Das sind Veränderungen, 
Umwandlungen Ihres Astralleibes. Aber nun denken Sie nach, wie wenig sich bei den 
meisten Menschen das ändert, was man Gewohnheiten, Temperament nennt, was man 
allgemein Fähigkeiten nennt. Wenn jemand jähzornig ist, so hat sich das schon früh 
angezeigt und hat sich wenig geändert. .. Diese Entwickelung verhält sich so, wie wenn die 
Veränderungen des Astralleibes durch den Minutenzeiger und die Veränderungen des 
Ätherleibes durch den Stundenzeiger der Uhr angezeigt würden. Dasjenige, was der Mensch
an seinem Ätherleib ändert, was das Ich gemacht hat aus dem Ätherleib, nennt man Buddhi 
oder, wenn man ein deutsches Wort gebrauchen will, Lebensgeist.“  54, 125f  
(>Menschliche Wesenheit) 

  Lebenskampf, Lebenskraft: „Man hört auf, jenen intensiven, interessierten Anteil zu 
haben am Lebenskampfe, von dem allein das gedeihliche, fruchtbare Leben abhängt, wenn 
man weiss, man steigt alle fünf Jahre im Gehalt und hat so und soviel Pension.“ 185a, 140  
(>Trieb und Lust, >Geistiger Kampf)



  Lebenskräftige Wirtschaft: „Der Wirtschaftskreislauf wird dann am lebenskräftigsten 
sein, wenn ihm auf seinem eigenen Gebiete die Tendenz zum Antisozialen nicht genommen 
wird; dafür ihm aber fortdauernd aus einem anderen Gebiete, dem geistigen Gliede des 
sozialen Organismus, Kräfte zugeführt werden, welche das entstehende Antisoziale wieder 
zum Sozialen zurückbringen.“   24, 73  (>Soziales Leben)

  Wenn der Mensch etwas beitragen will zu gemeinschaftlicher Wert- und Gütererzeugung, 
so braucht er erstens individuelle Begabung und Tüchtigkeit, zweitens muss er mit seinen 
Mitmenschen in Frieden auskommen und drittens muss er einen Platz für seine Arbeit 
finden.   332a, 21  (>Ich und Leiber)

  „In der Lebenshaltung des einzelnen Menschen fliessen die Wirkungen aus den 
Rechtseinrichtungen mit denen aus der rein wirtschaftlichen Tätigkeit zusammen. Im 
gesunden sozialen Organismus müssen sie aus zwei verschiedenen Richtungen kommen.“   
Kp, 73

  Lebensprozess beim Geld: Leben hat mit Unregelmässigkeiten zu tun; der volle Magen 
muss verdaut werden. „.. so müssen fortwährend Zustände entstehen, unter denen für 
gewisse Waren Kaufgeld zu teuer oder zu billig ist, dann fliesst das billige Geld in das 
andere Gebiet hinein, so dass es nach der anderen Seite wiederum teurer wird als 
Kaufgeld.“ Das geschieht durch Assoziationen, die aus ihren Erfahrungen heraus handeln 
können.   NÖK, 183  (>Geld, Alterung)

  Lebensquellen: „Wo liegen die Quellen des Lebens? Sie liegen in dem, was die 
moralischen Ideale anregt, die im Menschen begeisternd wirken. Wir kommen darauf, uns 
sagen zu müssen, dass, wenn wir heute uns durchglüht sein lassen von moralischen Idealen, 
diese Leben und Ton und Licht hinaustragen und weltenschöpferisch werden. Wir tragen 
das Weltenschöpferische hinaus, und der Quell des Weltenschöpferischen ist das 
Moralische.“  202, 189 

 
  Leib und Leiber: „Der physische Leib ist eine Verdichtung, eine Vergröberung eines 
Geistigeren, eines Feineren, das zugrunde liegt, zunächst eine Vergröberung des Äther- oder
Lebensleibes. … Materie ist eine andere Form des Geistes als der Geist selber, wie das Eis 
eine andere Form ist des Wassers. Der Ätherleib ist aber noch nicht das Feinste. Er ist die 
Verdichtung des Astralleibes. (…) .. wir kommen schon ins Seelische.“ 57, 15f  
(>Physischer Leib, >Ätherleib, >Astralleib)

  Der astralische Leib „ist der Träger von Lust und Leid, Begierden, Trieben und 
Leidenschaften, von alledem, was wir unser inneres Seelenleben nennen. Alles das hat 
seinen Sitz im astralischen Leib. .. Diesen astralischen Leib hat der Mensch mit den Tieren 
gemeinsam. (…) Für den, der mit hellseherischem Bewußtsein des Menschen astralischen 
Leib kennenlernt, für den ist der astralische Leib ein inneres Licht, das geistiger Art ist, für 
das äußere Auge unsichtbar. Ein geistiger Lichtleib ist dieser astralische Leib. Er ist der 
Gegensatz zu dem äußeren, äußerlich leuchtenden Licht. .. Und dieses innere Licht hat die 
entgegengesetzte Aufgabe als das äussere Licht, das aus anorganischen Stoffen den 
pflanzlichen Leib aufbauen soll. Das innere Licht, das die partielle Zerstörung einleitet, 
durch die allein Bewusstsein möglich ist, bringt den Menschen zu einer höheren Stufe, als 

  Lebenskräftige Wirtschaft: „Der Wirtschaftskreislauf wird dann am lebenskräftigsten 
sein, wenn ihm auf seinem eigenen Gebiete die Tendenz zum Antisozialen nicht genommen 
wird; dafür ihm aber fortdauernd aus einem anderen Gebiete, dem geistigen Gliede des 
sozialen Organismus, Kräfte zugeführt werden, welche das entstehende Antisoziale wieder 
zum Sozialen zurückbringen.“   24, 73  (>Soziales Leben)

  Wenn der Mensch etwas beitragen will zu gemeinschaftlicher Wert- und Gütererzeugung, 
so braucht er erstens individuelle Begabung und Tüchtigkeit, zweitens muss er mit seinen 
Mitmenschen in Frieden auskommen und drittens muss er einen Platz für seine Arbeit 
finden.   332a, 21  (>Ich und Leiber)

  „In der Lebenshaltung des einzelnen Menschen fliessen die Wirkungen aus den 
Rechtseinrichtungen mit denen aus der rein wirtschaftlichen Tätigkeit zusammen. Im 
gesunden sozialen Organismus müssen sie aus zwei verschiedenen Richtungen kommen.“   
Kp, 73

  Lebensprozess beim Geld: Leben hat mit Unregelmässigkeiten zu tun; der volle Magen 
muss verdaut werden. „.. so müssen fortwährend Zustände entstehen, unter denen für 
gewisse Waren Kaufgeld zu teuer oder zu billig ist, dann fliesst das billige Geld in das 
andere Gebiet hinein, so dass es nach der anderen Seite wiederum teurer wird als 
Kaufgeld.“ Das geschieht durch Assoziationen, die aus ihren Erfahrungen heraus handeln 
können.   NÖK, 183  (>Geld, Alterung)

  Lebensquellen: „Wo liegen die Quellen des Lebens? Sie liegen in dem, was die 
moralischen Ideale anregt, die im Menschen begeisternd wirken. Wir kommen darauf, uns 
sagen zu müssen, dass, wenn wir heute uns durchglüht sein lassen von moralischen Idealen, 
diese Leben und Ton und Licht hinaustragen und weltenschöpferisch werden. Wir tragen 
das Weltenschöpferische hinaus, und der Quell des Weltenschöpferischen ist das 
Moralische.“  202, 189 

 
  Leib und Leiber: „Der physische Leib ist eine Verdichtung, eine Vergröberung eines 
Geistigeren, eines Feineren, das zugrunde liegt, zunächst eine Vergröberung des Äther- oder
Lebensleibes. … Materie ist eine andere Form des Geistes als der Geist selber, wie das Eis 
eine andere Form ist des Wassers. Der Ätherleib ist aber noch nicht das Feinste. Er ist die 
Verdichtung des Astralleibes. (…) .. wir kommen schon ins Seelische.“ 57, 15f  
(>Physischer Leib, >Ätherleib, >Astralleib)

  Der astralische Leib „ist der Träger von Lust und Leid, Begierden, Trieben und 
Leidenschaften, von alledem, was wir unser inneres Seelenleben nennen. Alles das hat 
seinen Sitz im astralischen Leib. .. Diesen astralischen Leib hat der Mensch mit den Tieren 
gemeinsam. (…) Für den, der mit hellseherischem Bewußtsein des Menschen astralischen 
Leib kennenlernt, für den ist der astralische Leib ein inneres Licht, das geistiger Art ist, für 
das äußere Auge unsichtbar. Ein geistiger Lichtleib ist dieser astralische Leib. Er ist der 
Gegensatz zu dem äußeren, äußerlich leuchtenden Licht. .. Und dieses innere Licht hat die 
entgegengesetzte Aufgabe als das äussere Licht, das aus anorganischen Stoffen den 
pflanzlichen Leib aufbauen soll. Das innere Licht, das die partielle Zerstörung einleitet, 
durch die allein Bewusstsein möglich ist, bringt den Menschen zu einer höheren Stufe, als 



die Pflanze sie einnimmt, dadurch, dass der Prozess der Pflanzen in einen entgegengesetzten
verwandelt wird. So steht der Mensch durch sein inneres Licht in einem gewissen 
Gegensatz zur Pflanze. .. Das Geistige des Lichtes arbeitet in uns innerlich am Aufbau 
unseres Nervensystems.“  57, 173ff 

  „Das ganze Tagesleben besteht durchweg in einer Zerrüttung unseres physischen Leibes. 
Alle Krankheiten haben ihren Ursprung in Ausschweifungen des Astralleibes. (…) Das ist 
der Grund, warum gewisse Religionen das Fasten vorschreiben. Durch das Fasten wird der 
Astralleib weniger belastet (...) Das Fasten ermöglicht also dem Ätherleib, seinen Rhythmus
zu bewahren. Es bringt das Leben, nämlich den Ätherleib und die Form, das heisst den 
physischen Leib in Harmonie und stellt damit zugleich die Harmonie zwischen der Welt und
dem Menschen her.“   94, 74

  Der Ätherleib bewirkt, dass das Kind ein vollkommenes Gehirn bekommt und dadurch ein 
denkender Mensch wird. Der Ätherleib arbeitet im Denken. Zum Sprechenlernen haben wir 
den astralischen Leib, der vorzugsweise in der Brust wirkt, im Atmen, das sich dann zum 
Sprechen umgestaltet. Das Ich muss herankommen an den physischen Leib und ihn ins 
Gleichgewicht bringen mit der äusseren Welt. Dadurch lernt er seine Gliedmassen bewegen 
und den Stoffwechsel den Bewegungen anpassen.  349, 4.4.1923

  „Was für den physischen Leib der Tod, für den Ätherleib der Schlaf, das ist für den 
Astralleib das  Vergessen. Man kann auch sagen: Dem Ätherleib sei das Leben eigen, dem 
Astralleib das Bewusstsein, und dem Ich die Erinnerung.   13, 62

  Wie der physische Leib in die physische Welt eingebettet ist, so gehört der Astralleib zum 
ganzen Weltall, aus dem der Mensch geboren ist. Dessen Harmonie ist die Quelle der 
Bilder, durch die der Mensch seine Gestalt erhält. In diese Bilder taucht der Astralleib im 
Schlaf ein und ernährt sich durch sie, so wie sich der physische Leib durch die 
Nahrungsmittel seiner Umgebung ernährt. Beim Aufwachen hebt er sich aus dieser 
Harmonie heraus, um zur Wahrnehmung der äusseren Bilder zu kommen.   13, 86f  

  Leib und Geist: „Der Menschenleib hat einen dem Denken entsprechenden Bau. 
Dieselben Stoffe und Kräfte, die auch im Mineralreich vorhanden sind, finden sich im 
menschlichen Leib so gefügt, dass sich durch diese Zusammenfügung das Denken 
offenbaren kann.“   9, 34

  „Was im Leibe durch die gewissermassen niederste Betätigung des Stoffwechsels sich 
offenbart, dem entspricht im Geiste ein Höchstes: dasjenige, was durch Intuitionen sich 
ausspricht. Daher kommt das Vorstellen, das auf der Nerventätigkeit beruht, leiblich fast 
vollkommen zur Darstellung; das Wollen hat in den ihm leiblich zugeordneten 
Stoffwechselvorgängen nur einen schwachen Abglanz. Das wirkliche Vorstellen ist das 
lebendige (Denken); das leiblich bedingte ist das abgelähmte. Der Inhalt ist derselbe.“ … 
„Wie der Leib in Nerventätigkeit, rhythmischem Geschehen und Stoffwechselvorgängen 
sich auslebt, so der Geist des Menschen in demjenigen, was in Imaginationen, Inspirationen,
Intuitionen sich offenbart. Und wie der Leib in seinem Bereich nach zwei Seiten das Wesen 
seiner Aussenwelt miterleben lässt, nämlich in den Sinnes- und Bewegungsvorgängen, so 
der Geist nach der einen Seite hin, indem er das vorstellende Seelenleben auch im 
gewöhnlichen Bewusstsein imaginativ erlebt; und nach der anderen Seite hin, indem er im 

die Pflanze sie einnimmt, dadurch, dass der Prozess der Pflanzen in einen entgegengesetzten
verwandelt wird. So steht der Mensch durch sein inneres Licht in einem gewissen 
Gegensatz zur Pflanze. .. Das Geistige des Lichtes arbeitet in uns innerlich am Aufbau 
unseres Nervensystems.“  57, 173ff 

  „Das ganze Tagesleben besteht durchweg in einer Zerrüttung unseres physischen Leibes. 
Alle Krankheiten haben ihren Ursprung in Ausschweifungen des Astralleibes. (…) Das ist 
der Grund, warum gewisse Religionen das Fasten vorschreiben. Durch das Fasten wird der 
Astralleib weniger belastet (...) Das Fasten ermöglicht also dem Ätherleib, seinen Rhythmus
zu bewahren. Es bringt das Leben, nämlich den Ätherleib und die Form, das heisst den 
physischen Leib in Harmonie und stellt damit zugleich die Harmonie zwischen der Welt und
dem Menschen her.“   94, 74

  Der Ätherleib bewirkt, dass das Kind ein vollkommenes Gehirn bekommt und dadurch ein 
denkender Mensch wird. Der Ätherleib arbeitet im Denken. Zum Sprechenlernen haben wir 
den astralischen Leib, der vorzugsweise in der Brust wirkt, im Atmen, das sich dann zum 
Sprechen umgestaltet. Das Ich muss herankommen an den physischen Leib und ihn ins 
Gleichgewicht bringen mit der äusseren Welt. Dadurch lernt er seine Gliedmassen bewegen 
und den Stoffwechsel den Bewegungen anpassen.  349, 4.4.1923

  „Was für den physischen Leib der Tod, für den Ätherleib der Schlaf, das ist für den 
Astralleib das  Vergessen. Man kann auch sagen: Dem Ätherleib sei das Leben eigen, dem 
Astralleib das Bewusstsein, und dem Ich die Erinnerung.   13, 62

  Wie der physische Leib in die physische Welt eingebettet ist, so gehört der Astralleib zum 
ganzen Weltall, aus dem der Mensch geboren ist. Dessen Harmonie ist die Quelle der 
Bilder, durch die der Mensch seine Gestalt erhält. In diese Bilder taucht der Astralleib im 
Schlaf ein und ernährt sich durch sie, so wie sich der physische Leib durch die 
Nahrungsmittel seiner Umgebung ernährt. Beim Aufwachen hebt er sich aus dieser 
Harmonie heraus, um zur Wahrnehmung der äusseren Bilder zu kommen.   13, 86f  

  Leib und Geist: „Der Menschenleib hat einen dem Denken entsprechenden Bau. 
Dieselben Stoffe und Kräfte, die auch im Mineralreich vorhanden sind, finden sich im 
menschlichen Leib so gefügt, dass sich durch diese Zusammenfügung das Denken 
offenbaren kann.“   9, 34

  „Was im Leibe durch die gewissermassen niederste Betätigung des Stoffwechsels sich 
offenbart, dem entspricht im Geiste ein Höchstes: dasjenige, was durch Intuitionen sich 
ausspricht. Daher kommt das Vorstellen, das auf der Nerventätigkeit beruht, leiblich fast 
vollkommen zur Darstellung; das Wollen hat in den ihm leiblich zugeordneten 
Stoffwechselvorgängen nur einen schwachen Abglanz. Das wirkliche Vorstellen ist das 
lebendige (Denken); das leiblich bedingte ist das abgelähmte. Der Inhalt ist derselbe.“ … 
„Wie der Leib in Nerventätigkeit, rhythmischem Geschehen und Stoffwechselvorgängen 
sich auslebt, so der Geist des Menschen in demjenigen, was in Imaginationen, Inspirationen,
Intuitionen sich offenbart. Und wie der Leib in seinem Bereich nach zwei Seiten das Wesen 
seiner Aussenwelt miterleben lässt, nämlich in den Sinnes- und Bewegungsvorgängen, so 
der Geist nach der einen Seite hin, indem er das vorstellende Seelenleben auch im 
gewöhnlichen Bewusstsein imaginativ erlebt; und nach der anderen Seite hin, indem er im 



Wollen intuitive Impulse ausgestaltet, die sich durch Stoffwechselvorgänge verwirklichen. 
Sieht man nach dem Leibe hin, so findet man die Nerventätigkeit, die als Vorstellungswesen
lebt; sieht man nach dem Geiste hin, so gewahrt man den Geist-Inhalt der Imaginationen, 
der in eben dieses Vorstellungswesen einfliesst.“  21, 161f  (>Geist, Seele, Leib, 
>Gleichgewicht)

 Leib und Seele: „Der Leib ist nicht das Kleid, sondern das Instrument der Seele.“ 
94, 36 (>Geist, Seele, Leib)

  Leib, Seele, Geist: „Vor allem ist scharf ins Auge zu fassen das Verhältnis von 
Nerventätigkeit, Atmungsrhythmus und Stoffwechseltätigkeit. Denn diese Tätigkeitsformen 
liegen nicht neben-, sondern ineinander, durchdringen sich, gehen ineinander über. (...) 
Man muss mit der Stoffwechseltätigkeit das Wollen, mit dem rhythmischen Geschehen das 
Fühlen in Zusammenhang bringen, gleichgültig, in welchen Organen sich Stoffwechsel oder
Rhythmus offenbaren.“ Die Nerventätigkeit ist nur durch eine Methode der Ausschliessung 
zu finden. „Was im Nervenleben nicht sinnlich beobachtbar ist, wovon aber das 
Sinngemässe die Notwendigkeit seines Vorhandenseins ergibt und auch die Eigenheit seiner
Wirksamkeit, das ist Nerventätigkeit.“  21, 156f

  Leib als Wille und Vorstellung: „Dem Subjekt des Erkennens, welches durch seine 
Identität mit dem Leibe als Individuum auftritt, ist dieser Leib auf zwei ganz verschiedene 
Weisen gegeben: einmal als Vorstellung in verständiger Anschauung, als Objekt unter 
Objekten, und den Gesetzen dieser unterworfen; sodann aber auch zugleich auf eine ganz 
andere Weise, nämlich als jenes jedem unmittelbar Bekannte, welches das Wort Wille 
bezeichnet. (..) Der Willensakt und die Aktion des Leibes sind nicht zwei objektiv erkannte 
verschiedene Zustände, die das Band der Kausalität verknüpft, .. sondern sind eins und 
dasselbe, nur auf zwei gänzlich verschiedene Weisen gegeben: einmal ganz unmittelbar und 
einmal in der Anschauung für den Verstand.“  4, 93f

  Leid und Erkenntnis: „Warum gehen wir nach Anhörung einer Tragödie doch befriedigt 
vom Theater weg? Der Held siegt gegenüber dem Leid. Zwischen dem Höhersteigen des 
Menschen und dem Schmerz, wenn er getragen wird, besteht ein Zusammenhang. .. Wie das
Auge durch das Licht, das Ohr durch den Ton gebildet wurde, so schaffen sich Leid und 
Schmerz geistige Organe. In sich selbst trägt der Mensch den Trost der Erkenntnis, dass er 
das Leid tragen kann. Der Mensch wird höher entwickelt durch das Leid.“  97, 95  (>Tod 
und Denken)

  Leihen, verleihen: „Sie müssen einfach  .. denjenigen, der Geld verleiht, nicht in sinnloser
Weise das Geld verleihen lassen, sondern der steht in Verbindung mit seiner Assoziation.“  
NÖK, 182     (>Kredit, >Schuldner .., >Zins, >Sparen, >Gewinn)

  Leihende Leute sind friedliche Leute und wollen nicht, dass in ihre Zinsverhältnisse 
Unordnung kommt; sind auch autoritätsgläubig.  NÖK, 131f

  „Dieses Kapital wird nur entstehen durch das Vertrauen, das andere Menschen zu ihm 
(dem fähigen Menschen) haben, die ihm dasjenige geben werden, was sie als Mehrarbeit 
leisten über ihren Bedarf hinaus. Er wird in der Lage sein, gewissermassen im Auftrag einer
ihm vertrauenden Gruppe, das heisst aber der Allgemeinheit des sozialen Organismus, einen

Wollen intuitive Impulse ausgestaltet, die sich durch Stoffwechselvorgänge verwirklichen. 
Sieht man nach dem Leibe hin, so findet man die Nerventätigkeit, die als Vorstellungswesen
lebt; sieht man nach dem Geiste hin, so gewahrt man den Geist-Inhalt der Imaginationen, 
der in eben dieses Vorstellungswesen einfliesst.“  21, 161f  (>Geist, Seele, Leib, 
>Gleichgewicht)

 Leib und Seele: „Der Leib ist nicht das Kleid, sondern das Instrument der Seele.“ 
94, 36 (>Geist, Seele, Leib)

  Leib, Seele, Geist: „Vor allem ist scharf ins Auge zu fassen das Verhältnis von 
Nerventätigkeit, Atmungsrhythmus und Stoffwechseltätigkeit. Denn diese Tätigkeitsformen 
liegen nicht neben-, sondern ineinander, durchdringen sich, gehen ineinander über. (...) 
Man muss mit der Stoffwechseltätigkeit das Wollen, mit dem rhythmischen Geschehen das 
Fühlen in Zusammenhang bringen, gleichgültig, in welchen Organen sich Stoffwechsel oder
Rhythmus offenbaren.“ Die Nerventätigkeit ist nur durch eine Methode der Ausschliessung 
zu finden. „Was im Nervenleben nicht sinnlich beobachtbar ist, wovon aber das 
Sinngemässe die Notwendigkeit seines Vorhandenseins ergibt und auch die Eigenheit seiner
Wirksamkeit, das ist Nerventätigkeit.“  21, 156f

  Leib als Wille und Vorstellung: „Dem Subjekt des Erkennens, welches durch seine 
Identität mit dem Leibe als Individuum auftritt, ist dieser Leib auf zwei ganz verschiedene 
Weisen gegeben: einmal als Vorstellung in verständiger Anschauung, als Objekt unter 
Objekten, und den Gesetzen dieser unterworfen; sodann aber auch zugleich auf eine ganz 
andere Weise, nämlich als jenes jedem unmittelbar Bekannte, welches das Wort Wille 
bezeichnet. (..) Der Willensakt und die Aktion des Leibes sind nicht zwei objektiv erkannte 
verschiedene Zustände, die das Band der Kausalität verknüpft, .. sondern sind eins und 
dasselbe, nur auf zwei gänzlich verschiedene Weisen gegeben: einmal ganz unmittelbar und 
einmal in der Anschauung für den Verstand.“  4, 93f

  Leid und Erkenntnis: „Warum gehen wir nach Anhörung einer Tragödie doch befriedigt 
vom Theater weg? Der Held siegt gegenüber dem Leid. Zwischen dem Höhersteigen des 
Menschen und dem Schmerz, wenn er getragen wird, besteht ein Zusammenhang. .. Wie das
Auge durch das Licht, das Ohr durch den Ton gebildet wurde, so schaffen sich Leid und 
Schmerz geistige Organe. In sich selbst trägt der Mensch den Trost der Erkenntnis, dass er 
das Leid tragen kann. Der Mensch wird höher entwickelt durch das Leid.“  97, 95  (>Tod 
und Denken)

  Leihen, verleihen: „Sie müssen einfach  .. denjenigen, der Geld verleiht, nicht in sinnloser
Weise das Geld verleihen lassen, sondern der steht in Verbindung mit seiner Assoziation.“  
NÖK, 182     (>Kredit, >Schuldner .., >Zins, >Sparen, >Gewinn)

  Leihende Leute sind friedliche Leute und wollen nicht, dass in ihre Zinsverhältnisse 
Unordnung kommt; sind auch autoritätsgläubig.  NÖK, 131f

  „Dieses Kapital wird nur entstehen durch das Vertrauen, das andere Menschen zu ihm 
(dem fähigen Menschen) haben, die ihm dasjenige geben werden, was sie als Mehrarbeit 
leisten über ihren Bedarf hinaus. Er wird in der Lage sein, gewissermassen im Auftrag einer
ihm vertrauenden Gruppe, das heisst aber der Allgemeinheit des sozialen Organismus, einen



solchen Betrieb aufzubauen, der heute auf dem Privatkapital und Privatkapitalgenuss 
aufgebaut werden kann.“  330, 176

  Beim Leihen entsteht „eine Art von Saugwirkung“ durch den Vorteil beim Leihen. Früher 
ging das Leihen nicht aus vom Vorteil, den man hat durch den Zins, sondern von der 
Voraussetzung, dass der andere mir in der Not etwas zurückleiht.  NÖK, 146f    

  Leihgeld >Geld; Leihgeld

  Leihkapital: Durch die Organisation der Arbeit ist Kapital entstanden. Die Arbeit ist 
daraus verschwunden „Das Reale, das daraus entsteht, ist das Verhältnis zwischen dem 
Schuldner und seinen Geldgebern.“ Dann kommt es darauf an, „was von dem geistig 
Produzierenden, dem Schuldner ausgeht. Und wir können sagen: In diesem Fall wird 
dasjenige, was auf der einen Seite Leihkapital ist, dadurch einfach, dass es Schuldkapital 
wird, umgewandelt in die zweite Etappe des volkswirtschaftlichen Prozesses.“ NÖK, 60f

  Geschichtlich entsteht zuerst das Handelskapital, das dann verliehen werden kann, sodass, 
wenn es verwertbar ist, Gewerbekapital entsteht.   NÖS, 84  (>Kapital-Bildung)

  „Das klassische Zeitalter des Leihkapitals und damit die Entfaltung des Bankwesens“ fällt 
in die letzten zwei Drittel des 19. und die ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts.
Bis in das erste Drittel des 19. Jahrhunderts waren „durchaus volkswirtschaftliche Impulse 
in dem Leihsystem.“ Dann kommen durch das Banksystem rein finanzwirtschaftliche 
Impulse, das Ganze wird „nicht nur unpersönlich, sondern sogar unnatürlich.“  NÖK, 138   
(>Gewinn als Kraft)

  Leihkapital muss da sein für den Befähigten.   NÖK, 90  (>Schuldner als Schöpfer)

  Leistung, nicht Arbeit bewerten: Nicht Arbeit, sondern Leistung soll bewertet werden. 
Dazu muss man die wirtschaftliche Urzelle kennenlernen. Dann kommt man zur 
Bestimmung der gegenseitigen Preise. 332a, 74  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Leistung und Einfluss: Was in dem Wirtschaftsleben der Einzelne zu tun hat, das ergibt 
sich ihm aus dem Zusammenleben mit denen, mit denen er wirtschaftlich assoziiert ist. 
Dadurch wird er genau so viel Einfluss auf die allgemeine Wirtschaft haben, als seiner 
Leistung entspricht. „Den Schwachen gegenüber dem Starken schützen, kann ein 
Wirtschaftsleben, das nur aus seinen eigenen Kräften heraus gestaltet ist.“  Kp, 19

  Leistung und Empfänglichkeit: „Der Mensch hat sich zu erarbeiten einen Wert, durch 
den er Leistungen vollbringt für den Menschen, und er hat zu gleicher Zeit zu entwickeln 
eine Empfänglichkeit, solchen Menschenwert anzuerkennen.“  196, 47

  „Der aus seiner freien Begabung heraus Schaffende wird Aussicht auf eine rechte 
Beurteilung seiner Leistungen haben, wenn es eine freie Geistgemeinschaft gibt, die ganz 
aus ihren Gesichtspunkten heraus in das Leben eingreifen kann.   Kp, 14
(>Geistesleben, freie Empfänglichkeit)

  Leistung und Gegenleistung: „Alles das, was das Wirtschaftsleben ausmacht, beruht ja, 

solchen Betrieb aufzubauen, der heute auf dem Privatkapital und Privatkapitalgenuss 
aufgebaut werden kann.“  330, 176

  Beim Leihen entsteht „eine Art von Saugwirkung“ durch den Vorteil beim Leihen. Früher 
ging das Leihen nicht aus vom Vorteil, den man hat durch den Zins, sondern von der 
Voraussetzung, dass der andere mir in der Not etwas zurückleiht.  NÖK, 146f    

  Leihgeld >Geld; Leihgeld

  Leihkapital: Durch die Organisation der Arbeit ist Kapital entstanden. Die Arbeit ist 
daraus verschwunden „Das Reale, das daraus entsteht, ist das Verhältnis zwischen dem 
Schuldner und seinen Geldgebern.“ Dann kommt es darauf an, „was von dem geistig 
Produzierenden, dem Schuldner ausgeht. Und wir können sagen: In diesem Fall wird 
dasjenige, was auf der einen Seite Leihkapital ist, dadurch einfach, dass es Schuldkapital 
wird, umgewandelt in die zweite Etappe des volkswirtschaftlichen Prozesses.“ NÖK, 60f

  Geschichtlich entsteht zuerst das Handelskapital, das dann verliehen werden kann, sodass, 
wenn es verwertbar ist, Gewerbekapital entsteht.   NÖS, 84  (>Kapital-Bildung)

  „Das klassische Zeitalter des Leihkapitals und damit die Entfaltung des Bankwesens“ fällt 
in die letzten zwei Drittel des 19. und die ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts.
Bis in das erste Drittel des 19. Jahrhunderts waren „durchaus volkswirtschaftliche Impulse 
in dem Leihsystem.“ Dann kommen durch das Banksystem rein finanzwirtschaftliche 
Impulse, das Ganze wird „nicht nur unpersönlich, sondern sogar unnatürlich.“  NÖK, 138   
(>Gewinn als Kraft)

  Leihkapital muss da sein für den Befähigten.   NÖK, 90  (>Schuldner als Schöpfer)

  Leistung, nicht Arbeit bewerten: Nicht Arbeit, sondern Leistung soll bewertet werden. 
Dazu muss man die wirtschaftliche Urzelle kennenlernen. Dann kommt man zur 
Bestimmung der gegenseitigen Preise. 332a, 74  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Leistung und Einfluss: Was in dem Wirtschaftsleben der Einzelne zu tun hat, das ergibt 
sich ihm aus dem Zusammenleben mit denen, mit denen er wirtschaftlich assoziiert ist. 
Dadurch wird er genau so viel Einfluss auf die allgemeine Wirtschaft haben, als seiner 
Leistung entspricht. „Den Schwachen gegenüber dem Starken schützen, kann ein 
Wirtschaftsleben, das nur aus seinen eigenen Kräften heraus gestaltet ist.“  Kp, 19

  Leistung und Empfänglichkeit: „Der Mensch hat sich zu erarbeiten einen Wert, durch 
den er Leistungen vollbringt für den Menschen, und er hat zu gleicher Zeit zu entwickeln 
eine Empfänglichkeit, solchen Menschenwert anzuerkennen.“  196, 47

  „Der aus seiner freien Begabung heraus Schaffende wird Aussicht auf eine rechte 
Beurteilung seiner Leistungen haben, wenn es eine freie Geistgemeinschaft gibt, die ganz 
aus ihren Gesichtspunkten heraus in das Leben eingreifen kann.   Kp, 14
(>Geistesleben, freie Empfänglichkeit)

  Leistung und Gegenleistung: „Alles das, was das Wirtschaftsleben ausmacht, beruht ja, 



oder soll innerhalb eines sozialen Gemeinwesens beruhen, auf Leistung und 
Gegenleistung. .. Heute herrscht immer noch das Prinzip vor, dass man aus der 
Menschenarbeit dasjenige herausholt, was man für sich braucht oder zu brauchen glaubt, 
ohne dass man dafür eine Gegenleistung zu liefern braucht. ... Man kann nur wirtschaften, 
wenn man Zusammenhänge herstellt zwischen den verschiedenen Arten von Leistungen. Es
kann nicht immer alles in gleicher Weise verwertet werden, was heute geleistet wird. Es 
müssen auch Leistungen, die erst in der Zukunft erbracht werden, vorausgesehen werden. 
… Weil also alles im Wirtschaftsleben auf Leistung und Gegenleistung beruhen muss und 
weil diese beiden von verschiedenen Dingen abhängig sind, muss im Wirtschaftsleben alles 
beruhen auf dem Vertragsprinzip.“   331, 166
  (>Wirtschaftliche Urzelle, >Preisformel)

  „Heute wird zwar viel geredet, .. aber niemals wird davon gesprochen, dass der Grundsatz,
dass der Leistung eine Gegenleistung entsprechen muss, auf strengen Prinzipien der 
Wirklichkeit beruht. Dieser Grundsatz läuft ja darauf hinaus, dass jeder dasjenige für seine 
Leistung bekommt, womit er seine Bedürfnisse befriedigen kann, bis er eine neue Leistung 
erbracht hat.“  331, 174

  Es gibt in der Entwicklung des Menschen nichts, was nicht unter der Metamorphose von 
Nehmen und Geben stehen würde. Das bedingt unser ethisches Verhalten im höchsten 
Grade. Alles, was wir uns aneignen, dürfen wir nur nehmen, um es später wieder zu geben.  
89, 156

  „In den Assoziationen werden nicht „Lohnarbeiter“ sitzen, die durch ihre Macht von einem
Arbeit-Unternehmer möglichst hohen Lohn fordern, sondern es werden Handarbeiter mit 
den geistigen Leitern der Produktion und mit den konsumierenden Interessenten des 
Produzierten zusammenwirken, um durch Preisregulierungen Leistungen entsprechend den 
Gegenleistungen zu gestalten.“   Kp, 17

  Es wird sich nicht darum handeln, welche Geltung gerade mein Unternehmenszweig im 
öffentlichen Leben haben soll  wenn das Wirtschaftsleben selbständig ist, „sondern ich 
werde zu leisten haben in meinem Industriezweige, werde Verträge zu schliessen haben..“ 
um Gegenleistungen zu haben.  332a, 89

  „Ob man innerhalb eines Wirtschaftssystems für seine Leistung die zu einer (als würdig 
empfundenen) Lebenshaltung notwendige Gegenleistung finde, das hängt davon ab, wie die 
Menschen in demselben geistig gestimmt sind und wie sie ihre Verhältnisse zueinander aus 
ihrem Rechtsbewusstsein heraus ordnen.“   24, 95

  Mit Geld führt man die Mitmenschen am Gängelband. „..erst, wenn man sich verpflichtet 
fühlt, das Quantum von Arbeit, das für einen geleistet wird, auch wiederum 
zurückzuarbeiten in irgendeiner Form (..) hat man Interesse für seine Mitmenschen.“
186, 46  

  „Greifen nicht andere als wirtschaftliche Kräfte ein, dann wird der Besitzende dem 
Besitzlosen die Leistung notwendig mit der Gegenleistung ausgleichen müssen.“ Kp, 19  

  Leistung, geistige:  Geistige Leistung ist so viel Wert, als sie dem Hervorbringer Arbeit 

oder soll innerhalb eines sozialen Gemeinwesens beruhen, auf Leistung und 
Gegenleistung. .. Heute herrscht immer noch das Prinzip vor, dass man aus der 
Menschenarbeit dasjenige herausholt, was man für sich braucht oder zu brauchen glaubt, 
ohne dass man dafür eine Gegenleistung zu liefern braucht. ... Man kann nur wirtschaften, 
wenn man Zusammenhänge herstellt zwischen den verschiedenen Arten von Leistungen. Es
kann nicht immer alles in gleicher Weise verwertet werden, was heute geleistet wird. Es 
müssen auch Leistungen, die erst in der Zukunft erbracht werden, vorausgesehen werden. 
… Weil also alles im Wirtschaftsleben auf Leistung und Gegenleistung beruhen muss und 
weil diese beiden von verschiedenen Dingen abhängig sind, muss im Wirtschaftsleben alles 
beruhen auf dem Vertragsprinzip.“   331, 166
  (>Wirtschaftliche Urzelle, >Preisformel)

  „Heute wird zwar viel geredet, .. aber niemals wird davon gesprochen, dass der Grundsatz,
dass der Leistung eine Gegenleistung entsprechen muss, auf strengen Prinzipien der 
Wirklichkeit beruht. Dieser Grundsatz läuft ja darauf hinaus, dass jeder dasjenige für seine 
Leistung bekommt, womit er seine Bedürfnisse befriedigen kann, bis er eine neue Leistung 
erbracht hat.“  331, 174

  Es gibt in der Entwicklung des Menschen nichts, was nicht unter der Metamorphose von 
Nehmen und Geben stehen würde. Das bedingt unser ethisches Verhalten im höchsten 
Grade. Alles, was wir uns aneignen, dürfen wir nur nehmen, um es später wieder zu geben.  
89, 156

  „In den Assoziationen werden nicht „Lohnarbeiter“ sitzen, die durch ihre Macht von einem
Arbeit-Unternehmer möglichst hohen Lohn fordern, sondern es werden Handarbeiter mit 
den geistigen Leitern der Produktion und mit den konsumierenden Interessenten des 
Produzierten zusammenwirken, um durch Preisregulierungen Leistungen entsprechend den 
Gegenleistungen zu gestalten.“   Kp, 17

  Es wird sich nicht darum handeln, welche Geltung gerade mein Unternehmenszweig im 
öffentlichen Leben haben soll  wenn das Wirtschaftsleben selbständig ist, „sondern ich 
werde zu leisten haben in meinem Industriezweige, werde Verträge zu schliessen haben..“ 
um Gegenleistungen zu haben.  332a, 89

  „Ob man innerhalb eines Wirtschaftssystems für seine Leistung die zu einer (als würdig 
empfundenen) Lebenshaltung notwendige Gegenleistung finde, das hängt davon ab, wie die 
Menschen in demselben geistig gestimmt sind und wie sie ihre Verhältnisse zueinander aus 
ihrem Rechtsbewusstsein heraus ordnen.“   24, 95

  Mit Geld führt man die Mitmenschen am Gängelband. „..erst, wenn man sich verpflichtet 
fühlt, das Quantum von Arbeit, das für einen geleistet wird, auch wiederum 
zurückzuarbeiten in irgendeiner Form (..) hat man Interesse für seine Mitmenschen.“
186, 46  

  „Greifen nicht andere als wirtschaftliche Kräfte ein, dann wird der Besitzende dem 
Besitzlosen die Leistung notwendig mit der Gegenleistung ausgleichen müssen.“ Kp, 19  

  Leistung, geistige:  Geistige Leistung ist so viel Wert, als sie dem Hervorbringer Arbeit 



erspart.  NÖK, 204  (>Wert 2)

  „Nicht allein derjenige, der die Steine aufeinanderlegt, hat den Gotthardtunnel gebaut, 
sondern Leibnitz oder Newton haben mitgebaut. (..) Schalten Sie die geistigen individuellen
Fähigkeiten aus, so vernichten Sie auch das Wirtschaftsleben.“  190, 43

  „Was aus ungeistigen Lebensverhältnissen erwächst, dafür hat man Interesse (…). Was aus
geistiger Produktion stammt, das betrachtet man am liebsten als persönliche Angelegenheit 
des produzierenden Menschen.“ Es fehlt der offene Sinn für individuelle Geistesleistungen 
der Mitmenschen.   24, 45f  (>Geistesleben, Produktivität)

  Leistungen, geistige, als Geschenk: „Es gehört zu einem gesunden sozialen Organismus 
auch: eine richtige, aus dem ganzen Vollmenschen herauskommende Wertung der 
verschiedenen Güter und Leistungen des Lebens. Diese Wertung der Güter und Leistungen 
muss da sein. Aber von dem, was eigentlich der Lehrer leistet für die heranwachsende 
Generation, darf in einem gesunden sozialen Organismus gar nicht die Ansicht herrschen, 
dass es "bezahlt" werden könne. Das ist ein Geschenk, das der Lehrer aus der geistigen Welt
an die Menschen vermitteln wird! Diese Gesinnung muss den gesunden sozialen 
Organismus ergreifen, dass der Lehrer das Medium ist, durch das die Fähigkeiten des 
Menschen, die individuellen Eigenschaften des Menschen heraufgeholt werden aus ihren 
dunklen Untergründen, wie sie veranlagt sind in der Menschennatur. Es ist bloß der 
Größenwahn des Banausentums, wenn man glaubt, dass das, was eigentlich auf dem Gebiet 
der Schule geleistet werden kann, bezahlt werden muss. Was der Wirtschaftskörper des 
gesunden dreigliedrigen sozialen Organismus wird zu leisten haben, das wird nur das sein, 
dass er dem Lehrer die Möglichkeit bietet, so zu leben, wie alle anderen Menschen leben.“  
330, 316f

   Leistungen (auch geistige) als Ware: „Geld kann im gesunden sozialen Organismus 
nichts anderes sein als als eine Anweisung auf Waren, die von anderen erzeugt sind und die 
man aus dem Gesamtgebiet des Wirtschaftslebens deshalb beziehen kann, weil man selbst 
erzeugte Waren an dieses Gebiet abgegeben hat. Durch den Geldverkehr wird ein 
Wirtschaftsgebiet eine einheitliche Wirtschaft. Jeder produziert auf dem Umwege durch das 
ganze Wirtschaftsleben für jeden. Innerhalb des Wirtschaftsgebietes hat man es nur mit 
Warenwerten zu tun. Für dieses Gebiet nehmen auch die Leistungen, die entstehen aus der 
geistigen und der staatlichen Organisation heraus, den Warencharakter an. Was ein Lehrer 
an seinen Schülern leistet, ist für den Wirtschaftskreislauf Ware. Dem Lehrer werden seine 
individuellen Fähigkeiten ebensowenig bezahlt wie dem Arbeiter seine Arbeitskraft. 
Bezahlt kann beiden nur werden, was, von ihnen ausgehend, im Wirtschaftskreislauf Ware 
und Waren sein kann. Wie die freie Initiative, wie das Recht wirken sollen, damit die Ware 
zustande komme, das liegt ebenso ausserhalb des Wirtschaftskreislaufes wie die Wirkung 
der Naturkräfte auf das Kornerträgnis in einem segensreichen oder einem mageren Jahr. Für
den Wirtschaftskreislauf sind die geistige Organisation bezüglich dessen, was sie 
beansprucht als wirtschaftliches Erträgnis, und auch der Staat einzelne 
Warenproduzenten.“   Kp, 130f    (>Ware, >Arbeit darf nicht Ware sein)

  Leistungssystem: „An die Stelle der Bevorrechteten und der rechtlich Benachteiligten des
alten patriarchalischen Herrschafts- und Dienerverhältnisses trat das wirtschaftliche 
Verhältnis des Bürgertums, sich gründend auf den Konkurrenzkampf, auf die Rentabilität, 

erspart.  NÖK, 204  (>Wert 2)

  „Nicht allein derjenige, der die Steine aufeinanderlegt, hat den Gotthardtunnel gebaut, 
sondern Leibnitz oder Newton haben mitgebaut. (..) Schalten Sie die geistigen individuellen
Fähigkeiten aus, so vernichten Sie auch das Wirtschaftsleben.“  190, 43

  „Was aus ungeistigen Lebensverhältnissen erwächst, dafür hat man Interesse (…). Was aus
geistiger Produktion stammt, das betrachtet man am liebsten als persönliche Angelegenheit 
des produzierenden Menschen.“ Es fehlt der offene Sinn für individuelle Geistesleistungen 
der Mitmenschen.   24, 45f  (>Geistesleben, Produktivität)

  Leistungen, geistige, als Geschenk: „Es gehört zu einem gesunden sozialen Organismus 
auch: eine richtige, aus dem ganzen Vollmenschen herauskommende Wertung der 
verschiedenen Güter und Leistungen des Lebens. Diese Wertung der Güter und Leistungen 
muss da sein. Aber von dem, was eigentlich der Lehrer leistet für die heranwachsende 
Generation, darf in einem gesunden sozialen Organismus gar nicht die Ansicht herrschen, 
dass es "bezahlt" werden könne. Das ist ein Geschenk, das der Lehrer aus der geistigen Welt
an die Menschen vermitteln wird! Diese Gesinnung muss den gesunden sozialen 
Organismus ergreifen, dass der Lehrer das Medium ist, durch das die Fähigkeiten des 
Menschen, die individuellen Eigenschaften des Menschen heraufgeholt werden aus ihren 
dunklen Untergründen, wie sie veranlagt sind in der Menschennatur. Es ist bloß der 
Größenwahn des Banausentums, wenn man glaubt, dass das, was eigentlich auf dem Gebiet 
der Schule geleistet werden kann, bezahlt werden muss. Was der Wirtschaftskörper des 
gesunden dreigliedrigen sozialen Organismus wird zu leisten haben, das wird nur das sein, 
dass er dem Lehrer die Möglichkeit bietet, so zu leben, wie alle anderen Menschen leben.“  
330, 316f

   Leistungen (auch geistige) als Ware: „Geld kann im gesunden sozialen Organismus 
nichts anderes sein als als eine Anweisung auf Waren, die von anderen erzeugt sind und die 
man aus dem Gesamtgebiet des Wirtschaftslebens deshalb beziehen kann, weil man selbst 
erzeugte Waren an dieses Gebiet abgegeben hat. Durch den Geldverkehr wird ein 
Wirtschaftsgebiet eine einheitliche Wirtschaft. Jeder produziert auf dem Umwege durch das 
ganze Wirtschaftsleben für jeden. Innerhalb des Wirtschaftsgebietes hat man es nur mit 
Warenwerten zu tun. Für dieses Gebiet nehmen auch die Leistungen, die entstehen aus der 
geistigen und der staatlichen Organisation heraus, den Warencharakter an. Was ein Lehrer 
an seinen Schülern leistet, ist für den Wirtschaftskreislauf Ware. Dem Lehrer werden seine 
individuellen Fähigkeiten ebensowenig bezahlt wie dem Arbeiter seine Arbeitskraft. 
Bezahlt kann beiden nur werden, was, von ihnen ausgehend, im Wirtschaftskreislauf Ware 
und Waren sein kann. Wie die freie Initiative, wie das Recht wirken sollen, damit die Ware 
zustande komme, das liegt ebenso ausserhalb des Wirtschaftskreislaufes wie die Wirkung 
der Naturkräfte auf das Kornerträgnis in einem segensreichen oder einem mageren Jahr. Für
den Wirtschaftskreislauf sind die geistige Organisation bezüglich dessen, was sie 
beansprucht als wirtschaftliches Erträgnis, und auch der Staat einzelne 
Warenproduzenten.“   Kp, 130f    (>Ware, >Arbeit darf nicht Ware sein)

  Leistungssystem: „An die Stelle der Bevorrechteten und der rechtlich Benachteiligten des
alten patriarchalischen Herrschafts- und Dienerverhältnisses trat das wirtschaftliche 
Verhältnis des Bürgertums, sich gründend auf den Konkurrenzkampf, auf die Rentabilität, 



auf das .. Zwangsverhältnis zwischen Kapital und Lohn … Und heute will sich heraus-
gestalten, .. wie .. sich eine neue Gesellschaftsordnung bilden will, … die gegründet sein 
soll auf Leistung und Gegenleistung in ihrem gesunden Austausch“   330, 235f

 
  Jeder muss mit dem ihm möglichen Anteil von Tätigkeit in die Wirtschaft eingreifen. Was 
er leisten soll, will er aus seiner Einsicht in das Ganze beurteilen.   Kp, 15

  Lenin und Trotzki sind die Totengräber der gegenwärtigen Zivilisation. 332a, 20 (1919)
  

  Gegen einen Paradieszustand, wie ihn Lenin, Trotzki etc. auf der Erde haben wollen, 
würden sich unzählige Menschen auflehnen, weil sie dabei nicht Menschen bleiben 
könnten. Er würde sich durch deren antisoziale Triebe in kürzester Zeit in sein Gegenteil 
verkehren.   186, 100  (>Menschenrasse, neue)

 
  In einer religiöseren Zeit wären Lenin und Trotzki vielleicht tiefe Mystiker geworden. 
193, 80

  Lenin und Zarismus: „Nein, was da gewollt wird, das ist in seinem Wesen nicht in 
Opposition gegen den Zarismus, das ist nur das ganze Wesen des Zarismus für eine andere 
Klasse weiter ausgebaut, ..“ „Es würde die Tyrannis derjenigen .. herauskommen, die den 
anderen Sand in die Augen streuen.“   332a, 67

  Leninismus .. ist reinster Intellektualismus, der den wirklichen Verhältnissen aufgepfropft 
werden soll. Es wird sich in fürchterlicher Weise zeigen, wie unmöglich das ist.  191, 91  
(>Marx, >Kommunismus, >Keynes)

  „Und in Petersburg wurde bereits vorbereitet auf staatlich-juristische Art dasjenige, was 
dann der Leninismus vollständig an Russland verbrochen hat, wo etwas dem russischen 
Wesen so Fremdes, aber als die letzte Konsequenz des westeuropäischen Wesens aufgeprägt
wurde, als etwas Abstraktes, so Fremdes, dass man sagen kann: Ebensogut hätte man 
dasjenige, was Lenin da in Russland gemacht hat, auf dem Monde oder irgendwo anders 
machen können. Es kam gar nicht in Betracht, dass das Russland ist, wo gerade Lenin 
regieren wollte.“  305, 195f  (>Staatlich-juristisch-moralisches Leben)

  „Im Leninismus arbeitet sich an die Oberfläche der Menschheitsentwickelung die Klugheit
des menschlichen Tieres ..  mit einer  .. ungeheuer willensstarken, fast unbegrenzt 
willensstarken Initiation. … Alles dasjenige, was aus den menschlichen Instinkten, aus 
menschlicher Selbstsucht fliesst. … dass die menschliche Gesellschaft über die ganze Erde 
hin sich verwandeln würde in eine Tierherde, die nur raffiniert denken kann.“   197, 60ff  

  Lexikon der Dreigliederung: Wenn man sagte, Kapital sei aufgespeicherte Arbeit, so 
ging es darum, dass das Proletariat die Gefühle bekam, die es bekommen sollte. „erziehen 
kann man auch mit grundfalschen Begriffen. Aber etwas aufbauen, das kann man nur mit 
richtigen Begriffen. Daher brauchen wir heute auf allen Gebieten der Volkswirtschaft 
richtige Begriffe“ Vieles von dem, was in den „Kernpunkten“ nicht drinnensteht an 
Definition der Begriffe, an Charakteristik der Begriffe, muss erarbeitet werden, darauf 
kommt es an. „Ja, nicht wahr, man müsste ein Lexikon schreiben, wenn man alle Begriffe 
klarmachen wollte - (..). Ohne dass man heute klar begriffen hat, Was ist eigentlich Kapital?

auf das .. Zwangsverhältnis zwischen Kapital und Lohn … Und heute will sich heraus-
gestalten, .. wie .. sich eine neue Gesellschaftsordnung bilden will, … die gegründet sein 
soll auf Leistung und Gegenleistung in ihrem gesunden Austausch“   330, 235f

 
  Jeder muss mit dem ihm möglichen Anteil von Tätigkeit in die Wirtschaft eingreifen. Was 
er leisten soll, will er aus seiner Einsicht in das Ganze beurteilen.   Kp, 15

  Lenin und Trotzki sind die Totengräber der gegenwärtigen Zivilisation. 332a, 20 (1919)
  

  Gegen einen Paradieszustand, wie ihn Lenin, Trotzki etc. auf der Erde haben wollen, 
würden sich unzählige Menschen auflehnen, weil sie dabei nicht Menschen bleiben 
könnten. Er würde sich durch deren antisoziale Triebe in kürzester Zeit in sein Gegenteil 
verkehren.   186, 100  (>Menschenrasse, neue)

 
  In einer religiöseren Zeit wären Lenin und Trotzki vielleicht tiefe Mystiker geworden. 
193, 80

  Lenin und Zarismus: „Nein, was da gewollt wird, das ist in seinem Wesen nicht in 
Opposition gegen den Zarismus, das ist nur das ganze Wesen des Zarismus für eine andere 
Klasse weiter ausgebaut, ..“ „Es würde die Tyrannis derjenigen .. herauskommen, die den 
anderen Sand in die Augen streuen.“   332a, 67

  Leninismus .. ist reinster Intellektualismus, der den wirklichen Verhältnissen aufgepfropft 
werden soll. Es wird sich in fürchterlicher Weise zeigen, wie unmöglich das ist.  191, 91  
(>Marx, >Kommunismus, >Keynes)

  „Und in Petersburg wurde bereits vorbereitet auf staatlich-juristische Art dasjenige, was 
dann der Leninismus vollständig an Russland verbrochen hat, wo etwas dem russischen 
Wesen so Fremdes, aber als die letzte Konsequenz des westeuropäischen Wesens aufgeprägt
wurde, als etwas Abstraktes, so Fremdes, dass man sagen kann: Ebensogut hätte man 
dasjenige, was Lenin da in Russland gemacht hat, auf dem Monde oder irgendwo anders 
machen können. Es kam gar nicht in Betracht, dass das Russland ist, wo gerade Lenin 
regieren wollte.“  305, 195f  (>Staatlich-juristisch-moralisches Leben)

  „Im Leninismus arbeitet sich an die Oberfläche der Menschheitsentwickelung die Klugheit
des menschlichen Tieres ..  mit einer  .. ungeheuer willensstarken, fast unbegrenzt 
willensstarken Initiation. … Alles dasjenige, was aus den menschlichen Instinkten, aus 
menschlicher Selbstsucht fliesst. … dass die menschliche Gesellschaft über die ganze Erde 
hin sich verwandeln würde in eine Tierherde, die nur raffiniert denken kann.“   197, 60ff  

  Lexikon der Dreigliederung: Wenn man sagte, Kapital sei aufgespeicherte Arbeit, so 
ging es darum, dass das Proletariat die Gefühle bekam, die es bekommen sollte. „erziehen 
kann man auch mit grundfalschen Begriffen. Aber etwas aufbauen, das kann man nur mit 
richtigen Begriffen. Daher brauchen wir heute auf allen Gebieten der Volkswirtschaft 
richtige Begriffe“ Vieles von dem, was in den „Kernpunkten“ nicht drinnensteht an 
Definition der Begriffe, an Charakteristik der Begriffe, muss erarbeitet werden, darauf 
kommt es an. „Ja, nicht wahr, man müsste ein Lexikon schreiben, wenn man alle Begriffe 
klarmachen wollte - (..). Ohne dass man heute klar begriffen hat, Was ist eigentlich Kapital?



Was ist Ware? Was ist Arbeit? Was ist Recht? - ohne diese Begriffe kommt man nicht 
weiter.“ „sie müssen vor allen Dingen richtiggestellt werden.“   337a, 136f   (Beim ersten 
Studienabend des Bundes für Dreigliederung in Stuttgart am 30. Juli 1919 gesprochen. 
Dieses bestärkende Zitat fand ich erst 2018. A.K.) 

  Liberalismus: Der wirtschaftliche Liberalismus ist das „Appellieren an die Tüchtigkeit 
der einzelnen wirtschaftlichen Persönlichkeit.“ „Im Wirtschaftsleben handelt es sich darum, 
dass der Übergang gefunden wird vom wirtschaftlichen Liberalismus zum 
Assoziationsprinzip.“ - aber nicht zum Staatssozialismus!   338, 183ff

  „Denn die grosse Unfreiheit des Geisteslebens haben wir ja in der neueren Zivilisation erst
heraufziehen sehen unter dem Einfluss des Liberalismus. … Und den Gipfelpunkt der 
Unfreiheit wird Ihnen das Geistesleben ja zeigen in der Verwirklichung aller staatlichen 
Glückseligkeiten, in der Sowjetrepublik in Russland.“   NÖK, 156f
(>Norm-Handeln, >Menschenrechte)

  Liebe:  „Weisheit ist die Vorbedingung der Liebe; Liebe ist das Ergebnis der im „Ich“ 
wiedergeborenen Weisheit.“   13, 416

  Mit der menschlichen Persönlichkeit des Christus Jesus ist eine Kraft erschienen, „die in 
fernste Zukunft hinein wirken wird, die die wirkliche geistige Liebe als eine Kraft um den 
Erdkreis herumspinnen wird, die da wirkt und lebt in allem, das in die Zukunft hinein lebt.“ 
104, 31

  Liebe; Blutsliebe und geistige Liebe: Einst wurde im selben Stamm, auch in der selben 
Familie geheiratet. Das war die Zeit des astralen Schauens. Dann wurde die Heirat freie 
Wahl. „Dieser Übergang zwischen der patriarchalischen zur freien Eheschliessung 
entspricht nun der neuen Entwicklung der intellektuellen Fähigkeiten, des menschlichen 
Ich. .. Hier geschieht nun der Einschlag des Christentums. .. (es hat) die vergeistigte Liebe 
geschaffen … Das bedeutet nicht die Aufhebung aller natürlichen Bande, aber die 
Ausdehnung der Liebe …  auf alle Menschen, ihre Verwandlung in eine lebendige und 
schöpferische Kraft, in eine Kraft der Umwandlung.“ 94, 20 (>Jahve, >Christus u. Erde)

  „Die Liebe musste in der niedersten Form als geschlechtliche Liebe angelegt werden .. 
Alle niedere Liebe ist Schulung für die höhere Liebe. Der Erdenmensch soll die Liebe in 
sich ausbilden, um sie am Ende seiner Entwickelung der Erde zurückgeben zu können.“  
102, 106

  „Nur ein Wesen, das selbständig ist, das losgeschnürt ist von dem anderen Wesen, kann 
dieses lieben. Dazu musste der Mensch zu einem Ich-Wesen werden.“   103, 49    (>Erde; 
Freiheit und Liebe, >Weisheit und Liebe, >Blut und Geist)  

  Liebe, Erotik, Sexualität: Der Mensch kann die Fähigkeit erlangen, „durch seinen Geist 
zu lieben .. Wer die Liebe erkennt, erkennt auch den Geist.“ (…) „Überall, wo zum Beispiel 
im Deutschen Liebe steht, sollte eigentlich das Wort Erotik gesetzt werden. Denn das ist es, 
was das in den Materialismus getauchte Denken allein kennt von der Liebe. .. Und der 
Genius der Liebe hat seinen Dämon in dem Interpretieren, nicht in der wirklichen Gestalt, 
aber in dem Interpretieren der Sexualität. .. Denn was in der Sexualität ursprünglich lebt, ist 

Was ist Ware? Was ist Arbeit? Was ist Recht? - ohne diese Begriffe kommt man nicht 
weiter.“ „sie müssen vor allen Dingen richtiggestellt werden.“   337a, 136f   (Beim ersten 
Studienabend des Bundes für Dreigliederung in Stuttgart am 30. Juli 1919 gesprochen. 
Dieses bestärkende Zitat fand ich erst 2018. A.K.) 

  Liberalismus: Der wirtschaftliche Liberalismus ist das „Appellieren an die Tüchtigkeit 
der einzelnen wirtschaftlichen Persönlichkeit.“ „Im Wirtschaftsleben handelt es sich darum, 
dass der Übergang gefunden wird vom wirtschaftlichen Liberalismus zum 
Assoziationsprinzip.“ - aber nicht zum Staatssozialismus!   338, 183ff

  „Denn die grosse Unfreiheit des Geisteslebens haben wir ja in der neueren Zivilisation erst
heraufziehen sehen unter dem Einfluss des Liberalismus. … Und den Gipfelpunkt der 
Unfreiheit wird Ihnen das Geistesleben ja zeigen in der Verwirklichung aller staatlichen 
Glückseligkeiten, in der Sowjetrepublik in Russland.“   NÖK, 156f
(>Norm-Handeln, >Menschenrechte)

  Liebe:  „Weisheit ist die Vorbedingung der Liebe; Liebe ist das Ergebnis der im „Ich“ 
wiedergeborenen Weisheit.“   13, 416

  Mit der menschlichen Persönlichkeit des Christus Jesus ist eine Kraft erschienen, „die in 
fernste Zukunft hinein wirken wird, die die wirkliche geistige Liebe als eine Kraft um den 
Erdkreis herumspinnen wird, die da wirkt und lebt in allem, das in die Zukunft hinein lebt.“ 
104, 31

  Liebe; Blutsliebe und geistige Liebe: Einst wurde im selben Stamm, auch in der selben 
Familie geheiratet. Das war die Zeit des astralen Schauens. Dann wurde die Heirat freie 
Wahl. „Dieser Übergang zwischen der patriarchalischen zur freien Eheschliessung 
entspricht nun der neuen Entwicklung der intellektuellen Fähigkeiten, des menschlichen 
Ich. .. Hier geschieht nun der Einschlag des Christentums. .. (es hat) die vergeistigte Liebe 
geschaffen … Das bedeutet nicht die Aufhebung aller natürlichen Bande, aber die 
Ausdehnung der Liebe …  auf alle Menschen, ihre Verwandlung in eine lebendige und 
schöpferische Kraft, in eine Kraft der Umwandlung.“ 94, 20 (>Jahve, >Christus u. Erde)

  „Die Liebe musste in der niedersten Form als geschlechtliche Liebe angelegt werden .. 
Alle niedere Liebe ist Schulung für die höhere Liebe. Der Erdenmensch soll die Liebe in 
sich ausbilden, um sie am Ende seiner Entwickelung der Erde zurückgeben zu können.“  
102, 106

  „Nur ein Wesen, das selbständig ist, das losgeschnürt ist von dem anderen Wesen, kann 
dieses lieben. Dazu musste der Mensch zu einem Ich-Wesen werden.“   103, 49    (>Erde; 
Freiheit und Liebe, >Weisheit und Liebe, >Blut und Geist)  

  Liebe, Erotik, Sexualität: Der Mensch kann die Fähigkeit erlangen, „durch seinen Geist 
zu lieben .. Wer die Liebe erkennt, erkennt auch den Geist.“ (…) „Überall, wo zum Beispiel 
im Deutschen Liebe steht, sollte eigentlich das Wort Erotik gesetzt werden. Denn das ist es, 
was das in den Materialismus getauchte Denken allein kennt von der Liebe. .. Und der 
Genius der Liebe hat seinen Dämon in dem Interpretieren, nicht in der wirklichen Gestalt, 
aber in dem Interpretieren der Sexualität. .. Denn was in der Sexualität ursprünglich lebt, ist 



durchdrungen von der geistigen Liebe.“  225, 154f

  Liebe zur Handlung: „Nur wenn ich meiner Liebe zu dem Objekte folge, dann bin ich es 
selbst, der handelt. … Ich prüfe nicht verstandesmässig, ob meine Handlung gut oder böse 
ist; ich vollziehe sie, weil ich sie liebe. Sie wird „gut“, wenn meine in Liebe getauchte 
Intuition in der rechten Art in dem intuitiv zu erlebenden Weltzusammenhang drinnensteht; 
„böse“, wenn das nicht der Fall ist.“  4, 162   (>Gut und böse, >Wille)

  „ .. dadurch, dass du die Liebe zur äusseren Welt hast, belebst du diese äussere Welt (…). 
Wer überwindet, dem werde ich zu essen geben (..) vom Baum des Lebens-, das heisst, der 
wird imstande werden, zu vergeistigen, was hier im Sinnlichen ist..“ 104, 79   

  „Nur in einem freien Geistesleben kann eine solche Liebe zur menschlichen 
gesellschaftlichen Ordnung entstehen, wie sie etwa der Künstler zu dem Entstehen seiner 
Werke hat. ... „Wer daran zweifelt, dass die Menschen zu solcher Liebe“ zur menschlichen 
gesellschaftlichen Ordnung „erziehbar sind, der muss auch zweifeln an der Möglichkeit, 
den persönlichen Gewinn aus dem Wirtschaftsleben auszuschalten.“  24, 51

  „Was soll jetzt der Gefühlsimpuls werden für dasjenige, was soziales Handeln ist, wenn 
nicht mehr die Priestertugend, nicht mehr die Bürgertugend, nicht mehr die Adelstugend, 
die Tugend des vierten Standes von hinten treibt? Es kann nur das werden: wenn wir zu 
dem, was wir zu tun haben, namentlich gegenüber anderen Menschen, ein solches Vertrauen
fassen können, wie wir es zu einem Menschen fassen, wenn wir ihn lieben. Frei sein heißt: 
in Handlungen sich ausleben, die man liebt.
Vertrauen ist das eine goldene Wort, das in der Zukunft das soziale Leben beherrschen 
muss. Liebe zu dem, was man zu tun hat, ist das andere goldene Wort. Und in der Zukunft 
werden diejenigen Handlungen sozial gut sein, die aus allgemeiner Menschenliebe gemacht 
werden. Aber man muss diese allgemeine Menschenliebe erst verstehen lernen. Man muss 
sich nicht in bequemer Weise einreden, sie ist schon da. Sie ist eben nicht da. Und je mehr 
man sich sagt: sie ist nicht da, desto besser ist es. Denn diese allgemeine Menschenliebe, die
muss eben die Liebe zu Taten sein, die muss aktiv werden, die muss sich in Freiheit 
ausleben können. Dann wird sie aber allmählich aus einem Urteil des häuslichen Herdes 
oder der Kirchturmnähe zu einem Universellen, zu einem Welturteil.“  305, 226f  
(>Vertrauen, >Moralische Intuition, >Assoziatives Urteil)

  Der Mensch muss sich aus hingebungsvollem Verständnis einer Produktion widmen 
können, die in seinen Fähigkeiten liegt. Man wird „den eigentlichen Motor der Produktion 
sehen müssen in der hingebungsvollen Liebe an die menschliche Gesellschaft.“ Grundlagen 
dafür: Geistes- und Rechtsleben.  332a, 191 

Liebe; natürliche, seelische, geistige: Es war der grosse „Fortschritt an der Wende unserer 
Zeit, dass die sinnliche Liebe, das Prinzip der bloss göttlich gedachten Naturkraft, veredelt 
und vergeistigt wird zur seelischen Liebe, zu der Macht, die nicht mehr auf dem Naturplan, 
sondern auf dem moralischen Plane wirkt. So ist zunächst die christliche Caritas, die 
christliche Liebe die veredelte Gewalt, die Gewalt, welche unter den Menschen einen den 
Menschen durchglühenden moralischen Zusammenhang hervorbringt, der die Menschen 
streng als Menschen betrachtet, der alle Menschen gleich sein lässt gegenüber der höchsten 
Vollkommenheit, der die Sittlichkeit in Liebe getaucht sein lässt, wie die Natürlichkeit 

durchdrungen von der geistigen Liebe.“  225, 154f

  Liebe zur Handlung: „Nur wenn ich meiner Liebe zu dem Objekte folge, dann bin ich es 
selbst, der handelt. … Ich prüfe nicht verstandesmässig, ob meine Handlung gut oder böse 
ist; ich vollziehe sie, weil ich sie liebe. Sie wird „gut“, wenn meine in Liebe getauchte 
Intuition in der rechten Art in dem intuitiv zu erlebenden Weltzusammenhang drinnensteht; 
„böse“, wenn das nicht der Fall ist.“  4, 162   (>Gut und böse, >Wille)

  „ .. dadurch, dass du die Liebe zur äusseren Welt hast, belebst du diese äussere Welt (…). 
Wer überwindet, dem werde ich zu essen geben (..) vom Baum des Lebens-, das heisst, der 
wird imstande werden, zu vergeistigen, was hier im Sinnlichen ist..“ 104, 79   

  „Nur in einem freien Geistesleben kann eine solche Liebe zur menschlichen 
gesellschaftlichen Ordnung entstehen, wie sie etwa der Künstler zu dem Entstehen seiner 
Werke hat. ... „Wer daran zweifelt, dass die Menschen zu solcher Liebe“ zur menschlichen 
gesellschaftlichen Ordnung „erziehbar sind, der muss auch zweifeln an der Möglichkeit, 
den persönlichen Gewinn aus dem Wirtschaftsleben auszuschalten.“  24, 51

  „Was soll jetzt der Gefühlsimpuls werden für dasjenige, was soziales Handeln ist, wenn 
nicht mehr die Priestertugend, nicht mehr die Bürgertugend, nicht mehr die Adelstugend, 
die Tugend des vierten Standes von hinten treibt? Es kann nur das werden: wenn wir zu 
dem, was wir zu tun haben, namentlich gegenüber anderen Menschen, ein solches Vertrauen
fassen können, wie wir es zu einem Menschen fassen, wenn wir ihn lieben. Frei sein heißt: 
in Handlungen sich ausleben, die man liebt.
Vertrauen ist das eine goldene Wort, das in der Zukunft das soziale Leben beherrschen 
muss. Liebe zu dem, was man zu tun hat, ist das andere goldene Wort. Und in der Zukunft 
werden diejenigen Handlungen sozial gut sein, die aus allgemeiner Menschenliebe gemacht 
werden. Aber man muss diese allgemeine Menschenliebe erst verstehen lernen. Man muss 
sich nicht in bequemer Weise einreden, sie ist schon da. Sie ist eben nicht da. Und je mehr 
man sich sagt: sie ist nicht da, desto besser ist es. Denn diese allgemeine Menschenliebe, die
muss eben die Liebe zu Taten sein, die muss aktiv werden, die muss sich in Freiheit 
ausleben können. Dann wird sie aber allmählich aus einem Urteil des häuslichen Herdes 
oder der Kirchturmnähe zu einem Universellen, zu einem Welturteil.“  305, 226f  
(>Vertrauen, >Moralische Intuition, >Assoziatives Urteil)

  Der Mensch muss sich aus hingebungsvollem Verständnis einer Produktion widmen 
können, die in seinen Fähigkeiten liegt. Man wird „den eigentlichen Motor der Produktion 
sehen müssen in der hingebungsvollen Liebe an die menschliche Gesellschaft.“ Grundlagen 
dafür: Geistes- und Rechtsleben.  332a, 191 

Liebe; natürliche, seelische, geistige: Es war der grosse „Fortschritt an der Wende unserer 
Zeit, dass die sinnliche Liebe, das Prinzip der bloss göttlich gedachten Naturkraft, veredelt 
und vergeistigt wird zur seelischen Liebe, zu der Macht, die nicht mehr auf dem Naturplan, 
sondern auf dem moralischen Plane wirkt. So ist zunächst die christliche Caritas, die 
christliche Liebe die veredelte Gewalt, die Gewalt, welche unter den Menschen einen den 
Menschen durchglühenden moralischen Zusammenhang hervorbringt, der die Menschen 
streng als Menschen betrachtet, der alle Menschen gleich sein lässt gegenüber der höchsten 
Vollkommenheit, der die Sittlichkeit in Liebe getaucht sein lässt, wie die Natürlichkeit 



früher in Liebe getaucht war. Das ist die erste Zeit des Christentums … Wie sich früher Leib
zu Leib im natürlichen Prinzip gefunden hat, so findet sich im Christentum Seele und Seele 
durch das Christusprinzip in der höheren Liebe zusammen. … So wie im Laufe des Alten 
Testamentes das andere Prinzip gewirkt hat, das luziferische Prinzip .., so durchwaltet in 
den neueren Zeiten dieses Prinzip die menschliche Entwickelung als Träger des Lichtes, als 
Träger der Freiheit. Es ist nicht der Gegner, es ist die notwendige Ergänzung des 
Christusprinzips. Es ist mit diesem Christusprinzip in einer Einheit verbunden, so wie alle 
scheinbar einander widerstrebenden Naturgewalten in einer Einheit verbunden gedacht 
werden von denen, welche die Natur und das Universum durchschaut haben. … Auch durch
die Seelenliebe würde die Menschheit nur in einer mehr oder weniger unbewusst gehaltenen
Vervollkommnung leben. Dadurch aber, dass das Seelische durchtränkt und durchglüht wird
.. von dem Lichte des Geistes, .. dadurch wird die christliche Liebe für des Menschen freie 
Entwickelung auch in der Zukunft wirken. So stehen die beiden Mächte - geoffenbarte 
Weisheit und menschlich errungene Wissenschaft - einander gegenüber. Seele und 
Bewusstsein stehen einander so gegenüber: die Seele erglüht in der geistigen Liebe, und das
Bewusstsein durchstrahlt und durchleuchtet diese geistige Liebe mit dein Prinzip der 
Klarheit und Freiheit.“  54, 324f  (>Bewusstseinsseele) 

  Liebe zur Pflicht: Kant hat die Pflicht hingestellt wie eine hehre Göttin, zu der der 
Mensch aufschaut. „Der Mensch sieht die Pflicht gleichsam herabstrahlen aus Regionen der
geistigen Welt. Religiös empfindet er die Pflicht als einen von den Wesenheiten der höheren
Hierarchien auferlegten Impuls. Und indem der Mensch sich der Pflicht unterwirft, geht er 
in dem Pflichtgefühl aus sich heraus. .. Daher muss der Mensch, wenn er der Pflicht sich 
unterwirft, versuchen, in sich selbst eine Hilfe zu finden, die ihm gleichsam Schwere gibt, 
wenn er sich der Pflicht unterwirft. Schön hat das Schiller ausgedrückt, welcher das Wort 
gesprochen hat, dass der Mensch das schönste Verhältnis zur Pflicht habe, wenn er die 
Pflicht zugleich lieben lernt. Mit diesem Gedanken ist eigentlich viel gesagt. Wenn der 
Mensch davon spricht, dass er die Pflicht lieben lernt, da unterwirft er sich nicht mehr bloß 
der Pflicht, da steigt er heraus aus sich und nimmt die Liebe mit, mit der er sonst nur sich 
selber liebt. Die Liebe, die in seinem Leibe lebt und Egoismus war, nimmt er heraus und 
liebt die Pflicht. Solange sie Selbstliebe ist, so lange ist sie luziferische Kraft. Wenn der 
Mensch aber diese Selbstliebe aus sich herausnimmt und die Pflicht liebt, wie er sonst nur 
sich selbst liebt, so erlöst er Luzifer, nimmt ihn hinaus in das Gebiet der Pflicht und macht 
sozusagen Luzifer zu einem berechtigten Wesen .. kann er sich nur der Pflicht unterwerfen, 
dann wird er der Sklave der Pflicht, dann vertrocknet er .. Er verhärtet ahrimanisch, 
trotzdem er der Pflicht folgt.“ 158, 143f

  Liebe zum Produkt oder zum Menschen: Heute steht der Mensch oft seinem 
Arbeitsprodukt ausserordentlich fremd gegenüber. Er findet seinen Beruf uninteressant. „Er 
ist es vielleicht geworden. Es muss wiederum eine Zeit kommen, wo jede Einzelheit des 
Lebens interessant wird. War sie früher interessant durch das, was sie als Objekt war, so 
wird sie für eine Zukunft interessant werden können, indem wir bei jedem einzelnen, was 
wir vollbringen, wissen können,wie es sich eingliedert in die soziale Ordnung der 
Menschheit. Wir werden, während wir früher auf das Produkt geschaut haben, jetzt auf den 
des Arbeitsprodukts bedürftigen Menschen schauen. Während früher das Produkt geliebt 
worden ist, wird menschliche Liebe und menschliche Brüderlichkeit gerade in der 
entwickelten Seele auftreten können so, dass der Mensch wird wissen können, warum er auf
seinem Posten steht.“  83, 248

früher in Liebe getaucht war. Das ist die erste Zeit des Christentums … Wie sich früher Leib
zu Leib im natürlichen Prinzip gefunden hat, so findet sich im Christentum Seele und Seele 
durch das Christusprinzip in der höheren Liebe zusammen. … So wie im Laufe des Alten 
Testamentes das andere Prinzip gewirkt hat, das luziferische Prinzip .., so durchwaltet in 
den neueren Zeiten dieses Prinzip die menschliche Entwickelung als Träger des Lichtes, als 
Träger der Freiheit. Es ist nicht der Gegner, es ist die notwendige Ergänzung des 
Christusprinzips. Es ist mit diesem Christusprinzip in einer Einheit verbunden, so wie alle 
scheinbar einander widerstrebenden Naturgewalten in einer Einheit verbunden gedacht 
werden von denen, welche die Natur und das Universum durchschaut haben. … Auch durch
die Seelenliebe würde die Menschheit nur in einer mehr oder weniger unbewusst gehaltenen
Vervollkommnung leben. Dadurch aber, dass das Seelische durchtränkt und durchglüht wird
.. von dem Lichte des Geistes, .. dadurch wird die christliche Liebe für des Menschen freie 
Entwickelung auch in der Zukunft wirken. So stehen die beiden Mächte - geoffenbarte 
Weisheit und menschlich errungene Wissenschaft - einander gegenüber. Seele und 
Bewusstsein stehen einander so gegenüber: die Seele erglüht in der geistigen Liebe, und das
Bewusstsein durchstrahlt und durchleuchtet diese geistige Liebe mit dein Prinzip der 
Klarheit und Freiheit.“  54, 324f  (>Bewusstseinsseele) 

  Liebe zur Pflicht: Kant hat die Pflicht hingestellt wie eine hehre Göttin, zu der der 
Mensch aufschaut. „Der Mensch sieht die Pflicht gleichsam herabstrahlen aus Regionen der
geistigen Welt. Religiös empfindet er die Pflicht als einen von den Wesenheiten der höheren
Hierarchien auferlegten Impuls. Und indem der Mensch sich der Pflicht unterwirft, geht er 
in dem Pflichtgefühl aus sich heraus. .. Daher muss der Mensch, wenn er der Pflicht sich 
unterwirft, versuchen, in sich selbst eine Hilfe zu finden, die ihm gleichsam Schwere gibt, 
wenn er sich der Pflicht unterwirft. Schön hat das Schiller ausgedrückt, welcher das Wort 
gesprochen hat, dass der Mensch das schönste Verhältnis zur Pflicht habe, wenn er die 
Pflicht zugleich lieben lernt. Mit diesem Gedanken ist eigentlich viel gesagt. Wenn der 
Mensch davon spricht, dass er die Pflicht lieben lernt, da unterwirft er sich nicht mehr bloß 
der Pflicht, da steigt er heraus aus sich und nimmt die Liebe mit, mit der er sonst nur sich 
selber liebt. Die Liebe, die in seinem Leibe lebt und Egoismus war, nimmt er heraus und 
liebt die Pflicht. Solange sie Selbstliebe ist, so lange ist sie luziferische Kraft. Wenn der 
Mensch aber diese Selbstliebe aus sich herausnimmt und die Pflicht liebt, wie er sonst nur 
sich selbst liebt, so erlöst er Luzifer, nimmt ihn hinaus in das Gebiet der Pflicht und macht 
sozusagen Luzifer zu einem berechtigten Wesen .. kann er sich nur der Pflicht unterwerfen, 
dann wird er der Sklave der Pflicht, dann vertrocknet er .. Er verhärtet ahrimanisch, 
trotzdem er der Pflicht folgt.“ 158, 143f

  Liebe zum Produkt oder zum Menschen: Heute steht der Mensch oft seinem 
Arbeitsprodukt ausserordentlich fremd gegenüber. Er findet seinen Beruf uninteressant. „Er 
ist es vielleicht geworden. Es muss wiederum eine Zeit kommen, wo jede Einzelheit des 
Lebens interessant wird. War sie früher interessant durch das, was sie als Objekt war, so 
wird sie für eine Zukunft interessant werden können, indem wir bei jedem einzelnen, was 
wir vollbringen, wissen können,wie es sich eingliedert in die soziale Ordnung der 
Menschheit. Wir werden, während wir früher auf das Produkt geschaut haben, jetzt auf den 
des Arbeitsprodukts bedürftigen Menschen schauen. Während früher das Produkt geliebt 
worden ist, wird menschliche Liebe und menschliche Brüderlichkeit gerade in der 
entwickelten Seele auftreten können so, dass der Mensch wird wissen können, warum er auf
seinem Posten steht.“  83, 248



  Liebe – Selbstliebe: „Liebe muss im Verhältnis zur Aussenwelt sich zunächst entfalten, 
sonst wird sie Selbstliebe.“  26, 185    (>Egoismus, >Wohltätigkeitsliebe)

  Man hat eine besondere Sympathie zu einem Menschen und meint, in überströmender 
Liebe aufzugehen, „aber man liebt nicht in Wirklichkeit diesen anderen Menschen, sondern 
man liebt das Verbundensein mit dem anderen Menschen in der eigenen Seele. (..) Durch 
diese Selbstliebe, die sich in Liebe maskiert, wird der Mensch im eminentesten Sinne zu 
einem antisozialen Wesen.“ Liebe ohne Selbstzucht ist maskierter Egoismus.  186, 98f

  Liebe durch Erkennen und Überwindung der Selbstliebe, die sich entwickelt, wenn sich im
Zeitalter der Bewusstseinsseele der Mensch seiner Natur überlässt. 186, 210

  Liebe, sittliche: „So, wie sittliche Liebe schon in der allernächsten Zukunft für alles 
sittliche Leben notwendig sein wird, war sie weder in der Stärke noch in der Art in der 
Vergangenheit notwendig. Gewiss, auch für die älteren Zeiten galt der Spruch: «Lust und 
Liebe sind die Fittiche zu großen Taten.» Aber wenn man wahr sein will und nicht 
phrasenhaft, so muss man sagen: Jene Lust und Liebe, die die Menschen befeuert haben, um
dieses oder jenes zu tun, waren nur eine Metamorphose jener anderen Impulse, auf die ich 
vorhin hingewiesen habe [Stamm, Geschlecht, Eigennutz]. In Zukunft wird die reine große 
Liebe von innen heraus den Menschen beflügeln müssen zu dem, was Ausführung seiner 
sittlichen Intuitionen wird sein müssen; und diejenigen Menschen werden sich schwach und
willenlos fühlen gegenüber den sittlichen Intuitionen, die nicht aus den Tiefen ihrer Seele 
heraus das Feuer der Liebe für das Sittliche entzünden, wenn ihnen durch ihre moralische 
Intuition die Tat, die geschehen soll, vor Augen steht.“  217, 85f  (>Moralische Intuition)

  Liebe nicht ohne Weisheit: „Es ist ein wahres Wort: die Liebe ist das höchste Gut. Aber 
sie kann auch die unheilvollsten Folgen haben. Im alltäglichen Leben sieht man das, und ich
erzähle hier ein Beispiel, das erlebt ist. Eine Mutter hat ihr Töchterchen sehr geliebt, und 
aus Liebe hat sie ihm alles hingehen lassen, was es auch getan hat. Sie hat es nie bestraft, 
hat ihm jede Laune erfüllt. Eine Giftmischerin ist das Töchterchen geworden, und aus Liebe
ist es dies geworden. Liebe muss mit Weisheit gepaart sein,  sie muss eine erleuchtete Liebe 
werden, dann erst kann sie wahrhaft gut wirken.“  127, 187f

  Links und rechts: „.. die englische Meinungsschablone mit dem Pendelsystem von links 
und rechts.“   337b, 84   (>Demokratie, >Recht und rechts)

  Lobbyismus >Interessen zum Recht machen, >Recht und Wirtschaft

  Logik, aristotelische: Die aristotelische Logik begründet begrifflich sowohl äussere 
Sinneswirklichkeit, als auch innere Offenbarung. 35,77 (>Denken, übliches platonisches)

  Die Beschreibung des Denkens ist zugleich die Wissenschaft des Denkens. In der Tat war 
auch die Logik nie etwas anderes als eine Beschreibung der Denkformen, nie eine 
beweisende Wissenschaft.“  3, 62f   (>Denken, reines)

  Logik; Gedankenlogik und Anschauungslogik: Man denkt heute die Wirklichkeit von 
einem blossen logischen Gestrüpp durchsetzt. In den Schlussfolgerungen leben aber 

  Liebe – Selbstliebe: „Liebe muss im Verhältnis zur Aussenwelt sich zunächst entfalten, 
sonst wird sie Selbstliebe.“  26, 185    (>Egoismus, >Wohltätigkeitsliebe)

  Man hat eine besondere Sympathie zu einem Menschen und meint, in überströmender 
Liebe aufzugehen, „aber man liebt nicht in Wirklichkeit diesen anderen Menschen, sondern 
man liebt das Verbundensein mit dem anderen Menschen in der eigenen Seele. (..) Durch 
diese Selbstliebe, die sich in Liebe maskiert, wird der Mensch im eminentesten Sinne zu 
einem antisozialen Wesen.“ Liebe ohne Selbstzucht ist maskierter Egoismus.  186, 98f

  Liebe durch Erkennen und Überwindung der Selbstliebe, die sich entwickelt, wenn sich im
Zeitalter der Bewusstseinsseele der Mensch seiner Natur überlässt. 186, 210

  Liebe, sittliche: „So, wie sittliche Liebe schon in der allernächsten Zukunft für alles 
sittliche Leben notwendig sein wird, war sie weder in der Stärke noch in der Art in der 
Vergangenheit notwendig. Gewiss, auch für die älteren Zeiten galt der Spruch: «Lust und 
Liebe sind die Fittiche zu großen Taten.» Aber wenn man wahr sein will und nicht 
phrasenhaft, so muss man sagen: Jene Lust und Liebe, die die Menschen befeuert haben, um
dieses oder jenes zu tun, waren nur eine Metamorphose jener anderen Impulse, auf die ich 
vorhin hingewiesen habe [Stamm, Geschlecht, Eigennutz]. In Zukunft wird die reine große 
Liebe von innen heraus den Menschen beflügeln müssen zu dem, was Ausführung seiner 
sittlichen Intuitionen wird sein müssen; und diejenigen Menschen werden sich schwach und
willenlos fühlen gegenüber den sittlichen Intuitionen, die nicht aus den Tiefen ihrer Seele 
heraus das Feuer der Liebe für das Sittliche entzünden, wenn ihnen durch ihre moralische 
Intuition die Tat, die geschehen soll, vor Augen steht.“  217, 85f  (>Moralische Intuition)

  Liebe nicht ohne Weisheit: „Es ist ein wahres Wort: die Liebe ist das höchste Gut. Aber 
sie kann auch die unheilvollsten Folgen haben. Im alltäglichen Leben sieht man das, und ich
erzähle hier ein Beispiel, das erlebt ist. Eine Mutter hat ihr Töchterchen sehr geliebt, und 
aus Liebe hat sie ihm alles hingehen lassen, was es auch getan hat. Sie hat es nie bestraft, 
hat ihm jede Laune erfüllt. Eine Giftmischerin ist das Töchterchen geworden, und aus Liebe
ist es dies geworden. Liebe muss mit Weisheit gepaart sein,  sie muss eine erleuchtete Liebe 
werden, dann erst kann sie wahrhaft gut wirken.“  127, 187f

  Links und rechts: „.. die englische Meinungsschablone mit dem Pendelsystem von links 
und rechts.“   337b, 84   (>Demokratie, >Recht und rechts)

  Lobbyismus >Interessen zum Recht machen, >Recht und Wirtschaft

  Logik, aristotelische: Die aristotelische Logik begründet begrifflich sowohl äussere 
Sinneswirklichkeit, als auch innere Offenbarung. 35,77 (>Denken, übliches platonisches)

  Die Beschreibung des Denkens ist zugleich die Wissenschaft des Denkens. In der Tat war 
auch die Logik nie etwas anderes als eine Beschreibung der Denkformen, nie eine 
beweisende Wissenschaft.“  3, 62f   (>Denken, reines)

  Logik; Gedankenlogik und Anschauungslogik: Man denkt heute die Wirklichkeit von 
einem blossen logischen Gestrüpp durchsetzt. In den Schlussfolgerungen leben aber 



Illusionen, und die werden dann äussere Wirklichkeit.   186, 224ff  (>Real oder abstrakt, 
>Charakterisieren)

  „.. denn logisch verteidigt werden können die Inhalte des Ahriman und Luzifer genauso 
wie die des Christus. Logische Verteidigungen gibt es in ganz gleichwertiger Weise gerade 
drei.“   197, 123  (>Intellekt, >Wirklichkeitslogik, >Römisches Denken)

  „Noch in den älteren Zeiten des Griechentums würde man ein solches Sprechen von 
Richtig und Falsch, wie wir es heute im Sinne der Logik meinen, nicht verstanden haben. 
Da hat man noch gesprochen von gesundem und ungesundem Urteil. Dann haben sich die 
Nachfolger des Platonismus allmählich zu der Logizität herausgerbeitet, die dann in der 
römischen Kultur am höchsten gekommen und dann in die späteren Zeiten übergegangen 
ist. … In unserer Zeit ist man noch weit entfernt davon, sich wiederum in spiritueller Weise 
ein Verständnis von gesundem und krankhaftem Urteil zu erarbeiten ..“, sondern von 
Amerika geht der Pragmatismus aus, der so urteilt, dass „dasjenige, was man wahr nennt, 
eigentlich nur das ist, was der Mensch deshalb behauptet, weil es ihm nützlich für das 
Leben ist. Falsch ist das, was der Mensch behauptet, weil es ihm schädlich fürs Leben wird. 
(…) .. hier werden die Begriffe Wahr und Falsch auf die Begriffe Nützlich und Schädlich 
zurückgeführt. Das ist der äusserste Tiefstand.“   199, 82ff

  Die Logik kann sich ganz gut von der Wirklichkeit emanzipieren, nach dem Muster, dass 
das Pferd den Wagen zieht und man den Kutscher ausblendet.  177, 240   

  „Die Logik selber tötet für das menschliche Auffassen mit dem Hinwegräumen des 
Widerspruches das Leben.“ Christi Tod: „Die grösste Schuld der Menschen war notwendig 
dazu, dass der grösste Segen  in die Erdenentwicklung hineingekommen ist..“   188, 105

  Über Geisteswissenschaft kommt man zu konkreten Anschauungen z.B. eines 
Steuersystems in der Dreigliederung. Das erschliesst sich nicht der blossen Gedankenlogik, 
sondern der Anschauungslogik; Wirklichkeitslogik. Und die kann wiederum der gesunde 
Menschenverstand nachkontrollieren. 186, 214  (>Geisteswissenschaft verstehen wollen)

  
  Lohn: Man spricht vom Lohn so, dass er aussieht wie der Preis für die Arbeit. Aber was 
da zwischen Unternehmer und Lohnarbeiter stattfindet, ist nur ein fingierter Kauf, denn 
zwischen Arbeit und irgend etwas gibt es keine gegenseitige Bewertungsmöglichkeit. Arbeit
kann nicht bezahlt werden, nur erzeugte Werte. NÖK, 96f

  Man kann nicht sagen: Es ist gleichgültig, ob man etwas Warenpreis oder Lohn nennt; 
denn in dem Augenblick, wo man vom Lohn spricht, glaubt man, dass man Arbeit in 
Wirklichkeit bezahlt. (..) Man kann nicht korrigieren, was man korrigieren soll, wenn man 
nicht die richtigen Begriffe hat.“ NÖK, 120  

  Der Lohn, den ein Arbeiter erhält ist ein Ausdruck seiner wirtschaftlichen Rechtlosigkeit.  
331A, 79  (Lohn im gewohnten Sinn muss verschwinden; Kapital und Lohn sind zwei Seiten
der selben Medaille. >Kapitalismus und Lohnsystem, >Arbeit und Einkommen trennen, 
>Arbeit im Rechtsleben)

  Lohn gibt es nicht: „Wenn man paradox sprechen wollte, so könnte man sagen : Lohn 

Illusionen, und die werden dann äussere Wirklichkeit.   186, 224ff  (>Real oder abstrakt, 
>Charakterisieren)

  „.. denn logisch verteidigt werden können die Inhalte des Ahriman und Luzifer genauso 
wie die des Christus. Logische Verteidigungen gibt es in ganz gleichwertiger Weise gerade 
drei.“   197, 123  (>Intellekt, >Wirklichkeitslogik, >Römisches Denken)

  „Noch in den älteren Zeiten des Griechentums würde man ein solches Sprechen von 
Richtig und Falsch, wie wir es heute im Sinne der Logik meinen, nicht verstanden haben. 
Da hat man noch gesprochen von gesundem und ungesundem Urteil. Dann haben sich die 
Nachfolger des Platonismus allmählich zu der Logizität herausgerbeitet, die dann in der 
römischen Kultur am höchsten gekommen und dann in die späteren Zeiten übergegangen 
ist. … In unserer Zeit ist man noch weit entfernt davon, sich wiederum in spiritueller Weise 
ein Verständnis von gesundem und krankhaftem Urteil zu erarbeiten ..“, sondern von 
Amerika geht der Pragmatismus aus, der so urteilt, dass „dasjenige, was man wahr nennt, 
eigentlich nur das ist, was der Mensch deshalb behauptet, weil es ihm nützlich für das 
Leben ist. Falsch ist das, was der Mensch behauptet, weil es ihm schädlich fürs Leben wird. 
(…) .. hier werden die Begriffe Wahr und Falsch auf die Begriffe Nützlich und Schädlich 
zurückgeführt. Das ist der äusserste Tiefstand.“   199, 82ff

  Die Logik kann sich ganz gut von der Wirklichkeit emanzipieren, nach dem Muster, dass 
das Pferd den Wagen zieht und man den Kutscher ausblendet.  177, 240   

  „Die Logik selber tötet für das menschliche Auffassen mit dem Hinwegräumen des 
Widerspruches das Leben.“ Christi Tod: „Die grösste Schuld der Menschen war notwendig 
dazu, dass der grösste Segen  in die Erdenentwicklung hineingekommen ist..“   188, 105

  Über Geisteswissenschaft kommt man zu konkreten Anschauungen z.B. eines 
Steuersystems in der Dreigliederung. Das erschliesst sich nicht der blossen Gedankenlogik, 
sondern der Anschauungslogik; Wirklichkeitslogik. Und die kann wiederum der gesunde 
Menschenverstand nachkontrollieren. 186, 214  (>Geisteswissenschaft verstehen wollen)

  
  Lohn: Man spricht vom Lohn so, dass er aussieht wie der Preis für die Arbeit. Aber was 
da zwischen Unternehmer und Lohnarbeiter stattfindet, ist nur ein fingierter Kauf, denn 
zwischen Arbeit und irgend etwas gibt es keine gegenseitige Bewertungsmöglichkeit. Arbeit
kann nicht bezahlt werden, nur erzeugte Werte. NÖK, 96f

  Man kann nicht sagen: Es ist gleichgültig, ob man etwas Warenpreis oder Lohn nennt; 
denn in dem Augenblick, wo man vom Lohn spricht, glaubt man, dass man Arbeit in 
Wirklichkeit bezahlt. (..) Man kann nicht korrigieren, was man korrigieren soll, wenn man 
nicht die richtigen Begriffe hat.“ NÖK, 120  

  Der Lohn, den ein Arbeiter erhält ist ein Ausdruck seiner wirtschaftlichen Rechtlosigkeit.  
331A, 79  (Lohn im gewohnten Sinn muss verschwinden; Kapital und Lohn sind zwei Seiten
der selben Medaille. >Kapitalismus und Lohnsystem, >Arbeit und Einkommen trennen, 
>Arbeit im Rechtsleben)

  Lohn gibt es nicht: „Wenn man paradox sprechen wollte, so könnte man sagen : Lohn 



gibt es ja gar nicht, sondern Verteilung des Erlöses gibt es - heute schon, nur dass in der 
Regel derjenige heute, der der wirtschaftlich Schwache ist, sich bei der Teilung übers Ohr 
gehauen findet. Das ist das ganze. Es handelt sich darum, hier nicht etwas, was nur auf 
einem sozialen Irrtum beruht, auf die Wirklichkeit zu übertragen.“  332a, 73 

  Lohn-Preis-Spirale: „Während auf der einen Seite der Arbeiter glaubt, durch seine 
Forderung nach höherem Lohn, wenn er diese befriedigt erhält, dann gesündere 
Lebensverhältnisse zu erlangen, steigt immer auf der anderen Seite der Preis der Waren, 
solange nicht emanzipiert wird der Wirtschaftskreislauf von dem Rechtskreislauf des 
politischen Staates.“ Das Geld muss des Rechtscharakters entkleidet und von der Wirtschaft
verwaltet sein. 328, 162f  (>Geld als Ware)

  „Heute, da der Lohn noch im Wirtschaftsprozess enthalten ist und der Arbeiter nicht der 
freie Gesellschafter des geistigen Leiters ist, heute steht die Sache noch so, dass innerhalb 
des Wirtschaftsprozesses der Arbeiter auf der einen Seite immer wieder um die Erhöhung 
seines Lohnes kämpfen muss; auf der anderen Seite wird dadurch, dass da ein Loch 
zugemacht wird, ein anderes aufgemacht: Der Lohn wird höher, die Lebensmittel werden 
teurer und so weiter. Das geschieht nur in einem Wirtschaftsprozess, der verunreinigt wird 
von Kapital- und Lohnverhältnissen. In einem Wirtschaftsprozess, in dem die 
Korporationen, die Genossenschaften, die Warenwerte bestimmen, und zwar nicht nach 
Angebot und Nachfrage, die dem Zufall unterworfen sind, sondern aus Vernunft heraus, in 
einem solchen Wirtschaftsprozess allein kann jeder Mensch ein menschenwürdiges Dasein 
finden.“  333, 25 

  Kuriose Abhängigkeit der Währung vom Lohn durch Lohn-PreisSpirale.  189, 7.3.19

 „Man fordert höhere Löhne, es entstehen teurere Produktionsbedingungen. Dann reichen 
die Löhne wieder nicht.“ In einer assoziativen Wirtschaft „entstehen nicht falsche Löhne“, 
sondern diejenigen, „die entstehen können.“   NÖS, 75

  Lohngesetz, ehernes: Es geht beim ehernen Lohngesetz (Lasalle/Ricardo) um ein 
Einpendeln des Lohnes auf einer bestimmten Höhe je nach Arbeitsangebot zwischen 
Wohlstand und Armut bei den Arbeitern.   186, 198

  „Insofern unsere Wirtschaft rein auf freier Konkurrenz beruht (..) ist das eherne 
Lohngesetz gültig. (..) Lassen Sie den Unternehmern vollständig freie Hand, so gilt das 
eherne Lohngesetz.“  NÖS, 11   (>Konkurrenz)

  Lüge: „Nicht wahr, es gibt eine gewisse Abstufung in Bezug auf das Lügen: An erster 
Stelle kommen die Kirchen, an zweiter kommt erst die Presse und an dritter kommen dann 
die Politiker.“ 338, 242 (Bewusstseinsseele u. Autorität, >Presse verhüllt Wahrheit) 

  „Ein durchlogenes Geistesleben ist eben ein Geistesleben, das im Niedergange
begriffen ist. .. Überall haben wir nötig, aus der Korruption der Menschheit, die in Lüge und
Unwahrhaftigkeit heute erstickt, hervorzuholen ein wirkliches, ein wahres, ein freies 
Geistesleben.“  336, 473

  „Und dieser Unterschied der Lebenswahrheit und der Lebenslüge ist es, der sich ganz tief 

gibt es ja gar nicht, sondern Verteilung des Erlöses gibt es - heute schon, nur dass in der 
Regel derjenige heute, der der wirtschaftlich Schwache ist, sich bei der Teilung übers Ohr 
gehauen findet. Das ist das ganze. Es handelt sich darum, hier nicht etwas, was nur auf 
einem sozialen Irrtum beruht, auf die Wirklichkeit zu übertragen.“  332a, 73 

  Lohn-Preis-Spirale: „Während auf der einen Seite der Arbeiter glaubt, durch seine 
Forderung nach höherem Lohn, wenn er diese befriedigt erhält, dann gesündere 
Lebensverhältnisse zu erlangen, steigt immer auf der anderen Seite der Preis der Waren, 
solange nicht emanzipiert wird der Wirtschaftskreislauf von dem Rechtskreislauf des 
politischen Staates.“ Das Geld muss des Rechtscharakters entkleidet und von der Wirtschaft
verwaltet sein. 328, 162f  (>Geld als Ware)

  „Heute, da der Lohn noch im Wirtschaftsprozess enthalten ist und der Arbeiter nicht der 
freie Gesellschafter des geistigen Leiters ist, heute steht die Sache noch so, dass innerhalb 
des Wirtschaftsprozesses der Arbeiter auf der einen Seite immer wieder um die Erhöhung 
seines Lohnes kämpfen muss; auf der anderen Seite wird dadurch, dass da ein Loch 
zugemacht wird, ein anderes aufgemacht: Der Lohn wird höher, die Lebensmittel werden 
teurer und so weiter. Das geschieht nur in einem Wirtschaftsprozess, der verunreinigt wird 
von Kapital- und Lohnverhältnissen. In einem Wirtschaftsprozess, in dem die 
Korporationen, die Genossenschaften, die Warenwerte bestimmen, und zwar nicht nach 
Angebot und Nachfrage, die dem Zufall unterworfen sind, sondern aus Vernunft heraus, in 
einem solchen Wirtschaftsprozess allein kann jeder Mensch ein menschenwürdiges Dasein 
finden.“  333, 25 

  Kuriose Abhängigkeit der Währung vom Lohn durch Lohn-PreisSpirale.  189, 7.3.19

 „Man fordert höhere Löhne, es entstehen teurere Produktionsbedingungen. Dann reichen 
die Löhne wieder nicht.“ In einer assoziativen Wirtschaft „entstehen nicht falsche Löhne“, 
sondern diejenigen, „die entstehen können.“   NÖS, 75

  Lohngesetz, ehernes: Es geht beim ehernen Lohngesetz (Lasalle/Ricardo) um ein 
Einpendeln des Lohnes auf einer bestimmten Höhe je nach Arbeitsangebot zwischen 
Wohlstand und Armut bei den Arbeitern.   186, 198

  „Insofern unsere Wirtschaft rein auf freier Konkurrenz beruht (..) ist das eherne 
Lohngesetz gültig. (..) Lassen Sie den Unternehmern vollständig freie Hand, so gilt das 
eherne Lohngesetz.“  NÖS, 11   (>Konkurrenz)

  Lüge: „Nicht wahr, es gibt eine gewisse Abstufung in Bezug auf das Lügen: An erster 
Stelle kommen die Kirchen, an zweiter kommt erst die Presse und an dritter kommen dann 
die Politiker.“ 338, 242 (Bewusstseinsseele u. Autorität, >Presse verhüllt Wahrheit) 

  „Ein durchlogenes Geistesleben ist eben ein Geistesleben, das im Niedergange
begriffen ist. .. Überall haben wir nötig, aus der Korruption der Menschheit, die in Lüge und
Unwahrhaftigkeit heute erstickt, hervorzuholen ein wirkliches, ein wahres, ein freies 
Geistesleben.“  336, 473

  „Und dieser Unterschied der Lebenswahrheit und der Lebenslüge ist es, der sich ganz tief 



in das Gemüt des heutigen Menschen eingraben sollte.“ Beispiel: Menschliche Arbeitskraft 
als Ware.   193, 70   (>Wahrheiten entgegennehmen, >Mammonismus, >Phrase)

  „Aber schon wenn der Mensch in jenem feineren Sinne, zum Beispiel aus Konvention, aus
allerlei Gesellschafts- oder Parteirücksichten dieses oder jenes an der Wahrheit färbt, haben 
wir es im geisteswissenschaftlichen Sinne überall mit einem Lügen zu tun. Vielfach ist das 
ganze Leben des Menschen wenn auch nicht von Lügen, so doch von lügenhaft gefärbten 
Manifestationen durchtränkt.“ Der materialistisch Aufgeklärte sieht nur Wirkungen auf den 
physischen Leib ein.   102, 206  (>Weltherrschaft mit Kapitalistenmitteln)

  „Irgend jemand wirkt im Dienste der regelrecht fortwirkenden Evolution. Statt an die 
Sache sich heranzumachen, wird immer mehr und mehr der Kampf gegen seine 
Persönlichkeit losgehen, persönliche Verleumdungen, persönliche Entstellungen, das wird 
an die Stelle des Sachlichen treten.“  272, 313 (>Persönlichkeit)

  „Wenn die Lüge aber im Unbewussten ist, .. gehört sie .. dem Kosmos .. Da arbeitet sie an 
der Zerstörung des Kosmos, vor allen Dingen an der Zerstörung der Menschheit ..“ 201, 197

  „Anthroposophische Wahrheiten in sich aufnehmen bedeutet eine gewisse Gefahr für das 
Leben, bedeutet, dass man mutvoll leben muss, bedeutet, dass man den inneren Entschluss 
haben muss, mit mancherlei Dingen zu brechen. .. Die moderne Menschheit aber lebt in der 
Lüge.“ Während dem Krieg war nur Lüge. „Man hat über die Dinge überall anderes gesagt, 
als sie eigentlich waren, weil die Menschen sich in der niedergehenden Kultur entwöhnt 
haben, überhaupt den inneren Zusammenhang noch zu haben zwischen dem, was sie sagen, 
und dem inneren Erleben.“  332b, 145

  Lüge und dumpfes Gemeinschaftsbewusstsein: „Im Mittelalter hatte der Mensch eine 
Art Gemeinschaftsbewusstsein.“ Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts gibt es eine 
„Umänderung des Menschheitsbewusstseins“. „Es gibt ein gutes Mittel, dieses 
gemeinschaftliche, das dumpfe Bewusstsein zu erhalten - denn es ist immer ein dumpfes 
Bewusstsein -, und dieses Mittel besteht darin, dass man das gewöhnliche Bewusstsein, das 
der Mensch schon einmal hat, indem er sich seiner Sinne bedient, dass man dieses 
herabdämpft, richtig herabdämpft. So wie der Traum das gewöhnliche Bewusstsein 
herabdämpft, so dämpft man das Bewusstsein herab, damit es ein dumpfes 
Gemeinschaftsbewusstsein werde.
Nun frage ich Sie: Nicht wahr, es gibt viele Charakteristiken des Traumes, aber ein 
Charakteristikon des Traumes ist, dass man sagen kann, der Traum ist in vieler Beziehung 
auch ein Lügner! Wollen Sie leugnen, dass der Traum auch ein Lügner ist, dass er Ihnen 
Dinge vorgaukelt, die nicht wahr sind? Das gehört aber doch nicht zum Beruf des Traumes; 
das gehört zum Beruf des herabgedämpften Bewusstseins, dass man nicht kontrollieren 
kann, wenn man im Traume ist, was Wahrheit und was Unwahrheit ist. Daher gehört es 
auch zu der Anforderung des herabgedämpften Bewusstseins, dem Menschen die 
Möglichkeit zu nehmen, Wahrheit und Lüge zu unterscheiden. Ist man bewandert in einer 
solchen Sache, was tut man? Wenn man bewandert ist in einer solchen Sache, dann erzählt 
man den Leuten unter Autorität Dinge, die unwahr sind. Man macht das systematisch. 
Dadurch dämpft man ihr Bewusstsein bis zu der Dumpfheit des Traumbewusstseins 
herunter. Dadurch erreicht man, dass man untergräbt dasjenige, was als 
Individualbewusstsein seit der Mitte des 15. Jahrhunderts in den Menschenseelen herauf 

in das Gemüt des heutigen Menschen eingraben sollte.“ Beispiel: Menschliche Arbeitskraft 
als Ware.   193, 70   (>Wahrheiten entgegennehmen, >Mammonismus, >Phrase)

  „Aber schon wenn der Mensch in jenem feineren Sinne, zum Beispiel aus Konvention, aus
allerlei Gesellschafts- oder Parteirücksichten dieses oder jenes an der Wahrheit färbt, haben 
wir es im geisteswissenschaftlichen Sinne überall mit einem Lügen zu tun. Vielfach ist das 
ganze Leben des Menschen wenn auch nicht von Lügen, so doch von lügenhaft gefärbten 
Manifestationen durchtränkt.“ Der materialistisch Aufgeklärte sieht nur Wirkungen auf den 
physischen Leib ein.   102, 206  (>Weltherrschaft mit Kapitalistenmitteln)

  „Irgend jemand wirkt im Dienste der regelrecht fortwirkenden Evolution. Statt an die 
Sache sich heranzumachen, wird immer mehr und mehr der Kampf gegen seine 
Persönlichkeit losgehen, persönliche Verleumdungen, persönliche Entstellungen, das wird 
an die Stelle des Sachlichen treten.“  272, 313 (>Persönlichkeit)

  „Wenn die Lüge aber im Unbewussten ist, .. gehört sie .. dem Kosmos .. Da arbeitet sie an 
der Zerstörung des Kosmos, vor allen Dingen an der Zerstörung der Menschheit ..“ 201, 197

  „Anthroposophische Wahrheiten in sich aufnehmen bedeutet eine gewisse Gefahr für das 
Leben, bedeutet, dass man mutvoll leben muss, bedeutet, dass man den inneren Entschluss 
haben muss, mit mancherlei Dingen zu brechen. .. Die moderne Menschheit aber lebt in der 
Lüge.“ Während dem Krieg war nur Lüge. „Man hat über die Dinge überall anderes gesagt, 
als sie eigentlich waren, weil die Menschen sich in der niedergehenden Kultur entwöhnt 
haben, überhaupt den inneren Zusammenhang noch zu haben zwischen dem, was sie sagen, 
und dem inneren Erleben.“  332b, 145

  Lüge und dumpfes Gemeinschaftsbewusstsein: „Im Mittelalter hatte der Mensch eine 
Art Gemeinschaftsbewusstsein.“ Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts gibt es eine 
„Umänderung des Menschheitsbewusstseins“. „Es gibt ein gutes Mittel, dieses 
gemeinschaftliche, das dumpfe Bewusstsein zu erhalten - denn es ist immer ein dumpfes 
Bewusstsein -, und dieses Mittel besteht darin, dass man das gewöhnliche Bewusstsein, das 
der Mensch schon einmal hat, indem er sich seiner Sinne bedient, dass man dieses 
herabdämpft, richtig herabdämpft. So wie der Traum das gewöhnliche Bewusstsein 
herabdämpft, so dämpft man das Bewusstsein herab, damit es ein dumpfes 
Gemeinschaftsbewusstsein werde.
Nun frage ich Sie: Nicht wahr, es gibt viele Charakteristiken des Traumes, aber ein 
Charakteristikon des Traumes ist, dass man sagen kann, der Traum ist in vieler Beziehung 
auch ein Lügner! Wollen Sie leugnen, dass der Traum auch ein Lügner ist, dass er Ihnen 
Dinge vorgaukelt, die nicht wahr sind? Das gehört aber doch nicht zum Beruf des Traumes; 
das gehört zum Beruf des herabgedämpften Bewusstseins, dass man nicht kontrollieren 
kann, wenn man im Traume ist, was Wahrheit und was Unwahrheit ist. Daher gehört es 
auch zu der Anforderung des herabgedämpften Bewusstseins, dem Menschen die 
Möglichkeit zu nehmen, Wahrheit und Lüge zu unterscheiden. Ist man bewandert in einer 
solchen Sache, was tut man? Wenn man bewandert ist in einer solchen Sache, dann erzählt 
man den Leuten unter Autorität Dinge, die unwahr sind. Man macht das systematisch. 
Dadurch dämpft man ihr Bewusstsein bis zu der Dumpfheit des Traumbewusstseins 
herunter. Dadurch erreicht man, dass man untergräbt dasjenige, was als 
Individualbewusstsein seit der Mitte des 15. Jahrhunderts in den Menschenseelen herauf 



will. .. Es ist ein grandioses diabolisches Unternehmen.  198, 124f  (>Bewusstsein und 
Wahrheit)

  Lüge und Gewalt: Es ist interessant, sozialpsychologisch dieses Streben nach Lösung 
wichtiger Fragen durch die Gewalt zu verfolgen. Woher kommen denn die schlimmsten 
Erscheinungen und Auswüchse der Gegenwart? Sie haben unter der Oberfläche gelebt. Sie 
waren „latente Leidenschaften, sie waren  zurückgehaltene Sehnsuchten nach Gewalt“ und 
der gesellschaftliche Zustand war etwas wie eine gewaltige Lüge. Das Lügensystem war 
unter einer dünnen Schicht vorhanden und brach hervor. „Die schlafenden Menschen haben 
die obere Schicht für die Welt gehalten und „denjenigen nicht geglaubt, die von dem 
sprachen, was eigentlich unter dieser Schicht verborgen war.“  337b, 113f 

  Lust und Unlust: „Wir vergleichen die Menge der Unlust nicht mit der der Lust, sondern 
mit der Größe unserer Begierde. .. Das Weib, das ein Kind haben will, vergleicht nicht die 
Lust, die ihm aus dessen Besitz erwächst, mit den Unlustmengen, die aus Schwangerschaft, 
Kindbett, Kinderpflege und so weiter sich ergeben, sondern mit seiner Begierde nach dem 
Besitz des Kindes. .. Nicht darum handelt es sich, ob die zu erreichende Lust oder Unlust 
größer ist, sondern darum, ob die Begierde nach dem erstrebten Ziele oder der Widerstand 
der entgegentretenden Unlust größer ist.“ Solange der Mensch „noch an die Möglichkeit 
glaubt, das nach seiner Ansicht Erstrebenswerte zu erreichen, kämpft er gegen alle Qualen 
und Schmerzen an.“ Es geht nicht um einen Überschuss der Lust über die Unlust, sondern: 
„Der ursprüngliche Maßstab des Wollens ist die Begierde, und diese setzt sich durch, 
solange sie kann. .. Die Fälle, wo wir den Wert unserer Betätigung wirklich davon abhängig 
machen, ob die Lust oder die Unlust einen Überschuss zeigt, sind die, in denen uns die 
Gegenstände, auf die unser Tun sich richtet, gleichgültig sind.“  4, 225ff (>Arbeit und 
Langeweile) 

„Man kann die Rechnung, welche das Leben, nicht eine verstandesmäßige Philosophie, 
anstellt, wenn Lust und Unlust bei Befriedigung eines Begehrens in Frage kommen, mit 
dem folgenden vergleichen. Wenn ich gezwungen bin, beim Einkaufe eines bestimmten 
Quantums Äpfel doppelt so viele schlechte als gute mitzunehmen - weil der Verkäufer 
seinen Platz frei bekommen will - so werde ich mich keinen Moment besinnen, die 
schlechten Äpfel mitzunehmen, wenn ich den Wert der geringeren Menge guter für mich so 
hoch veranschlagen darf, dass ich zu dem Kaufpreis auch noch die Auslagen für 
Hinwegschaffung der schlechten Ware auf mich nehmen will. Dies Beispiel veranschaulicht
die Beziehung zwischen den durch einen Trieb bereiteten Lust- und Unlustmengen. Ich 
bestimme den Wert der guten Äpfel nicht dadurch, dass ich ihre Summe von der der 
schlechten subtrahiere, sondern danach, ob die ersteren trotz des Vorhandenseins der 
letzteren noch einen Wert behalten. Ebenso wie ich bei dem Genuss der guten Äpfel die 
schlechten unberücksichtigt lasse, so gebe ich mich der Befriedigung einer Begierde hin, 
nachdem ich die notwendigen Qualen abgeschüttelt habe. Wenn der Pessimismus auch recht
hätte mit seiner Behauptung, dass in der Welt mehr Unlust als Lust vorhanden ist: auf das 
Wollen wäre das ohne Einfluss, denn die Lebewesen streben nach der übrigbleibenden Lust 
doch. “ 4, 228 

  „Wer den individuellen Menschengeist nicht für fähig hält, sich selbst den Inhalt seines 
Strebens zu geben, nur der kann die Summe des Wollens in der Sehnsucht nach Lust 
suchen. Der phantasielose Mensch schafft keine sittlichen Ideen. Sie müssen ihm gegeben 

will. .. Es ist ein grandioses diabolisches Unternehmen.  198, 124f  (>Bewusstsein und 
Wahrheit)

  Lüge und Gewalt: Es ist interessant, sozialpsychologisch dieses Streben nach Lösung 
wichtiger Fragen durch die Gewalt zu verfolgen. Woher kommen denn die schlimmsten 
Erscheinungen und Auswüchse der Gegenwart? Sie haben unter der Oberfläche gelebt. Sie 
waren „latente Leidenschaften, sie waren  zurückgehaltene Sehnsuchten nach Gewalt“ und 
der gesellschaftliche Zustand war etwas wie eine gewaltige Lüge. Das Lügensystem war 
unter einer dünnen Schicht vorhanden und brach hervor. „Die schlafenden Menschen haben 
die obere Schicht für die Welt gehalten und „denjenigen nicht geglaubt, die von dem 
sprachen, was eigentlich unter dieser Schicht verborgen war.“  337b, 113f 

  Lust und Unlust: „Wir vergleichen die Menge der Unlust nicht mit der der Lust, sondern 
mit der Größe unserer Begierde. .. Das Weib, das ein Kind haben will, vergleicht nicht die 
Lust, die ihm aus dessen Besitz erwächst, mit den Unlustmengen, die aus Schwangerschaft, 
Kindbett, Kinderpflege und so weiter sich ergeben, sondern mit seiner Begierde nach dem 
Besitz des Kindes. .. Nicht darum handelt es sich, ob die zu erreichende Lust oder Unlust 
größer ist, sondern darum, ob die Begierde nach dem erstrebten Ziele oder der Widerstand 
der entgegentretenden Unlust größer ist.“ Solange der Mensch „noch an die Möglichkeit 
glaubt, das nach seiner Ansicht Erstrebenswerte zu erreichen, kämpft er gegen alle Qualen 
und Schmerzen an.“ Es geht nicht um einen Überschuss der Lust über die Unlust, sondern: 
„Der ursprüngliche Maßstab des Wollens ist die Begierde, und diese setzt sich durch, 
solange sie kann. .. Die Fälle, wo wir den Wert unserer Betätigung wirklich davon abhängig 
machen, ob die Lust oder die Unlust einen Überschuss zeigt, sind die, in denen uns die 
Gegenstände, auf die unser Tun sich richtet, gleichgültig sind.“  4, 225ff (>Arbeit und 
Langeweile) 

„Man kann die Rechnung, welche das Leben, nicht eine verstandesmäßige Philosophie, 
anstellt, wenn Lust und Unlust bei Befriedigung eines Begehrens in Frage kommen, mit 
dem folgenden vergleichen. Wenn ich gezwungen bin, beim Einkaufe eines bestimmten 
Quantums Äpfel doppelt so viele schlechte als gute mitzunehmen - weil der Verkäufer 
seinen Platz frei bekommen will - so werde ich mich keinen Moment besinnen, die 
schlechten Äpfel mitzunehmen, wenn ich den Wert der geringeren Menge guter für mich so 
hoch veranschlagen darf, dass ich zu dem Kaufpreis auch noch die Auslagen für 
Hinwegschaffung der schlechten Ware auf mich nehmen will. Dies Beispiel veranschaulicht
die Beziehung zwischen den durch einen Trieb bereiteten Lust- und Unlustmengen. Ich 
bestimme den Wert der guten Äpfel nicht dadurch, dass ich ihre Summe von der der 
schlechten subtrahiere, sondern danach, ob die ersteren trotz des Vorhandenseins der 
letzteren noch einen Wert behalten. Ebenso wie ich bei dem Genuss der guten Äpfel die 
schlechten unberücksichtigt lasse, so gebe ich mich der Befriedigung einer Begierde hin, 
nachdem ich die notwendigen Qualen abgeschüttelt habe. Wenn der Pessimismus auch recht
hätte mit seiner Behauptung, dass in der Welt mehr Unlust als Lust vorhanden ist: auf das 
Wollen wäre das ohne Einfluss, denn die Lebewesen streben nach der übrigbleibenden Lust 
doch. “ 4, 228 

  „Wer den individuellen Menschengeist nicht für fähig hält, sich selbst den Inhalt seines 
Strebens zu geben, nur der kann die Summe des Wollens in der Sehnsucht nach Lust 
suchen. Der phantasielose Mensch schafft keine sittlichen Ideen. Sie müssen ihm gegeben 



werden. Dass er nach Befriedigung seiner niederen Begierden strebt: dafür aber sorgt die 
physische Natur. Zur Entfaltung des ganzen Menschen gehören aber auch die aus dem 
Geiste stammenden Begierden. .. Für den harmonisch entwickelten Menschen sind die 
sogenannten Ideen des Guten nicht außerhalb, sondern innerhalb des Kreises seines 
Wesens.“  4, 233 

  „Der Trieb, der auf seine Betätigung geht, ist also das erste; dass er Lust im Gefolge hat, 
das zweite. Diese Erkenntnis ist von der allergrössten Wichtigkeit, denn sie zeigt, dass das 
Leben zunächst nicht auf die Lust ausgeht, sondern auf die Herstellung seines gestörten 
Gleichgewichtes. Erst die Erfahrung, dass mit der Betätigung eines bestimmten Triebes eine
bestimmte Lust verbunden ist, führt uns dazu, diese Lust selbst zu suchen und sich dazu der 
Befriedigung des Triebes zu bedienen.“   30, 533 (>Leben, >Motiv des Wollens, >Arbeit, 
Antriebe)

  Lust und Pflicht: „Dieser ausgereifte Mensch gibt seinen Wert sich selbst. Nicht die Lust 
erstrebt er, die ihm als Gnadengeschenk .. gereicht wird; und auch nicht die abstrakte Pflicht
erfüllt er ..“ Er handelt nach seiner ethischen Intuition.  4, 135  

  Lustwert des Lebens: „Wenn ein Mensch vor seinem Tode den Rechnungsabschluss 
machte, und die auf einen bestimmten Trieb (zum Beispiel den Hunger) kommende Menge 
des Genusses sich über das ganze Leben mit allen Forderungen dieses Triebes verteilt 
dächte, so hätte die erlebte Lust vielleicht nur einen geringen Wert; wertlos aber kann sie 
nie werden. Bei gleichbleibender Genussmenge nimmt mit der Vermehrung der Bedürfnisse
eines Lebewesens der Wert der Lebenslust ab. Ein gleiches gilt für die Summe alles Lebens 
in der Natur. Je größer die Zahl der Lebewesen ist im Verhältnis zu der Zahl derer, die volle 
Befriedigung ihrer Triebe finden können, desto geringer ist der durchschnittliche Lustwert 
des Lebens.“ Der Wert einer Lust „wird bemessen an den Bedürfnissen des Lebens. Unsere 
Begierden sind der Massstab; die Lust ist das Gemessene. .. Vollen Wert hat für uns eine 
Lustmenge, die an Dauer und Grad genau mit unserer Begierde übereinstimmt. .. Sind wir 
nicht imstande, in der Steigerung unseres Verlangens mit der zunehmenden Lust gleichen 
Schritt zu halten, so verwandelt sich die Lust in Unlust.“  4, 222f 

  Luxemburg, Rosa: Rosa Luxemburg in Spandau vor Proletariern: „Wie kommt der 
Mensch als Arbeiter zu einem menschenwürdigen Dasein? .. Jetzt endlich ist die 
Menschheit dazu gekommen, durch ihre Wissenschaft zu erkennen, wie alle Menschen vom 
gleichen tierischen Ursprung sind .. Baumkletterer .. Kann da noch jemand glauben, dass 
bei solch gleichem Ursprung für alle Menschen irgendeine Berechtigung da sei für das, was 
als soziale Ungleichheiten heute auftritt? - Steiner dazu: Der Angehörige der bisher 
führenden Schichten .. war nicht darauf angewiesen, seinen ganzen Menschen in das Lichte 
einer solchen Weltanschauung zu stellen. Der Proletarier aber war genötigt, seinen ganzen 
Menschen im Lichte einer solchen Weltanschauung zu sehen.“   330, 114

  „Ich stand vor vielen Jahren einmal in Spandau auf dem gleichen Podium mit der jetzt so 
tragisch geendeten Rosa Luxemburg. Sie sprach dazumal über die Wissenschaft und die 
Arbeiter, und ich hatte als Lehrer der Arbeiterbildungsschule ihren Worten über dasselbe 
Thema einiges anzufügen: Welchen Sinn hat die Arbeit des modernen Proletariers?  329, 
17.3.1919

werden. Dass er nach Befriedigung seiner niederen Begierden strebt: dafür aber sorgt die 
physische Natur. Zur Entfaltung des ganzen Menschen gehören aber auch die aus dem 
Geiste stammenden Begierden. .. Für den harmonisch entwickelten Menschen sind die 
sogenannten Ideen des Guten nicht außerhalb, sondern innerhalb des Kreises seines 
Wesens.“  4, 233 

  „Der Trieb, der auf seine Betätigung geht, ist also das erste; dass er Lust im Gefolge hat, 
das zweite. Diese Erkenntnis ist von der allergrössten Wichtigkeit, denn sie zeigt, dass das 
Leben zunächst nicht auf die Lust ausgeht, sondern auf die Herstellung seines gestörten 
Gleichgewichtes. Erst die Erfahrung, dass mit der Betätigung eines bestimmten Triebes eine
bestimmte Lust verbunden ist, führt uns dazu, diese Lust selbst zu suchen und sich dazu der 
Befriedigung des Triebes zu bedienen.“   30, 533 (>Leben, >Motiv des Wollens, >Arbeit, 
Antriebe)

  Lust und Pflicht: „Dieser ausgereifte Mensch gibt seinen Wert sich selbst. Nicht die Lust 
erstrebt er, die ihm als Gnadengeschenk .. gereicht wird; und auch nicht die abstrakte Pflicht
erfüllt er ..“ Er handelt nach seiner ethischen Intuition.  4, 135  

  Lustwert des Lebens: „Wenn ein Mensch vor seinem Tode den Rechnungsabschluss 
machte, und die auf einen bestimmten Trieb (zum Beispiel den Hunger) kommende Menge 
des Genusses sich über das ganze Leben mit allen Forderungen dieses Triebes verteilt 
dächte, so hätte die erlebte Lust vielleicht nur einen geringen Wert; wertlos aber kann sie 
nie werden. Bei gleichbleibender Genussmenge nimmt mit der Vermehrung der Bedürfnisse
eines Lebewesens der Wert der Lebenslust ab. Ein gleiches gilt für die Summe alles Lebens 
in der Natur. Je größer die Zahl der Lebewesen ist im Verhältnis zu der Zahl derer, die volle 
Befriedigung ihrer Triebe finden können, desto geringer ist der durchschnittliche Lustwert 
des Lebens.“ Der Wert einer Lust „wird bemessen an den Bedürfnissen des Lebens. Unsere 
Begierden sind der Massstab; die Lust ist das Gemessene. .. Vollen Wert hat für uns eine 
Lustmenge, die an Dauer und Grad genau mit unserer Begierde übereinstimmt. .. Sind wir 
nicht imstande, in der Steigerung unseres Verlangens mit der zunehmenden Lust gleichen 
Schritt zu halten, so verwandelt sich die Lust in Unlust.“  4, 222f 

  Luxemburg, Rosa: Rosa Luxemburg in Spandau vor Proletariern: „Wie kommt der 
Mensch als Arbeiter zu einem menschenwürdigen Dasein? .. Jetzt endlich ist die 
Menschheit dazu gekommen, durch ihre Wissenschaft zu erkennen, wie alle Menschen vom 
gleichen tierischen Ursprung sind .. Baumkletterer .. Kann da noch jemand glauben, dass 
bei solch gleichem Ursprung für alle Menschen irgendeine Berechtigung da sei für das, was 
als soziale Ungleichheiten heute auftritt? - Steiner dazu: Der Angehörige der bisher 
führenden Schichten .. war nicht darauf angewiesen, seinen ganzen Menschen in das Lichte 
einer solchen Weltanschauung zu stellen. Der Proletarier aber war genötigt, seinen ganzen 
Menschen im Lichte einer solchen Weltanschauung zu sehen.“   330, 114

  „Ich stand vor vielen Jahren einmal in Spandau auf dem gleichen Podium mit der jetzt so 
tragisch geendeten Rosa Luxemburg. Sie sprach dazumal über die Wissenschaft und die 
Arbeiter, und ich hatte als Lehrer der Arbeiterbildungsschule ihren Worten über dasselbe 
Thema einiges anzufügen: Welchen Sinn hat die Arbeit des modernen Proletariers?  329, 
17.3.1919



  Luzifer: Durch Luzifer hat sich der Mensch erstens die Fähigkeit errungen, ein freies 
Wesen zu werden; „in Enthusiasmus zu erglühen für das, was er denkt, fühlt und will.“ Auf 
der anderen Seite musste er „in Kauf nehmen, durch Triebe, Begierden und Leidenschaften 
in das Böse zu verfallen.“  121, 149  (>Ahriman, >Ahriman und Luzifer)

  Durch das Luziferische sind wir der Illusion fähig; fähig, in losgelösten Begriffen zu leben,
die wir selber zusammenhalten müssen mit dem Alltagsorganismus. 196, 30f  (>Erkenntnis 
und Hochmut)

  Luziferianismus als Steigerung des Intellektualismus.   196, 9.1.20  (>Intellekt als Diener)

  Luzifer bewirkt im Astralleib: Selbstsucht; im Ätherleib: Lüge/Unwahrhaftigkeit; im 
physischen Leib: Krankheit und Tod. (Midgardschlange, Fenriswolf, Hel).  121, 153f

  In dem Augenblick, wo man generalisiert, wo man vereinheitlicht, naht man sich schon 
dem luziferischen Denken. Es ist notwendig, sich möglichst ans konkrete Einzelne zu 
halten.  191, 271  (>Einheitsstaat, >Dreigliederung)

  Luzifer und Gott; Licht und Liebe: „Wenn dieses luziferische Prinzip im Menschen 
nicht wäre, so würde der Mensch in einer gewissen Passivität, in einer gewissen Untätigkeit,
von den Göttern getragen, zur Vollkommenheit geführt. Er wäre sozusagen vollständig der 
Gotteskindschaft hingegeben. Zwar strebte sein Wesen zur Vollkommenheit, aber nicht er 
wäre es, der so strebte, sondern der Gott in ihm.“ Die luziferische Kraft „macht dieses 
Streben zu einer ureigenen Angelegenheit. Die setzt sich selbst dieses Ziel der 
Vollkommenheit. Das ist auch in wunderbarer Weise in der biblischen Mythe dargestellt. Da
sind Adam und Eva hervorgegangen aus der Hand der Götter, dazu bestimmt, ohne ihr 
Zutun durch die göttlichen Mächte hingeführt zu werden zur göttlichen Vollkommenheit, 
weil der Gott in ihnen sie führt. Weil aber nun die Schlange kommt, welche die Erkenntnis 
gibt und die Freiheit und dadurch auch den Hinblick und die Möglichkeit zur 
Vollkommenheit, so bringt sie auch die Möglichkeit des Bösen.“ Der Mensch steht 
zwischen einem „unbewussten, aber göttlichen Vollkommenheitsstreben“, und der „Macht, 
welche den Menschen führt, indem sie sich .. des Ich bemächtigt hat, .. zu eigener 
Erkenntnis ihm Licht gibt .. So haben wir den Liebesträger, so den Lichtträger als die zwei 
im Menschen waltenden wirklichen Kräfte. (…) Alle jene Religionen, die ihren 
Ausgangspunkt verlassen haben - denn alle haben an ihrem Ausgangspunkt die richtige 
Anschauung von Gott und Luzifer -, die nur auf der einen Seite den Gott suchen, der die 
Menschen in Unbewusstheit führt zur Seligkeit, alle empfinden zu gleicher Zeit das, worin 
der Gott selbst wirkt, auch als etwas Verderbliches. Die Natur empfinden sie als Sünde; den 
Geist, die helle, lichte, klare Erkenntnis empfinden sie als den verderblichen Luzifer. Das 
hat Goethe schön ausgesprochen: «Natur ist Sünde, Geist ist Teufel, sie hegen zwischen sich
den Zweifel, ihr mißgestaltet Zwitterkind.» “  54, 320f  (>Wahrheit und Zweifel, >Jehova, 
Luzifer, Christus)

  „Die Götter haben nur ein Interesse an der Liebefähigkeit der Menschen. Während Luzifer 
in Schlangengestalt den Menschen verführen will, nach Wissen und Erkenntnis zu suchen, 
widersetzt sich ihm Jehova. Aber Luzifer ist ein gefallener Gott, der nur durch den 
Menschen aufsteigen kann, indem er ihm die Begierde nach persönlicher Erkenntnis 
eingibt. Er widersetzt sich daher dem Willen des Gottes, der den Menschen nach seinem 

  Luzifer: Durch Luzifer hat sich der Mensch erstens die Fähigkeit errungen, ein freies 
Wesen zu werden; „in Enthusiasmus zu erglühen für das, was er denkt, fühlt und will.“ Auf 
der anderen Seite musste er „in Kauf nehmen, durch Triebe, Begierden und Leidenschaften 
in das Böse zu verfallen.“  121, 149  (>Ahriman, >Ahriman und Luzifer)

  Durch das Luziferische sind wir der Illusion fähig; fähig, in losgelösten Begriffen zu leben,
die wir selber zusammenhalten müssen mit dem Alltagsorganismus. 196, 30f  (>Erkenntnis 
und Hochmut)

  Luziferianismus als Steigerung des Intellektualismus.   196, 9.1.20  (>Intellekt als Diener)

  Luzifer bewirkt im Astralleib: Selbstsucht; im Ätherleib: Lüge/Unwahrhaftigkeit; im 
physischen Leib: Krankheit und Tod. (Midgardschlange, Fenriswolf, Hel).  121, 153f

  In dem Augenblick, wo man generalisiert, wo man vereinheitlicht, naht man sich schon 
dem luziferischen Denken. Es ist notwendig, sich möglichst ans konkrete Einzelne zu 
halten.  191, 271  (>Einheitsstaat, >Dreigliederung)

  Luzifer und Gott; Licht und Liebe: „Wenn dieses luziferische Prinzip im Menschen 
nicht wäre, so würde der Mensch in einer gewissen Passivität, in einer gewissen Untätigkeit,
von den Göttern getragen, zur Vollkommenheit geführt. Er wäre sozusagen vollständig der 
Gotteskindschaft hingegeben. Zwar strebte sein Wesen zur Vollkommenheit, aber nicht er 
wäre es, der so strebte, sondern der Gott in ihm.“ Die luziferische Kraft „macht dieses 
Streben zu einer ureigenen Angelegenheit. Die setzt sich selbst dieses Ziel der 
Vollkommenheit. Das ist auch in wunderbarer Weise in der biblischen Mythe dargestellt. Da
sind Adam und Eva hervorgegangen aus der Hand der Götter, dazu bestimmt, ohne ihr 
Zutun durch die göttlichen Mächte hingeführt zu werden zur göttlichen Vollkommenheit, 
weil der Gott in ihnen sie führt. Weil aber nun die Schlange kommt, welche die Erkenntnis 
gibt und die Freiheit und dadurch auch den Hinblick und die Möglichkeit zur 
Vollkommenheit, so bringt sie auch die Möglichkeit des Bösen.“ Der Mensch steht 
zwischen einem „unbewussten, aber göttlichen Vollkommenheitsstreben“, und der „Macht, 
welche den Menschen führt, indem sie sich .. des Ich bemächtigt hat, .. zu eigener 
Erkenntnis ihm Licht gibt .. So haben wir den Liebesträger, so den Lichtträger als die zwei 
im Menschen waltenden wirklichen Kräfte. (…) Alle jene Religionen, die ihren 
Ausgangspunkt verlassen haben - denn alle haben an ihrem Ausgangspunkt die richtige 
Anschauung von Gott und Luzifer -, die nur auf der einen Seite den Gott suchen, der die 
Menschen in Unbewusstheit führt zur Seligkeit, alle empfinden zu gleicher Zeit das, worin 
der Gott selbst wirkt, auch als etwas Verderbliches. Die Natur empfinden sie als Sünde; den 
Geist, die helle, lichte, klare Erkenntnis empfinden sie als den verderblichen Luzifer. Das 
hat Goethe schön ausgesprochen: «Natur ist Sünde, Geist ist Teufel, sie hegen zwischen sich
den Zweifel, ihr mißgestaltet Zwitterkind.» “  54, 320f  (>Wahrheit und Zweifel, >Jehova, 
Luzifer, Christus)

  „Die Götter haben nur ein Interesse an der Liebefähigkeit der Menschen. Während Luzifer 
in Schlangengestalt den Menschen verführen will, nach Wissen und Erkenntnis zu suchen, 
widersetzt sich ihm Jehova. Aber Luzifer ist ein gefallener Gott, der nur durch den 
Menschen aufsteigen kann, indem er ihm die Begierde nach persönlicher Erkenntnis 
eingibt. Er widersetzt sich daher dem Willen des Gottes, der den Menschen nach seinem 



Bilde geschaffen hatte.“   94, 30

  Der Mensch hat in den letzten Jahrhunderten das Luziferische mit dem Göttlichen 
verwechselt... 194, 165

  Luziferische, unpersönliche Wissenschaft: Luziferische Anschauung ist, „dass man dem 
Menschen etwas wegnehmen und es dann wie etwas ausser ihm Vorhandenes verwerten 
kann, zum Beispiel, dass man einem Lehrer seine Lehre wegnimmt und objektiv in der Welt
verwerten würde. … Man kann lernen, welche Gefahr darin liegt, wenn so etwas in der 
Zukunft der Menschheitsentewicklung mehr usuell würde. Und diese Gefahr besteht!“  
254, 195 

  Auf dasjenige, was von den Herzen nicht erfangen wird, was also von dem Gemüte des 
Menschen nicht ergriffen wird, es warten auf das die luziferischen Geister, wenn es in dieser
Weise unpersönlich über die Erde hinschwebt. Denn die einzige Möglichkeit, dasjenige, 
was Verstandeswelt ist, den luziferischen Geistern zu entreißen, ist, es mit dem Gemüte zu 
durchdringen, es zur persönlichen Angelegenheit zu machen. Wenn die Menschen lange 
fortbetreiben das Unpersönliche der sogenannten Wissenschaft, dann wird die Folge diese 
sein, dass die Menschen ihre Seelenhaftigkeit überhaupt verlieren. Diese unpersönliche 
Wissenschaft vertrocknet den Menschen, sie dörrt ihn aus. Sie macht zuletzt aus der Erde 
einen toten Planeten mit automatenhaften Menschen darauf, die ihr Geistig-Seelisches auf 
diese Weise verlieren.  203, 312ff

  Macht oder Geist: Es ist notwendig, nicht nach Macht zu rufen, sondern nach Geist; es ist
„..gleichgültig, ob sie losgelassen werden als Diebe und Strassenräuber oder ob sie 
losgelassen werden als Beamte und Minister, die auch aus diesen Instinkten heraus nach 
Macht lechzen.“ 337b, 117 (>Staat; Unterkriechen, >Krieg, >Imperialismus, >Ahriman)

  In der ägyptisch-chaldäischen Zeit herrscht der Eingeweihte mit dem Soldatentum in 
seinem Dienste. In der griechisch-römischen Zeit war es die Priesterherrschaft und ihr 
Soldatentum. Ab der Mitte des 15. Jahrhunderts herrscht der ökonomische Typus Mensch. 
Der Pharao herrschte aus spirituellem Antrieb (der nicht gut sein muss), der Priester aus 
dem Intellekt.   191, 104  (>Geld-Macht, >Wirtschaft und Macht)

  In der neueren Geschichte sind die Herrschertypen oftmals die Auslese der Schlechtesten. 
Die ökonomischen Typen. Die Besten sind unten geblieben. Die besseren Menschen 
schauen zu den schlechteren auf.   191, 114   (>Zweispaltung ..)

  „Regieren heisst, das zum Ausdruck zu bringen, was das werktätige Volk eigentlich als 
sein Wollen in sich trägt. … Das Herrschen muss sozialisiert werden .. Deshalb möchte ich 
nicht weiter davon sprechen hören, dass „die Regierung es schon machen wird“, sondern 
ich wäre mehr befriedigt, wenn von den breitesten Kreisen des Volkes gesagt würde: Wir 
werden es machen, selbst wenn nicht nur die Regierung, sondern alle Teufel dagegen wären.

Bilde geschaffen hatte.“   94, 30

  Der Mensch hat in den letzten Jahrhunderten das Luziferische mit dem Göttlichen 
verwechselt... 194, 165

  Luziferische, unpersönliche Wissenschaft: Luziferische Anschauung ist, „dass man dem 
Menschen etwas wegnehmen und es dann wie etwas ausser ihm Vorhandenes verwerten 
kann, zum Beispiel, dass man einem Lehrer seine Lehre wegnimmt und objektiv in der Welt
verwerten würde. … Man kann lernen, welche Gefahr darin liegt, wenn so etwas in der 
Zukunft der Menschheitsentewicklung mehr usuell würde. Und diese Gefahr besteht!“  
254, 195 

  Auf dasjenige, was von den Herzen nicht erfangen wird, was also von dem Gemüte des 
Menschen nicht ergriffen wird, es warten auf das die luziferischen Geister, wenn es in dieser
Weise unpersönlich über die Erde hinschwebt. Denn die einzige Möglichkeit, dasjenige, 
was Verstandeswelt ist, den luziferischen Geistern zu entreißen, ist, es mit dem Gemüte zu 
durchdringen, es zur persönlichen Angelegenheit zu machen. Wenn die Menschen lange 
fortbetreiben das Unpersönliche der sogenannten Wissenschaft, dann wird die Folge diese 
sein, dass die Menschen ihre Seelenhaftigkeit überhaupt verlieren. Diese unpersönliche 
Wissenschaft vertrocknet den Menschen, sie dörrt ihn aus. Sie macht zuletzt aus der Erde 
einen toten Planeten mit automatenhaften Menschen darauf, die ihr Geistig-Seelisches auf 
diese Weise verlieren.  203, 312ff

  Macht oder Geist: Es ist notwendig, nicht nach Macht zu rufen, sondern nach Geist; es ist
„..gleichgültig, ob sie losgelassen werden als Diebe und Strassenräuber oder ob sie 
losgelassen werden als Beamte und Minister, die auch aus diesen Instinkten heraus nach 
Macht lechzen.“ 337b, 117 (>Staat; Unterkriechen, >Krieg, >Imperialismus, >Ahriman)

  In der ägyptisch-chaldäischen Zeit herrscht der Eingeweihte mit dem Soldatentum in 
seinem Dienste. In der griechisch-römischen Zeit war es die Priesterherrschaft und ihr 
Soldatentum. Ab der Mitte des 15. Jahrhunderts herrscht der ökonomische Typus Mensch. 
Der Pharao herrschte aus spirituellem Antrieb (der nicht gut sein muss), der Priester aus 
dem Intellekt.   191, 104  (>Geld-Macht, >Wirtschaft und Macht)

  In der neueren Geschichte sind die Herrschertypen oftmals die Auslese der Schlechtesten. 
Die ökonomischen Typen. Die Besten sind unten geblieben. Die besseren Menschen 
schauen zu den schlechteren auf.   191, 114   (>Zweispaltung ..)

  „Regieren heisst, das zum Ausdruck zu bringen, was das werktätige Volk eigentlich als 
sein Wollen in sich trägt. … Das Herrschen muss sozialisiert werden .. Deshalb möchte ich 
nicht weiter davon sprechen hören, dass „die Regierung es schon machen wird“, sondern 
ich wäre mehr befriedigt, wenn von den breitesten Kreisen des Volkes gesagt würde: Wir 
werden es machen, selbst wenn nicht nur die Regierung, sondern alle Teufel dagegen wären.



(…) Diese Macht wird erlangt werden, wenn die Menschen sich bewusst werden, dass sie 
aus ihrem eigenen Verständnis heraus etwas tun müssen.“  331, 122ff

  „Erringen Sie die Macht - wenn Sie in der Macht stehen, und Sie wissen nicht, was Sie tun
sollen, dann ist die ganze Macht für die Katz. Es handelt sich darum, dass man gerade bevor
man zur Macht kommt, klar und deutlich weiß, was man mit der Macht anzufangen hat.“  
333, 34 

  „Auf Macht kann man nur etwas gründen, wenn man Menschengruppen zusammenfasst. 
Wenn Mensch dem Menschen gegenüberstehen soll, kann man nichts auf Macht gründen“, 
sondern dann hat sich der Mensch einen Wert zu erarbeiten, „durch den er Leistungen 
vollbringt für den Menschen, und er hat zu gleicher Zeit zu entwickeln eine 
Empfänglichkeit, solchen Menschenwert anzuerkennen. .. Alle Sittlichkeit muss auf 
Vertrauen aufgebaut werden.“   196, 47

  „Soll der im Besitze von Produktionsmitteln Befindliche überhaupt das Gefühl entwickeln,
dass nicht derjenige in einer wirtschaftlichen Position am besten wirkt, der diese durch seine
wirtschaftliche Macht erwirbt, sondern durch seine Befähigung, so muss dieses Gefühl 
heranwachsen auf einem Lebensboden, der neben dem wirtschaftlichen geschaffen wird.“   
24, 76f

  „Gegen Machtprätentionen können die Gegner ihre Macht setzen und werden es tun (..). 
Gegen wirkliche Machtkräfte werden sie die Waffen strecken.“ Das sind die wirklichen 
mitteleuropäischen Impulse. 24, 350f  (>Geistesleben, freies, >Vertrauen statt Macht)

  Macht und Grundrente: Macht kann einen wirtschaftlichen oder einen politischen 
Hintergrund haben. Ein solcher politischer Hintergrund liegt vor, wenn Rechte im Spiele 
sind, also beim Tausch einer Sache gegen ein Recht. So hat die Grundrente einen 
politischen Hintergrund und nicht einen wirtschaftlichen; die Grundrente stellt in 
Wirklichkeit eine Bezahlung für eine rechtliche Garantie dar: die Rechtssicherheit, ein 
Stück Land ungestört zu besitzen und seine Früchte zu genießen. Also, wer die Grundrente 
bezieht, hat sie sich dadurch verschafft, dass sich das Recht, über ein bestimmtes Stück 
Land zu verfügen, als Macht über bestimmte Menschen, die auf seinem Boden leben, 
auswirkt. Das war in der Zeit des Feudalismus so, wo der Grundherr für seine Leute 
verantwortlich war. Was liegt aber heute vor? Nun, die Sorge für Leben und Eigentum, für 
die Landessicherheit, für die Rechtspflege, für die Armen- und Krankenunterstützung ist auf
die Allgemeinheit übergegangen, doch die Grundbesitzer beziehen die Grundrente weiter.  
331A, 75

  Macht gegen Macht: „In der anglo-amerikanischen Arbeiterbewegung ist es ja so, dass 
dort noch sehr stark das Prinzip des englisch-amerikanischen Parlamentarismus herrscht. Da
dieser auf ein gewisses Schaukelsystem, nämlich Macht gegen Macht, eingestellt ist, sind 
auch die anglo-amerikanischen Arbeiterorganisationen nach dem gleichen Prinzip 
ausgerichtet, nämlich Arbeitermacht gegen Unternehmermacht wird gegeneinander 
ausgespielt, so wie sich im Parlament die liberale und die konservative Partei 
gegenüberstehen.“   331, 267  

  Macht und Ohnmacht: „Die Tatsache .. ist die, dass von gewissen Grundgesetzen der 

(…) Diese Macht wird erlangt werden, wenn die Menschen sich bewusst werden, dass sie 
aus ihrem eigenen Verständnis heraus etwas tun müssen.“  331, 122ff

  „Erringen Sie die Macht - wenn Sie in der Macht stehen, und Sie wissen nicht, was Sie tun
sollen, dann ist die ganze Macht für die Katz. Es handelt sich darum, dass man gerade bevor
man zur Macht kommt, klar und deutlich weiß, was man mit der Macht anzufangen hat.“  
333, 34 

  „Auf Macht kann man nur etwas gründen, wenn man Menschengruppen zusammenfasst. 
Wenn Mensch dem Menschen gegenüberstehen soll, kann man nichts auf Macht gründen“, 
sondern dann hat sich der Mensch einen Wert zu erarbeiten, „durch den er Leistungen 
vollbringt für den Menschen, und er hat zu gleicher Zeit zu entwickeln eine 
Empfänglichkeit, solchen Menschenwert anzuerkennen. .. Alle Sittlichkeit muss auf 
Vertrauen aufgebaut werden.“   196, 47

  „Soll der im Besitze von Produktionsmitteln Befindliche überhaupt das Gefühl entwickeln,
dass nicht derjenige in einer wirtschaftlichen Position am besten wirkt, der diese durch seine
wirtschaftliche Macht erwirbt, sondern durch seine Befähigung, so muss dieses Gefühl 
heranwachsen auf einem Lebensboden, der neben dem wirtschaftlichen geschaffen wird.“   
24, 76f

  „Gegen Machtprätentionen können die Gegner ihre Macht setzen und werden es tun (..). 
Gegen wirkliche Machtkräfte werden sie die Waffen strecken.“ Das sind die wirklichen 
mitteleuropäischen Impulse. 24, 350f  (>Geistesleben, freies, >Vertrauen statt Macht)

  Macht und Grundrente: Macht kann einen wirtschaftlichen oder einen politischen 
Hintergrund haben. Ein solcher politischer Hintergrund liegt vor, wenn Rechte im Spiele 
sind, also beim Tausch einer Sache gegen ein Recht. So hat die Grundrente einen 
politischen Hintergrund und nicht einen wirtschaftlichen; die Grundrente stellt in 
Wirklichkeit eine Bezahlung für eine rechtliche Garantie dar: die Rechtssicherheit, ein 
Stück Land ungestört zu besitzen und seine Früchte zu genießen. Also, wer die Grundrente 
bezieht, hat sie sich dadurch verschafft, dass sich das Recht, über ein bestimmtes Stück 
Land zu verfügen, als Macht über bestimmte Menschen, die auf seinem Boden leben, 
auswirkt. Das war in der Zeit des Feudalismus so, wo der Grundherr für seine Leute 
verantwortlich war. Was liegt aber heute vor? Nun, die Sorge für Leben und Eigentum, für 
die Landessicherheit, für die Rechtspflege, für die Armen- und Krankenunterstützung ist auf
die Allgemeinheit übergegangen, doch die Grundbesitzer beziehen die Grundrente weiter.  
331A, 75

  Macht gegen Macht: „In der anglo-amerikanischen Arbeiterbewegung ist es ja so, dass 
dort noch sehr stark das Prinzip des englisch-amerikanischen Parlamentarismus herrscht. Da
dieser auf ein gewisses Schaukelsystem, nämlich Macht gegen Macht, eingestellt ist, sind 
auch die anglo-amerikanischen Arbeiterorganisationen nach dem gleichen Prinzip 
ausgerichtet, nämlich Arbeitermacht gegen Unternehmermacht wird gegeneinander 
ausgespielt, so wie sich im Parlament die liberale und die konservative Partei 
gegenüberstehen.“   331, 267  

  Macht und Ohnmacht: „Die Tatsache .. ist die, dass von gewissen Grundgesetzen der 



Weltevolution heute tatsächlich in grösserem Umfange .. nur etwas gewusst wird innerhalb 
gewisser geheimer Gesellschaften der britisch sprechenden Bevölkerung. .. Jene Kräfte, 
welche einfliessen von diesen geheimen Gesellschaften in die Politik des Westens, gehen 
mit der Geschichte in sachgemässem Sinne.“ Nach den gewonnenen Wahrheiten kann man 
die Dinge politisch lenken. Das fliesst in die Instinkte der Repräsentativpolitiker ein, die 
sich dann im Sinne dieser Kräfte verhalten. In Mitteleuropa gab es dagegen „eine 
dilettantische Politik, die gottverlassen von allen historischen Gesetzen ist. .. der Sieg der 
Macht über die Ohnmacht geht letzten Endes in diesen Dingen auf den Unterschied von 
Wissen und Nichtwissen zurück.“ 186, 65f

  Macht durch schwarze Magie: Wenn von Menschen okkulte Geheimnisse ins Werk 
gesetzt werden, die noch nicht „über alle nationalen und Rassenvorurteile hinweg“ sind, wo 
das, was der Menschheit dienen soll „im Dienste irgendeiner begrenzten Körperschaft“ oder
„in dem Dienst einer abgesonderten Rasse, etwa um dieser Rasse die Oberherrschaft über 
die Erde zu verschaffen“ verwendet wird, „dann ist das im grossen Massstabe schwarze 
Magie, denn es geschieht nicht im Einklange mit der Erdenführung.“ 
Statt auf dem Umwege durch Weisheit und Einsicht auf dem Wege der Entwicklung der 
inneren Kräfte kann man durch andere Mittel an die inneren Kräfte der Natur kommen. Man
kann furchtsame Menschen ohne Wissen und Einsicht zu Macht bringen, indem man sie 
„dazu abrichtet, .. sich ganz zu verhärten durch das Mittel, sie fortwährend in lebendiges 
Fleisch schneiden zu lassen und Blut rinnen zu sehen. (…) Gilles de Rais, der „Ritter 
Blaubart“, wollte schwarzer Magier werden, indem er 800 Kinder ermordete. - „Der 
Egoismus, er ist ein sehr gutes Mittel, sich dagegen zu schützen. Es wird nicht jeder sich 
überwinden können, in lebendiges Fleisch zu schneiden..“ -  „Diese Dinge sind durchaus 
nicht etwas, womit sich spassen lässt, auch nicht mit Worten, sie sind etwas höchst 
Ernsthaftes; und sie sind – was die Menschen nicht wissen – leider, leider nur zu sehr 
verbreitet in der Welt. Die meisten Menschen haben gar nicht den Willen dazu, darauf 
einzugehen, wie diese Dinge in der Welt verbreitet sind.“   101, 127ff

  „Das fünfte Gebot sagt etwas, was eigentlich im richtigen Sinne nur aus der 
Geheimwissenschaft heraus zu verstehen ist. Alles, was mit Töten, mit der Vernichtung 
fremden Lebens zusammenhängt, schwächt die selbstbewusste Ich-Kraft im Menschen. 
Man kann dadurch im Menschen die schwarzmagischen Kräfte erhöhen; da erhöht man aber
nur unter Umgehung der Ich-Kraft die astralischen Kräfte im Menschen. Was als Göttliches 
im Menschen ist, das wird vernichtet durch jedes Töten.“  107, 128 

   Macht und Recht: Das Eigentumsrecht über Kapital „muss in dem Augenblick verändert
werden können, in dem es umschlägt in ein Mittel zur ungerechtfertigten Machtentfaltung.“ 
Kp, 110

  „.. zu seinem Recht kann man eben auch kommen durch Eroberung und dergleichen, 
indem man die Macht hat, das Recht zu nehmen (..), nicht immer durch blossen Tausch.“   
NÖK, 118

  Die zwei „Puffer“ des Industriekapitals sind zum einen: Macht und Kriege um die 
Rohprodukte, und zum anderen: List bzw. Klugheit, Schlauheit in Bezug auf die Märkte.  
NÖK; 134f

Weltevolution heute tatsächlich in grösserem Umfange .. nur etwas gewusst wird innerhalb 
gewisser geheimer Gesellschaften der britisch sprechenden Bevölkerung. .. Jene Kräfte, 
welche einfliessen von diesen geheimen Gesellschaften in die Politik des Westens, gehen 
mit der Geschichte in sachgemässem Sinne.“ Nach den gewonnenen Wahrheiten kann man 
die Dinge politisch lenken. Das fliesst in die Instinkte der Repräsentativpolitiker ein, die 
sich dann im Sinne dieser Kräfte verhalten. In Mitteleuropa gab es dagegen „eine 
dilettantische Politik, die gottverlassen von allen historischen Gesetzen ist. .. der Sieg der 
Macht über die Ohnmacht geht letzten Endes in diesen Dingen auf den Unterschied von 
Wissen und Nichtwissen zurück.“ 186, 65f

  Macht durch schwarze Magie: Wenn von Menschen okkulte Geheimnisse ins Werk 
gesetzt werden, die noch nicht „über alle nationalen und Rassenvorurteile hinweg“ sind, wo 
das, was der Menschheit dienen soll „im Dienste irgendeiner begrenzten Körperschaft“ oder
„in dem Dienst einer abgesonderten Rasse, etwa um dieser Rasse die Oberherrschaft über 
die Erde zu verschaffen“ verwendet wird, „dann ist das im grossen Massstabe schwarze 
Magie, denn es geschieht nicht im Einklange mit der Erdenführung.“ 
Statt auf dem Umwege durch Weisheit und Einsicht auf dem Wege der Entwicklung der 
inneren Kräfte kann man durch andere Mittel an die inneren Kräfte der Natur kommen. Man
kann furchtsame Menschen ohne Wissen und Einsicht zu Macht bringen, indem man sie 
„dazu abrichtet, .. sich ganz zu verhärten durch das Mittel, sie fortwährend in lebendiges 
Fleisch schneiden zu lassen und Blut rinnen zu sehen. (…) Gilles de Rais, der „Ritter 
Blaubart“, wollte schwarzer Magier werden, indem er 800 Kinder ermordete. - „Der 
Egoismus, er ist ein sehr gutes Mittel, sich dagegen zu schützen. Es wird nicht jeder sich 
überwinden können, in lebendiges Fleisch zu schneiden..“ -  „Diese Dinge sind durchaus 
nicht etwas, womit sich spassen lässt, auch nicht mit Worten, sie sind etwas höchst 
Ernsthaftes; und sie sind – was die Menschen nicht wissen – leider, leider nur zu sehr 
verbreitet in der Welt. Die meisten Menschen haben gar nicht den Willen dazu, darauf 
einzugehen, wie diese Dinge in der Welt verbreitet sind.“   101, 127ff

  „Das fünfte Gebot sagt etwas, was eigentlich im richtigen Sinne nur aus der 
Geheimwissenschaft heraus zu verstehen ist. Alles, was mit Töten, mit der Vernichtung 
fremden Lebens zusammenhängt, schwächt die selbstbewusste Ich-Kraft im Menschen. 
Man kann dadurch im Menschen die schwarzmagischen Kräfte erhöhen; da erhöht man aber
nur unter Umgehung der Ich-Kraft die astralischen Kräfte im Menschen. Was als Göttliches 
im Menschen ist, das wird vernichtet durch jedes Töten.“  107, 128 

   Macht und Recht: Das Eigentumsrecht über Kapital „muss in dem Augenblick verändert
werden können, in dem es umschlägt in ein Mittel zur ungerechtfertigten Machtentfaltung.“ 
Kp, 110

  „.. zu seinem Recht kann man eben auch kommen durch Eroberung und dergleichen, 
indem man die Macht hat, das Recht zu nehmen (..), nicht immer durch blossen Tausch.“   
NÖK, 118

  Die zwei „Puffer“ des Industriekapitals sind zum einen: Macht und Kriege um die 
Rohprodukte, und zum anderen: List bzw. Klugheit, Schlauheit in Bezug auf die Märkte.  
NÖK; 134f



  Macht der Rechtsverhältnisse: Das Rechtsleben hat sich „im Laufe der letzten 
Jahrhunderte vollständig verschmelzen lassen mit den wirtschaftlichen 
Machtverhältnissen. .. Was wirtschaftliche Interessen und Bedürfnisse waren, das wurde in 
öffentlichen Rechten ausgedrückt. Diese öffentlichen Rechte hält man oftmals für 
Menschheitsrechte.“ Es ist „eine Verwirrung eingetreten ist mit Bezug auf die Beziehung 
von Rechts- und Wirtschaftsverhältnissen. Weite Kreise unserer heutigen Bevölkerung 
durch die zivilisierte Welt hindurch fordern in dem, was sie die soziale Frage nennen, 
weitere Zusammenschweissung des Rechtslebens und des Wirtschaftslebens. Wir sehen, wie
unter politischen, unter Rechtsbegriffen das gesamte Wirtschaftsleben gestaltet werden 
soll. .. Ganz eingefasst werden soll das Wirtschaftsleben in lauter Rechtsverhältnisse. .. 
Indem in radikaler Weise diese politischen und Rechtsverhältnisse für das Wirtschaftsleben 
gefordert werden, soll gewissermassen die Tyrannis des Staates, des Rechtssystems über das
wirtschaftliche Wesen hereinbrechen. Wir sehen, dass für das Wirtschaftsleben und seine 
Heilung nicht eine Gestaltung des Wirtschaftslebens gefordert wird, die aus wirtschaftlichen
Verhältnissen heraus selber gebildet ist, sondern dass Eroberung der politischen Macht 
gefordert wird … 
  So sieht man auf der einen Seite, dass das in einem Teil seiner Kraft freie Geistesleben sich
emanzipiert hat und seine ursprüngliche Kraft fordert; so sieht man auf der anderen Seite, 
dass das Rechtsleben, wenn es weiter immer enger und enger an das Wirtschaftsleben 
gebunden werden soll, den ganzen sozialen Organismus in Unordnung bringt.
Genügend lange hat es gewährt, dass unter der Suggestion des Einheitsstaates, des 
einheitlichen sozialen Organismus gedacht wurde. Heute ist die Zeit gekommen, wo die 
Frucht dieses Denkens uns entgegentritt in dem sozialen Chaos, das über einen großen Teil 
der zivilisierten Welt ausgegossen ist. Die wirtschaftlichen Zustände fordern im strengsten 
Sinne, getrennt zu werden von dem Rechtsleben, weil es sich gezeigt hat, welchen Unfug 
dieses Rechtsleben selber nach und nach für das Wirtschaftsleben anrichten müsste, wenn 
die letzte Konsequenz von dem gezogen würde, was sich im Lauf der letzten Jahrhunderte 
herausgebildet hat.“  332a, 156f  (>Geistesleben fordert seine Macht zurück)

  Macht und Vertrauen: „Die Macht kann heute in nichts anderem bestehen, als dass alle 
das Gleiche wollen und es durch einzelne ausführen lassen, dass also hinter einem solchen 
Ministerium etwas steht, was verunmöglicht, dass es zusammengeschossen wird … Das ist 
eben der Weg zur Macht, aus dem Vertrauen heraus eine Vertretung zu finden und aus der 
Vertretung dann dasjenige zu gestalten, was Anklang findet bei denjenigen, die das 
Vertrauen dieser Vertretung gegeben haben. .. Selbsternennung und dergleichen kann nur 
dazu führen, dass die Herrlichkeit bald zu Ende ist. … Wir müssen die Macht dadurch 
erringen, dass wir uns mit diesen Zielsetzungen an den betreffenden Ort stellen, an dem wir,
wenn wir an ihre Ausführung gehen, tatsächlich das Verständnis der breitesten Massen 
gewinnen.“   331, 105f

  Macht und Wirtschaft >Wirtschaft und Macht

  Machtgesellschaft >Gesellschaft

  Maja: „Da tönt uns mit einem Alter von Jahrtausenden aus dem Orient herüber das    
Wort:  Die Welt, die wir mit den Sinnen sehen, ist Maja. - Diese Welt, die wir mit den 
Sinnen sehen, ist die große Illusion, denn Maja ist ja die große Illusion. Und wenn - so 
fühlte man immer im Verlaufe der menschlichen Entwickelung - diese Welt die große 

  Macht der Rechtsverhältnisse: Das Rechtsleben hat sich „im Laufe der letzten 
Jahrhunderte vollständig verschmelzen lassen mit den wirtschaftlichen 
Machtverhältnissen. .. Was wirtschaftliche Interessen und Bedürfnisse waren, das wurde in 
öffentlichen Rechten ausgedrückt. Diese öffentlichen Rechte hält man oftmals für 
Menschheitsrechte.“ Es ist „eine Verwirrung eingetreten ist mit Bezug auf die Beziehung 
von Rechts- und Wirtschaftsverhältnissen. Weite Kreise unserer heutigen Bevölkerung 
durch die zivilisierte Welt hindurch fordern in dem, was sie die soziale Frage nennen, 
weitere Zusammenschweissung des Rechtslebens und des Wirtschaftslebens. Wir sehen, wie
unter politischen, unter Rechtsbegriffen das gesamte Wirtschaftsleben gestaltet werden 
soll. .. Ganz eingefasst werden soll das Wirtschaftsleben in lauter Rechtsverhältnisse. .. 
Indem in radikaler Weise diese politischen und Rechtsverhältnisse für das Wirtschaftsleben 
gefordert werden, soll gewissermassen die Tyrannis des Staates, des Rechtssystems über das
wirtschaftliche Wesen hereinbrechen. Wir sehen, dass für das Wirtschaftsleben und seine 
Heilung nicht eine Gestaltung des Wirtschaftslebens gefordert wird, die aus wirtschaftlichen
Verhältnissen heraus selber gebildet ist, sondern dass Eroberung der politischen Macht 
gefordert wird … 
  So sieht man auf der einen Seite, dass das in einem Teil seiner Kraft freie Geistesleben sich
emanzipiert hat und seine ursprüngliche Kraft fordert; so sieht man auf der anderen Seite, 
dass das Rechtsleben, wenn es weiter immer enger und enger an das Wirtschaftsleben 
gebunden werden soll, den ganzen sozialen Organismus in Unordnung bringt.
Genügend lange hat es gewährt, dass unter der Suggestion des Einheitsstaates, des 
einheitlichen sozialen Organismus gedacht wurde. Heute ist die Zeit gekommen, wo die 
Frucht dieses Denkens uns entgegentritt in dem sozialen Chaos, das über einen großen Teil 
der zivilisierten Welt ausgegossen ist. Die wirtschaftlichen Zustände fordern im strengsten 
Sinne, getrennt zu werden von dem Rechtsleben, weil es sich gezeigt hat, welchen Unfug 
dieses Rechtsleben selber nach und nach für das Wirtschaftsleben anrichten müsste, wenn 
die letzte Konsequenz von dem gezogen würde, was sich im Lauf der letzten Jahrhunderte 
herausgebildet hat.“  332a, 156f  (>Geistesleben fordert seine Macht zurück)

  Macht und Vertrauen: „Die Macht kann heute in nichts anderem bestehen, als dass alle 
das Gleiche wollen und es durch einzelne ausführen lassen, dass also hinter einem solchen 
Ministerium etwas steht, was verunmöglicht, dass es zusammengeschossen wird … Das ist 
eben der Weg zur Macht, aus dem Vertrauen heraus eine Vertretung zu finden und aus der 
Vertretung dann dasjenige zu gestalten, was Anklang findet bei denjenigen, die das 
Vertrauen dieser Vertretung gegeben haben. .. Selbsternennung und dergleichen kann nur 
dazu führen, dass die Herrlichkeit bald zu Ende ist. … Wir müssen die Macht dadurch 
erringen, dass wir uns mit diesen Zielsetzungen an den betreffenden Ort stellen, an dem wir,
wenn wir an ihre Ausführung gehen, tatsächlich das Verständnis der breitesten Massen 
gewinnen.“   331, 105f

  Macht und Wirtschaft >Wirtschaft und Macht

  Machtgesellschaft >Gesellschaft

  Maja: „Da tönt uns mit einem Alter von Jahrtausenden aus dem Orient herüber das    
Wort:  Die Welt, die wir mit den Sinnen sehen, ist Maja. - Diese Welt, die wir mit den 
Sinnen sehen, ist die große Illusion, denn Maja ist ja die große Illusion. Und wenn - so 
fühlte man immer im Verlaufe der menschlichen Entwickelung - diese Welt die große 



Illusion ist, so muss der Mensch über diese große Illusion hinaus zur wahren Wirklichkeit 
kommen.“   243, 12  (>Mysterienstätten, >Natur)

  Maja = Ideologie: „Wer .. innerlich übersetzt, der weiss, dasselbe Wort, das im Orient 
Maja heisst, heisst im Okzident Ideologie.“ .. „Fatalismus des Okzidents, Fatalismus des 
Orients.“   193, 131f  (>Ideologie)

  Mammonismus oder Christentum: Um Kapital zu begreifen, braucht man Intuition. 
„Das ahnte die Bibel schon, indem sie sagte, dass mit dem Christentum der Mammonismus 
bekämpft werden solle.“  192, 315f   (>Ahriman, >Wahrheit und Kapitalismus)

  Manichäismus: „Der christliche Okkultismus geht zu einem bedeutenden Teil auf die 
Manichäer zurück. .. Für die landläufige Anschauung bilden das Gute und das Böse zwei 
absolute, miteinander unvereinbare Gegensätze, von denen das eine das andere ausschliesst.
Dagegen ist das Böse nach der Ansicht der Manichäer ein integrierender Bestandteil des 
Kosmos, es arbeitet an dessen Evolution mit und muss zuletzt durch das Gute absorbiert, 
verwandelt werden. (…) Im Laufe der menschlichen und tierischen Evolution stammt das 
Untere vom Oberen ab; das, was fällt und stirbt, fällt ab vom Lebendigen. .. Unsere 
Knochen sind Verhärtungen aus einem weicheren Knorpelgerüst. So sind auch die Steine 
Verhärtungen aus einem lebendigen Erdorganismus. Heute hat der Mensch noch etwas in 
sich, was er zurücklassen wird. Und damit kommen wir wieder zum Manichäismus. Wie 
früher die Tierheit im Menschen war, so sind es jetzt die beiden Gegensätze Gut und Böse, 
Wahrheit und Unwahrheit. Diese Widersprüche, die Art, wie sich diese Elemente in ihm 
mischen, bilden sein Karma, sein Schicksal. Einst wird er das Böse als objektive Gebilde 
hinter sich lassen. Das finden wir in allen apokalyptischen Darstellungen.“   94, 23ff

  Markt: Austausch ist Lebenselement in der Arbeitsteilung. Aber Tausch geht nur für Ware
gegen Ware; nicht für Recht gegen Ware (z.B. Bodenkauf, Kauf von Arbeit).  Kp, 72  
(>Tauschgesellschaft)

  „Der Markt regelt die gegenseitigen Werte der Waren, und das ist das Einzige, was an 
Werten in dem Wirtschaftsleben künftig da sein soll (…) Das kann nur dann sein, wenn der 
Markt aufhört das zu sein, was er heute ist, wenn er durch und durch organisiert ist, wenn 
aus den umfassendsten wirtschaftlichen Erfahrungen heraus, aus dem Berechnen 
desjenigen, was die verschiedenen wirtschaftlichen Unterlagen sind, sich ergibt eine 
Feststellung von Warenwerten, die nicht den anarchischen Verhältnissen von Angebot und 
Nachfrage unterliegen, sondern die hinorientiert sind auf den durch Erfahrung wohl 
festgestellten menschlichen Bedarf. Das wird nur erreicht werden können, wenn dieses 
Wirtschaftsleben, wenn der Markt, oder besser gesagt, die Märkte, verwandelt werden in 
Assoziationen, in Genossenschaften und so weiter.“ 330, 180f   (>Gewinn als Anzeiger)

 „.. so dass der Markt bestehen wird in dem, was die Vernunft der betreffenden Organisation
aus der Produktion heraus für die Konsumtion, die zuerst richtig erkannt und beobachtet 
wird, zu schaffen in der Lage sein wird.“  332a, 192  (>Verträge .., >Marktwirtschaft ..)

  Markt in der Gemeingesellschaft: „Unter welchen Bedingungen ist allein die 
Weltwirtschaft möglich? … wenn an die Stelle der alten Gewaltgemeinschaft, 
Gewaltgesellschaft, der gegenwärtigen Tauschgesellschaft, die Gemeingesellschaft tritt. Das

Illusion ist, so muss der Mensch über diese große Illusion hinaus zur wahren Wirklichkeit 
kommen.“   243, 12  (>Mysterienstätten, >Natur)

  Maja = Ideologie: „Wer .. innerlich übersetzt, der weiss, dasselbe Wort, das im Orient 
Maja heisst, heisst im Okzident Ideologie.“ .. „Fatalismus des Okzidents, Fatalismus des 
Orients.“   193, 131f  (>Ideologie)

  Mammonismus oder Christentum: Um Kapital zu begreifen, braucht man Intuition. 
„Das ahnte die Bibel schon, indem sie sagte, dass mit dem Christentum der Mammonismus 
bekämpft werden solle.“  192, 315f   (>Ahriman, >Wahrheit und Kapitalismus)

  Manichäismus: „Der christliche Okkultismus geht zu einem bedeutenden Teil auf die 
Manichäer zurück. .. Für die landläufige Anschauung bilden das Gute und das Böse zwei 
absolute, miteinander unvereinbare Gegensätze, von denen das eine das andere ausschliesst.
Dagegen ist das Böse nach der Ansicht der Manichäer ein integrierender Bestandteil des 
Kosmos, es arbeitet an dessen Evolution mit und muss zuletzt durch das Gute absorbiert, 
verwandelt werden. (…) Im Laufe der menschlichen und tierischen Evolution stammt das 
Untere vom Oberen ab; das, was fällt und stirbt, fällt ab vom Lebendigen. .. Unsere 
Knochen sind Verhärtungen aus einem weicheren Knorpelgerüst. So sind auch die Steine 
Verhärtungen aus einem lebendigen Erdorganismus. Heute hat der Mensch noch etwas in 
sich, was er zurücklassen wird. Und damit kommen wir wieder zum Manichäismus. Wie 
früher die Tierheit im Menschen war, so sind es jetzt die beiden Gegensätze Gut und Böse, 
Wahrheit und Unwahrheit. Diese Widersprüche, die Art, wie sich diese Elemente in ihm 
mischen, bilden sein Karma, sein Schicksal. Einst wird er das Böse als objektive Gebilde 
hinter sich lassen. Das finden wir in allen apokalyptischen Darstellungen.“   94, 23ff

  Markt: Austausch ist Lebenselement in der Arbeitsteilung. Aber Tausch geht nur für Ware
gegen Ware; nicht für Recht gegen Ware (z.B. Bodenkauf, Kauf von Arbeit).  Kp, 72  
(>Tauschgesellschaft)

  „Der Markt regelt die gegenseitigen Werte der Waren, und das ist das Einzige, was an 
Werten in dem Wirtschaftsleben künftig da sein soll (…) Das kann nur dann sein, wenn der 
Markt aufhört das zu sein, was er heute ist, wenn er durch und durch organisiert ist, wenn 
aus den umfassendsten wirtschaftlichen Erfahrungen heraus, aus dem Berechnen 
desjenigen, was die verschiedenen wirtschaftlichen Unterlagen sind, sich ergibt eine 
Feststellung von Warenwerten, die nicht den anarchischen Verhältnissen von Angebot und 
Nachfrage unterliegen, sondern die hinorientiert sind auf den durch Erfahrung wohl 
festgestellten menschlichen Bedarf. Das wird nur erreicht werden können, wenn dieses 
Wirtschaftsleben, wenn der Markt, oder besser gesagt, die Märkte, verwandelt werden in 
Assoziationen, in Genossenschaften und so weiter.“ 330, 180f   (>Gewinn als Anzeiger)

 „.. so dass der Markt bestehen wird in dem, was die Vernunft der betreffenden Organisation
aus der Produktion heraus für die Konsumtion, die zuerst richtig erkannt und beobachtet 
wird, zu schaffen in der Lage sein wird.“  332a, 192  (>Verträge .., >Marktwirtschaft ..)

  Markt in der Gemeingesellschaft: „Unter welchen Bedingungen ist allein die 
Weltwirtschaft möglich? … wenn an die Stelle der alten Gewaltgemeinschaft, 
Gewaltgesellschaft, der gegenwärtigen Tauschgesellschaft, die Gemeingesellschaft tritt. Das



ist eben die Gesellschaft, in welcher von den Assoziationen, durch die Verträge der 
Assoziationen produziert wird. .. Der Unterschied zeigt sich darinnen, dass es in der 
Tauschgesellschaft vorzugsweise der Einzelne oder die einzelne Gruppe mit dem anderen 
Einzelnen oder der anderen Gruppe zu tun haben. Wofür interessieren sich dann dieser 
andere einzelne oder diese Gruppe in ihrem Verhältnis zueinander? .. ihre Produktion, ihre 
Konsumtion stehen gewissermassen durch einen Abgrund voneinander getrennt durch den 
Zufallsmarkt … Das Wesentliche für unsere Tauschgesellschaft ist, dass das Herrschende 
die Warenzirkulation ist .. während Produktion und Konsumtion durch den Abgrund des 
Marktes voneinander geschieden sind, so dass sie nicht durch die Vernunft miteinander 
vermittelt sind.
  Was wird in der Gemeingesellschaft an die Stelle der herrschenden Zirkulation treten? Das
ganze Gebiet des Wirtschaftslebens wird in das Interesse jedes Wirtschaftenden 
hereingezogen! Während sich heute der Wirtschaftende zu interessieren hat, wie er seine 
Produkte bekommt oder seine Produkte absetzt, dafür zu sorgen hat aber aus Interesse an 
sich selber, wird es in der Gemeingesellschaft so sein müssen, dass jeder Wirtschaftende ein
volles Interesse für Konsumtion, Handel und Produktion habe, das heißt, dass das gesamte 
Wirtschaften sich widerspiegle in den Wirtschaftsinteressen des einzelnen. Das ist es, um 
was es sich bei der Gemeingesellschaft handeln muss.“  332a, 192f  (>Weltwirtschaft)

  Markt und Sozialismus: Der Markt hört auf in der sozialistischen Produktion, die wieder 
zur Eigenproduktion zurückkehren will; die Gemeinschaft, der Staat, produziert und 
konsumiert.  188, 210   (>Sozialismus, >Kommunismus)

  Markt; Umgestaltung durch Assoziationen: Heute ist nur der Gewinn Anzeiger dafür, 
dass man Produkte produzieren darf. „Die Umgestaltung des Marktes, der heute diese 
Bedeutung hat, wird sich ergeben, wenn ein wirkliches Assoziationsprinzip in unserem 
sozialen Leben drinnen sein wird. Dann wird nicht die unpersönliche, vom Menschen 
abgesonderte Nachfrage und das Angebot auf dem Markte entscheiden, ob ein Produkt 
produziert werden soll oder nicht, dann werden aus diesen Assoziationen durch das soziale 
Wollen der darin beschäftigten Menschen andere Persönlichkeiten hervorgehen, welche sich
damit beschäftigen werden, das Verhältnis zu untersuchen zwischen dem Wert eines 
erzeugten Gutes und seinem Preise.
  Der Wert eines erzeugten Gutes kommt heute in einer gewissen Beziehung gar nicht in 
Frage. Er bildet allerdings den Antrieb zur Nachfrage. Aber diese Nachfrage ist ja deshalb 
in unserem heutigen sozialen Leben eine recht problematische, weil ihr immer die Frage 
gegenübersteht, ob auch zur Nachfrage die entsprechenden Mittel, die entsprechenden 
Besitzverhältnisse vorhanden sind. Man kann gut Bedürfnisse haben: wenn man nicht die 
nötigen Mittel besitzt, sie zu befriedigen, so wird man sie gar nicht nachfragen können. 
Aber es handelt sich darum, dass ein Verbindungsglied geschaffen werden muss zwischen 
den menschlichen Bedürfnissen, die den Gütern, den Erzeugnissen ihren Wert geben, und 
den Preisen. Denn was man bedarf, hat je nach diesem Bedürfnis seinen menschlichen Wert.
Es werden sich Einrichtungen herausgliedern müssen aus der sozialen Ordnung, die die 
Brücke schaffen von diesem Wert, der den Erzeugnissen aufgedrückt wird durch die 
menschlichen Bedürfnisse, und den Preisen, die sie haben müssen.
  Heute wird der Preis bestimmt durch den Markt, danach, ob Leute da sind, die diese Güter 
kaufen können, die das nötige Geld haben. Eine wirkliche soziale Ordnung muss dahin 
orientiert sein, dass die Menschen, die aus ihren berechtigten Bedürfnissen heraus Güter 
haben müssen, sie auch bekommen können, das heißt, dass der Preis dem Werte der Güter 

ist eben die Gesellschaft, in welcher von den Assoziationen, durch die Verträge der 
Assoziationen produziert wird. .. Der Unterschied zeigt sich darinnen, dass es in der 
Tauschgesellschaft vorzugsweise der Einzelne oder die einzelne Gruppe mit dem anderen 
Einzelnen oder der anderen Gruppe zu tun haben. Wofür interessieren sich dann dieser 
andere einzelne oder diese Gruppe in ihrem Verhältnis zueinander? .. ihre Produktion, ihre 
Konsumtion stehen gewissermassen durch einen Abgrund voneinander getrennt durch den 
Zufallsmarkt … Das Wesentliche für unsere Tauschgesellschaft ist, dass das Herrschende 
die Warenzirkulation ist .. während Produktion und Konsumtion durch den Abgrund des 
Marktes voneinander geschieden sind, so dass sie nicht durch die Vernunft miteinander 
vermittelt sind.
  Was wird in der Gemeingesellschaft an die Stelle der herrschenden Zirkulation treten? Das
ganze Gebiet des Wirtschaftslebens wird in das Interesse jedes Wirtschaftenden 
hereingezogen! Während sich heute der Wirtschaftende zu interessieren hat, wie er seine 
Produkte bekommt oder seine Produkte absetzt, dafür zu sorgen hat aber aus Interesse an 
sich selber, wird es in der Gemeingesellschaft so sein müssen, dass jeder Wirtschaftende ein
volles Interesse für Konsumtion, Handel und Produktion habe, das heißt, dass das gesamte 
Wirtschaften sich widerspiegle in den Wirtschaftsinteressen des einzelnen. Das ist es, um 
was es sich bei der Gemeingesellschaft handeln muss.“  332a, 192f  (>Weltwirtschaft)

  Markt und Sozialismus: Der Markt hört auf in der sozialistischen Produktion, die wieder 
zur Eigenproduktion zurückkehren will; die Gemeinschaft, der Staat, produziert und 
konsumiert.  188, 210   (>Sozialismus, >Kommunismus)

  Markt; Umgestaltung durch Assoziationen: Heute ist nur der Gewinn Anzeiger dafür, 
dass man Produkte produzieren darf. „Die Umgestaltung des Marktes, der heute diese 
Bedeutung hat, wird sich ergeben, wenn ein wirkliches Assoziationsprinzip in unserem 
sozialen Leben drinnen sein wird. Dann wird nicht die unpersönliche, vom Menschen 
abgesonderte Nachfrage und das Angebot auf dem Markte entscheiden, ob ein Produkt 
produziert werden soll oder nicht, dann werden aus diesen Assoziationen durch das soziale 
Wollen der darin beschäftigten Menschen andere Persönlichkeiten hervorgehen, welche sich
damit beschäftigen werden, das Verhältnis zu untersuchen zwischen dem Wert eines 
erzeugten Gutes und seinem Preise.
  Der Wert eines erzeugten Gutes kommt heute in einer gewissen Beziehung gar nicht in 
Frage. Er bildet allerdings den Antrieb zur Nachfrage. Aber diese Nachfrage ist ja deshalb 
in unserem heutigen sozialen Leben eine recht problematische, weil ihr immer die Frage 
gegenübersteht, ob auch zur Nachfrage die entsprechenden Mittel, die entsprechenden 
Besitzverhältnisse vorhanden sind. Man kann gut Bedürfnisse haben: wenn man nicht die 
nötigen Mittel besitzt, sie zu befriedigen, so wird man sie gar nicht nachfragen können. 
Aber es handelt sich darum, dass ein Verbindungsglied geschaffen werden muss zwischen 
den menschlichen Bedürfnissen, die den Gütern, den Erzeugnissen ihren Wert geben, und 
den Preisen. Denn was man bedarf, hat je nach diesem Bedürfnis seinen menschlichen Wert.
Es werden sich Einrichtungen herausgliedern müssen aus der sozialen Ordnung, die die 
Brücke schaffen von diesem Wert, der den Erzeugnissen aufgedrückt wird durch die 
menschlichen Bedürfnisse, und den Preisen, die sie haben müssen.
  Heute wird der Preis bestimmt durch den Markt, danach, ob Leute da sind, die diese Güter 
kaufen können, die das nötige Geld haben. Eine wirkliche soziale Ordnung muss dahin 
orientiert sein, dass die Menschen, die aus ihren berechtigten Bedürfnissen heraus Güter 
haben müssen, sie auch bekommen können, das heißt, dass der Preis dem Werte der Güter 



wirklich angeähnelt wird, dass er ihm entspricht. An die Stelle des heutigen chaotischen 
Marktes muss eine Einrichtung treten, durch welche nicht etwa die Bedürfnisse der 
Menschen, der Konsum der Menschen tyrannisiert wird, wie durch Arbeiter-
Produktivgenossenschaften oder durch die sozialistische Grossgenossenschaft, sondern 
durch welche der Konsum der Menschen erforscht und danach bestimmt wird, wie diesem 
Konsum entsprochen werden soll. (...) Da sehen wir, wie an der Stelle des Zufallsmarktes 
die Vernunft der Menschen wirken wird, wie der Preis zum Ausdruck bringen wird, was die 
Menschen verhandelt haben, in welche Verträge die Menschen eingegangen sind durch die 
Einrichtungen, welche bestehen. So sehen wir die Umwandelung des Marktes gegeben 
dadurch, daß Vernunft tritt an die Stelle des Marktzufalles, der heute herrscht.“  332a, 56f  
(>Bedürfnisse kennen, >Preise und Arbeitende)

  Marktwirtschaft, gewöhnliche: „Heute hat der Markt, wenn er auch im Kleinlichen und 
Kleinen schon vielfach organisiert ist, noch etwas Anarchisches. .. menschliche Arbeitskraft
hat einen mit nichts vergleichbaren Wert, darf nicht zu den wirtschaftlichen Werten gezählt 
werden.“ 330, 180f  (>Angebot und Nachfrage, >Tauschgesellschaft)

  „Was dabei herausgekommen ist, als aus den alten aristokratischen Gesellschaftsstrukturen
die bürgerlichen Gesellschaftsstrukturen sich ergeben haben, das kann man damit 
bezeichnen, dass durch diese bürgerlichen Gesellschaftsstrukturen der heutige Markt 
entstanden ist, auf dem Angebot und Nachfrage in anarchischer Weise herrschen. Auf dem 
Markt erscheint das Kapital, das heute von Hand zu Hand geht, von Gesellschaft zu 
Gesellschaft. Unter dem Prinzip von Angebot und Nachfrage wirkt menschliche 
Arbeitskraft, die im Lohnverhältnis steht, und zirkulieren eigentliche Güter, Leistungen der 
Menschen. Dreierlei ist auf den Markt geworfen worden durch die bürgerliche 
Gesellschaftsordnung: Kapital, Lohn und Leistung, und unter dem Einfluss dieser 
bürgerlichen Gesellschaftsordnung ist das Kapital zu dem Ersatzmittel für etwas geworden, 
was früher unter der alten aristokratischen Weltordnung scheinbar etwas ganz anderes war.“ 
330, 234f

  Produktion und Konsumtion von Gruppen oder Einzelnen in der Tauschgesellschaft 
„stehen gewissermassen durch einen Abgrund voneinander getrennt durch den 
Zufallsmarkt“. Es herrscht die Warenzirkulation als Brücke zwischen Produktion und 
Konsum, die aber nicht durch die Vernunft vermittelt sind.   332A, 193

  „Die Tatsachen des Lebens waren den Menschen über den Kopf gewachsen. Dies zeigte 
sich ganz besonders schon durch lange Zeiten hindurch im Wirtschaftsleben, wo der 
Wettstreit auf dem sogenannten « freien Wirtschaftsmarkt» als einzigen Antrieb in der 
Regelung der Wirtschaft « Profit» und ähnliches zurückgelassen hatte, wo nicht die Ideen 
wirkten, die das Wirtschaftsleben einzig und allein nach den Fragen der Gütererzeugung, 
des Güterumlaufs und des Güterverbrauchs gestalteten, sondern dasjenige, was aus dem 
Zufall des freien Marktes fortwährend in Krisen hineinführen konnte. Und sehen kann, wer 
nur sehen will, wie zuletzt dadurch, dass der soziale Betrieb dieser gedankenlos abrollenden
Tatsachen sich über die großen Staatsimperien ausgedehnt hatte, auch die Angelegenheiten 
dieser großen Staatsimperien ins Rollen kamen, ohne dass die Menschen durch ihre 
Gedanken imstande waren, die rollenden Tatsachen irgendwie zu meistern oder zu ihrer 
Orientierung irgend etwas zu tun.“  333, 66f

wirklich angeähnelt wird, dass er ihm entspricht. An die Stelle des heutigen chaotischen 
Marktes muss eine Einrichtung treten, durch welche nicht etwa die Bedürfnisse der 
Menschen, der Konsum der Menschen tyrannisiert wird, wie durch Arbeiter-
Produktivgenossenschaften oder durch die sozialistische Grossgenossenschaft, sondern 
durch welche der Konsum der Menschen erforscht und danach bestimmt wird, wie diesem 
Konsum entsprochen werden soll. (...) Da sehen wir, wie an der Stelle des Zufallsmarktes 
die Vernunft der Menschen wirken wird, wie der Preis zum Ausdruck bringen wird, was die 
Menschen verhandelt haben, in welche Verträge die Menschen eingegangen sind durch die 
Einrichtungen, welche bestehen. So sehen wir die Umwandelung des Marktes gegeben 
dadurch, daß Vernunft tritt an die Stelle des Marktzufalles, der heute herrscht.“  332a, 56f  
(>Bedürfnisse kennen, >Preise und Arbeitende)

  Marktwirtschaft, gewöhnliche: „Heute hat der Markt, wenn er auch im Kleinlichen und 
Kleinen schon vielfach organisiert ist, noch etwas Anarchisches. .. menschliche Arbeitskraft
hat einen mit nichts vergleichbaren Wert, darf nicht zu den wirtschaftlichen Werten gezählt 
werden.“ 330, 180f  (>Angebot und Nachfrage, >Tauschgesellschaft)

  „Was dabei herausgekommen ist, als aus den alten aristokratischen Gesellschaftsstrukturen
die bürgerlichen Gesellschaftsstrukturen sich ergeben haben, das kann man damit 
bezeichnen, dass durch diese bürgerlichen Gesellschaftsstrukturen der heutige Markt 
entstanden ist, auf dem Angebot und Nachfrage in anarchischer Weise herrschen. Auf dem 
Markt erscheint das Kapital, das heute von Hand zu Hand geht, von Gesellschaft zu 
Gesellschaft. Unter dem Prinzip von Angebot und Nachfrage wirkt menschliche 
Arbeitskraft, die im Lohnverhältnis steht, und zirkulieren eigentliche Güter, Leistungen der 
Menschen. Dreierlei ist auf den Markt geworfen worden durch die bürgerliche 
Gesellschaftsordnung: Kapital, Lohn und Leistung, und unter dem Einfluss dieser 
bürgerlichen Gesellschaftsordnung ist das Kapital zu dem Ersatzmittel für etwas geworden, 
was früher unter der alten aristokratischen Weltordnung scheinbar etwas ganz anderes war.“ 
330, 234f

  Produktion und Konsumtion von Gruppen oder Einzelnen in der Tauschgesellschaft 
„stehen gewissermassen durch einen Abgrund voneinander getrennt durch den 
Zufallsmarkt“. Es herrscht die Warenzirkulation als Brücke zwischen Produktion und 
Konsum, die aber nicht durch die Vernunft vermittelt sind.   332A, 193

  „Die Tatsachen des Lebens waren den Menschen über den Kopf gewachsen. Dies zeigte 
sich ganz besonders schon durch lange Zeiten hindurch im Wirtschaftsleben, wo der 
Wettstreit auf dem sogenannten « freien Wirtschaftsmarkt» als einzigen Antrieb in der 
Regelung der Wirtschaft « Profit» und ähnliches zurückgelassen hatte, wo nicht die Ideen 
wirkten, die das Wirtschaftsleben einzig und allein nach den Fragen der Gütererzeugung, 
des Güterumlaufs und des Güterverbrauchs gestalteten, sondern dasjenige, was aus dem 
Zufall des freien Marktes fortwährend in Krisen hineinführen konnte. Und sehen kann, wer 
nur sehen will, wie zuletzt dadurch, dass der soziale Betrieb dieser gedankenlos abrollenden
Tatsachen sich über die großen Staatsimperien ausgedehnt hatte, auch die Angelegenheiten 
dieser großen Staatsimperien ins Rollen kamen, ohne dass die Menschen durch ihre 
Gedanken imstande waren, die rollenden Tatsachen irgendwie zu meistern oder zu ihrer 
Orientierung irgend etwas zu tun.“  333, 66f



  Die „gewöhnliche, blödsinnige“ Marktwirtschaft kümmert sich nicht um die Assoziation 
zwischen Produktion und Konsum, sondern schafft unnötige Arbeit etc..    337b, 235

  Marx: „Wahrhaftig, ich bewundere Karl Marx .. wegen seines umfassenden historischen 
Blickes, wegen seines grossartigen umfassenden Gefühles für die proletarischen Impulse 
der neueren Zeit, wegen seiner gewaltigen kritischen Einsicht in den 
Selbstzersetzungsprozess des modernen Kapitalismus .. . Wer ihn aber kennt, der weiss, 
dass Karl Marx .. eben der grosse Sozialkritiker war, der jedoch immer da im Stiche lässt, 
wo hingewiesen werden soll auf das, was eigentlich zu geschehen hat..“   330, 45

  Elemente bei Marx sind: Aus Deutschland die Hegelsche Dialektik, dann der sozialistische
Impetus von Saint-Simon und Louis Blanc (französisch), und das Studium der 
wirtschaftlichen Verhältnisse in England; dazu scharfsinniger Semitismus.  185a, 98

  Marx als Fortsetzer Hegels ins Gegenteil; vom Spiritualismus in den Materialismus. 
189, 16.3.19  (>Hegel und Marx, >Kommunismus, >Materialismus)

  Marx „hat nur juristisch gedacht. Und das Verständnis, das er gefunden hat bei Millionen, 
ist nur juristisch.“ Wir müssen Gedanken für das Wirtschaftliche finden. 305, 200  (>Drei 
Ströme)

  Bei Marx setzte sich der Gedanke fest, dass es gleichgültig ist, was die Menschen denken, 
fühlen und wollen, denn alles hänge vom ökonomischen Prozess ab. Es ist eine 
„Vertrauenslosigkeit, die das moderne Seelenleben eigentlich charakterisiert.“ 185a, 185

  Marx wäre für Dreigliederung: „Es würde das Schlimmste sein, wenn die sozialistische 
Partei in eine Art von reaktionärer Erstarrung verfallen würde, wenn sie nicht fähig wäre, 
fortzuschreiten mit den so laut sprechenden Tatsachen. Das ist es, worauf es heute 
ankommt. Marx hat ein schönes Wort geprägt, nachdem er die Marxisten kennengelernt 
hatte - es geht das ja vielen Leuten so, die sich bemühen, etwas wirklich Neues in die Welt 
zu bringen -: Was mich anbetrifft, ich bin kein Marxist. - Und Marx hat jederzeit gezeigt - 
ich erinnere nur an die Vorgänge von 70/71 -, wie er von diesen Vorgängen gelernt hat. Er 
hat jederzeit gezeigt, dass er imstande ist, mit der fortschreitenden Zeit zu gehen. Er würde 
heute ganz gewiss, da die Zeit dazu reif ist, die Möglichkeit finden, gerade in der 
Dreigliederung des sozialen Organismus die wirkliche Lösung der sozialen Frage zu 
erkennen. .. Die alten Regierungen, auch die sozialistische Regierung denkt an nichts 
anderes, als dass sie die schöne, brave Fortsetzung dessen sein wird, was die Regierung 
früher war. Was wir nötig haben, ist, dass diese Regierung nur die Initiative in der Mitte 
behält, die Aufsicht über den Sicherheitsdienst, Hygiene und dergleichen, und dass sie links 
und rechts Liquidationsregierung wird: nämlich das Geistesleben frei lassend, sodass es in 
selbständige Verwaltung übergeht, das Wirtschaftsleben auf eigene Füße stellend. “ 333, 32f

  Marx und Engels: Engels und Marx sind „die unmittelbaren Nachkommen – historisch 
gefasst – der Väter vom achten ökumenischen Konzil. (..) Was die Väter dazumal getan 
haben, in der Abschaffung des Geistes, das setzten die Marx und Engels fort in ihrem schon 
sehr weitgehenden Versuche der Abschaffung der Seele.“ 175, 175

  Marx' und Engels Aberglaube: „Das Wirtschaftsleben hat ja, weil es hinausgewachsen 

  Die „gewöhnliche, blödsinnige“ Marktwirtschaft kümmert sich nicht um die Assoziation 
zwischen Produktion und Konsum, sondern schafft unnötige Arbeit etc..    337b, 235

  Marx: „Wahrhaftig, ich bewundere Karl Marx .. wegen seines umfassenden historischen 
Blickes, wegen seines grossartigen umfassenden Gefühles für die proletarischen Impulse 
der neueren Zeit, wegen seiner gewaltigen kritischen Einsicht in den 
Selbstzersetzungsprozess des modernen Kapitalismus .. . Wer ihn aber kennt, der weiss, 
dass Karl Marx .. eben der grosse Sozialkritiker war, der jedoch immer da im Stiche lässt, 
wo hingewiesen werden soll auf das, was eigentlich zu geschehen hat..“   330, 45

  Elemente bei Marx sind: Aus Deutschland die Hegelsche Dialektik, dann der sozialistische
Impetus von Saint-Simon und Louis Blanc (französisch), und das Studium der 
wirtschaftlichen Verhältnisse in England; dazu scharfsinniger Semitismus.  185a, 98

  Marx als Fortsetzer Hegels ins Gegenteil; vom Spiritualismus in den Materialismus. 
189, 16.3.19  (>Hegel und Marx, >Kommunismus, >Materialismus)

  Marx „hat nur juristisch gedacht. Und das Verständnis, das er gefunden hat bei Millionen, 
ist nur juristisch.“ Wir müssen Gedanken für das Wirtschaftliche finden. 305, 200  (>Drei 
Ströme)

  Bei Marx setzte sich der Gedanke fest, dass es gleichgültig ist, was die Menschen denken, 
fühlen und wollen, denn alles hänge vom ökonomischen Prozess ab. Es ist eine 
„Vertrauenslosigkeit, die das moderne Seelenleben eigentlich charakterisiert.“ 185a, 185

  Marx wäre für Dreigliederung: „Es würde das Schlimmste sein, wenn die sozialistische 
Partei in eine Art von reaktionärer Erstarrung verfallen würde, wenn sie nicht fähig wäre, 
fortzuschreiten mit den so laut sprechenden Tatsachen. Das ist es, worauf es heute 
ankommt. Marx hat ein schönes Wort geprägt, nachdem er die Marxisten kennengelernt 
hatte - es geht das ja vielen Leuten so, die sich bemühen, etwas wirklich Neues in die Welt 
zu bringen -: Was mich anbetrifft, ich bin kein Marxist. - Und Marx hat jederzeit gezeigt - 
ich erinnere nur an die Vorgänge von 70/71 -, wie er von diesen Vorgängen gelernt hat. Er 
hat jederzeit gezeigt, dass er imstande ist, mit der fortschreitenden Zeit zu gehen. Er würde 
heute ganz gewiss, da die Zeit dazu reif ist, die Möglichkeit finden, gerade in der 
Dreigliederung des sozialen Organismus die wirkliche Lösung der sozialen Frage zu 
erkennen. .. Die alten Regierungen, auch die sozialistische Regierung denkt an nichts 
anderes, als dass sie die schöne, brave Fortsetzung dessen sein wird, was die Regierung 
früher war. Was wir nötig haben, ist, dass diese Regierung nur die Initiative in der Mitte 
behält, die Aufsicht über den Sicherheitsdienst, Hygiene und dergleichen, und dass sie links 
und rechts Liquidationsregierung wird: nämlich das Geistesleben frei lassend, sodass es in 
selbständige Verwaltung übergeht, das Wirtschaftsleben auf eigene Füße stellend. “ 333, 32f

  Marx und Engels: Engels und Marx sind „die unmittelbaren Nachkommen – historisch 
gefasst – der Väter vom achten ökumenischen Konzil. (..) Was die Väter dazumal getan 
haben, in der Abschaffung des Geistes, das setzten die Marx und Engels fort in ihrem schon 
sehr weitgehenden Versuche der Abschaffung der Seele.“ 175, 175

  Marx' und Engels Aberglaube: „Das Wirtschaftsleben hat ja, weil es hinausgewachsen 



ist .. über das Rechtsleben, weil es auch über das Geistesleben hinausgewachsen ist, 
gewissermassen alles überflutet und hat suggestiv gewirkt auch auf die Gedanken, 
Empfindungen, Leidenschaften der Menschen. Und so trat denn immer mehr und mehr 
zutage, dass aus der Art und Weise, wie gewirtschaftet wird, eigentlich für die Menschen 
das Geistesleben folgt und das Rechtsleben folgt. Diejenigen, die die wirtschaftlich 
Mächtigen sind .. , die sind zu gleicher Zeit durch ihre wirtschaftliche Übermacht im Besitz 
des Bildungsmonopols. … Der Mensch kann gar nicht mehr auf das hin angesehen werden, 
wie und wozu er befähigt ist. Er kann nicht so entwickelt werden, wie es die in ihm 
vorhandenen Anlagen erfordern. Sondern die Frage ist: Was braucht der Staat, was braucht 
das Wirtschaftsleben für Kräfte, was braucht es für Menschen mit einer gewissen Bildung? 
Danach richten sich die Lehrmittel, danach richten sich die Studien, die Prüfungen. Das ..  
Geistesleben wird angepasst dem Rechtsleben, dem Staatsleben, dem politischen Leben, 
dem Wirtschaftsleben. Dieses bringt aber zugleich .. auch das Wirtschaftsleben wieder in 
Abhängigkeit von dem Rechtsleben.
  Dieses Zusammenleben von Wirtschaft, Recht und Geist, das sahen solche Menschen wie 
Marx und Engels. .. Sie kamen darauf, dass herausgeworfen werden müsse aus dem 
Wirtschaftsleben das alte Rechtsleben, das alte Geistesleben. Aber sie kamen nun zu einem 
sonderbaren Aberglauben .. Sie kamen zu dem Aberglauben, dass das Wirtschaftsleben - sie
sahen das Geistesleben, das Rechtsleben als eine Ideologie an, weil sie es ja ansahen als die 
einzige Wirklichkeit -, dass das Wirtschaftsleben die neuen Rechtsverhältnisse, die neuen 
Geistesverhältnisse aus sich selber hervorbringen könne. Einer der verhängnisvollsten 
Aberglauben kam auf: man müsse in einer bestimmten gesetzmässigen Weise wirtschaften, 
und wenn man wirtschafte in dieser bestimmten gesetzmässigen Weise, dann ergäbe sich 
das Geistesleben, das Rechtsleben, das Staats- und das politische Leben aus dem 
Wirtschaftsleben heraus von selber. .. Dieser Aberglaube konnte nur dadurch entstehen, dass
sich die eigentliche Struktur der menschlichen Wirtschaft, das eigentliche Arbeiten des 
neueren Wirtschaftslebens, verbarg hinter dem, was man gewohnt worden ist die 
Geldwirtschaft zu nennen.“  332a, 23f  (>Geldwirtschaft als Schleier über dem 
Wirtschaftsleben) 

  Das Kapital „dient nicht nur der Verwaltung von Sachen und der Leitung von 
Produktionsprozessen; es gibt die Richtschnur ab für die Regierung von Menschen. Daraus 
schlossen Marx und Engels, dass man aus dem Wirtschaftskreislauf die Regierung über 
Menschen entfernen müsse. Sie schlossen recht. (...) Verhängnisvoll geworden ist, dass sie 
glaubten, beides, die durch das Regieren geregelten Verhältnisse der Menschen zueinander 
und die Leitung des Wirtschaftslebens durch den Menschengeist, werde dann von selbst da 
sein können, wenn es nicht mehr von der Wirtschaftsverwaltung ausgeht.“ .. „Sie sahen 
nicht, dass das Wirtschaftsleben nur dadurch frei werden kann, wenn sich neben dasselbe 
ein freies Rechtsleben und eine freie Geistespflege stehen.“   24, 32ff

  Marx und Stirner: Marx, am Materiepol, ist  zu klaren, zu überklaren Ideen gekommen, 
und das war das Geheimnis seines Erfolges. Das ist die Klarheit durch die Sinnenwelt, 
innerhalb der der Mensch zu einem klaren Rad in der mathematisch-mechanisch gedachten 
sozialen Ordnung wird. Stirner neigt zum Bewusstseinspol, wo wir zu traumhaften Ideen 
kommen, die sich wie triebartig in die Welt hineinstellen. Er verachtet diese Klarheit, bei 
ihm revoltiert der Wille.  322, 25f   (>Materie und Bewusstsein)

  Marxismus: „.. diese Naturwissenschaft ist heute - nicht durch das, was sie selber sagt, 

ist .. über das Rechtsleben, weil es auch über das Geistesleben hinausgewachsen ist, 
gewissermassen alles überflutet und hat suggestiv gewirkt auch auf die Gedanken, 
Empfindungen, Leidenschaften der Menschen. Und so trat denn immer mehr und mehr 
zutage, dass aus der Art und Weise, wie gewirtschaftet wird, eigentlich für die Menschen 
das Geistesleben folgt und das Rechtsleben folgt. Diejenigen, die die wirtschaftlich 
Mächtigen sind .. , die sind zu gleicher Zeit durch ihre wirtschaftliche Übermacht im Besitz 
des Bildungsmonopols. … Der Mensch kann gar nicht mehr auf das hin angesehen werden, 
wie und wozu er befähigt ist. Er kann nicht so entwickelt werden, wie es die in ihm 
vorhandenen Anlagen erfordern. Sondern die Frage ist: Was braucht der Staat, was braucht 
das Wirtschaftsleben für Kräfte, was braucht es für Menschen mit einer gewissen Bildung? 
Danach richten sich die Lehrmittel, danach richten sich die Studien, die Prüfungen. Das ..  
Geistesleben wird angepasst dem Rechtsleben, dem Staatsleben, dem politischen Leben, 
dem Wirtschaftsleben. Dieses bringt aber zugleich .. auch das Wirtschaftsleben wieder in 
Abhängigkeit von dem Rechtsleben.
  Dieses Zusammenleben von Wirtschaft, Recht und Geist, das sahen solche Menschen wie 
Marx und Engels. .. Sie kamen darauf, dass herausgeworfen werden müsse aus dem 
Wirtschaftsleben das alte Rechtsleben, das alte Geistesleben. Aber sie kamen nun zu einem 
sonderbaren Aberglauben .. Sie kamen zu dem Aberglauben, dass das Wirtschaftsleben - sie
sahen das Geistesleben, das Rechtsleben als eine Ideologie an, weil sie es ja ansahen als die 
einzige Wirklichkeit -, dass das Wirtschaftsleben die neuen Rechtsverhältnisse, die neuen 
Geistesverhältnisse aus sich selber hervorbringen könne. Einer der verhängnisvollsten 
Aberglauben kam auf: man müsse in einer bestimmten gesetzmässigen Weise wirtschaften, 
und wenn man wirtschafte in dieser bestimmten gesetzmässigen Weise, dann ergäbe sich 
das Geistesleben, das Rechtsleben, das Staats- und das politische Leben aus dem 
Wirtschaftsleben heraus von selber. .. Dieser Aberglaube konnte nur dadurch entstehen, dass
sich die eigentliche Struktur der menschlichen Wirtschaft, das eigentliche Arbeiten des 
neueren Wirtschaftslebens, verbarg hinter dem, was man gewohnt worden ist die 
Geldwirtschaft zu nennen.“  332a, 23f  (>Geldwirtschaft als Schleier über dem 
Wirtschaftsleben) 

  Das Kapital „dient nicht nur der Verwaltung von Sachen und der Leitung von 
Produktionsprozessen; es gibt die Richtschnur ab für die Regierung von Menschen. Daraus 
schlossen Marx und Engels, dass man aus dem Wirtschaftskreislauf die Regierung über 
Menschen entfernen müsse. Sie schlossen recht. (...) Verhängnisvoll geworden ist, dass sie 
glaubten, beides, die durch das Regieren geregelten Verhältnisse der Menschen zueinander 
und die Leitung des Wirtschaftslebens durch den Menschengeist, werde dann von selbst da 
sein können, wenn es nicht mehr von der Wirtschaftsverwaltung ausgeht.“ .. „Sie sahen 
nicht, dass das Wirtschaftsleben nur dadurch frei werden kann, wenn sich neben dasselbe 
ein freies Rechtsleben und eine freie Geistespflege stehen.“   24, 32ff

  Marx und Stirner: Marx, am Materiepol, ist  zu klaren, zu überklaren Ideen gekommen, 
und das war das Geheimnis seines Erfolges. Das ist die Klarheit durch die Sinnenwelt, 
innerhalb der der Mensch zu einem klaren Rad in der mathematisch-mechanisch gedachten 
sozialen Ordnung wird. Stirner neigt zum Bewusstseinspol, wo wir zu traumhaften Ideen 
kommen, die sich wie triebartig in die Welt hineinstellen. Er verachtet diese Klarheit, bei 
ihm revoltiert der Wille.  322, 25f   (>Materie und Bewusstsein)

  Marxismus: „.. diese Naturwissenschaft ist heute - nicht durch das, was sie selber sagt, 



sondern durch die Menschen, durch die Art, wie die Menschen sie auffassen - ein 
Hemmnis.“ Karl Marx „hat geredet, wie der repräsentative Mensch des 
naturwissenschaftlichen Zeitalters über das soziale Leben reden muss. Stellen wir uns 
einmal vor Augen, wie dieser repräsentative Mensch reden muss. Der Naturwissenschafter, 
der hat die Gedanken im Kopfe. Darauf gibt er nicht viel; er gibt erst etwas auf die 
Gedanken, wenn sie sich ihm verifiziert haben unter dem Mikroskop oder durch einen 
anderen Versuch oder durch irgendeine Beobachtung. Aber dasjenige, was er beobachtet, 
das muss ganz vom Menschen abgesondert sein, das darf nicht irgendwie verknüpft sein, 
das muss herangetragen sein. Und so muss derjenige, der naturwissenschaftlich denkt, einen
Abgrund sehen zwischen seinem Denken und dem, was ihm herangetragen wird. Nun, Karl 
Marx hat dieses Denken, das man nicht heranlassen will an die äußere Welt .. gelernt als 
Hegelsche Dialektik. Es ist im Grunde genommen nur eine andere Färbung des 
naturwissenschaftlichen Denkens. … Er war ein Deutscher, er stand drinnen in der 
deutschen logisch-dialektischen Denkweise. Aber aus der heraus konnte er nichts anfangen, 
geradeso wie der Naturwissenschafter nichts anfangen kann mit seinen Gedanken. … Und 
da er schon einmal aus seiner Haut nicht herausfahren konnte, fuhr er aus Deutschland 
heraus und ging nach England. Da traten ihm die sozialen Verhältnisse von außen 
gegenüber, wie dem Naturwissenschafter das Mikroskop oder Teleskop. Da hatte er eine 
Außenwelt. Da konnte er so reden und eine soziale Theorie nach naturwissenschaftlichem 
Muster begründen, wie der Naturwissenschafter seine Theorie begründet. Und weil diese 
Denkweise den Leuten tief im Leibe sitzt, wurde das ungeheuer populär. Und weil nun 
schon einmal das, was sich bloß auf die äußere Natur bezieht, maßgebend ist, wenn man 
über den Menschen so redet wie über die äußere Natur, wie es Karl Marx getan hat, so 
schaut das alles, was man über den Menschen sagt, auch über seine sozialen Verhältnisse, so
aus, wie wenn es Natur wäre. Was ich über den Jupiter sage, was ich über das Veilchen 
sage, was ich über den Regenwurm sage, das kann ich in Island ebenso sagen wie in 
Neuseeland, und in England ebenso wie in Russland. Das gilt für die ganze Welt. Da 
brauche ich mich nicht zu konkretisieren, das muss allgemein gelten.
  Wenn man also nach dem Muster des Naturwissenschaftlichen eine soziale Theorie 
begründet, so begründet man scheinbar etwas, was über die ganze Erde hin gilt, was überall 
daraufgesetzt werden kann. Das ist überhaupt die Eigentümlichkeit der juristisch-staatlichen
Denkweise, die nur ihren Gipfelpunkt in dem Marxismus gefunden hat, dass sie das 
Allgemein-Abstrakte wie ein allgemeines Kleid überall draufsetzen will. Das finden Sie 
schon da, wo noch gar nicht sozialistisch, sondern nur juristisch-logisch gedacht wird, zum 
Beispiel bei Kant mit dem kategorischen Imperativ .. . 
  Und so sieht man, wie zuerst realisiert, verwirklicht wird dasjenige, was durch Marx auf 
naturwissenschaftliche Art beobachtet ist, indem er deutsches Denken betätigte am 
englischen Wirtschaftsdasein. Nun wird es wieder zurückgetragen nach Mitteleuropa. Da 
lebt es sich in den Willensimpulsen der Menschen aus. Und dann wird es noch 
weitergetragen ganz nach dem Osten. “  305, 193f   (>Denken, naturwissenschaftliches)

  „Der Gedanke, dass der Gedanke nichts wert ist, ist ja marxistische Theorie.“  188, 182   
(>Kommunismus, >Leninismus, >Sozialismus)

  Der Mensch steht mit seiner Ideologie ohnmächtig da. „Und was die Menschen innerhalb 
dieser Produktionskräfte sind, ist nur das Ergebnis der Produktionskräfte selbst. (..) ob der 
(..) afrikanische Wilde einen äusseren Holzklotz anbetet, zum Fetisch macht, oder (..) der 
europäische Proletarier die Produktionsmittel und Produktionsprozesse (..) ist logisch 

sondern durch die Menschen, durch die Art, wie die Menschen sie auffassen - ein 
Hemmnis.“ Karl Marx „hat geredet, wie der repräsentative Mensch des 
naturwissenschaftlichen Zeitalters über das soziale Leben reden muss. Stellen wir uns 
einmal vor Augen, wie dieser repräsentative Mensch reden muss. Der Naturwissenschafter, 
der hat die Gedanken im Kopfe. Darauf gibt er nicht viel; er gibt erst etwas auf die 
Gedanken, wenn sie sich ihm verifiziert haben unter dem Mikroskop oder durch einen 
anderen Versuch oder durch irgendeine Beobachtung. Aber dasjenige, was er beobachtet, 
das muss ganz vom Menschen abgesondert sein, das darf nicht irgendwie verknüpft sein, 
das muss herangetragen sein. Und so muss derjenige, der naturwissenschaftlich denkt, einen
Abgrund sehen zwischen seinem Denken und dem, was ihm herangetragen wird. Nun, Karl 
Marx hat dieses Denken, das man nicht heranlassen will an die äußere Welt .. gelernt als 
Hegelsche Dialektik. Es ist im Grunde genommen nur eine andere Färbung des 
naturwissenschaftlichen Denkens. … Er war ein Deutscher, er stand drinnen in der 
deutschen logisch-dialektischen Denkweise. Aber aus der heraus konnte er nichts anfangen, 
geradeso wie der Naturwissenschafter nichts anfangen kann mit seinen Gedanken. … Und 
da er schon einmal aus seiner Haut nicht herausfahren konnte, fuhr er aus Deutschland 
heraus und ging nach England. Da traten ihm die sozialen Verhältnisse von außen 
gegenüber, wie dem Naturwissenschafter das Mikroskop oder Teleskop. Da hatte er eine 
Außenwelt. Da konnte er so reden und eine soziale Theorie nach naturwissenschaftlichem 
Muster begründen, wie der Naturwissenschafter seine Theorie begründet. Und weil diese 
Denkweise den Leuten tief im Leibe sitzt, wurde das ungeheuer populär. Und weil nun 
schon einmal das, was sich bloß auf die äußere Natur bezieht, maßgebend ist, wenn man 
über den Menschen so redet wie über die äußere Natur, wie es Karl Marx getan hat, so 
schaut das alles, was man über den Menschen sagt, auch über seine sozialen Verhältnisse, so
aus, wie wenn es Natur wäre. Was ich über den Jupiter sage, was ich über das Veilchen 
sage, was ich über den Regenwurm sage, das kann ich in Island ebenso sagen wie in 
Neuseeland, und in England ebenso wie in Russland. Das gilt für die ganze Welt. Da 
brauche ich mich nicht zu konkretisieren, das muss allgemein gelten.
  Wenn man also nach dem Muster des Naturwissenschaftlichen eine soziale Theorie 
begründet, so begründet man scheinbar etwas, was über die ganze Erde hin gilt, was überall 
daraufgesetzt werden kann. Das ist überhaupt die Eigentümlichkeit der juristisch-staatlichen
Denkweise, die nur ihren Gipfelpunkt in dem Marxismus gefunden hat, dass sie das 
Allgemein-Abstrakte wie ein allgemeines Kleid überall draufsetzen will. Das finden Sie 
schon da, wo noch gar nicht sozialistisch, sondern nur juristisch-logisch gedacht wird, zum 
Beispiel bei Kant mit dem kategorischen Imperativ .. . 
  Und so sieht man, wie zuerst realisiert, verwirklicht wird dasjenige, was durch Marx auf 
naturwissenschaftliche Art beobachtet ist, indem er deutsches Denken betätigte am 
englischen Wirtschaftsdasein. Nun wird es wieder zurückgetragen nach Mitteleuropa. Da 
lebt es sich in den Willensimpulsen der Menschen aus. Und dann wird es noch 
weitergetragen ganz nach dem Osten. “  305, 193f   (>Denken, naturwissenschaftliches)

  „Der Gedanke, dass der Gedanke nichts wert ist, ist ja marxistische Theorie.“  188, 182   
(>Kommunismus, >Leninismus, >Sozialismus)

  Der Mensch steht mit seiner Ideologie ohnmächtig da. „Und was die Menschen innerhalb 
dieser Produktionskräfte sind, ist nur das Ergebnis der Produktionskräfte selbst. (..) ob der 
(..) afrikanische Wilde einen äusseren Holzklotz anbetet, zum Fetisch macht, oder (..) der 
europäische Proletarier die Produktionsmittel und Produktionsprozesse (..) ist logisch 



prinzipiell gar kein Unterschied.“  338, 191f  (>Arbeit gleich Ware im Marxismus)

  Das alttestamentliche Denken ging über in die atheistische Naturwissenschaft und im 
sozialen Denken in Marxismus oder ähnliches.   186, 30  (>Jahve, >Kirche, Materialismus,
Marxismus)

  Im Marxismus ist kein positiver Gedanke, wie die Sache werden soll. Der Gedanke läuft in
ein Nichts aus.   189, 21.2.19

  Das marxistische Programm „ist nur vom Verstande diktiert, .. von einem genialen 
Verstande oft .. In der Menschennatur, in der Menschenseele stehen die einzelnen 
Seelenkräfte in Wechselbeziehung zueinander. .. Werden die Verstandeskräfte zu stark 
ausgebildet, so bleiben die Emotionen auf einer niedrigeren Stufe zurück. Sie werden zwar 
stark, aber werden elementar, sie werden wüst.“   330, 312  (>Menschenrasse, neue)

  Marxistisches Denken rechnet nur mit industriellen Begriffen. Es zieht nicht die beiden 
Pole Natur und Geist in Betracht; das, was nicht im wirtschaftlichen Prozess selbst vermehrt
oder vermindert werden kann: Einerseits die „Grütze“ im Kopf, andererseits der Boden. 
Dazwischen sind die Produktionsmittel. 185a, 127  (>Mensch, Unglaube an ihn)

  Es ist ein Fehler der Marxisten, im Kapital kristallisierte Arbeit zu sehen. Der Geist ist 
nicht umgesetzte, sondern ersparte Arbeit.   NÖK, 191

  Man kann erkennen, „dass die Grossgenossenschaft mit staatsgemässer Struktur, die von 
dem marxistischen Sozialismus angestrebt wird, keine Antriebe erzeugen kann für 
Arbeitsfähigkeit und Arbeitswillen.“  24, 52   (>Sozialistische Experimente)

  Der Staat ist der Grosskapitalist im Marxismus.  189, 21.2.19

  Marxistische Phrase Unglück des Ostens: „Der Leninismus ist ein Import.“ Es wurde 
„anstelle dessen, was aus dem russischen Volk heraus spielt, eine abstrakte, allgemeine, 
marxistische Phrase über Verwirklichung von sozialen Zuständen gesetzt .., die, wenn sie 
überhaupt verwirklicht werden könnte, ebenso gut wie man sie auf Russland hinaufstülpt, 
auf Brasilien, Argentinien, irgendwo anders, ganz ohne Kenntnis der Volkszusammenhänge,
meinetwillen auch auf den Mond hinaufgestülpt werden könnte. Dieser Aberglaube, dass 
alles auf jedes draufgestülpt werden kann, das ist das grosse Unglück des Ostens, das ist es, 
was dort die Tyrannis einer Idee begründet, die furchtbar in ihren Ergebnissen sein wird, 
weil sie mit dem Vergangenen Raubbau treibt.“  332a, 69 

  Maschinen; Maschinenarbeit >Technische Kultur, Maschinen, >Mensch - Maschine

  Mass, Zahl, Gewicht: Bei Mass, Zahl und Gewicht kommt es nicht auf das Qualitative an.
Gemessen und gewogen wird in der Welt des Raumes und in der Welt der Zeit. Das ist die 
Aussenseite der Dinge; die Welt der Täuschung.   191, 215f

  Materialismus: „Das Schlimme besteht ja darin, dass der Materialismus zur Grundlage 
einer Weltanschauung gemacht wird. Das Gute des Materialismus besteht darin, dass er als 
Methode gebraucht wird, um die äusseren Erscheinungen der physisch-sinnlichen Welt zu 

prinzipiell gar kein Unterschied.“  338, 191f  (>Arbeit gleich Ware im Marxismus)

  Das alttestamentliche Denken ging über in die atheistische Naturwissenschaft und im 
sozialen Denken in Marxismus oder ähnliches.   186, 30  (>Jahve, >Kirche, Materialismus,
Marxismus)

  Im Marxismus ist kein positiver Gedanke, wie die Sache werden soll. Der Gedanke läuft in
ein Nichts aus.   189, 21.2.19

  Das marxistische Programm „ist nur vom Verstande diktiert, .. von einem genialen 
Verstande oft .. In der Menschennatur, in der Menschenseele stehen die einzelnen 
Seelenkräfte in Wechselbeziehung zueinander. .. Werden die Verstandeskräfte zu stark 
ausgebildet, so bleiben die Emotionen auf einer niedrigeren Stufe zurück. Sie werden zwar 
stark, aber werden elementar, sie werden wüst.“   330, 312  (>Menschenrasse, neue)

  Marxistisches Denken rechnet nur mit industriellen Begriffen. Es zieht nicht die beiden 
Pole Natur und Geist in Betracht; das, was nicht im wirtschaftlichen Prozess selbst vermehrt
oder vermindert werden kann: Einerseits die „Grütze“ im Kopf, andererseits der Boden. 
Dazwischen sind die Produktionsmittel. 185a, 127  (>Mensch, Unglaube an ihn)

  Es ist ein Fehler der Marxisten, im Kapital kristallisierte Arbeit zu sehen. Der Geist ist 
nicht umgesetzte, sondern ersparte Arbeit.   NÖK, 191

  Man kann erkennen, „dass die Grossgenossenschaft mit staatsgemässer Struktur, die von 
dem marxistischen Sozialismus angestrebt wird, keine Antriebe erzeugen kann für 
Arbeitsfähigkeit und Arbeitswillen.“  24, 52   (>Sozialistische Experimente)

  Der Staat ist der Grosskapitalist im Marxismus.  189, 21.2.19

  Marxistische Phrase Unglück des Ostens: „Der Leninismus ist ein Import.“ Es wurde 
„anstelle dessen, was aus dem russischen Volk heraus spielt, eine abstrakte, allgemeine, 
marxistische Phrase über Verwirklichung von sozialen Zuständen gesetzt .., die, wenn sie 
überhaupt verwirklicht werden könnte, ebenso gut wie man sie auf Russland hinaufstülpt, 
auf Brasilien, Argentinien, irgendwo anders, ganz ohne Kenntnis der Volkszusammenhänge,
meinetwillen auch auf den Mond hinaufgestülpt werden könnte. Dieser Aberglaube, dass 
alles auf jedes draufgestülpt werden kann, das ist das grosse Unglück des Ostens, das ist es, 
was dort die Tyrannis einer Idee begründet, die furchtbar in ihren Ergebnissen sein wird, 
weil sie mit dem Vergangenen Raubbau treibt.“  332a, 69 

  Maschinen; Maschinenarbeit >Technische Kultur, Maschinen, >Mensch - Maschine

  Mass, Zahl, Gewicht: Bei Mass, Zahl und Gewicht kommt es nicht auf das Qualitative an.
Gemessen und gewogen wird in der Welt des Raumes und in der Welt der Zeit. Das ist die 
Aussenseite der Dinge; die Welt der Täuschung.   191, 215f

  Materialismus: „Das Schlimme besteht ja darin, dass der Materialismus zur Grundlage 
einer Weltanschauung gemacht wird. Das Gute des Materialismus besteht darin, dass er als 
Methode gebraucht wird, um die äusseren Erscheinungen der physisch-sinnlichen Welt zu 



untersuchen.“ Wichtig ist, dass der Mensch sich dadurch Intelligenz und freien Willen bis 
zu einem gewissen Grade aneignen kann während der Erdenzeit.“  254, 154  (>Wohlstand)

  „Ein Geistesleben, das losgelöst sein wird von dem äusseren, wiederum mit dem 
Wirtschaftsleben und Rechtsleben verquickten Staate, ein solches Geistesleben wird nicht 
materialistisch sein. Der Staat hat die Wissenschaft materialisiert. Der Staat hat das 
Geistesleben veräusserlicht. Das verinnerlichte geistige Leben, das ist geeignet, aus dem 
Proletarier eine ganz andere Persönlichkeit zu machen.“ 336, 185  (>Staat irdisch)

  Die Ergebnisse der Naturwissenschaft werden zusammengefasst in einer oberflächlichen 
Weltanschauung. Das leuchtet den Menschen heute ein, die sich nicht viel anstrengen 
wollen und lieber eine Art Kinowissenschaft – denn das ist ja der Materialismus – haben.   
191, 138   (>Kino, >Willensschwächung, >Natur und Unternatur) 

  Die Welt des physischen Planes kann niemals eine Vollkommenheit haben. Wer aber 
materialistisch denkt, gibt sich solcher Illusion hin; charakteristisch: die sozialistische 
Illusion. In der physischen Welt kann es niemals vollkommen zugehen.  177, 41f

  „Verkehrtes, oberflächliches Denken“ führt zu Elend und Krieg; das ist das „Karma des 
Materialismus.“ - Goethe, Schiller..: Veredeln und Überwinden: innerer Kampf. „Ameri-
kanische Harmonien mit dem Weltenall“ und äusserer Kampf.  176, 346ff  (>Krieg ..) 

  „Wie es im Mittelalter Epidemien des Aussatzes gegeben hat, so werden, durch die 
materialistische Gesinnung hervorgerufen, in der Zukunft schwere Nervenerkrankungen, 
ganze Epidemien des Wahnsinns auftreten.“ Die Geisteswissenschaft sollte ein Heilmittel 
für die Menschheit sein. „Je mehr die Menschheit spirituell wird, desto mehr wird alles 
ausgemerzt, was mit Erkrankungen des Nervensystems und der Seele zusammenhängt.“
99, 73

  „Die Gedanken, die unser Zeitalter als die richtigen ansehen muss, sind Gehirnprodukte. 
Daher ist eine Widerlegung des Materialismus in unserem Zeitalter an sich eine Phrase .. . 
Die Menschheit ist eben an demjenigen Punkte der Entwickelung angelangt, wo sie keinen 
innerlichen, lebendigen Geist mehr hat, sondern nur jenen Geistesreflex, der restlos vom 
physischen Gehirn abhängig ist. Für diesen Reflexgeist ist der Materialismus als 
theoretische Weltanschauung voll berechtigt. Es handelt sich nicht darum, ob man eine 
falsche Weltanschauung hat, oder sie widerlegt, sondern darum, dass man allmählich zu 
einer geistlosen inneren Lebens- und Seelenhaltung gekommen ist. Das ist es, was wie ein 
Schrei, in tragischer Weise vorempfunden, durch Nietzsches Philosophie geht.“  217, 63 

  Bestimmte Brüderschaften pflegen den Materialismus gerade dadurch, dass sie davon 
reden, der Materialismus sei eigentlich schon überwunden.   178, 177ff

 „Die materialistische Gesinnung ist in Zunahme begriffen“ Zunehmen wird sie noch durch 
4 bis 5 Jahrhunderte.  178, 174   (>Egoismus von aussen erzeugt)

  Materialismus und Abstraktheit: „Was uns vor allen Dingen nottut, das ist etwas, was 
im Grunde genommen jeder einzelne Mensch heute bei sich selber korrigieren könnte, wenn

untersuchen.“ Wichtig ist, dass der Mensch sich dadurch Intelligenz und freien Willen bis 
zu einem gewissen Grade aneignen kann während der Erdenzeit.“  254, 154  (>Wohlstand)

  „Ein Geistesleben, das losgelöst sein wird von dem äusseren, wiederum mit dem 
Wirtschaftsleben und Rechtsleben verquickten Staate, ein solches Geistesleben wird nicht 
materialistisch sein. Der Staat hat die Wissenschaft materialisiert. Der Staat hat das 
Geistesleben veräusserlicht. Das verinnerlichte geistige Leben, das ist geeignet, aus dem 
Proletarier eine ganz andere Persönlichkeit zu machen.“ 336, 185  (>Staat irdisch)

  Die Ergebnisse der Naturwissenschaft werden zusammengefasst in einer oberflächlichen 
Weltanschauung. Das leuchtet den Menschen heute ein, die sich nicht viel anstrengen 
wollen und lieber eine Art Kinowissenschaft – denn das ist ja der Materialismus – haben.   
191, 138   (>Kino, >Willensschwächung, >Natur und Unternatur) 

  Die Welt des physischen Planes kann niemals eine Vollkommenheit haben. Wer aber 
materialistisch denkt, gibt sich solcher Illusion hin; charakteristisch: die sozialistische 
Illusion. In der physischen Welt kann es niemals vollkommen zugehen.  177, 41f

  „Verkehrtes, oberflächliches Denken“ führt zu Elend und Krieg; das ist das „Karma des 
Materialismus.“ - Goethe, Schiller..: Veredeln und Überwinden: innerer Kampf. „Ameri-
kanische Harmonien mit dem Weltenall“ und äusserer Kampf.  176, 346ff  (>Krieg ..) 

  „Wie es im Mittelalter Epidemien des Aussatzes gegeben hat, so werden, durch die 
materialistische Gesinnung hervorgerufen, in der Zukunft schwere Nervenerkrankungen, 
ganze Epidemien des Wahnsinns auftreten.“ Die Geisteswissenschaft sollte ein Heilmittel 
für die Menschheit sein. „Je mehr die Menschheit spirituell wird, desto mehr wird alles 
ausgemerzt, was mit Erkrankungen des Nervensystems und der Seele zusammenhängt.“
99, 73

  „Die Gedanken, die unser Zeitalter als die richtigen ansehen muss, sind Gehirnprodukte. 
Daher ist eine Widerlegung des Materialismus in unserem Zeitalter an sich eine Phrase .. . 
Die Menschheit ist eben an demjenigen Punkte der Entwickelung angelangt, wo sie keinen 
innerlichen, lebendigen Geist mehr hat, sondern nur jenen Geistesreflex, der restlos vom 
physischen Gehirn abhängig ist. Für diesen Reflexgeist ist der Materialismus als 
theoretische Weltanschauung voll berechtigt. Es handelt sich nicht darum, ob man eine 
falsche Weltanschauung hat, oder sie widerlegt, sondern darum, dass man allmählich zu 
einer geistlosen inneren Lebens- und Seelenhaltung gekommen ist. Das ist es, was wie ein 
Schrei, in tragischer Weise vorempfunden, durch Nietzsches Philosophie geht.“  217, 63 

  Bestimmte Brüderschaften pflegen den Materialismus gerade dadurch, dass sie davon 
reden, der Materialismus sei eigentlich schon überwunden.   178, 177ff

 „Die materialistische Gesinnung ist in Zunahme begriffen“ Zunehmen wird sie noch durch 
4 bis 5 Jahrhunderte.  178, 174   (>Egoismus von aussen erzeugt)

  Materialismus und Abstraktheit: „Was uns vor allen Dingen nottut, das ist etwas, was 
im Grunde genommen jeder einzelne Mensch heute bei sich selber korrigieren könnte, wenn



er nur genügend auf die Wirklichkeit hinschaute. Aber während man auf der einen Seite in 
Materialismus verfällt, sogar sich gefällt im Materialismus, ist man auf der anderen Seite in 
die Abstraktheit verliebt, in allerlei abstrakte und intellektuelle Sätze, und will durchaus 
nicht in die Wirklichkeit eindringen.“  332a, 204  (>Wirklichkeit ansehen oder Phrase)

  Ein starker Grund für die Entstehung des Materialismus ist der abstrakte, omnipotente 
Staatsbegriff, der wiederum die Folge abstrakten Denkens ist. 188, 164f  (>Kirchen)

  Man kann „die abstrakten Ideen von Gott, Tugend und Unsterblichkeit“ ins 
materialistische Fahrwasser bringen, indem man sie „zu den konkreten Ideen macht von 
Gold, Gesundheit und Lebensverlängerung“, wenn man sie im gruppenegoistischen Sinne 
ausnützt. 178, 226 (>Westen)

  Materialismus und Christus: Der Materialismus ist nur der radikalste, extremste 
Ausdruck der Verwandtschaft des Menschen mit der Erde. Das aber würde bedingen, dass 
der Mensch wirklich der Erde verfiele, wenn nichts anderes eintreten würde. Es war aber für
die Menschheit anders gemeint. Der Mensch sollte auf der einen Seite sich richtig mit der 
Erde verbinden, aber es sollte Botschaft aus der himmlischen, geistigen Welt 
herunterkommen, die ihn wiederum hinwegträgt über diese Erden-Verwandtschaft. Daher 
mußte auf der einen Seite das Wesen, das durch das Mysterium von Golgatha ging, 
Menschenwesenheit annehmen, aber auf der anderen Seite in sich Himmelswesenheit 
tragen.  175, 80ff 

   Materialismus und Denken: „Der Materialismus kann niemals eine befriedigende 
Welterklärung liefern. Denn jeder Versuch einer Erklärung muss damit beginnen, dass man 
sich Gedanken über die Welterscheinungen bildet.“ Wenn der Materialist das Denken der 
Materie zuschreibt, verlagert er nur das Problem und übersieht das Subjekt.   4, 30f  

  „Ein Materialist, der die übersinnliche Welt leugnet, sagt: Der Körper, das Gehirn denkt. 
Ihm sollte man die Frage vorlegen: Hast du je das Denken mit den Sinnen wahrgenommen? 
Natürlich hat er das nicht. Nie hat man das Denken gehört, gesehen, als Wärme oder 
dergleichen. Folglich ist es nicht körperlich. Denn was zum Körper gehört, ist sinnlich 
wahrnehmbar. Also ist das Denken übersinnlich. Und der Materialist müsste entweder die 
übersinnliche Welt zugeben, oder er sollte das Denken als ein Unding aufgeben – was 
vielleicht gut wäre. Wir sind also mit unserem Denken immer darin in der übersinnlichen 
Welt, aber so, dass wir sie nicht selbst erleben.“  266/3, 292

  „Und wenn diese moderne Menschheit sagt, Wirtschaft ist das Handgreifliche, was alles 
bewirkt – so ist diese Anschauung dadurch entstanden, dass man sich fürchtet vor dem, was 
unsichtbar ist, was nicht handgreiflich ist.“  186, 207

  Wenn man mit dem Geistig-Seelischen denkt, ist das Leiblich-Physische der Abdruck 
davon. Wenn man mit dessen Verleugnung, dem Gehirn, denkt, wird man ein Abdruck der 
Materialität. Es handelt sich nicht um blosse Umwendung von Theorien, sondern um innere 
geistige Taten. Man muss den Materialismus unrichtig machen.  198, 271

  Materialismus und Erziehung: „Klar und ohne sich einer Illusion hinzugeben, muss man
hinschauen, wie angestrebt wird von denjenigen, welche mit Spott und Hohn alle wirkliche 

er nur genügend auf die Wirklichkeit hinschaute. Aber während man auf der einen Seite in 
Materialismus verfällt, sogar sich gefällt im Materialismus, ist man auf der anderen Seite in 
die Abstraktheit verliebt, in allerlei abstrakte und intellektuelle Sätze, und will durchaus 
nicht in die Wirklichkeit eindringen.“  332a, 204  (>Wirklichkeit ansehen oder Phrase)

  Ein starker Grund für die Entstehung des Materialismus ist der abstrakte, omnipotente 
Staatsbegriff, der wiederum die Folge abstrakten Denkens ist. 188, 164f  (>Kirchen)

  Man kann „die abstrakten Ideen von Gott, Tugend und Unsterblichkeit“ ins 
materialistische Fahrwasser bringen, indem man sie „zu den konkreten Ideen macht von 
Gold, Gesundheit und Lebensverlängerung“, wenn man sie im gruppenegoistischen Sinne 
ausnützt. 178, 226 (>Westen)

  Materialismus und Christus: Der Materialismus ist nur der radikalste, extremste 
Ausdruck der Verwandtschaft des Menschen mit der Erde. Das aber würde bedingen, dass 
der Mensch wirklich der Erde verfiele, wenn nichts anderes eintreten würde. Es war aber für
die Menschheit anders gemeint. Der Mensch sollte auf der einen Seite sich richtig mit der 
Erde verbinden, aber es sollte Botschaft aus der himmlischen, geistigen Welt 
herunterkommen, die ihn wiederum hinwegträgt über diese Erden-Verwandtschaft. Daher 
mußte auf der einen Seite das Wesen, das durch das Mysterium von Golgatha ging, 
Menschenwesenheit annehmen, aber auf der anderen Seite in sich Himmelswesenheit 
tragen.  175, 80ff 

   Materialismus und Denken: „Der Materialismus kann niemals eine befriedigende 
Welterklärung liefern. Denn jeder Versuch einer Erklärung muss damit beginnen, dass man 
sich Gedanken über die Welterscheinungen bildet.“ Wenn der Materialist das Denken der 
Materie zuschreibt, verlagert er nur das Problem und übersieht das Subjekt.   4, 30f  

  „Ein Materialist, der die übersinnliche Welt leugnet, sagt: Der Körper, das Gehirn denkt. 
Ihm sollte man die Frage vorlegen: Hast du je das Denken mit den Sinnen wahrgenommen? 
Natürlich hat er das nicht. Nie hat man das Denken gehört, gesehen, als Wärme oder 
dergleichen. Folglich ist es nicht körperlich. Denn was zum Körper gehört, ist sinnlich 
wahrnehmbar. Also ist das Denken übersinnlich. Und der Materialist müsste entweder die 
übersinnliche Welt zugeben, oder er sollte das Denken als ein Unding aufgeben – was 
vielleicht gut wäre. Wir sind also mit unserem Denken immer darin in der übersinnlichen 
Welt, aber so, dass wir sie nicht selbst erleben.“  266/3, 292

  „Und wenn diese moderne Menschheit sagt, Wirtschaft ist das Handgreifliche, was alles 
bewirkt – so ist diese Anschauung dadurch entstanden, dass man sich fürchtet vor dem, was 
unsichtbar ist, was nicht handgreiflich ist.“  186, 207

  Wenn man mit dem Geistig-Seelischen denkt, ist das Leiblich-Physische der Abdruck 
davon. Wenn man mit dessen Verleugnung, dem Gehirn, denkt, wird man ein Abdruck der 
Materialität. Es handelt sich nicht um blosse Umwendung von Theorien, sondern um innere 
geistige Taten. Man muss den Materialismus unrichtig machen.  198, 271

  Materialismus und Erziehung: „Klar und ohne sich einer Illusion hinzugeben, muss man
hinschauen, wie angestrebt wird von denjenigen, welche mit Spott und Hohn alle wirkliche 



Erkenntnisstimmung belegen, alles in die Hand genommen werden will, was die 
Menschheit in ihrer geistigen Kultur noch durchdringen soll. Es wird angestrebt, dass der 
Mensch vom Kindesalter an in die materialistische Kultur eingefügt wird. Zum Herrn macht
sich die materialistische Kultur schon über die zarte Kindesseele, indem sie dieser zarten 
Kindesseele die materialistische Schule aufdrängt, welche weniger durch den Inhalt 
desjenigen, was sie lehrt, als durch die Art, wie sie lehren muss, die ganze Seele 
materialistisch gefügig macht. Und solches Walten hüllt man in die Illusion der Zeit 
dadurch ein, dass man sagt: es werde dieses gefordert im Zeitalter der Liberalität und der 
Freiheit! Dasjenige, was das Gegenteil aller Freiheit ist, man nennt es Freiheit im 
materialistischen Zeitalter.“  165, 126 

  Materialismus und Freiheit: Wir stehen in einem zweitausend Jahre dauernden Zeitraum,
wo es darum geht, „alles andere aus den menschlichen Vorstellungen herauszuwerfen, was 
nicht von der Sinneswelt hereinkommt.“ Durch ein Leben mit der Welt, das „elementarische
Kräfte ausschliesst, .. erlangt der Mensch die Möglichkeit, vollständig seine Freiheit zu 
entwickeln.“ Weil der Mensch erst im ersten Drittel dieses Zeitraumes steht, hat er „noch 
nicht das Geistige aus seinem Inneren herausgetrieben .. Dieses Geistige muss eben durch 
eine wirkliche Geisteswissenschaft noch kommen.“  167, 207

  „Der naturwissenschaftliche Materialismus hat das grosse Verdienst, weil er die Natur alles
Seelischen entkleidet, den Menschen auf eine hohe Stufe der Selbstbestimmung 
hinaufzuführen.“  72, 163

  Materialismus und Geisteswissenschaft: „Aber die Welt ist tief, und dasjenige, was mit 
den Weltengeheimnissen zusammenhängt, ist tief. Und wegen dieses Glaubens an die 
Gescheitheit, den ein jeder Erwachsene heute an sich selber hat, gehen die Menschen an den
tiefsten Weltenproblemen, an den tiefsten Weltengeheimnissen einfach vorbei. Und wenn 
über diese Weltengeheimnisse gesprochen wird, so begegnen sie diesem Sprechenden 
höchstens mit Spott und Hohn und werfen es in die finstersten Winkel, über die sie ihre 
Vignette: Aberglauben und Schwärmerei und Phantasterei, wenn nicht viel schlimmere 
Vignetten schreiben. …  Vorerst fehlt nicht nur das Verständnis für die 
geisteswissenschaftlichen Wahrheiten, sondern vorerst fehlt überhaupt die 
Erkenntnisstimmung in unserer Zeit, jene Stimmung, die das echte Erkenntnisstreben 
erzeugt. Darauf ist aber die Welt angewiesen, dass es einige Menschen, und immer mehr 
und mehr Menschen gibt, die dieses klar durchschauen und es zunächst in ihr Interesse und 
in ihre Aufmerksamkeit aufnehmen, dass da der Hebel des wahren Fortschrittes anzusetzen 
ist.“ 165, 126 (>Wahrheiten, patentierte, >Ideen für Zukünftiges oder Vergangenes)

Materialismus in den Kulturepochen: „Geistige Individualitäten, welche in der ägyptisch-
chaldäischen Kultur ihre Entwicklung nicht vollendet haben,“ „greifen ein in unsere 
Kulturtendenzen; sie offenbaren sich in vielem, was gegenwärtig und in nächster Zukunft 
gedacht und geleistet wird. Sie treten in allem in die Erscheinung, was unserer Kultur das 
materialistische Gepräge gibt, und sind oft selbst in dem Streben nach dem Spirituellen 
bemerkbar. Wir erleben eben im wesentlichen ein Wiederauferstehen der ägyptischen Kultur
in unserer Zeit.“ Keplers mathematische Gesetze der Himmelsmechanik sind 
„herausgeboren aus einem Vernehmen der Harmonie des Weltalles.“ Kepler selber sagt: 
„damit er finden konnte, was er gefunden hat, musste er hingehen zu den heiligen Mysterien
der Ägypter. (…) Die Ägypter hatten einen starken Materialismus als Einschlag ihrer 

Erkenntnisstimmung belegen, alles in die Hand genommen werden will, was die 
Menschheit in ihrer geistigen Kultur noch durchdringen soll. Es wird angestrebt, dass der 
Mensch vom Kindesalter an in die materialistische Kultur eingefügt wird. Zum Herrn macht
sich die materialistische Kultur schon über die zarte Kindesseele, indem sie dieser zarten 
Kindesseele die materialistische Schule aufdrängt, welche weniger durch den Inhalt 
desjenigen, was sie lehrt, als durch die Art, wie sie lehren muss, die ganze Seele 
materialistisch gefügig macht. Und solches Walten hüllt man in die Illusion der Zeit 
dadurch ein, dass man sagt: es werde dieses gefordert im Zeitalter der Liberalität und der 
Freiheit! Dasjenige, was das Gegenteil aller Freiheit ist, man nennt es Freiheit im 
materialistischen Zeitalter.“  165, 126 

  Materialismus und Freiheit: Wir stehen in einem zweitausend Jahre dauernden Zeitraum,
wo es darum geht, „alles andere aus den menschlichen Vorstellungen herauszuwerfen, was 
nicht von der Sinneswelt hereinkommt.“ Durch ein Leben mit der Welt, das „elementarische
Kräfte ausschliesst, .. erlangt der Mensch die Möglichkeit, vollständig seine Freiheit zu 
entwickeln.“ Weil der Mensch erst im ersten Drittel dieses Zeitraumes steht, hat er „noch 
nicht das Geistige aus seinem Inneren herausgetrieben .. Dieses Geistige muss eben durch 
eine wirkliche Geisteswissenschaft noch kommen.“  167, 207

  „Der naturwissenschaftliche Materialismus hat das grosse Verdienst, weil er die Natur alles
Seelischen entkleidet, den Menschen auf eine hohe Stufe der Selbstbestimmung 
hinaufzuführen.“  72, 163

  Materialismus und Geisteswissenschaft: „Aber die Welt ist tief, und dasjenige, was mit 
den Weltengeheimnissen zusammenhängt, ist tief. Und wegen dieses Glaubens an die 
Gescheitheit, den ein jeder Erwachsene heute an sich selber hat, gehen die Menschen an den
tiefsten Weltenproblemen, an den tiefsten Weltengeheimnissen einfach vorbei. Und wenn 
über diese Weltengeheimnisse gesprochen wird, so begegnen sie diesem Sprechenden 
höchstens mit Spott und Hohn und werfen es in die finstersten Winkel, über die sie ihre 
Vignette: Aberglauben und Schwärmerei und Phantasterei, wenn nicht viel schlimmere 
Vignetten schreiben. …  Vorerst fehlt nicht nur das Verständnis für die 
geisteswissenschaftlichen Wahrheiten, sondern vorerst fehlt überhaupt die 
Erkenntnisstimmung in unserer Zeit, jene Stimmung, die das echte Erkenntnisstreben 
erzeugt. Darauf ist aber die Welt angewiesen, dass es einige Menschen, und immer mehr 
und mehr Menschen gibt, die dieses klar durchschauen und es zunächst in ihr Interesse und 
in ihre Aufmerksamkeit aufnehmen, dass da der Hebel des wahren Fortschrittes anzusetzen 
ist.“ 165, 126 (>Wahrheiten, patentierte, >Ideen für Zukünftiges oder Vergangenes)

Materialismus in den Kulturepochen: „Geistige Individualitäten, welche in der ägyptisch-
chaldäischen Kultur ihre Entwicklung nicht vollendet haben,“ „greifen ein in unsere 
Kulturtendenzen; sie offenbaren sich in vielem, was gegenwärtig und in nächster Zukunft 
gedacht und geleistet wird. Sie treten in allem in die Erscheinung, was unserer Kultur das 
materialistische Gepräge gibt, und sind oft selbst in dem Streben nach dem Spirituellen 
bemerkbar. Wir erleben eben im wesentlichen ein Wiederauferstehen der ägyptischen Kultur
in unserer Zeit.“ Keplers mathematische Gesetze der Himmelsmechanik sind 
„herausgeboren aus einem Vernehmen der Harmonie des Weltalles.“ Kepler selber sagt: 
„damit er finden konnte, was er gefunden hat, musste er hingehen zu den heiligen Mysterien
der Ägypter. (…) Die Ägypter hatten einen starken Materialismus als Einschlag ihrer 



Spiritualität, der sich zum Beispiel darin einen Ausdruck gab, dass man den physischen 
Leib der Verstorbenen einbalsamierte, .. Aus der Gesinnung, welche die Leichen 
einbalsamierte, wurden die Anschauungen, welche heute bloß den Stoff anbeten. (…) In 
unserer heutigen Wissenschaft leben die Kräfte der alten ägyptischen und chaldäischen 
Welt, die damals fortschreitende Kräfte waren, jetzt aber zurückgebliebene darstellen, .. 
Diese Kräfte werden dem Menschen der Gegenwart schaden, wenn er ihre Bedeutung nicht 
kennt; er wird keinen Schaden durch sie nehmen, sondern sie zu guten Zielen führen, wenn 
er sich ihres Wirkens bewusst ist und sich dadurch in das rechte Verhältnis zu ihnen bringt. 
Diese Kräfte müssen ihre Verwertung finden; man würde sonst nicht die großen 
Errungenschaften in der Technik, Industrie und so weiter in der Gegenwart haben. Es sind 
Kräfte, die luziferischen Wesenheiten der untersten Stufe angehören. Wenn man sie nicht in 
richtiger Weise erkennt, dann hält man die materialistischen Impulse der Gegenwart für die 
einzig möglichen, und sieht nicht die anderen Kräfte, welche hinaufführen in das 
Spirituelle.“  15, 51ff  (>Christus und Materie)

  Materialismus ohne Materie:   Der hauptsächlichste Fehler des Materialismus besteht 
nicht darin, dass er den Geist ableugnet, sondern darin, dass er die Materie nicht erkennt, 
weil er nur ihre Außenseite beobachtet.   73a, 180   (>Kopf, Gliedmassen und Rumpf, 
>Kommunion)

  Materialismus und abstrakter Idealismus sind fast dasselbe (z.B. „Der Wille des Staates“ 
von Wilson).  196, 22.2.20   (>Idealismus und Materialismus, >Hegel-Marx, >Materie, 
>Wirklichkeit,)

  Der Materialismus kennt die „Materie in ihren Wirkungen“ nicht. Man weiss, was in der 
Nahrung drin ist, „Aber Sie lernen aus einer solchen Analyse niemals, welchen Einfluss 
zum Beispiel die Kartoffel in der europäischen Kultur gespielt hat.“ Sie finden „niemals 
heraus, warum zum Beispiel Roggen vorzugsweise durch die Kräfte des Unterleibes verdaut
wird, dagegen die Kartoffel bis ins Gehirn herauf Kräfte zu ihrer Verdauung in Anspruch 
nimmt, so dass der Mensch, wenn er übermässig Kartoffel isst, sein Gehirn dazu verwenden
muss, die Kartoffel zu verdauen, daher ihm etwas von der Gehirnkraft verlorengeht für das 
Denken.“  225, 163f

  Materialismus erkennt nicht die Materie; kein Gesundheitsbegriff: „Der 
hauptsächlichste Fehler nämlich des Materialismus besteht nicht darinnen, dass er den Geist
ableugnet. Da könnte ja die Religion dann dafür sorgen, dass der Geist noch anerkannt wird.
Der Hauptfehler des Materialismus besteht darinnen, dass er die Materie nicht erkennt, weil 
er nur ihre Aussenseite beobachtet. Gerade das ist der Mangel des Materialismus, dass er 
keinen Einblick in die Materie gewinnt, zum Beispiel bei der bloß psychoanalytischen 
Behandlung, bei der blossen Beobachtung von irgend etwas, was in der Seele vorgegangen 
ist, und das er als Seeleninsel bezeichnet, also ein Abstraktum, während man verfolgen 
muss, wie gewisse Seeleneindrücke, die der Mensch zu dieser oder jener Zeit seines Lebens 
erhält, und die in normaler Weise gebunden sind an den normalen Organismus, auf 
fehlerhafte Organe auftreffen … Geisteswissenschaft braucht nicht davor 
zurückzuschrecken, dies zu zeigen, wie die sogenannte Geistes- oder Seelenkrankheit 
immer zusammenhängt mit irgend etwas im menschlichen Leibe … was sich in abnorm 
seelischen Verhältnissen eben nur symptomatisch zeigt. (…) Denn .. wenn man diesen 
Zusammenhang zwischen dem Organismus und der krank erscheinenden Seele fühlen kann 

Spiritualität, der sich zum Beispiel darin einen Ausdruck gab, dass man den physischen 
Leib der Verstorbenen einbalsamierte, .. Aus der Gesinnung, welche die Leichen 
einbalsamierte, wurden die Anschauungen, welche heute bloß den Stoff anbeten. (…) In 
unserer heutigen Wissenschaft leben die Kräfte der alten ägyptischen und chaldäischen 
Welt, die damals fortschreitende Kräfte waren, jetzt aber zurückgebliebene darstellen, .. 
Diese Kräfte werden dem Menschen der Gegenwart schaden, wenn er ihre Bedeutung nicht 
kennt; er wird keinen Schaden durch sie nehmen, sondern sie zu guten Zielen führen, wenn 
er sich ihres Wirkens bewusst ist und sich dadurch in das rechte Verhältnis zu ihnen bringt. 
Diese Kräfte müssen ihre Verwertung finden; man würde sonst nicht die großen 
Errungenschaften in der Technik, Industrie und so weiter in der Gegenwart haben. Es sind 
Kräfte, die luziferischen Wesenheiten der untersten Stufe angehören. Wenn man sie nicht in 
richtiger Weise erkennt, dann hält man die materialistischen Impulse der Gegenwart für die 
einzig möglichen, und sieht nicht die anderen Kräfte, welche hinaufführen in das 
Spirituelle.“  15, 51ff  (>Christus und Materie)

  Materialismus ohne Materie:   Der hauptsächlichste Fehler des Materialismus besteht 
nicht darin, dass er den Geist ableugnet, sondern darin, dass er die Materie nicht erkennt, 
weil er nur ihre Außenseite beobachtet.   73a, 180   (>Kopf, Gliedmassen und Rumpf, 
>Kommunion)

  Materialismus und abstrakter Idealismus sind fast dasselbe (z.B. „Der Wille des Staates“ 
von Wilson).  196, 22.2.20   (>Idealismus und Materialismus, >Hegel-Marx, >Materie, 
>Wirklichkeit,)

  Der Materialismus kennt die „Materie in ihren Wirkungen“ nicht. Man weiss, was in der 
Nahrung drin ist, „Aber Sie lernen aus einer solchen Analyse niemals, welchen Einfluss 
zum Beispiel die Kartoffel in der europäischen Kultur gespielt hat.“ Sie finden „niemals 
heraus, warum zum Beispiel Roggen vorzugsweise durch die Kräfte des Unterleibes verdaut
wird, dagegen die Kartoffel bis ins Gehirn herauf Kräfte zu ihrer Verdauung in Anspruch 
nimmt, so dass der Mensch, wenn er übermässig Kartoffel isst, sein Gehirn dazu verwenden
muss, die Kartoffel zu verdauen, daher ihm etwas von der Gehirnkraft verlorengeht für das 
Denken.“  225, 163f

  Materialismus erkennt nicht die Materie; kein Gesundheitsbegriff: „Der 
hauptsächlichste Fehler nämlich des Materialismus besteht nicht darinnen, dass er den Geist
ableugnet. Da könnte ja die Religion dann dafür sorgen, dass der Geist noch anerkannt wird.
Der Hauptfehler des Materialismus besteht darinnen, dass er die Materie nicht erkennt, weil 
er nur ihre Aussenseite beobachtet. Gerade das ist der Mangel des Materialismus, dass er 
keinen Einblick in die Materie gewinnt, zum Beispiel bei der bloß psychoanalytischen 
Behandlung, bei der blossen Beobachtung von irgend etwas, was in der Seele vorgegangen 
ist, und das er als Seeleninsel bezeichnet, also ein Abstraktum, während man verfolgen 
muss, wie gewisse Seeleneindrücke, die der Mensch zu dieser oder jener Zeit seines Lebens 
erhält, und die in normaler Weise gebunden sind an den normalen Organismus, auf 
fehlerhafte Organe auftreffen … Geisteswissenschaft braucht nicht davor 
zurückzuschrecken, dies zu zeigen, wie die sogenannte Geistes- oder Seelenkrankheit 
immer zusammenhängt mit irgend etwas im menschlichen Leibe … was sich in abnorm 
seelischen Verhältnissen eben nur symptomatisch zeigt. (…) Denn .. wenn man diesen 
Zusammenhang zwischen dem Organismus und der krank erscheinenden Seele fühlen kann 



- fühlen mit Verständnis -, wenn man auf der anderen Seite weiss, wie die 
Lebenseinrichtungen auch auf die physische Gesundheit des Menschen wirken, wie das 
Geistige, das in sozialen Einrichtungen scheinbar nur äusserlich besteht, hineinwirkt in die 
physische Gesundheitspflege des Menschen, wenn man das überschaut, dann ist man in 
einer ganz anderen Weise drinnenstehend in der menschlichen Sozietät. .. man behandelt 
den anderen Menschen ganz anders. Man verfolgt seinen Charakter ganz anders. …  Ein 
soziales Gebiet wird insbesondere intensiv beeinflusst werden müssen in hygienischer 
Beziehung von einer errungenen Menschenkenntnis, das ist das Gebiet der Erziehung, das 
Gebiet des Unterrichts. Man kann gar nicht eigentlich, ohne wirklich umfassend den 
Menschen zu kennen, ermessen, was es heißt: die Kinder sitzen in der Schule mit gebückten
Rücken, so daß fortwährend ihre Atmung in Unordnung ist .. “  314, 234ff  
(>Naturwissenschaft und Einzelheit ..)

  Materialismus, Mystik und Geisteswissenschaft: Die Menschen „sehen eben nicht ein, 
dass der Verlust der Erkenntnis der geistigen Welten gerade den Materialismus und die 
damit verbundene soziale Verständnislosigkeit und das materialistische Leben und die 
materialistische Lebensgesinnung der neueren Zeit hervorgebracht hat.“ Es wird heute noch 
den Menschen schwer, die Notwendigkeit konkreter geistiger Welten anzuerkennen. 168, 
117 

  Die Menschen sind materiell geworden. Das Denken, Empfinden und Wollen der 
Menschheit steigt in dieser Entwickelungsphase aus der Materie auf; gerade auch bei den 
Mystikern. Es geht nicht darum, den Materialismus logisch widerlegen zu wollen, sondern 
Taten zu verrichten; „Gedanken zu hegen und zu pflegen, die nachgedacht sind 
übersinnlichen Ergebnissen“, wodurch die Menschen das Materiellwerden überwinden 
können.  199, 38f  (>Werden)

  Das Vermeiden der positiven Ergebnisse der Geisteswissenschaft und das Betonen des 
mystischen Forschens sind die grösste Versuchung, materialistisch zu werden.   191, 137

  „Es ist die Illusion der Materialisten, dass sie hinter der Sinnenwelt nicht geistige 
Realitäten, sondern physische, materielle Realitäten finden können. Es ist die Illusion der 
Mystiker, dass sie finden können, wenn sie in ihre eigene Wesenheit hinuntersteigen, nicht 
die Welt der materiellen Organisation, sondern irgendwelche besonders göttliche Funken 
und dergleichen.“   199, 97  (>Kirchen)

  Das Suchen der Materie in der Aussenwelt führt zum Schwachsinn, das Suchen des 
Geistigen im Inneren durch Mystik führt zur Infantilität. Konservativ = ahrimanisch, liberal 
= luziferisch. Es geht um Umwandlung in Tat-Erkenntnis, um nicht nur logische, sondern 
reale Begriffe im Sinne der Anthroposophie.   197, 113ff

  „Man muss nicht darauf sehen, ob einem inhaltlich etwas gefällt oder missfällt, sondern ob
es geistige Qualitäten hat. Es ist viel wichtiger für den Gesamteffekt der Weltevolution, dass
ein genialer Materialist da ist, der den Materialismus genial vertritt - dazu gehört Geist, und 
manchmal gehört sehr wenig Geist dazu, um platte Mystik zu vertreten. Der platte Mystiker 
kann unter Umständen viel mehr zur Vermaterialisierung der Welt beitragen als der geniale 
Materialist.“  197, 120  (>Wissen und Glauben) 

- fühlen mit Verständnis -, wenn man auf der anderen Seite weiss, wie die 
Lebenseinrichtungen auch auf die physische Gesundheit des Menschen wirken, wie das 
Geistige, das in sozialen Einrichtungen scheinbar nur äusserlich besteht, hineinwirkt in die 
physische Gesundheitspflege des Menschen, wenn man das überschaut, dann ist man in 
einer ganz anderen Weise drinnenstehend in der menschlichen Sozietät. .. man behandelt 
den anderen Menschen ganz anders. Man verfolgt seinen Charakter ganz anders. …  Ein 
soziales Gebiet wird insbesondere intensiv beeinflusst werden müssen in hygienischer 
Beziehung von einer errungenen Menschenkenntnis, das ist das Gebiet der Erziehung, das 
Gebiet des Unterrichts. Man kann gar nicht eigentlich, ohne wirklich umfassend den 
Menschen zu kennen, ermessen, was es heißt: die Kinder sitzen in der Schule mit gebückten
Rücken, so daß fortwährend ihre Atmung in Unordnung ist .. “  314, 234ff  
(>Naturwissenschaft und Einzelheit ..)

  Materialismus, Mystik und Geisteswissenschaft: Die Menschen „sehen eben nicht ein, 
dass der Verlust der Erkenntnis der geistigen Welten gerade den Materialismus und die 
damit verbundene soziale Verständnislosigkeit und das materialistische Leben und die 
materialistische Lebensgesinnung der neueren Zeit hervorgebracht hat.“ Es wird heute noch 
den Menschen schwer, die Notwendigkeit konkreter geistiger Welten anzuerkennen. 168, 
117 

  Die Menschen sind materiell geworden. Das Denken, Empfinden und Wollen der 
Menschheit steigt in dieser Entwickelungsphase aus der Materie auf; gerade auch bei den 
Mystikern. Es geht nicht darum, den Materialismus logisch widerlegen zu wollen, sondern 
Taten zu verrichten; „Gedanken zu hegen und zu pflegen, die nachgedacht sind 
übersinnlichen Ergebnissen“, wodurch die Menschen das Materiellwerden überwinden 
können.  199, 38f  (>Werden)

  Das Vermeiden der positiven Ergebnisse der Geisteswissenschaft und das Betonen des 
mystischen Forschens sind die grösste Versuchung, materialistisch zu werden.   191, 137

  „Es ist die Illusion der Materialisten, dass sie hinter der Sinnenwelt nicht geistige 
Realitäten, sondern physische, materielle Realitäten finden können. Es ist die Illusion der 
Mystiker, dass sie finden können, wenn sie in ihre eigene Wesenheit hinuntersteigen, nicht 
die Welt der materiellen Organisation, sondern irgendwelche besonders göttliche Funken 
und dergleichen.“   199, 97  (>Kirchen)

  Das Suchen der Materie in der Aussenwelt führt zum Schwachsinn, das Suchen des 
Geistigen im Inneren durch Mystik führt zur Infantilität. Konservativ = ahrimanisch, liberal 
= luziferisch. Es geht um Umwandlung in Tat-Erkenntnis, um nicht nur logische, sondern 
reale Begriffe im Sinne der Anthroposophie.   197, 113ff

  „Man muss nicht darauf sehen, ob einem inhaltlich etwas gefällt oder missfällt, sondern ob
es geistige Qualitäten hat. Es ist viel wichtiger für den Gesamteffekt der Weltevolution, dass
ein genialer Materialist da ist, der den Materialismus genial vertritt - dazu gehört Geist, und 
manchmal gehört sehr wenig Geist dazu, um platte Mystik zu vertreten. Der platte Mystiker 
kann unter Umständen viel mehr zur Vermaterialisierung der Welt beitragen als der geniale 
Materialist.“  197, 120  (>Wissen und Glauben) 



  Nebulose Mystik vom Osten und die Tyrannis blossen materiellen Lebens vom Westen. - 
Dem Staate die Möglichkeit nehmen, diese Dinge bis zu unserem Untergang zu treiben.   
192, 142   (>Geisteswissenschaft, Materialismus und Mystik, >Ideologie und Maja)

  Materialismus und Niedergang: „Wenn der Niedergang, in den wir uns hineingeritten 
haben als gegenwärtige zivilisierte Welt, nicht zum völligen Ruin führen soll“, muss 
verstanden werden, „dass die gegenwärtige Zivilisation durchtränkt werden muss mit 
gewissen Impulsen, die nur aus der geisteswissenschaftlichen Erfassung der Welt im 
weitesten Umfange kommen können.
  Der Materialismus .. hat ja eine Eigentümlichkeit, die besonders paradox sich ausnimmt, .. 
nämlich die Eigentümlichkeit, dass ihm völlig versagt ist, die materielle Welt in ihrer 
Wirklichkeit zu erkennen.“ Man hat zum Beispiel die Anschauung, „dass unser Herz 
innerhalb unseres Organismus eine Art von Pumpe sei, welche das Blut durch den 
Organismus pumpt.“ Aber „Unser rhythmisches Zirkulationssystem, unser Blutsystem ist 
ein Lebendiges. Es wird in seiner Lebendigkeit erhalten durch die verschiedenen Faktoren, 
von denen die gröbsten sind: Atmung, Hunger, Durst und dergleichen, also Dinge, die 
durchaus geistig-seelischer Natur sind. … Wir müssen also sagen: Der Materialismus hat .. 
das Materielle völlig missverstanden. .. Das Herz ist keine Pumpe, sondern es ist etwas, was
man eher ansehen kann als ein Sinnesorgan, das einzuschalten ist in den menschlichen 
Organismus, damit der Mensch .. durch das Herz eine Art unterbewusstes Wahrnehmen hat 
von seiner Zirkulation, so wie man durch das Auge eine Wahrnehmung hat von den Farben 
der äusseren Welt.“ Man denkt vielleicht: „Was soll das schon für Unheil anrichten, wenn 
die Menschen eine ganz falsche Ansicht über das Wesen des menschlichen Herzens haben!“
Aber „ob die Ärzte eine richtige oder falsche Ansicht über das Herz haben, davon hängt 
doch vieles im menschlichen Leben ab. - Aber so ist es ja mit andern Dingen auch. Und 
dadurch, daß alle Dinge im Leben zusammenhängen, dadurch ist die Menschheit heute 
geradezu erfüllt von lauter verkehrten Gedanken, von ganz inversen Gedanken. .. Unser 
Denken wird gründlich ruiniert dadurch, dass wir uns auf den verschiedensten Gebieten 
gewöhnen, weil es uns eingepaukt wird von unserer Kindheit an, das Gegenteil von dem 
Wirklichen zu denken. Wir gewöhnen uns dadurch niemals ein sicheres, zielbewusstes 
Denken an .. zum Beispiel im sozialen Leben ..“  197, 74ff  (>Zerstörung durch 
Unwahrheit) 

  Materialismus und Spiritualismus: Die einzelnen menschlichen Standpunkte sind  
berechtigt. „In dem, was der Materialismus Positives zu sagen hat, hat er recht; in dem, was 
der Spiritualismus Positives zu sagen hat, hat er recht. Erst wenn sie beide negativ werden, 
verfallen sie in das Unrecht und in den Irrtum. Und es ist kein geringer Irrtum, wenn in 
laienhaft dilettantischer Weise Leute, die sich einbilden, eine spirituelle Weltanschauung 
sich errungen zu haben, ohne irgend etwas zu verstehen von den materiellen Vorgängen, auf
den Materialismus herabsehen.“  209, 130 

  Materialismus umwandeln: Man muss sich positiv mit dem Materialismus beschäftigen. 
„Man muss drinnenstehen in demjenigen, was auf diesem Weg gewusst werden kann, und 
man muss gerade aus diesem Wissen heraus die Kraft gewinnen, das materialistische 
Wissen, die materialistische Denk- und Vorstellungsweise umzuwandeln in ein spirituelles 
Wissen. Es ist also wertvoll innerhalb der heutigen Gegenwart, sich auseinanderzusetzen 
mit demjenigen, was der Materialismus als Inhalt enthält. .. Man kann aber den 
Materialismus metamorphosieren in spirituelles inneres Seelenleben.“  197, 97  

  Nebulose Mystik vom Osten und die Tyrannis blossen materiellen Lebens vom Westen. - 
Dem Staate die Möglichkeit nehmen, diese Dinge bis zu unserem Untergang zu treiben.   
192, 142   (>Geisteswissenschaft, Materialismus und Mystik, >Ideologie und Maja)

  Materialismus und Niedergang: „Wenn der Niedergang, in den wir uns hineingeritten 
haben als gegenwärtige zivilisierte Welt, nicht zum völligen Ruin führen soll“, muss 
verstanden werden, „dass die gegenwärtige Zivilisation durchtränkt werden muss mit 
gewissen Impulsen, die nur aus der geisteswissenschaftlichen Erfassung der Welt im 
weitesten Umfange kommen können.
  Der Materialismus .. hat ja eine Eigentümlichkeit, die besonders paradox sich ausnimmt, .. 
nämlich die Eigentümlichkeit, dass ihm völlig versagt ist, die materielle Welt in ihrer 
Wirklichkeit zu erkennen.“ Man hat zum Beispiel die Anschauung, „dass unser Herz 
innerhalb unseres Organismus eine Art von Pumpe sei, welche das Blut durch den 
Organismus pumpt.“ Aber „Unser rhythmisches Zirkulationssystem, unser Blutsystem ist 
ein Lebendiges. Es wird in seiner Lebendigkeit erhalten durch die verschiedenen Faktoren, 
von denen die gröbsten sind: Atmung, Hunger, Durst und dergleichen, also Dinge, die 
durchaus geistig-seelischer Natur sind. … Wir müssen also sagen: Der Materialismus hat .. 
das Materielle völlig missverstanden. .. Das Herz ist keine Pumpe, sondern es ist etwas, was
man eher ansehen kann als ein Sinnesorgan, das einzuschalten ist in den menschlichen 
Organismus, damit der Mensch .. durch das Herz eine Art unterbewusstes Wahrnehmen hat 
von seiner Zirkulation, so wie man durch das Auge eine Wahrnehmung hat von den Farben 
der äusseren Welt.“ Man denkt vielleicht: „Was soll das schon für Unheil anrichten, wenn 
die Menschen eine ganz falsche Ansicht über das Wesen des menschlichen Herzens haben!“
Aber „ob die Ärzte eine richtige oder falsche Ansicht über das Herz haben, davon hängt 
doch vieles im menschlichen Leben ab. - Aber so ist es ja mit andern Dingen auch. Und 
dadurch, daß alle Dinge im Leben zusammenhängen, dadurch ist die Menschheit heute 
geradezu erfüllt von lauter verkehrten Gedanken, von ganz inversen Gedanken. .. Unser 
Denken wird gründlich ruiniert dadurch, dass wir uns auf den verschiedensten Gebieten 
gewöhnen, weil es uns eingepaukt wird von unserer Kindheit an, das Gegenteil von dem 
Wirklichen zu denken. Wir gewöhnen uns dadurch niemals ein sicheres, zielbewusstes 
Denken an .. zum Beispiel im sozialen Leben ..“  197, 74ff  (>Zerstörung durch 
Unwahrheit) 

  Materialismus und Spiritualismus: Die einzelnen menschlichen Standpunkte sind  
berechtigt. „In dem, was der Materialismus Positives zu sagen hat, hat er recht; in dem, was 
der Spiritualismus Positives zu sagen hat, hat er recht. Erst wenn sie beide negativ werden, 
verfallen sie in das Unrecht und in den Irrtum. Und es ist kein geringer Irrtum, wenn in 
laienhaft dilettantischer Weise Leute, die sich einbilden, eine spirituelle Weltanschauung 
sich errungen zu haben, ohne irgend etwas zu verstehen von den materiellen Vorgängen, auf
den Materialismus herabsehen.“  209, 130 

  Materialismus umwandeln: Man muss sich positiv mit dem Materialismus beschäftigen. 
„Man muss drinnenstehen in demjenigen, was auf diesem Weg gewusst werden kann, und 
man muss gerade aus diesem Wissen heraus die Kraft gewinnen, das materialistische 
Wissen, die materialistische Denk- und Vorstellungsweise umzuwandeln in ein spirituelles 
Wissen. Es ist also wertvoll innerhalb der heutigen Gegenwart, sich auseinanderzusetzen 
mit demjenigen, was der Materialismus als Inhalt enthält. .. Man kann aber den 
Materialismus metamorphosieren in spirituelles inneres Seelenleben.“  197, 97  



(>Erkenntnis als Tat)  

  Materialist zu sein steht uns frei: „Der Mensch kann aus seiner eigenen Freiheit heraus 
auf der Erde sich so entwickeln, dass er nur das Produkt der Materie ist. Die Tiere können 
das nicht; sie kommen nicht so weit, dass sie durch mineralischen Einschluss das Denken 
entwickeln. Dem Tier steht es nicht frei, die materialistische Anschauung zu bewahrheiten. 
Dem Menschen steht es frei ..; er braucht nur aus materialistischer Gesinnung heraus zu 
wollen. Es ist so mit der menschlichen Freiheit beschaffen, dass es sogar dem Menschen 
frei steht, den Materialismus zu verwirklichen für das Menschenreich, das heißt, diesen 
Erdenmenschen so zu gestalten, dass er in der Materie aufgeht. Es ist daher im Grunde 
genommen eine Sache des Beliebens, Materialist zu sein. Wenn man stark genug ist, das 
auch zu verwirklichen, was man dem Menschen vorsagt als materialistische Gesinnung, 
dann wird diese Gesinnung durch die Menschen erst wahr.“ 197, 20f  (>Ahriman und 
Luzifer)

  Materie: „Das sinnenfällige Weltbild ist die Summe sich metamorphosierender 
Wahrnehmungsinhalte ohne eine zugrunde liegende Materie. (...) Denn wenn ich das den 
Raum Erfüllende „Materie“ nenne, so ist das bloss ein Wort für ein Phänomen, dem keine 
höhere Realität als anderen Phänomenen zugeschrieben wird. .. Die Welt dessen, was sich 
uns als Wahrnehmungen darstellt, d.h. Ausgedehntes, Bewegung, Ruhe, Kraft, Licht. 
Wärme, Farbe. Ton, Elektrizität usw., das ist das Objekt aller Wissenschaft. (…) Sie hat 
durch die phänomenale Welt so weit durchzudringen, dass sie Erscheinungen aufsucht, die 
nur von notwendigen Bedingungen anhängig sind. Und der sprachlich-begriffliche 
Ausdruck für solche notwendigen Zusammenhänge sind die Naturgesetze. (...) Durch 
Zurückgehen auf ein Nicht-Erscheinendes um die Erscheinungen zu erklären, überschreiten 
der Verstand und alles wissenschaftliche Treiben ihre Befugnis.“ 1, 255f  (>Kraft u. Stoff) 

  „In der Aussenwelt haben wir es mit einem Gewebe von Erscheinungen zu tun. Und wer 
es versucht, sei es durch das Experiment, sei es durch irgendwelche Kombinationen 
verstandesmässiger Art, da draussen im Reiche der Erscheinungen etwas von Materie zu 
finden, so wie man sich Materie vorstellt, der ist auf dem Holzwege. (…) Es ist für uns 
nicht bloss logisch unrichtig, atomistisch zu denken, es ist der Ausdruck eines 
schwachsinnigen Geistes, bloss atomistisch zu denken (…) Materie finden wir nicht in der 
Aussenwelt, wo die Erscheinungen der Sinne sind, Materie finden wir in unserem Inneren. ..
Da brodelt und kocht .. der Stoffwechsel im weitesten Umfange; und die Flamme, die der 
Stoffwechsel schafft, wenn sie ins Bewusstsein heraufschlägt, das ist die einseitige Mystik, 
von der viele glauben, dass es der Geist ist, den man im Inneren finden kann.“   199, 17f

  „Mancherlei wird entdeckt werden“, man wird erkennen, „wie das Materielle 
zusammenhängt mit den Organen des Verstandes, nicht des Geistes, aber des Verstandes.“   
193, 196  (>Leben und Form >Elektrizität, >Geist und Materie)  

  Materie und Bewusstsein: Wir können auf der einen Seite zu klaren Ideen kommen,
indem wir erwachen an dem äußeren physisch-sinnlichen Dasein. Wenn wir aber 
hinuntersteigen in unser Bewusstsein, kommen wir zu traumhaften Ideen, die sich wie 
triebartig in die Welt hineinstellen und aus denen wir nicht wieder herauskommen. 322, 25f 
(>Naturwissenschaft und Soziales) 

(>Erkenntnis als Tat)  

  Materialist zu sein steht uns frei: „Der Mensch kann aus seiner eigenen Freiheit heraus 
auf der Erde sich so entwickeln, dass er nur das Produkt der Materie ist. Die Tiere können 
das nicht; sie kommen nicht so weit, dass sie durch mineralischen Einschluss das Denken 
entwickeln. Dem Tier steht es nicht frei, die materialistische Anschauung zu bewahrheiten. 
Dem Menschen steht es frei ..; er braucht nur aus materialistischer Gesinnung heraus zu 
wollen. Es ist so mit der menschlichen Freiheit beschaffen, dass es sogar dem Menschen 
frei steht, den Materialismus zu verwirklichen für das Menschenreich, das heißt, diesen 
Erdenmenschen so zu gestalten, dass er in der Materie aufgeht. Es ist daher im Grunde 
genommen eine Sache des Beliebens, Materialist zu sein. Wenn man stark genug ist, das 
auch zu verwirklichen, was man dem Menschen vorsagt als materialistische Gesinnung, 
dann wird diese Gesinnung durch die Menschen erst wahr.“ 197, 20f  (>Ahriman und 
Luzifer)

  Materie: „Das sinnenfällige Weltbild ist die Summe sich metamorphosierender 
Wahrnehmungsinhalte ohne eine zugrunde liegende Materie. (...) Denn wenn ich das den 
Raum Erfüllende „Materie“ nenne, so ist das bloss ein Wort für ein Phänomen, dem keine 
höhere Realität als anderen Phänomenen zugeschrieben wird. .. Die Welt dessen, was sich 
uns als Wahrnehmungen darstellt, d.h. Ausgedehntes, Bewegung, Ruhe, Kraft, Licht. 
Wärme, Farbe. Ton, Elektrizität usw., das ist das Objekt aller Wissenschaft. (…) Sie hat 
durch die phänomenale Welt so weit durchzudringen, dass sie Erscheinungen aufsucht, die 
nur von notwendigen Bedingungen anhängig sind. Und der sprachlich-begriffliche 
Ausdruck für solche notwendigen Zusammenhänge sind die Naturgesetze. (...) Durch 
Zurückgehen auf ein Nicht-Erscheinendes um die Erscheinungen zu erklären, überschreiten 
der Verstand und alles wissenschaftliche Treiben ihre Befugnis.“ 1, 255f  (>Kraft u. Stoff) 

  „In der Aussenwelt haben wir es mit einem Gewebe von Erscheinungen zu tun. Und wer 
es versucht, sei es durch das Experiment, sei es durch irgendwelche Kombinationen 
verstandesmässiger Art, da draussen im Reiche der Erscheinungen etwas von Materie zu 
finden, so wie man sich Materie vorstellt, der ist auf dem Holzwege. (…) Es ist für uns 
nicht bloss logisch unrichtig, atomistisch zu denken, es ist der Ausdruck eines 
schwachsinnigen Geistes, bloss atomistisch zu denken (…) Materie finden wir nicht in der 
Aussenwelt, wo die Erscheinungen der Sinne sind, Materie finden wir in unserem Inneren. ..
Da brodelt und kocht .. der Stoffwechsel im weitesten Umfange; und die Flamme, die der 
Stoffwechsel schafft, wenn sie ins Bewusstsein heraufschlägt, das ist die einseitige Mystik, 
von der viele glauben, dass es der Geist ist, den man im Inneren finden kann.“   199, 17f

  „Mancherlei wird entdeckt werden“, man wird erkennen, „wie das Materielle 
zusammenhängt mit den Organen des Verstandes, nicht des Geistes, aber des Verstandes.“   
193, 196  (>Leben und Form >Elektrizität, >Geist und Materie)  

  Materie und Bewusstsein: Wir können auf der einen Seite zu klaren Ideen kommen,
indem wir erwachen an dem äußeren physisch-sinnlichen Dasein. Wenn wir aber 
hinuntersteigen in unser Bewusstsein, kommen wir zu traumhaften Ideen, die sich wie 
triebartig in die Welt hineinstellen und aus denen wir nicht wieder herauskommen. 322, 25f 
(>Naturwissenschaft und Soziales) 



  Materie – Geist: Wenn der Mensch wieder sich selber zum Erkenntnis-Instrument macht, 
weiss er, „nicht hypothetisch, .. sondern wie sinnlich, dass das Stoffliche nur wie eine 
Verdichtung ist des Geistigen, dass das, was wir mit den Sinnen sehen, sich so zu einem 
Geistigen hinter ihm verhält, wie sich Eis zu Wasser verhält.“ Das Geistige ist „die 
Urmutter-Substanz“. Vor dem ersten Entstehen des Physischen war das Geistige da.  
57, 97f

  Für den Okkultisten gibt es nicht etwas Äusseres, bloss Materielles. „Und wie Ihr Antlitz 
der Ausdruck für ein Seelisch-Geistiges ist, so ist das Licht der Sonne der Ausdruck für ein 
seelisch-geistiges Licht.“  103, 90

  „Wir haben um uns herum in dem, was Sinnenwelt ist, eine Erscheinungswelt, und wir 
dürfen nicht den Tastsinn gegenüber der Sinneswelt anders auffassen als so wie die anderen 
Sinne. So wie wir den Regenbogen mit Augen sehen und dahinter nicht eine materielle 
Realität suchen, .. so müssen wir die ganze äussere Welt so hinnehmen (…) Wenn wir die 
Sinneswelt die Welt sinnlicher Phänomene nennen, sinnlicher Erscheinungen, so haben wir, 
wenn wir von unseren Sinnen nach innen gehen, die Welt geistiger Erscheinungen. Denn 
natürlich sind zunächst so, wie sie in uns sind, unsere Gedanken, unsere Vorstellungen keine
Realitäten, sondern es sind geistige Erscheinungen. Und nun kommt eben alles darauf an, 
dass wir nicht glauben, wenn wir von dieser Sinnenwelt noch tiefer in unser Inneres 
hineinsteigen, dass wir da kommen zu dem, was mystische Träumer voraussetzen, zu einer 
besonderen höheren Welt, sondern da kommen wir in die Welt unseres Organismus hinein, 
da kommen wir eben hinein in die Welt materieller Realitäten.“   199, 95ff

  Materielle Kultur muss Seele erhalten: „Die Periode der äusseren materiellen Kultur 
haben wir gehabt, und wir treten jetzt ein in die vierte Periode der 
Menschheitsentwickelung. Den Erdkreis hat der Mensch umspannt mit Industrie und 
Handel; ohne Unterschied von Nation und Rasse wirken Industrie und Handel. Die 
Maschine bereitet dieselben Fabrikate in Japan, Brasilien und Europa. Dieselben 
Eisenbahnen durchqueren den Erdball auf allen Gebieten ohne Unterschied von Rasse, 
Nation und Stand. Die Unterschiede in der Menschheit sind gefallen in unserem 
Kulturkörper. Der Scheck, der hier in Berlin ausgestellt wird, kann eingelöst werden in 
Tokio. …  Das ist die materielle Kultur, die unter diesem Motto den Erdkreis, den Erdball 
umspannt hat. Diese Kultur muss Seele erhalten. Und diese Kulturseele in sie 
hineinzuführen, das ist die Aufgabe der vierten Epoche der Menschheit, das ist die Aufgabe 
der Anthroposophie und unserer Lebensführung. Eine materielle Kultur haben wir, und eine 
geistige Kultur mit denselben Eigenschaften brauchen wir. Stark sind die Menschen da, wo 
sie die moralische Verbindung begründet haben. Der japanische Händler versteht die 
Händler aller anderen Länder. Bis in die Seele hinein müssen sich die Menschen wieder 
verstehen können. Das wird auch sein, wenn diese Errungenschaften auch für die 
Menschenwissenschaft fruchtbar gemacht werden. .. Das ist der grosse Grundgedanke, das 
grosse Ziel, das die grosse Kulturbewegung haben muss, wenn sie etwas anderes sein will 
als ein blosses Spiel für diejenigen, welche nichts anderes zu tun haben, als über mystische 
Gedanken zu grübeln.“  54, 276f 

  Materieller Fortschritt: Der Zivilisierte umkleidet den Trieb der «Liebe» mit allem 
möglichen Raffinement, aber, wer die verschiedenen Schleier hinwegzuheben vermag, der 
entdeckt hinter all dem dasselbe, was im Wilden als Trieb lebt, und er entdeckt hinter dem 

  Materie – Geist: Wenn der Mensch wieder sich selber zum Erkenntnis-Instrument macht, 
weiss er, „nicht hypothetisch, .. sondern wie sinnlich, dass das Stoffliche nur wie eine 
Verdichtung ist des Geistigen, dass das, was wir mit den Sinnen sehen, sich so zu einem 
Geistigen hinter ihm verhält, wie sich Eis zu Wasser verhält.“ Das Geistige ist „die 
Urmutter-Substanz“. Vor dem ersten Entstehen des Physischen war das Geistige da.  
57, 97f

  Für den Okkultisten gibt es nicht etwas Äusseres, bloss Materielles. „Und wie Ihr Antlitz 
der Ausdruck für ein Seelisch-Geistiges ist, so ist das Licht der Sonne der Ausdruck für ein 
seelisch-geistiges Licht.“  103, 90

  „Wir haben um uns herum in dem, was Sinnenwelt ist, eine Erscheinungswelt, und wir 
dürfen nicht den Tastsinn gegenüber der Sinneswelt anders auffassen als so wie die anderen 
Sinne. So wie wir den Regenbogen mit Augen sehen und dahinter nicht eine materielle 
Realität suchen, .. so müssen wir die ganze äussere Welt so hinnehmen (…) Wenn wir die 
Sinneswelt die Welt sinnlicher Phänomene nennen, sinnlicher Erscheinungen, so haben wir, 
wenn wir von unseren Sinnen nach innen gehen, die Welt geistiger Erscheinungen. Denn 
natürlich sind zunächst so, wie sie in uns sind, unsere Gedanken, unsere Vorstellungen keine
Realitäten, sondern es sind geistige Erscheinungen. Und nun kommt eben alles darauf an, 
dass wir nicht glauben, wenn wir von dieser Sinnenwelt noch tiefer in unser Inneres 
hineinsteigen, dass wir da kommen zu dem, was mystische Träumer voraussetzen, zu einer 
besonderen höheren Welt, sondern da kommen wir in die Welt unseres Organismus hinein, 
da kommen wir eben hinein in die Welt materieller Realitäten.“   199, 95ff

  Materielle Kultur muss Seele erhalten: „Die Periode der äusseren materiellen Kultur 
haben wir gehabt, und wir treten jetzt ein in die vierte Periode der 
Menschheitsentwickelung. Den Erdkreis hat der Mensch umspannt mit Industrie und 
Handel; ohne Unterschied von Nation und Rasse wirken Industrie und Handel. Die 
Maschine bereitet dieselben Fabrikate in Japan, Brasilien und Europa. Dieselben 
Eisenbahnen durchqueren den Erdball auf allen Gebieten ohne Unterschied von Rasse, 
Nation und Stand. Die Unterschiede in der Menschheit sind gefallen in unserem 
Kulturkörper. Der Scheck, der hier in Berlin ausgestellt wird, kann eingelöst werden in 
Tokio. …  Das ist die materielle Kultur, die unter diesem Motto den Erdkreis, den Erdball 
umspannt hat. Diese Kultur muss Seele erhalten. Und diese Kulturseele in sie 
hineinzuführen, das ist die Aufgabe der vierten Epoche der Menschheit, das ist die Aufgabe 
der Anthroposophie und unserer Lebensführung. Eine materielle Kultur haben wir, und eine 
geistige Kultur mit denselben Eigenschaften brauchen wir. Stark sind die Menschen da, wo 
sie die moralische Verbindung begründet haben. Der japanische Händler versteht die 
Händler aller anderen Länder. Bis in die Seele hinein müssen sich die Menschen wieder 
verstehen können. Das wird auch sein, wenn diese Errungenschaften auch für die 
Menschenwissenschaft fruchtbar gemacht werden. .. Das ist der grosse Grundgedanke, das 
grosse Ziel, das die grosse Kulturbewegung haben muss, wenn sie etwas anderes sein will 
als ein blosses Spiel für diejenigen, welche nichts anderes zu tun haben, als über mystische 
Gedanken zu grübeln.“  54, 276f 

  Materieller Fortschritt: Der Zivilisierte umkleidet den Trieb der «Liebe» mit allem 
möglichen Raffinement, aber, wer die verschiedenen Schleier hinwegzuheben vermag, der 
entdeckt hinter all dem dasselbe, was im Wilden als Trieb lebt, und er entdeckt hinter dem 



in Fabriken verkörperten «wissenschaftlichen Geist» das gemeine Nahrungsbedürfnis.  
34, 26   (>Mensch, moderner, >Technische Kultur)  

  Der materielle Fortschritt, und was sich dadurch an Impulsen und Leidenschaften ergibt, 
spaltet die Menschheit und führt sie in überwunden geglaubte Kulturepochen zurück. - 
Harmonisches Zusammenleben ergibt sich aus Begriffen, die Zusammenhänge überschauen 
(Christliche Ideen; Geisteswissenschaft). 173b, 209

  „.. mit welch primitiven Mitteln wurden (..) die Pyramiden, die Sphinxe hergestellt! Wie 
nährte sich der Mensch! Und was hat er sich alles an äusseren Kulturmitteln bis heute 
erobert! (…) Einfach für den Magen ist der ganze Apparat in Bewegung gesetzt.“ Der Geist 
ist ein Sklave des materiellen Lebens geworden.  104, 76  (>Sinnliche Genüsse)

  „Oh, die Dämonomagie bedeutet den Fortschritt“ - Elektrizität usw. - „Nicht ums 
Abschaffen handelt es sich (..) aber darum handelt es sich, dass, nachdem auf der einen 
Seite diese Dinge auftreten müssen im Menschheitsfortschritt, auf der anderen Seite 
Gegenkräfte geschaffen werden müssen.“  172, 196  (>Menschheitskarma)

  Mathematik: Die Mathematik gehört zu den „Wahrheiten, die die Menschen als solche 
erkannt haben, ganz unabhängig von der äußeren Erfahrung.“ Das „kann jeder begreifen 
und erleben, und es ist richtig, selbst wenn eine Million Menschen dem widersprächen. 
Warum ist das so der Fall? Weil in Bezug auf solche Wahrheiten, wie die mathematischen es
sind, die meisten Menschen es dazu gebracht haben, ihre Vorliebe und Abneigung, ihre 
Sympathie und Antipathie, kurz, das Persönliche auszuschalten und nur die Sache für sich 
sprechen zu lassen. Man hat die Ausschaltung von allem Persönlichen in Bezug auf das 
Denken und auf das Vorstellungsvermögen immer die Läuterung der menschlichen Seele 
genannt, und man betrachtete diese Läuterung als die erste Stufe auf dem Wege der 
Einweihung oder Initiation.“  57, 60f 

  „Die mathematischen Wahrheiten haben wir daher, dass wir uns selbst mathematisch in der
Welt verhalten. Wir gehen, stehen und so weiter, wir beschreiben da Linien. Durch dieses 
Willensverhältnis zur Aussenwelt bekommen wir eigentlich die innere Anschauung von der 
Mathematik.“   194, 77   (>Intellekt und Objektivität)

  „Die heutige Naturwissenschaft sucht Exaktheit und fühlt sich besonders befriedigt, wenn 
sie diese suchen kann durch die Anwendung der Mathematik auf die Naturvorgänge. .. Das 
ist aus dem Grunde der Fall, weil die Wahrnehmungen, die uns die äussere Natur durch die 
Sinne für die Beobachtung und das Experiment gibt, schlechterdings ausser uns sind. Wir 
durchdringen sie mit etwas, was wir ganz allein in unserem innersten Menschenwesen 
ausbilden, wir durchdringen sie mit den mathematischen Erkenntnissen.“ Mathematik wird 
„im Innern in unmittelbarer Gewissheit erlebt .. Das Mathematische wird innerlich 
angeschaut und gefunden, und das, was wir intim innerlich finden, verbinden wir mit dem 
äusserlich Angeschauten. Dadurch fühlen wir uns befriedigt. … Man braucht aber eine 
innerliche Anschauung, so exakt, wie die mathematische Anschauung ist, wenn man in die 
höheren Wirkungsweisen der Außenwelt eindringen will. … Für das Anorganische hat man 
die Mathematik, die Geometrie; für das Organische, für das Lebendige hat man zunächst 
noch nichts … Durch lebendiges Denken gelangt man dazu: nicht mit gewöhnlicher Zahlen-
und Figurenmathematik, sondern mit einer höheren Mathesis, mit einer Anschauung, die 

in Fabriken verkörperten «wissenschaftlichen Geist» das gemeine Nahrungsbedürfnis.  
34, 26   (>Mensch, moderner, >Technische Kultur)  

  Der materielle Fortschritt, und was sich dadurch an Impulsen und Leidenschaften ergibt, 
spaltet die Menschheit und führt sie in überwunden geglaubte Kulturepochen zurück. - 
Harmonisches Zusammenleben ergibt sich aus Begriffen, die Zusammenhänge überschauen 
(Christliche Ideen; Geisteswissenschaft). 173b, 209

  „.. mit welch primitiven Mitteln wurden (..) die Pyramiden, die Sphinxe hergestellt! Wie 
nährte sich der Mensch! Und was hat er sich alles an äusseren Kulturmitteln bis heute 
erobert! (…) Einfach für den Magen ist der ganze Apparat in Bewegung gesetzt.“ Der Geist 
ist ein Sklave des materiellen Lebens geworden.  104, 76  (>Sinnliche Genüsse)

  „Oh, die Dämonomagie bedeutet den Fortschritt“ - Elektrizität usw. - „Nicht ums 
Abschaffen handelt es sich (..) aber darum handelt es sich, dass, nachdem auf der einen 
Seite diese Dinge auftreten müssen im Menschheitsfortschritt, auf der anderen Seite 
Gegenkräfte geschaffen werden müssen.“  172, 196  (>Menschheitskarma)

  Mathematik: Die Mathematik gehört zu den „Wahrheiten, die die Menschen als solche 
erkannt haben, ganz unabhängig von der äußeren Erfahrung.“ Das „kann jeder begreifen 
und erleben, und es ist richtig, selbst wenn eine Million Menschen dem widersprächen. 
Warum ist das so der Fall? Weil in Bezug auf solche Wahrheiten, wie die mathematischen es
sind, die meisten Menschen es dazu gebracht haben, ihre Vorliebe und Abneigung, ihre 
Sympathie und Antipathie, kurz, das Persönliche auszuschalten und nur die Sache für sich 
sprechen zu lassen. Man hat die Ausschaltung von allem Persönlichen in Bezug auf das 
Denken und auf das Vorstellungsvermögen immer die Läuterung der menschlichen Seele 
genannt, und man betrachtete diese Läuterung als die erste Stufe auf dem Wege der 
Einweihung oder Initiation.“  57, 60f 

  „Die mathematischen Wahrheiten haben wir daher, dass wir uns selbst mathematisch in der
Welt verhalten. Wir gehen, stehen und so weiter, wir beschreiben da Linien. Durch dieses 
Willensverhältnis zur Aussenwelt bekommen wir eigentlich die innere Anschauung von der 
Mathematik.“   194, 77   (>Intellekt und Objektivität)

  „Die heutige Naturwissenschaft sucht Exaktheit und fühlt sich besonders befriedigt, wenn 
sie diese suchen kann durch die Anwendung der Mathematik auf die Naturvorgänge. .. Das 
ist aus dem Grunde der Fall, weil die Wahrnehmungen, die uns die äussere Natur durch die 
Sinne für die Beobachtung und das Experiment gibt, schlechterdings ausser uns sind. Wir 
durchdringen sie mit etwas, was wir ganz allein in unserem innersten Menschenwesen 
ausbilden, wir durchdringen sie mit den mathematischen Erkenntnissen.“ Mathematik wird 
„im Innern in unmittelbarer Gewissheit erlebt .. Das Mathematische wird innerlich 
angeschaut und gefunden, und das, was wir intim innerlich finden, verbinden wir mit dem 
äusserlich Angeschauten. Dadurch fühlen wir uns befriedigt. … Man braucht aber eine 
innerliche Anschauung, so exakt, wie die mathematische Anschauung ist, wenn man in die 
höheren Wirkungsweisen der Außenwelt eindringen will. … Für das Anorganische hat man 
die Mathematik, die Geometrie; für das Organische, für das Lebendige hat man zunächst 
noch nichts … Durch lebendiges Denken gelangt man dazu: nicht mit gewöhnlicher Zahlen-
und Figurenmathematik, sondern mit einer höheren Mathesis, mit einer Anschauung, die 



qualitativ ist, die gestaltend wirkt, die - wenn ich auch dadurch für viele etwas Horribles 
aussprechen muss, so muss ich es doch sagen - ins Künstlerische herauf greift.
Indem wir mit einer solchen Mathematik eindringen in die Welten, in die wir sonst nicht 
eindringen können, erweitern wir naturwissenschaftliche Gesinnung ins biologische Gebiet 
herauf. Und man kann sich überzeugt halten, dass einstmals die Epoche kommen wird, wo 
man sagen wird: ältere Zeiten haben mit Recht betont, aus der unorganischen Natur ist 
soviel Wissenschaft zu gewinnen, als man ihr mit der Mathematik im weitesten Sinne 
beikommen kann, insofern die Mathematik eine quantitative ist; aus den Lebensvorgängen 
kann soviel Wissenschaft gewonnen werden, als man fähig ist, in sie einzudringen mit einer 
innerlich lebendigen Gedankengestaltung, mit einem exakten Hellsehen. Man glaubt gar 
nicht, wie nahe in Wirklichkeit diese moderne Art des Hellsehens gerade dem 
mathematischen Anschauen steht.“ Man wird einst „gerade aus diesem Gebiet moderner 
Naturerkenntnis heraus die hier gemeinte Geisteswissenschaft gerechtfertigt finden. Denn 
sie will nicht in irgendeine Opposition treten zu den bedeutsamen, grossartigen Ergebnissen 
der Naturwissenschaft. … Erst dann erkennen wir etwas von dem, womit wir selber 
verwandt sind als dem Ewigen dieser Welt, wenn wir über die äussere Physiognomie, die 
uns die Naturerscheinungen geben, über diese Mimik und Gebärden, hineindringen in das 
Seelische der Welt.“ Die Geisteswissenschaft „möchte sein die Seele, der Geist dieser 
Naturwissenschaft.“  83, 46ff 

  „.. das mathematische Denken bereitet Klippen. Es hat als solches unmittelbar mit der 
Wirklichkeit nichts zu tun. Es ruht auf Voraussetzungen, die rein ideal sind.“ Die Gesetze 
des Kreises „wären auch richtig, wenn es in der Wirklichkeit  nirgends einen Kreis gäbe. 
Jedenfalls sind die Gründe, warum wir diese Gesetze für richtig halten, ganz anders als 
diejenigen, aus denen wir die Richtigkeit irgendeines wirklichen Vorganges behaupten. Die 
Mathematik ist gewissermassen ein grosses Gedicht. (…) Der Mathematiker ist daran 
gewöhnt, nur sich, nur seine Denknotwendigkeiten zu fragen, wenn er Entscheidungen trifft.
Und er ist ebenso daran gewöhnt, seine Wahrheiten in der Wirklichkeit unbedingt gültig zu 
finden. Mit solchen Gefühlen betritt er im Grunde jede Sphäre, in die ihn das Leben führt.“  
30, 433ff   (>Denken aus dem Ich, >Wirklichkeit) 

  Mathematik und Beobachtung: „Wir sehen den mathematischen Geist heraufkommen, 
selbst die Atome durchdringend mit Mathematik. Der mathematische Geist ist die eine Seite
der modernen Wissenschaftlichkeit. Und die andere Seite, der andere Flügel dieses Wesens, 
das ich symbolisch angedeutet habe, das ist dasjenige, was wir die Beobachtung der 
Aussenwelt, die äussere Beobachtung auch des Menschen selbst, nennen können. Diese 
treue Beobachtung der Aussenwelt, der Orientale kannte sie nicht. (…) Alles dasjenige, was
zahlenmässig in den Büchern der modernen Industrie, der modernen Praxis überhaupt steht, 
das ist doch Abbild dieses Geistes, der zur Technik geworden ist aus der Mathematik 
heraus.
Wenig noch hat sich dagegen das andere, das erst in den ersten Ansätzen vorhanden ist, die 
Beobachtung, die im Grunde genommen heute erst gross ist auf naturwissenschaftlichem 
Gebiet, in das Menschenwesen selber hineintragen können. Es zeigt ja der Umstand, dass 
man nicht in der Lage war, mit dem Erkennen bis an den Menschen heranzudringen, dass 
man nicht die Kraft in sich hat entwickeln können, um dem Menschen so 
gegenüberzutreten, dass man Verständnis hat für das Innerste des Menschenwesens.“  366, 
391ff

qualitativ ist, die gestaltend wirkt, die - wenn ich auch dadurch für viele etwas Horribles 
aussprechen muss, so muss ich es doch sagen - ins Künstlerische herauf greift.
Indem wir mit einer solchen Mathematik eindringen in die Welten, in die wir sonst nicht 
eindringen können, erweitern wir naturwissenschaftliche Gesinnung ins biologische Gebiet 
herauf. Und man kann sich überzeugt halten, dass einstmals die Epoche kommen wird, wo 
man sagen wird: ältere Zeiten haben mit Recht betont, aus der unorganischen Natur ist 
soviel Wissenschaft zu gewinnen, als man ihr mit der Mathematik im weitesten Sinne 
beikommen kann, insofern die Mathematik eine quantitative ist; aus den Lebensvorgängen 
kann soviel Wissenschaft gewonnen werden, als man fähig ist, in sie einzudringen mit einer 
innerlich lebendigen Gedankengestaltung, mit einem exakten Hellsehen. Man glaubt gar 
nicht, wie nahe in Wirklichkeit diese moderne Art des Hellsehens gerade dem 
mathematischen Anschauen steht.“ Man wird einst „gerade aus diesem Gebiet moderner 
Naturerkenntnis heraus die hier gemeinte Geisteswissenschaft gerechtfertigt finden. Denn 
sie will nicht in irgendeine Opposition treten zu den bedeutsamen, grossartigen Ergebnissen 
der Naturwissenschaft. … Erst dann erkennen wir etwas von dem, womit wir selber 
verwandt sind als dem Ewigen dieser Welt, wenn wir über die äussere Physiognomie, die 
uns die Naturerscheinungen geben, über diese Mimik und Gebärden, hineindringen in das 
Seelische der Welt.“ Die Geisteswissenschaft „möchte sein die Seele, der Geist dieser 
Naturwissenschaft.“  83, 46ff 

  „.. das mathematische Denken bereitet Klippen. Es hat als solches unmittelbar mit der 
Wirklichkeit nichts zu tun. Es ruht auf Voraussetzungen, die rein ideal sind.“ Die Gesetze 
des Kreises „wären auch richtig, wenn es in der Wirklichkeit  nirgends einen Kreis gäbe. 
Jedenfalls sind die Gründe, warum wir diese Gesetze für richtig halten, ganz anders als 
diejenigen, aus denen wir die Richtigkeit irgendeines wirklichen Vorganges behaupten. Die 
Mathematik ist gewissermassen ein grosses Gedicht. (…) Der Mathematiker ist daran 
gewöhnt, nur sich, nur seine Denknotwendigkeiten zu fragen, wenn er Entscheidungen trifft.
Und er ist ebenso daran gewöhnt, seine Wahrheiten in der Wirklichkeit unbedingt gültig zu 
finden. Mit solchen Gefühlen betritt er im Grunde jede Sphäre, in die ihn das Leben führt.“  
30, 433ff   (>Denken aus dem Ich, >Wirklichkeit) 

  Mathematik und Beobachtung: „Wir sehen den mathematischen Geist heraufkommen, 
selbst die Atome durchdringend mit Mathematik. Der mathematische Geist ist die eine Seite
der modernen Wissenschaftlichkeit. Und die andere Seite, der andere Flügel dieses Wesens, 
das ich symbolisch angedeutet habe, das ist dasjenige, was wir die Beobachtung der 
Aussenwelt, die äussere Beobachtung auch des Menschen selbst, nennen können. Diese 
treue Beobachtung der Aussenwelt, der Orientale kannte sie nicht. (…) Alles dasjenige, was
zahlenmässig in den Büchern der modernen Industrie, der modernen Praxis überhaupt steht, 
das ist doch Abbild dieses Geistes, der zur Technik geworden ist aus der Mathematik 
heraus.
Wenig noch hat sich dagegen das andere, das erst in den ersten Ansätzen vorhanden ist, die 
Beobachtung, die im Grunde genommen heute erst gross ist auf naturwissenschaftlichem 
Gebiet, in das Menschenwesen selber hineintragen können. Es zeigt ja der Umstand, dass 
man nicht in der Lage war, mit dem Erkennen bis an den Menschen heranzudringen, dass 
man nicht die Kraft in sich hat entwickeln können, um dem Menschen so 
gegenüberzutreten, dass man Verständnis hat für das Innerste des Menschenwesens.“  366, 
391ff



  Mathematik als Offenbarung: „Diese Entwicklung der europäischen Wissenschaft ohne 
Weltanschauung, sie ist im Grunde genommen ausserordentlich interessant. Sie stellt sich so
dar, dass man sieht: Als letztes Produkt desjenigen, was im Grunde genommen vom alten 
Orient herüberkommt, auf dem Umweg durch die Araber, auf anderen Umwegen, was dann 
als etwas Sicheres, als etwas Autoritatives noch bleibt, was auch orientalischen Ursprung 
hat, so, wie die Bekenntnisse, die auf Offenbarung fussen, was aber nicht in seinem 
Offenbarungscharakter anerkannt wird, sondern dem Wissenschafts-Charakter fortdauernd 
zugeschrieben wurde .. das ist der Inhalt alles Mathematischen. Gerade so, wie sein 
Bekenntnis, so hat der europäische Mensch seine Mathematik und das mit ihr verwandte 
mechanische Denken, das sich dann im Materialismus der Wissenschaft ausgelebt hat, 
allerdings sehr gesiebt, aus dem Orient herüber bekommen. Und in Europa wirkt dasjenige, 
was sozusagen letztes Produkt alter orientalischer Weltanschauung ist, was aus dem 
Menschen allein herausquellen kann, denn die Mathematik lässt sich nicht äusserlich 
erfahren, die muss aus dem Menschen herausquellen, ebenso wie die alte orientalische 
Weltanschauung.“  336, 391f  (>Meditation wie Mathematik)

  Mathematik, Philosophie, Geisteswissenschaft: „Die reine Mathematik kann im 
Gegensatz zu dem Erfahrungswissen als eine Erkenntnis des Wesens ihrer Objekte gelten. 
Daher kann sie der Philosophie mit Recht als Vorbild dienen. Die letztere muss nur die 
Einseitigkeit des mathematischen Urteiles überwinden. Diese Einseitigkeit liegt in dem 
abstrakten Charakter der mathematischen Wahrheiten. Sie sind bloss formal. Sie bauen sich 
auf blossen Verhältnisbegriffen auf. Sind wir imstande, Gebilde selbst zu erzeugen, die 
einen realen Inhalt haben, dann erhalten wir eine Wissenschaft nicht bloss von Formen, wie 
die Mathematik eine ist, sondern von Wesenheiten, wie es die Philosophie sein soll. Das 
oberste Gebilde dieser Art ist das „Ich“. Dies kann nicht durch Erfahrung gefunden, sondern
nur durch freie Intuition erzeugt werden. Wer diese Intuition zu erzeugen vermag, der merkt
alsbald, dass er damit nicht einen Akt seines einzelnen, zufälligen Bewusstseins vollzogen 
hat, sondern einen kosmischen Prozess: er hat den Gegensatz von Subjekt und Objekt 
überwunden; er hat die inhaltliche Welt in sich, aber auch sich in der Welt gefunden. Von da
ab betrachtet er nicht mehr die Dinge wie ein Aussenstehender, sondern wie einer, der 
innerhalb derselben steht. In diesem Augenblick ist er Philosoph geworden.“  30, 527    
(>Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft)

  Es gibt drei Stufen des Erkennens; Empirie, Mathematik und Geisteswissenschaft. „Die 
erste Stufe wäre das gewohnheitsmässige Hinnehmen der realen Aussenwelt. Die zweite 
Stufe wäre das mathematische Durchdringen dieser Aussenwelt, nachdem wir zuerst die 
reine Mathematik ausgebildet haben. Das dritte wäre ein Erleben des Geistes, eben auch 
innerlich (..) intim wie das mathematische Erleben, aber mit dem Charakter der geistigen 
Wirklichkeit.“  324, 25f  (>Denken, reines >Urteil, Kategorien)

  „Von einer mathematischen Wahrheit kann man im Augenblick überzeugt sein, aber sie hat
deshalb auch kein Leben. Das Anthroposophische ist Leben, daher ist auch die 
Überzeugung nicht in einem Augenblick abgeschlossen, das heisst, sie lebt, sie vergrössert 
sich fortwährend.“   257, 40   (>Ich in der Gesetzmässigkeit, >Beweise ..)

  Die mathematische Wahrheit ist Vorläufer der Geistselbst-Kultur.  103, 174

  Maya >Naturmaya, >Seelenmaya

  Mathematik als Offenbarung: „Diese Entwicklung der europäischen Wissenschaft ohne 
Weltanschauung, sie ist im Grunde genommen ausserordentlich interessant. Sie stellt sich so
dar, dass man sieht: Als letztes Produkt desjenigen, was im Grunde genommen vom alten 
Orient herüberkommt, auf dem Umweg durch die Araber, auf anderen Umwegen, was dann 
als etwas Sicheres, als etwas Autoritatives noch bleibt, was auch orientalischen Ursprung 
hat, so, wie die Bekenntnisse, die auf Offenbarung fussen, was aber nicht in seinem 
Offenbarungscharakter anerkannt wird, sondern dem Wissenschafts-Charakter fortdauernd 
zugeschrieben wurde .. das ist der Inhalt alles Mathematischen. Gerade so, wie sein 
Bekenntnis, so hat der europäische Mensch seine Mathematik und das mit ihr verwandte 
mechanische Denken, das sich dann im Materialismus der Wissenschaft ausgelebt hat, 
allerdings sehr gesiebt, aus dem Orient herüber bekommen. Und in Europa wirkt dasjenige, 
was sozusagen letztes Produkt alter orientalischer Weltanschauung ist, was aus dem 
Menschen allein herausquellen kann, denn die Mathematik lässt sich nicht äusserlich 
erfahren, die muss aus dem Menschen herausquellen, ebenso wie die alte orientalische 
Weltanschauung.“  336, 391f  (>Meditation wie Mathematik)

  Mathematik, Philosophie, Geisteswissenschaft: „Die reine Mathematik kann im 
Gegensatz zu dem Erfahrungswissen als eine Erkenntnis des Wesens ihrer Objekte gelten. 
Daher kann sie der Philosophie mit Recht als Vorbild dienen. Die letztere muss nur die 
Einseitigkeit des mathematischen Urteiles überwinden. Diese Einseitigkeit liegt in dem 
abstrakten Charakter der mathematischen Wahrheiten. Sie sind bloss formal. Sie bauen sich 
auf blossen Verhältnisbegriffen auf. Sind wir imstande, Gebilde selbst zu erzeugen, die 
einen realen Inhalt haben, dann erhalten wir eine Wissenschaft nicht bloss von Formen, wie 
die Mathematik eine ist, sondern von Wesenheiten, wie es die Philosophie sein soll. Das 
oberste Gebilde dieser Art ist das „Ich“. Dies kann nicht durch Erfahrung gefunden, sondern
nur durch freie Intuition erzeugt werden. Wer diese Intuition zu erzeugen vermag, der merkt
alsbald, dass er damit nicht einen Akt seines einzelnen, zufälligen Bewusstseins vollzogen 
hat, sondern einen kosmischen Prozess: er hat den Gegensatz von Subjekt und Objekt 
überwunden; er hat die inhaltliche Welt in sich, aber auch sich in der Welt gefunden. Von da
ab betrachtet er nicht mehr die Dinge wie ein Aussenstehender, sondern wie einer, der 
innerhalb derselben steht. In diesem Augenblick ist er Philosoph geworden.“  30, 527    
(>Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft)

  Es gibt drei Stufen des Erkennens; Empirie, Mathematik und Geisteswissenschaft. „Die 
erste Stufe wäre das gewohnheitsmässige Hinnehmen der realen Aussenwelt. Die zweite 
Stufe wäre das mathematische Durchdringen dieser Aussenwelt, nachdem wir zuerst die 
reine Mathematik ausgebildet haben. Das dritte wäre ein Erleben des Geistes, eben auch 
innerlich (..) intim wie das mathematische Erleben, aber mit dem Charakter der geistigen 
Wirklichkeit.“  324, 25f  (>Denken, reines >Urteil, Kategorien)

  „Von einer mathematischen Wahrheit kann man im Augenblick überzeugt sein, aber sie hat
deshalb auch kein Leben. Das Anthroposophische ist Leben, daher ist auch die 
Überzeugung nicht in einem Augenblick abgeschlossen, das heisst, sie lebt, sie vergrössert 
sich fortwährend.“   257, 40   (>Ich in der Gesetzmässigkeit, >Beweise ..)

  Die mathematische Wahrheit ist Vorläufer der Geistselbst-Kultur.  103, 174

  Maya >Naturmaya, >Seelenmaya



  Meditation wie Mathematik: „Es glauben heute noch die wenigsten Menschen, dass man
dadurch, dass man meditativ sich in gewisse Vorstellungen vertieft, dass man sich nicht 
hingibt, wie sonst im äusseren Leben es der Fall ist, dem gewöhnlichen Verlauf der 
Vorstellungen, sondern dass man Vorstellungen, die man sich erst gebildet hat, oder von 
einem Lehrer überliefern lässt, hat, sich in sie versenkt, [dass man] lernt, mit einem 
erhöhten kraftvollen Leben in solchen Vorstellungen jahrelang drinnenzustehen durch 
strenge, innerlich geregelte Übungen, Übungen, die so geregelt sind wie die Gesetze des 
Rechnens, der Mathematik, der Geometrie — es glauben die wenigsten Menschen, dass das 
auf dem Wege streng wissenschaftlicher Methode erreicht werden kann, ebenso streng 
wissenschaftlich, wie die Arbeit im chemischen Laboratorium ist. Aber es ist möglich, dass 
wir dadurch das Erinnerungsvermögen des Menschen weiter ausbilden; so ausbilden, dass 
uns nun nicht nur unser gegenwärtiges Seelenleben erscheint, .. sondern dass uns unser 
ganzer Mensch, wie er mit seinem physischen Leibe dasteht in der Welt, .. das Ergebnis ist 
von Ereignissen, die seiner Empfängnis vorangegangen sind, aber nicht im bloss 
Menschlichen, sondern innerhalb des ganzen Kosmos. .. Man lernt die Wirklichkeit des 
geistigen Lebens kennen. Man lernt dasjenige kennen, was heute noch der Mensch als 
Ewiges in sich trägt, wovon ausstrahlt sein erkennendes, sein Gemeinschaftsleben, sein 
soziales Leben .. .“  336, 401  (>Geisteswissenschaft zwischen Okkultismus und Mystik)

  Medizin: „Würde nicht so eine phantastische Ablehnung alles Geisteswissenschaftlichen 
gerade auf medizinischem Gebiete herrschen, und würde die Medizin nicht danach streben, 
monopolisiert zu werden als eine Macht von den entsprechenden Behörden und 
Regierungen, so würde zum Heile der Menschheit aus der Geisteswissenschaft heraus 
gerade auf medizinischem Gebiete Ungeheures geleistet werden können.“  168, 164  
(>Technische Entwicklung in Zukunft, >Gesundheitswesen, Finanzierung) 

  Mehrwert: Die sozialistische Überzeugung ist: Die Arbeiter werden minimal bezahlt, das 
andere fliesst als Mehrwert dem Unternehmertum zu. Also: Die Produktionsmittel müssen 
Gemeingut werden. 185, 54  (>Gemeinwirtschaft)

  Für sich selber arbeitet der Arbeiter z.B. 5-6 Stunden, tatsächlich aber länger. Da arbeitet 
er dann für den Unternehmer. Da wird der Mehrwert erzeugt.  185A, 121

  „Es kann sich gar nicht darum handeln, dass der Mehrwert der Handarbeit zufliesst, 
sondern nur darum, dass der Mehrwert in einem Sinne, mit dem der Handwerker 
einverstanden sein kann, verwendet werde.“ 189, 89  (>Rente)

  Geistesleben und Staat müssen durch den Mehrwert finanziert werden.  189, 111

  Aller erwirtschaftete Mehrwert sollte zunächst nur in die Verbesserung der 
Produktionsmittel fließen und nicht in die Produktionsmittel als solche. Denkbar ist aber 
auch, dass ein Teil dieses Mehrwertes in das Erziehungswesen fließen würde, zum Beispiel 
in die Finanzierung des Unterrichtes. Aber: Alle finanziellen Verhältnisse sollten offen 
daliegen, das heißt, man sollte nicht von solchem Blödsinn reden wie von der 
Unentgeltlichkeit des Unterrichtes. Jeder sollte wissen, dass Unterricht etwas kostet. Und er 
müsste wissen, wieviel er zum Beispiel für den Unterricht seiner Kinder auszugeben hat und
dann schließlich auch ausgibt. Diese offene Darlegung der Finanzströme ist eine Frage des 

  Meditation wie Mathematik: „Es glauben heute noch die wenigsten Menschen, dass man
dadurch, dass man meditativ sich in gewisse Vorstellungen vertieft, dass man sich nicht 
hingibt, wie sonst im äusseren Leben es der Fall ist, dem gewöhnlichen Verlauf der 
Vorstellungen, sondern dass man Vorstellungen, die man sich erst gebildet hat, oder von 
einem Lehrer überliefern lässt, hat, sich in sie versenkt, [dass man] lernt, mit einem 
erhöhten kraftvollen Leben in solchen Vorstellungen jahrelang drinnenzustehen durch 
strenge, innerlich geregelte Übungen, Übungen, die so geregelt sind wie die Gesetze des 
Rechnens, der Mathematik, der Geometrie — es glauben die wenigsten Menschen, dass das 
auf dem Wege streng wissenschaftlicher Methode erreicht werden kann, ebenso streng 
wissenschaftlich, wie die Arbeit im chemischen Laboratorium ist. Aber es ist möglich, dass 
wir dadurch das Erinnerungsvermögen des Menschen weiter ausbilden; so ausbilden, dass 
uns nun nicht nur unser gegenwärtiges Seelenleben erscheint, .. sondern dass uns unser 
ganzer Mensch, wie er mit seinem physischen Leibe dasteht in der Welt, .. das Ergebnis ist 
von Ereignissen, die seiner Empfängnis vorangegangen sind, aber nicht im bloss 
Menschlichen, sondern innerhalb des ganzen Kosmos. .. Man lernt die Wirklichkeit des 
geistigen Lebens kennen. Man lernt dasjenige kennen, was heute noch der Mensch als 
Ewiges in sich trägt, wovon ausstrahlt sein erkennendes, sein Gemeinschaftsleben, sein 
soziales Leben .. .“  336, 401  (>Geisteswissenschaft zwischen Okkultismus und Mystik)

  Medizin: „Würde nicht so eine phantastische Ablehnung alles Geisteswissenschaftlichen 
gerade auf medizinischem Gebiete herrschen, und würde die Medizin nicht danach streben, 
monopolisiert zu werden als eine Macht von den entsprechenden Behörden und 
Regierungen, so würde zum Heile der Menschheit aus der Geisteswissenschaft heraus 
gerade auf medizinischem Gebiete Ungeheures geleistet werden können.“  168, 164  
(>Technische Entwicklung in Zukunft, >Gesundheitswesen, Finanzierung) 

  Mehrwert: Die sozialistische Überzeugung ist: Die Arbeiter werden minimal bezahlt, das 
andere fliesst als Mehrwert dem Unternehmertum zu. Also: Die Produktionsmittel müssen 
Gemeingut werden. 185, 54  (>Gemeinwirtschaft)

  Für sich selber arbeitet der Arbeiter z.B. 5-6 Stunden, tatsächlich aber länger. Da arbeitet 
er dann für den Unternehmer. Da wird der Mehrwert erzeugt.  185A, 121

  „Es kann sich gar nicht darum handeln, dass der Mehrwert der Handarbeit zufliesst, 
sondern nur darum, dass der Mehrwert in einem Sinne, mit dem der Handwerker 
einverstanden sein kann, verwendet werde.“ 189, 89  (>Rente)

  Geistesleben und Staat müssen durch den Mehrwert finanziert werden.  189, 111

  Aller erwirtschaftete Mehrwert sollte zunächst nur in die Verbesserung der 
Produktionsmittel fließen und nicht in die Produktionsmittel als solche. Denkbar ist aber 
auch, dass ein Teil dieses Mehrwertes in das Erziehungswesen fließen würde, zum Beispiel 
in die Finanzierung des Unterrichtes. Aber: Alle finanziellen Verhältnisse sollten offen 
daliegen, das heißt, man sollte nicht von solchem Blödsinn reden wie von der 
Unentgeltlichkeit des Unterrichtes. Jeder sollte wissen, dass Unterricht etwas kostet. Und er 
müsste wissen, wieviel er zum Beispiel für den Unterricht seiner Kinder auszugeben hat und
dann schließlich auch ausgibt. Diese offene Darlegung der Finanzströme ist eine Frage des 



Rechtslebens. Und sonst, wenn das nicht geschieht, ist der Rechtsboden eine bloße 
Lügenfabrik. Es muss eben jeder in der Lage sein, die Abgaben, die er zu leisten hat, zu
kennen. Und dann kann zum Beispiel der Kinderlose herangezogen werden, zur 
Verbilligung des Unterrichtes beizutragen oder zu etwas anderem zu wirken.  331A, 67

  „Nichts anderes empfand der Proletarier von diesem Geistesleben, als dass er den 
Mehrwert dafür produzieren muss, und dass von diesem Mehrwert ein Geistesleben erzeugt 
wird, das zwischen sich und seinen innersten Seelenbedürfnissen eine tiefe Kluft aufrichtet. 
Daher fanden Karl Marx und seine Nachfolger so viel Verständnis in den Seelen der 
Proletarier, weil die aus ihrem tiefsten Empfinden heraus .. erlebt haben, was eigentlich der 
Mehrwert bedeutet, der von ihrer Arbeit abgezogen wird und fliesst in Kanäle, die durchaus 
nicht zu ihren eigenen Lebensgewohnheiten führen.“  336, 203

   „Und die verschiedenen sozialistischen Regierungen haben ja nicht gerade erwiesen, .. 
dass sie besonders Bekämpfer des Mehrwertes in der Form der Steuerleistung geworden 
sind.“  338, 133  (>Steuer)

  Meinungen: „Warum reden denn die Menschen doch von verschiedenen Meinungen? 
Weil sich zwischen die Wahrheit und zwischen dasjenige, was der Mensch vernimmt in 
seinem Inneren, sein Emotionelles schiebt, sein egoistisches Vorurteil schiebt und ihm die 
Sache verzerrt, karikiert.“  188, 232f  (>Wahrheit, >Bewusstseinsseele und Geistselbst)

  Man muss aufhören, über Meinungen zu streiten, weil jeder seine Meinung haben muss. 
„Es kann einen höchstens interessieren, wie einer zu seiner Meinung kommt: ob das nun 
besonders geistreich oder töricht ist..“  337b, 62f  

  Man kann den Christus finden, wenn man weiss: „Ich bin als ein vorurteilsvoller Mensch 
geboren und muss mir die Gedanken-Vorurteilslosigkeit im Leben erst erwerben … 
dadurch, dass ich nicht nur Interesse entwickele für dasjenige, was ich selber denke, was ich
selber für richtig halte, sondern dass ich selbstloses Interesse entwickele für alles, was 
Menschen meinen und was an mich herantritt, und wenn ich es noch so sehr für Irrtum 
halte.“  193, 60 (>Christus, Gedankenweg)

  Meinung, öffentliche, durch Assoziationen: In den Assoziationen werden „Menschen 
sein, die aus der ganzen Wärme des menschlichen Empfindens und Erlebens heraus werden 
Urteile fällen können. … es werden nicht Paragraphen leben, sondern es wird sich das 
ergeben, was die in den Assoziationen mit Recht Geltung habenden Menschen miteinander 
verhandeln; es wird sich das ergeben, was jetzt in Karikatur vorhanden ist als sogenannte 
öffentliche Meinung. .. Ja, da wird tatsächlich wiederum etwas gegeben werden auf die 
Lebenserfahrung in einem Menschen, die als berechtigtes Urteilen die Dinge festsetzen 
kann.“ Da wird „..einfach der Künstler wirklich auch materiell für sein Kunstwerk das 
erringen können aus diesem öffentlichen Urteilen heraus, was aber aus den Assoziationen 
heraus zur Geltung kommen wird.“ Er wird im Sinne der wirtschaftlichen Urzelle für sein 
Kunstwerk entschädigt werden können. 337b, 102f (>Urteilsfähigkeit, >Presse, 
>Dorfgemeinde, Meinungsgewebe, Individualität, >Demokratie im Kapitalismus, 
>Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

  Mensch: Den Menschen im allgemeinen, abstrakt, wie bei Wilson, gibt es nicht. Für den 

Rechtslebens. Und sonst, wenn das nicht geschieht, ist der Rechtsboden eine bloße 
Lügenfabrik. Es muss eben jeder in der Lage sein, die Abgaben, die er zu leisten hat, zu
kennen. Und dann kann zum Beispiel der Kinderlose herangezogen werden, zur 
Verbilligung des Unterrichtes beizutragen oder zu etwas anderem zu wirken.  331A, 67

  „Nichts anderes empfand der Proletarier von diesem Geistesleben, als dass er den 
Mehrwert dafür produzieren muss, und dass von diesem Mehrwert ein Geistesleben erzeugt 
wird, das zwischen sich und seinen innersten Seelenbedürfnissen eine tiefe Kluft aufrichtet. 
Daher fanden Karl Marx und seine Nachfolger so viel Verständnis in den Seelen der 
Proletarier, weil die aus ihrem tiefsten Empfinden heraus .. erlebt haben, was eigentlich der 
Mehrwert bedeutet, der von ihrer Arbeit abgezogen wird und fliesst in Kanäle, die durchaus 
nicht zu ihren eigenen Lebensgewohnheiten führen.“  336, 203

   „Und die verschiedenen sozialistischen Regierungen haben ja nicht gerade erwiesen, .. 
dass sie besonders Bekämpfer des Mehrwertes in der Form der Steuerleistung geworden 
sind.“  338, 133  (>Steuer)

  Meinungen: „Warum reden denn die Menschen doch von verschiedenen Meinungen? 
Weil sich zwischen die Wahrheit und zwischen dasjenige, was der Mensch vernimmt in 
seinem Inneren, sein Emotionelles schiebt, sein egoistisches Vorurteil schiebt und ihm die 
Sache verzerrt, karikiert.“  188, 232f  (>Wahrheit, >Bewusstseinsseele und Geistselbst)

  Man muss aufhören, über Meinungen zu streiten, weil jeder seine Meinung haben muss. 
„Es kann einen höchstens interessieren, wie einer zu seiner Meinung kommt: ob das nun 
besonders geistreich oder töricht ist..“  337b, 62f  

  Man kann den Christus finden, wenn man weiss: „Ich bin als ein vorurteilsvoller Mensch 
geboren und muss mir die Gedanken-Vorurteilslosigkeit im Leben erst erwerben … 
dadurch, dass ich nicht nur Interesse entwickele für dasjenige, was ich selber denke, was ich
selber für richtig halte, sondern dass ich selbstloses Interesse entwickele für alles, was 
Menschen meinen und was an mich herantritt, und wenn ich es noch so sehr für Irrtum 
halte.“  193, 60 (>Christus, Gedankenweg)

  Meinung, öffentliche, durch Assoziationen: In den Assoziationen werden „Menschen 
sein, die aus der ganzen Wärme des menschlichen Empfindens und Erlebens heraus werden 
Urteile fällen können. … es werden nicht Paragraphen leben, sondern es wird sich das 
ergeben, was die in den Assoziationen mit Recht Geltung habenden Menschen miteinander 
verhandeln; es wird sich das ergeben, was jetzt in Karikatur vorhanden ist als sogenannte 
öffentliche Meinung. .. Ja, da wird tatsächlich wiederum etwas gegeben werden auf die 
Lebenserfahrung in einem Menschen, die als berechtigtes Urteilen die Dinge festsetzen 
kann.“ Da wird „..einfach der Künstler wirklich auch materiell für sein Kunstwerk das 
erringen können aus diesem öffentlichen Urteilen heraus, was aber aus den Assoziationen 
heraus zur Geltung kommen wird.“ Er wird im Sinne der wirtschaftlichen Urzelle für sein 
Kunstwerk entschädigt werden können. 337b, 102f (>Urteilsfähigkeit, >Presse, 
>Dorfgemeinde, Meinungsgewebe, Individualität, >Demokratie im Kapitalismus, 
>Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

  Mensch: Den Menschen im allgemeinen, abstrakt, wie bei Wilson, gibt es nicht. Für den 



individuellen Menschen könne wir uns nur als ganze Menschen, nicht durch das blosse 
Denken (antisozial) interessieren. 186, 6.12.18 (>Individualität, >Weltmensch)

  „In dem Herzen webet Fühlen; In dem Haupte leuchtet Denken; In den Gliedern kraftet 
Wollen; Webendes Leuchten, Kraftendes Weben, Leuchtendes Kraften, Das ist der 
Mensch.“   40, 121  (>Denken, Fühlen, Wollen, >Seele, >Geist, Seele, Leib)  

  Das Denken ist ein Nachklang des ewigen Menschen, das Wollen ein Vorklang davon.  
191, 18.10.19  (>Vorgeburtliches, irdisches und nachtodliches Leben)

  Mensch und Denken: Als die Völker anfingen, sich mehr abgeschlossen zu fühlen von 
den Inspirationen der Urväter, und auf ihr eigenes Wissen angewiesen wurden; irren 
konnten, nannten die Ägypter den ersten Kultur-Inaugurator Menes. „Manas nannten die 
Orientalen den Menschen als denkendes Wesen, und Manu heisst der erste Haupt-träger des 
Denkens. Minos nannten die griechischen Völker den ersten Ausgestalter des menschlichen 
Gedankenprinzips, und auch an Minos knüpft sich die Sage vom Labyrinth, weil die 
Menschen fühlten, wie sie seit seiner Zeit von der unmittelbaren göttlichen Leitung 
allmählich in eine solche Leitung übergingen, durch welche das «Ich» in anderer Art die 
Einflüsse der höheren Geisteswelt erlebt.“  15, 41 

  Mensch als Doppelnatur: Im Nerven-Sinnessystem und dem oberen Teil des Herz-
Atmungssystems trägt heute der Mensch Aussenwelt in sich; Wahrnehmen, Verstandes-
bearbeitung, Atem. „Und für das Innere bleibt eigentlich nur der untere Teil der Brust und 
der Stoffwechselleib mit den Gliedmassen.“ Das nennt der Mensch sein Inneres, „wenn er 
sich  nicht wirklich anfängt für wahre Geistigkeit zu interessieren.“   190, 201f  

  „Was den Menschen von allen anderen organischen Wesen unterscheidet, ruht auf seinem 
vernünftigen Denken. Tätig zu sein, hat er mit anderen Organismen gemein.“  4, 23

  „Der Mensch muss selbsttätig seinen Begriff mit der Wahrnehmung Mensch vereinigen. 
Begriff und Wahrnehmung decken sich hier nur, wenn sie der Mensch selbst zur Deckung 
bringt. Er kann es aber nur, wenn er den Begriff des freien Geistes, das ist seinen eigenen 
Begriff gefunden hat. .. Sowohl das intellektuelle wie das sittliche Leben des Menschen 
(führt uns) auf seine Doppelnatur: Das Wahrnehmen (unmittelbares Erleben) und Denken. 
Das intellektuelle Leben überwindet die Doppelnatur durch die Erkenntnis, das sittliche 
durch die tatsächliche Verwirklichung des freien Geistes. (…) Es ist in dem 
Wahrnehmungsobjekt Mensch die Möglichkeit gegeben, sich umzubilden, wie im 
Pflanzenkeim die Möglichkeit liegt, zur ganzen Pflanze zu werden. ... Die Natur macht aus 
dem Menschen bloss ein Naturwesen; die Gesellschaft ein gesetzmässig handelndes; ein 
freies Wesen kann er nur selbst aus sich machen. Die Natur lässt den Menschen in einem 
gewissen Stadium seiner Entwicklung aus ihren Fesseln los; die Gesellschaft führt diese 
Entwicklung bis zu einem weiteren Punkte; den letzten Schliff kann nur der Mensch sich 
selbst geben.“  4, 168ff

  „Wir sind nicht dadurch Mensch, dass wir in einem Hause des Übersinnlichen, das in uns 
als Ewiges lebt, wohnen, sondern wir sind dadurch Menschen, dass, indem wir eingetreten 
sind aus einer übersinnlichen Welt durch die Geburt oder die Empfängnis in das Sinnliche, 
das Übersinnliche, das vorher im rein Geistigen gelebt hat, sich umgewandelt hat in einen 

individuellen Menschen könne wir uns nur als ganze Menschen, nicht durch das blosse 
Denken (antisozial) interessieren. 186, 6.12.18 (>Individualität, >Weltmensch)

  „In dem Herzen webet Fühlen; In dem Haupte leuchtet Denken; In den Gliedern kraftet 
Wollen; Webendes Leuchten, Kraftendes Weben, Leuchtendes Kraften, Das ist der 
Mensch.“   40, 121  (>Denken, Fühlen, Wollen, >Seele, >Geist, Seele, Leib)  

  Das Denken ist ein Nachklang des ewigen Menschen, das Wollen ein Vorklang davon.  
191, 18.10.19  (>Vorgeburtliches, irdisches und nachtodliches Leben)

  Mensch und Denken: Als die Völker anfingen, sich mehr abgeschlossen zu fühlen von 
den Inspirationen der Urväter, und auf ihr eigenes Wissen angewiesen wurden; irren 
konnten, nannten die Ägypter den ersten Kultur-Inaugurator Menes. „Manas nannten die 
Orientalen den Menschen als denkendes Wesen, und Manu heisst der erste Haupt-träger des 
Denkens. Minos nannten die griechischen Völker den ersten Ausgestalter des menschlichen 
Gedankenprinzips, und auch an Minos knüpft sich die Sage vom Labyrinth, weil die 
Menschen fühlten, wie sie seit seiner Zeit von der unmittelbaren göttlichen Leitung 
allmählich in eine solche Leitung übergingen, durch welche das «Ich» in anderer Art die 
Einflüsse der höheren Geisteswelt erlebt.“  15, 41 

  Mensch als Doppelnatur: Im Nerven-Sinnessystem und dem oberen Teil des Herz-
Atmungssystems trägt heute der Mensch Aussenwelt in sich; Wahrnehmen, Verstandes-
bearbeitung, Atem. „Und für das Innere bleibt eigentlich nur der untere Teil der Brust und 
der Stoffwechselleib mit den Gliedmassen.“ Das nennt der Mensch sein Inneres, „wenn er 
sich  nicht wirklich anfängt für wahre Geistigkeit zu interessieren.“   190, 201f  

  „Was den Menschen von allen anderen organischen Wesen unterscheidet, ruht auf seinem 
vernünftigen Denken. Tätig zu sein, hat er mit anderen Organismen gemein.“  4, 23

  „Der Mensch muss selbsttätig seinen Begriff mit der Wahrnehmung Mensch vereinigen. 
Begriff und Wahrnehmung decken sich hier nur, wenn sie der Mensch selbst zur Deckung 
bringt. Er kann es aber nur, wenn er den Begriff des freien Geistes, das ist seinen eigenen 
Begriff gefunden hat. .. Sowohl das intellektuelle wie das sittliche Leben des Menschen 
(führt uns) auf seine Doppelnatur: Das Wahrnehmen (unmittelbares Erleben) und Denken. 
Das intellektuelle Leben überwindet die Doppelnatur durch die Erkenntnis, das sittliche 
durch die tatsächliche Verwirklichung des freien Geistes. (…) Es ist in dem 
Wahrnehmungsobjekt Mensch die Möglichkeit gegeben, sich umzubilden, wie im 
Pflanzenkeim die Möglichkeit liegt, zur ganzen Pflanze zu werden. ... Die Natur macht aus 
dem Menschen bloss ein Naturwesen; die Gesellschaft ein gesetzmässig handelndes; ein 
freies Wesen kann er nur selbst aus sich machen. Die Natur lässt den Menschen in einem 
gewissen Stadium seiner Entwicklung aus ihren Fesseln los; die Gesellschaft führt diese 
Entwicklung bis zu einem weiteren Punkte; den letzten Schliff kann nur der Mensch sich 
selbst geben.“  4, 168ff

  „Wir sind nicht dadurch Mensch, dass wir in einem Hause des Übersinnlichen, das in uns 
als Ewiges lebt, wohnen, sondern wir sind dadurch Menschen, dass, indem wir eingetreten 
sind aus einer übersinnlichen Welt durch die Geburt oder die Empfängnis in das Sinnliche, 
das Übersinnliche, das vorher im rein Geistigen gelebt hat, sich umgewandelt hat in einen 



sinnlichen Leib, der zwischen Geburt und Tod als Sinnliches sich auslebt und der durch den 
Tod wiederum in das Übersinnliche eingeht. … Dadurch, dass wir selbst als Menschen 
sinnlich organisiert sind, muss dasjenige, was seinen Weg durch uns macht, die 
Naturbeobachtung, wenn sie Naturerkenntnis wird, sich vom Übersinnlichen entfernen. … 
wenn wir der Natur .. in allen ihren .. sinnenfälligen Erscheinungen gegenüberstehen, dann 
offenbart sich ungetrennt ein Übersinnliches mit einem Sinnlichen, Übersinnliches im 
Sinnlichen. Insofern wir aber als Menschen betrachtend, erklärend an die Natur herantreten, 
können wir nur dasjenige aus der Natur entnehmen, was wir Menschen - die wir sinnliche 
Wesen sind .. in uns verarbeiten können. Weil wir so organisierte Menschen sind, machen 
wir durch unsere eigene sinnliche Natur dasjenige, was wir als Naturwissenschaft ausbilden,
zu einem bloßen Bilde des Sinnlichen, was ein Gespenst sein muss, weil in dem, was uns 
als Natur umgibt, zugleich das Übersinnliche drinnen enthalten ist.“  73, 303f 

  Im Haupt sind Mondenkräfte innerlich tätig, im übrigen Organismus Erden- und 
Sonnenkräfte.   196, 11.1.20

  „Der Mensch ist ein Doppelwesen. Auf der einen Seite steht .. die physisch-körperhafte 
Organisation .. Wir sind ja eine Art Zusammenfassung, heraufgehoben auf eine höhere 
Stufe, und man kann bildhaft sagen: die Krone der Schöpfung. Aber wir sind eben in 
physisch-körperhafter Weise ein Zusammenfluss dessen, was an Kräfte- und 
Stoffwirkungen ausser uns vorgeht und was vor uns auftaucht durch unsere 
Sinneswahrnehmungen. - Dann haben wir unser Innenleben. Wir haben unser Wollen, unser 
Fühlen, unser Denken, unser Vorstellen. Wir können .. dieses Wollen, Fühlen und Denken 
mit dem durchdringen, was wir unsere religiösen, unsere sittlichen und sonstigen Ideale 
nennen. Wir kommen da zu etwas, was man .. den seelisch-geistigen Menschen nennen 
kann. Man kommt nicht zurecht, wenn man nicht den Seelenblick hinwendet einerseits auf 
diesen geistig-seelischen Menschen, andererseits auf den physisch-körperlichen Menschen.“
199, 71

  Der Mensch lebt als einzelner mittels seiner oberen Fähigkeiten; seinem Erkennen, in der 
geistigen Welt. Und er lebt assoziiert mit anderen mittels seiner unteren Fähigkeiten; seinem
Begehren, in der sozialen Welt.  196, 14.2.20 (>Leib und Geist, >Inneres ..)

  Mensch dreigliedrig: Der Mensch ist Bürger dreier Welten. „Durch seinen Leib gehört er 
der Welt an, die er auch mit seinem Leibe wahrnimmt; durch seine Seele baut er sich seine 
eigene Welt auf; durch seinen Geist offenbart sich ihm eine Welt, die über die beiden 
anderen erhaben ist.“   9, 28  (>Geist, Seele, Leib, >Mensch siebengliedrig, >Mensch als 
zweifache Natur, >Vorgeburtliches, irdisches und nachtodliches Leben)

  Die drei unteren Glieder des Menschen „sind ein Zusammenfluss, ein Extrakt der drei 
Reiche, die uns umgeben: Mineralreich, Pflanzenreich und Tierreich. Die drei oberen 
Glieder: Manas, Buddhi und Atma sind drei Glieder, die nicht mit den Sinnen 
wahrzunehmen sind …  Ragt er mit diesen drei unteren Leibern in das irdische Dasein 
hinein, so strebt er mit den höheren geistigen Gliedern seiner Natur hinauf in die Reiche des
Göttlichen, das ebenso dreistufig ist, wie das Mineral-, Pflanzen- und Tierreich hier unten .. 
Und wie er sich herausentwickelt hat aus niedrigen Anfängen aus der irdischen Welt, so 
entwickelt er sich geistig hinauf, indem er immer ähnlicher wird den höheren geistigen 
Wesenheiten. Deshalb können wir auch sagen, der Mensch gliedert sich im wesentlichen in 

sinnlichen Leib, der zwischen Geburt und Tod als Sinnliches sich auslebt und der durch den 
Tod wiederum in das Übersinnliche eingeht. … Dadurch, dass wir selbst als Menschen 
sinnlich organisiert sind, muss dasjenige, was seinen Weg durch uns macht, die 
Naturbeobachtung, wenn sie Naturerkenntnis wird, sich vom Übersinnlichen entfernen. … 
wenn wir der Natur .. in allen ihren .. sinnenfälligen Erscheinungen gegenüberstehen, dann 
offenbart sich ungetrennt ein Übersinnliches mit einem Sinnlichen, Übersinnliches im 
Sinnlichen. Insofern wir aber als Menschen betrachtend, erklärend an die Natur herantreten, 
können wir nur dasjenige aus der Natur entnehmen, was wir Menschen - die wir sinnliche 
Wesen sind .. in uns verarbeiten können. Weil wir so organisierte Menschen sind, machen 
wir durch unsere eigene sinnliche Natur dasjenige, was wir als Naturwissenschaft ausbilden,
zu einem bloßen Bilde des Sinnlichen, was ein Gespenst sein muss, weil in dem, was uns 
als Natur umgibt, zugleich das Übersinnliche drinnen enthalten ist.“  73, 303f 

  Im Haupt sind Mondenkräfte innerlich tätig, im übrigen Organismus Erden- und 
Sonnenkräfte.   196, 11.1.20

  „Der Mensch ist ein Doppelwesen. Auf der einen Seite steht .. die physisch-körperhafte 
Organisation .. Wir sind ja eine Art Zusammenfassung, heraufgehoben auf eine höhere 
Stufe, und man kann bildhaft sagen: die Krone der Schöpfung. Aber wir sind eben in 
physisch-körperhafter Weise ein Zusammenfluss dessen, was an Kräfte- und 
Stoffwirkungen ausser uns vorgeht und was vor uns auftaucht durch unsere 
Sinneswahrnehmungen. - Dann haben wir unser Innenleben. Wir haben unser Wollen, unser 
Fühlen, unser Denken, unser Vorstellen. Wir können .. dieses Wollen, Fühlen und Denken 
mit dem durchdringen, was wir unsere religiösen, unsere sittlichen und sonstigen Ideale 
nennen. Wir kommen da zu etwas, was man .. den seelisch-geistigen Menschen nennen 
kann. Man kommt nicht zurecht, wenn man nicht den Seelenblick hinwendet einerseits auf 
diesen geistig-seelischen Menschen, andererseits auf den physisch-körperlichen Menschen.“
199, 71

  Der Mensch lebt als einzelner mittels seiner oberen Fähigkeiten; seinem Erkennen, in der 
geistigen Welt. Und er lebt assoziiert mit anderen mittels seiner unteren Fähigkeiten; seinem
Begehren, in der sozialen Welt.  196, 14.2.20 (>Leib und Geist, >Inneres ..)

  Mensch dreigliedrig: Der Mensch ist Bürger dreier Welten. „Durch seinen Leib gehört er 
der Welt an, die er auch mit seinem Leibe wahrnimmt; durch seine Seele baut er sich seine 
eigene Welt auf; durch seinen Geist offenbart sich ihm eine Welt, die über die beiden 
anderen erhaben ist.“   9, 28  (>Geist, Seele, Leib, >Mensch siebengliedrig, >Mensch als 
zweifache Natur, >Vorgeburtliches, irdisches und nachtodliches Leben)

  Die drei unteren Glieder des Menschen „sind ein Zusammenfluss, ein Extrakt der drei 
Reiche, die uns umgeben: Mineralreich, Pflanzenreich und Tierreich. Die drei oberen 
Glieder: Manas, Buddhi und Atma sind drei Glieder, die nicht mit den Sinnen 
wahrzunehmen sind …  Ragt er mit diesen drei unteren Leibern in das irdische Dasein 
hinein, so strebt er mit den höheren geistigen Gliedern seiner Natur hinauf in die Reiche des
Göttlichen, das ebenso dreistufig ist, wie das Mineral-, Pflanzen- und Tierreich hier unten .. 
Und wie er sich herausentwickelt hat aus niedrigen Anfängen aus der irdischen Welt, so 
entwickelt er sich geistig hinauf, indem er immer ähnlicher wird den höheren geistigen 
Wesenheiten. Deshalb können wir auch sagen, der Mensch gliedert sich im wesentlichen in 



drei Teile: Indem wir die drei unteren Glieder und die drei oberen verbinden, haben wir in 
der Mitte das Ich. Das Ich ist das, was an beiden, dem Irdischen und dem Göttlichen, Anteil 
hat. Das durchdringt den Ätherleib und den Astralleib. Dieses Ich bezeichnen wir als Seele. 
Das eigentliche unsterbliche Innere des Menschen, Atma, Buddhi, Manas, bezeichnen wir 
als Geist. Durch diese drei Glieder seiner Natur ist der Mensch ein Bürger von drei Welten 
zugleich.“  54, 363f  (>Leben nach dem Tod)

  „So stellt sich vor dem vollständigen menschlichen Bewusstsein der vollständige Mensch 
dar, wie er als geistig-seelischer Mensch sich nach dreifacher Weise auslebt in den auf und 
ab wogenden Vorstellungen, Gefühlen und Willensimpulsen, und wie er in dreifacher Weise
nach der Leibesseite hin seinen Boden und aus der geistigen Welt sein Hervorgehen findet.“
Nicht der abstrakte Mensch der Naturwissenschaft, sondern der „volle Mensch steht in dem 
sozialen Lebenszusammenhang“. Das Geheimnis des sozialen Lebens ist, „dass es sich 
nicht aufbaut nach den Begriffen, welche das gewöhnliche Bewusstsein hat.“   73, 194f

  Wir vereinigen in uns das Vorgeburtliche, das Irdisch-Lebendige und das Nachtodliche als 
drei ganz verschiedene Wesensglieder, die im sozialen Organismus richtig drinnenstecken 
müssen.    192, 47

  Höhere Wesenheiten als der Mensch besitzen Seele und Geist, die Tiere Leib und Seele. 
Der Mensch ist eine dreigliedrige Wesenheit; Geist, Seele und Leib. 102, 133f  (>Engel, 
>Mensch und Tier) 

  „Der Mensch ist ein Wesen, das in der Mitte zwischen zwei Weltgebieten sein Leben 
entfaltet. Er ist mit seiner Leibes-Entwicklung in eine „untere Welt“ eingegliedert; er bildet 
mit seiner Seelen-Wesenheit eine „mittlere Welt“, und er strebt mit seinen Geisteskräften 
nach einer „oberen Welt“ hin. Seine Leibes-Entwicklung hat er von dem, was ihm die Natur
gegeben hat; seine Seelen-Wesenheit trägt er als eigenen Anteil in sich; die Geisteskräfte 
findet er in sich als die Gaben, die ihn über sich selbst hinausführen zur Anteilnahme an 
einer göttlichen Welt.“   26, 75

  „Der Mensch ist der Zusammenfluss der geistig wirkenden Kräfte .. . Und die Kräfte, die 
zum Beispiel in unseren Augen, in unseren Ohren leben, sie sind ganz anderer Herkunft 
zunächst, als die Kräfte, die sich entwickeln, wenn wir unsere Beine voreinandersetzen, 
oder wenn wir unsere Arme bewegen. Man kann eine solche Vorstellung nicht hegen, ohne 
dass man gewahr wird, wie der Mensch gewissermassen eingebettet ist in den ganzen 
Kosmos, wie er angehört durch seine Sinne einem gewissen Geistgebiet des Kosmos, wie er
angehört durch seine Gliedmassen einem anderen Geistgebiet des Kosmos. Nur das, was in 
der Mitte liegt, der rhythmische Mensch, das Lungensystem, das Herzsystem und all das, 
was dazugehört, das ist eigentlich irdischen Ursprungs, das ist eigentlich gewissermassen 
gewoben aus einer Art mittleren Welt heraus. So ist der Mensch an sich ein dreigliedriges 
Wesen.“  199, 168

  Der Mensch „ist ein dreigliedriges Wesen auch seinem physischen Organismus nach. Er 
hat seinen Kopf, den er nur brauchen kann für dasjenige, was nicht irdisch ist; er hat seine 
Gliedmassen mit dem Stoffwechselsystem, die er nur brauchen kann für dasjenige, was 
irdisch ist; und er hat dasjenige, was in Atmung und Zirkulation liegt, durch das Verhältnis 
von Mensch zu Mensch.“  199, 20

drei Teile: Indem wir die drei unteren Glieder und die drei oberen verbinden, haben wir in 
der Mitte das Ich. Das Ich ist das, was an beiden, dem Irdischen und dem Göttlichen, Anteil 
hat. Das durchdringt den Ätherleib und den Astralleib. Dieses Ich bezeichnen wir als Seele. 
Das eigentliche unsterbliche Innere des Menschen, Atma, Buddhi, Manas, bezeichnen wir 
als Geist. Durch diese drei Glieder seiner Natur ist der Mensch ein Bürger von drei Welten 
zugleich.“  54, 363f  (>Leben nach dem Tod)

  „So stellt sich vor dem vollständigen menschlichen Bewusstsein der vollständige Mensch 
dar, wie er als geistig-seelischer Mensch sich nach dreifacher Weise auslebt in den auf und 
ab wogenden Vorstellungen, Gefühlen und Willensimpulsen, und wie er in dreifacher Weise
nach der Leibesseite hin seinen Boden und aus der geistigen Welt sein Hervorgehen findet.“
Nicht der abstrakte Mensch der Naturwissenschaft, sondern der „volle Mensch steht in dem 
sozialen Lebenszusammenhang“. Das Geheimnis des sozialen Lebens ist, „dass es sich 
nicht aufbaut nach den Begriffen, welche das gewöhnliche Bewusstsein hat.“   73, 194f

  Wir vereinigen in uns das Vorgeburtliche, das Irdisch-Lebendige und das Nachtodliche als 
drei ganz verschiedene Wesensglieder, die im sozialen Organismus richtig drinnenstecken 
müssen.    192, 47

  Höhere Wesenheiten als der Mensch besitzen Seele und Geist, die Tiere Leib und Seele. 
Der Mensch ist eine dreigliedrige Wesenheit; Geist, Seele und Leib. 102, 133f  (>Engel, 
>Mensch und Tier) 

  „Der Mensch ist ein Wesen, das in der Mitte zwischen zwei Weltgebieten sein Leben 
entfaltet. Er ist mit seiner Leibes-Entwicklung in eine „untere Welt“ eingegliedert; er bildet 
mit seiner Seelen-Wesenheit eine „mittlere Welt“, und er strebt mit seinen Geisteskräften 
nach einer „oberen Welt“ hin. Seine Leibes-Entwicklung hat er von dem, was ihm die Natur
gegeben hat; seine Seelen-Wesenheit trägt er als eigenen Anteil in sich; die Geisteskräfte 
findet er in sich als die Gaben, die ihn über sich selbst hinausführen zur Anteilnahme an 
einer göttlichen Welt.“   26, 75

  „Der Mensch ist der Zusammenfluss der geistig wirkenden Kräfte .. . Und die Kräfte, die 
zum Beispiel in unseren Augen, in unseren Ohren leben, sie sind ganz anderer Herkunft 
zunächst, als die Kräfte, die sich entwickeln, wenn wir unsere Beine voreinandersetzen, 
oder wenn wir unsere Arme bewegen. Man kann eine solche Vorstellung nicht hegen, ohne 
dass man gewahr wird, wie der Mensch gewissermassen eingebettet ist in den ganzen 
Kosmos, wie er angehört durch seine Sinne einem gewissen Geistgebiet des Kosmos, wie er
angehört durch seine Gliedmassen einem anderen Geistgebiet des Kosmos. Nur das, was in 
der Mitte liegt, der rhythmische Mensch, das Lungensystem, das Herzsystem und all das, 
was dazugehört, das ist eigentlich irdischen Ursprungs, das ist eigentlich gewissermassen 
gewoben aus einer Art mittleren Welt heraus. So ist der Mensch an sich ein dreigliedriges 
Wesen.“  199, 168

  Der Mensch „ist ein dreigliedriges Wesen auch seinem physischen Organismus nach. Er 
hat seinen Kopf, den er nur brauchen kann für dasjenige, was nicht irdisch ist; er hat seine 
Gliedmassen mit dem Stoffwechselsystem, die er nur brauchen kann für dasjenige, was 
irdisch ist; und er hat dasjenige, was in Atmung und Zirkulation liegt, durch das Verhältnis 
von Mensch zu Mensch.“  199, 20



  „Der Mensch ist ein Abbild dieses Sternen-Erdenseins. In seiner Denkorganisation lebt die
Sternen-Ordnung, in seiner Gliedmassen-Willens-Organisation lebt das Erden-Chaos. In der
rhythmischen Organisation wird in freiem Ausgleich das irdische Menschenwesen erlebt.“   
26, 307  (>Kopf, Gliedmassen, Rumpf)  

  Mensch und Erde:   Aus den Kräften der Erde hat der Mensch nur dasjenige, was ihm das
Selbstbewusstsein verleiht. Auch die physische Leibesgrundlage dieses Selbstbewusstseins 
stammt aus dem, was die Erde bewirkt. Alles Übrige im Menschenwesen ist 
ausserirdischen-kosmischen Ursprungs.“  26, 246  (>Erde, >Ich und Erde, >Mysterium von
Golgatha)     

  „Damit nun der Mensch die Erde beherrschen lernte, musste er auf das Physische 
beschränkt werden. Stark sollte er werden und den niederen Menschen heiligen.“ 
Griechische Kunst, römisches Recht und Dionysos-Dienst (Wein) holen den Menschen auf 
den physischen Plan herunter.  97, 40 

  „Der Mensch als geistiges Wesen trägt aus der Geistwelt Kräfte in die physische; aber er 
bleibt mit diesen Kräften Geistwesen, das in der physischen Welt nur erscheint, aber keine 
Gemeinsamkeit mit ihr eingeht. - Eine Gemeinsamkeit geht der vorstellende (denkende) 
Mensch während des Erdendaseins nur mit der „geistigen Erde“ ein. Und aus dieser 
Gemeinsamkeit erwächst ihm sein Selbstbewusstsein.“    26, 286f  (>Mensch und Kosmos)

  „Was innerhalb seiner Haut lebt, .. ist doch nur Kopfwissen. (…) Übersinnliche Erkenntnis
… ist eine Auseinandersetzung zwischen dem, was innerhalb der Erde ist, mit demjenigen, 
was ausserhalb der Erde ist. Der Mensch identifiziert sich mit der Erde... und redet vom 
Standpunkte des Erdenwesens über das Weltenall.“  206, 89f  (>Kopf ..)

  „Der Mensch sollte auf der einen Seite sich richtig mit der Erde verbinden,“ der 
Materialismus ist nur der radikalste Ausdruck davon, „aber es sollte Botschaft aus der 
himmlischen, geistigen Welt herunterkommen, die ihn, trotzdem er durch seine Natur 
erdenverwandt wird, wiederum hinwegträgt über diese Erdenverwandtschaft.“ „.. das 
geschah durch das Mysterium von Golgatha.“ 175, 81  (>Mensch, Natur, Soziales)

  „Wenn er Felsen abträgt und aus den Steinen Pyramiden baut, wenn er aus Metallen 
Werkzeuge macht, wenn er den elektrischen Strom in einem Netz über die Erde führt, 
bearbeitet der Mensch das Mineralreich. So verwendet der Mensch das ganze Mineralreich 
in seinem Dienst. Er macht die Erde vollständig zu einem Kunstwerk.“ Sie wird „ganz 
umgearbeitet werden, so dass zuletzt kein Atom mehr auf der Erde sein wird, das nicht vom 
Menschen bearbeitet worden ist. Früher haben sich diese Atome immer mehr verfestigt; 
jetzt aber treten sie wieder immer mehr auseinander. Die Radioaktivität hat es früher gar 
nicht gegeben, daher konnte man sie früher gar nicht entdecken. Die gibt es erst seit einigen 
Jahrtausenden, weil jetzt die Atome sich immer mehr zersplittern.“  93a, 76

  Die Menschheit muss sich in der Zukunft frei machen vom Boden; „frei werden muss die 
Seele.“ Der Mensch wird ein Bürger der geistigen Welten. Da gibt es nicht Rassen und 
Nationen, sondern andere Zusammenhänge.    177, 212  (>Erde und Freiheit)

  „Der Mensch ist ein Abbild dieses Sternen-Erdenseins. In seiner Denkorganisation lebt die
Sternen-Ordnung, in seiner Gliedmassen-Willens-Organisation lebt das Erden-Chaos. In der
rhythmischen Organisation wird in freiem Ausgleich das irdische Menschenwesen erlebt.“   
26, 307  (>Kopf, Gliedmassen, Rumpf)  

  Mensch und Erde:   Aus den Kräften der Erde hat der Mensch nur dasjenige, was ihm das
Selbstbewusstsein verleiht. Auch die physische Leibesgrundlage dieses Selbstbewusstseins 
stammt aus dem, was die Erde bewirkt. Alles Übrige im Menschenwesen ist 
ausserirdischen-kosmischen Ursprungs.“  26, 246  (>Erde, >Ich und Erde, >Mysterium von
Golgatha)     

  „Damit nun der Mensch die Erde beherrschen lernte, musste er auf das Physische 
beschränkt werden. Stark sollte er werden und den niederen Menschen heiligen.“ 
Griechische Kunst, römisches Recht und Dionysos-Dienst (Wein) holen den Menschen auf 
den physischen Plan herunter.  97, 40 

  „Der Mensch als geistiges Wesen trägt aus der Geistwelt Kräfte in die physische; aber er 
bleibt mit diesen Kräften Geistwesen, das in der physischen Welt nur erscheint, aber keine 
Gemeinsamkeit mit ihr eingeht. - Eine Gemeinsamkeit geht der vorstellende (denkende) 
Mensch während des Erdendaseins nur mit der „geistigen Erde“ ein. Und aus dieser 
Gemeinsamkeit erwächst ihm sein Selbstbewusstsein.“    26, 286f  (>Mensch und Kosmos)

  „Was innerhalb seiner Haut lebt, .. ist doch nur Kopfwissen. (…) Übersinnliche Erkenntnis
… ist eine Auseinandersetzung zwischen dem, was innerhalb der Erde ist, mit demjenigen, 
was ausserhalb der Erde ist. Der Mensch identifiziert sich mit der Erde... und redet vom 
Standpunkte des Erdenwesens über das Weltenall.“  206, 89f  (>Kopf ..)

  „Der Mensch sollte auf der einen Seite sich richtig mit der Erde verbinden,“ der 
Materialismus ist nur der radikalste Ausdruck davon, „aber es sollte Botschaft aus der 
himmlischen, geistigen Welt herunterkommen, die ihn, trotzdem er durch seine Natur 
erdenverwandt wird, wiederum hinwegträgt über diese Erdenverwandtschaft.“ „.. das 
geschah durch das Mysterium von Golgatha.“ 175, 81  (>Mensch, Natur, Soziales)

  „Wenn er Felsen abträgt und aus den Steinen Pyramiden baut, wenn er aus Metallen 
Werkzeuge macht, wenn er den elektrischen Strom in einem Netz über die Erde führt, 
bearbeitet der Mensch das Mineralreich. So verwendet der Mensch das ganze Mineralreich 
in seinem Dienst. Er macht die Erde vollständig zu einem Kunstwerk.“ Sie wird „ganz 
umgearbeitet werden, so dass zuletzt kein Atom mehr auf der Erde sein wird, das nicht vom 
Menschen bearbeitet worden ist. Früher haben sich diese Atome immer mehr verfestigt; 
jetzt aber treten sie wieder immer mehr auseinander. Die Radioaktivität hat es früher gar 
nicht gegeben, daher konnte man sie früher gar nicht entdecken. Die gibt es erst seit einigen 
Jahrtausenden, weil jetzt die Atome sich immer mehr zersplittern.“  93a, 76

  Die Menschheit muss sich in der Zukunft frei machen vom Boden; „frei werden muss die 
Seele.“ Der Mensch wird ein Bürger der geistigen Welten. Da gibt es nicht Rassen und 
Nationen, sondern andere Zusammenhänge.    177, 212  (>Erde und Freiheit)



  „Der Mensch wird dadurch, dass er Weltenbürger ist, sich erst recht bewusst, wie sein 
Dasein mit dem irdischen Dasein zusammenhängt, wie er mit der Erde ein Wesen ist, aber 
ein Wesen, das der Erde im Grunde genommen erst ihre Geistigkeit gibt.“ 191, 63

  Mensch, Erde, Christus: „Unser Ich hängt innig zusammen mit den Kräften der Erde. … 
Was wir noch durch den Rest der Erdenentwickelung hier entfalten werden, eine gewisse 
Vertiefung, eine gewisse Verstärkung des Ich, das werden wir der Erde und ihren Kräften 
verdanken. Aber wir müssen uns auch sagen: Wenn wir bloss der Erde und ihren Kräften 
unser menschliches Wesen verdanken wollten, dann könnten wir niemals einen 
Geistesmenschen, einen Lebensgeist und ein Geistselbst entwickeln. .. Wir stehen auf der 
Erde und müssen über die Erde hinaus. Das ist ja auch angedeutet in unserer Literatur, 
indem darauf hingewiesen ist, wie die Erde abgelöst werden muss für unsere Entwickelung 
durch eine spätere Jupiter-, Venus- und Vulkanzeit. Während dieser Zeiträume werden wir 
auch äusserlich voll zu entwickeln haben das Geistselbst, den Lebensgeist, den 
Geistesmenschen. … Sie ergreifen uns nur richtig als Menschen, .. wenn wir 
gewissermassen die ganze Schwere des Rätsels auf uns lasten fühlen, die darin besteht, dass
wir uns sagen müssen: Wir Menschen stehen auf der Erde, wir blicken um uns. Aus dem, 
was uns die Erde geben kann mit ihren Schönheiten, auch mit ihren Hässlichkeiten, mit 
ihren Schmerzen und Leiden, mit alledem, was sie für uns als Schicksal zimmern kann, aus 
alledem können wir nicht dasjenige entnehmen, was uns zum Vollmenschen macht. Wir 
müssen eine Sehnsucht in uns tragen, die über dasjenige hinaus reicht, was uns die Erde 
geben kann. Das muss gefühlt werden, das muss gewissermassen alles, was wir nur an 
Idealen in uns tragen können, durchleuchten und durchwärmen können.“ Wenn man die 
Schwere dieser Fragen empfindet, „dann kann man in der rechten Weise zurückgelenkt 
werden .. auf das Mysterium von Golgatha und .. auf dasjenige, was sich wie eine 
Vergeistigung des Mysteriums von Golgatha in unserem Jahrhundert, in der ersten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts gewissermassen wiederholen soll. Denn wir mussten ja immer 
betonen, .. dass die Christus-Wesenheit nichts Irdisches ist, dass .. mit der Christus-
Wesenheit sich etwas verbunden hat mit der Erde, was ausserirdisch, überirdisch ist. Und 
mit diesem Ausserirdischen, Überirdischen, mit dem wir unser eigenes Wesen verbinden 
können, haben wir, wenn wir den Christus richtig erleben, ein Kraftelement, ein Element 
der inneren Stärkung, der inneren Durchwärmung und Durchleuchtung, das uns hinausführt 
über das Irdische, weil es selbst nicht dem Irdischen entnommen ist, weil der Christus aus 
Ausserirdischem in die Erde hereingekommen ist. (…) 
  Geistselbst kann nur aus dieser Verpersönlichung des Wissens hervorgehen. Das wird nicht
kommen, ohne dass die Menschen sich bekanntmachen mit dem, was nun nicht mehr 
irdisch ist. … Wie im Recht leben soll der Lebensgeist, so lebt durch die Durchchristung 
des Wirtschaftslebens der Geistesmensch in der ersten Anlage in den Assoziationen. Aber 
das alles gibt die Erde nicht her. Das alles kann den Menschen nur werden, wenn sie sich 
mit dem herannahenden, ätherisch ihnen erscheinenden Christus durchdringen.“  197, 190ff 

  Mensch, freier: Der Mensch stellt einen Gleichgewichtszustand dar zwischen einander 
widerstrebenden Mächten. Die Vorstellung einer Zweiheit, etwa gut und böse, wird 
„niemals das Leben durchleuchten können.“   186, 112  (>Freiheit, >Gleichgewicht)

  „Ein sittliches Missverstehen, ein Aufeinanderprallen ist bei sittlich freien Menschen 
ausgeschlossen. Nur der sittlich Unfreie, der dem Naturtrieb oder einem angenommenen 
Pflichtgebot folgt, stösst den Nebenmenschen zurück, wenn er nicht dem gleichen Instinkt 

  „Der Mensch wird dadurch, dass er Weltenbürger ist, sich erst recht bewusst, wie sein 
Dasein mit dem irdischen Dasein zusammenhängt, wie er mit der Erde ein Wesen ist, aber 
ein Wesen, das der Erde im Grunde genommen erst ihre Geistigkeit gibt.“ 191, 63

  Mensch, Erde, Christus: „Unser Ich hängt innig zusammen mit den Kräften der Erde. … 
Was wir noch durch den Rest der Erdenentwickelung hier entfalten werden, eine gewisse 
Vertiefung, eine gewisse Verstärkung des Ich, das werden wir der Erde und ihren Kräften 
verdanken. Aber wir müssen uns auch sagen: Wenn wir bloss der Erde und ihren Kräften 
unser menschliches Wesen verdanken wollten, dann könnten wir niemals einen 
Geistesmenschen, einen Lebensgeist und ein Geistselbst entwickeln. .. Wir stehen auf der 
Erde und müssen über die Erde hinaus. Das ist ja auch angedeutet in unserer Literatur, 
indem darauf hingewiesen ist, wie die Erde abgelöst werden muss für unsere Entwickelung 
durch eine spätere Jupiter-, Venus- und Vulkanzeit. Während dieser Zeiträume werden wir 
auch äusserlich voll zu entwickeln haben das Geistselbst, den Lebensgeist, den 
Geistesmenschen. … Sie ergreifen uns nur richtig als Menschen, .. wenn wir 
gewissermassen die ganze Schwere des Rätsels auf uns lasten fühlen, die darin besteht, dass
wir uns sagen müssen: Wir Menschen stehen auf der Erde, wir blicken um uns. Aus dem, 
was uns die Erde geben kann mit ihren Schönheiten, auch mit ihren Hässlichkeiten, mit 
ihren Schmerzen und Leiden, mit alledem, was sie für uns als Schicksal zimmern kann, aus 
alledem können wir nicht dasjenige entnehmen, was uns zum Vollmenschen macht. Wir 
müssen eine Sehnsucht in uns tragen, die über dasjenige hinaus reicht, was uns die Erde 
geben kann. Das muss gefühlt werden, das muss gewissermassen alles, was wir nur an 
Idealen in uns tragen können, durchleuchten und durchwärmen können.“ Wenn man die 
Schwere dieser Fragen empfindet, „dann kann man in der rechten Weise zurückgelenkt 
werden .. auf das Mysterium von Golgatha und .. auf dasjenige, was sich wie eine 
Vergeistigung des Mysteriums von Golgatha in unserem Jahrhundert, in der ersten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts gewissermassen wiederholen soll. Denn wir mussten ja immer 
betonen, .. dass die Christus-Wesenheit nichts Irdisches ist, dass .. mit der Christus-
Wesenheit sich etwas verbunden hat mit der Erde, was ausserirdisch, überirdisch ist. Und 
mit diesem Ausserirdischen, Überirdischen, mit dem wir unser eigenes Wesen verbinden 
können, haben wir, wenn wir den Christus richtig erleben, ein Kraftelement, ein Element 
der inneren Stärkung, der inneren Durchwärmung und Durchleuchtung, das uns hinausführt 
über das Irdische, weil es selbst nicht dem Irdischen entnommen ist, weil der Christus aus 
Ausserirdischem in die Erde hereingekommen ist. (…) 
  Geistselbst kann nur aus dieser Verpersönlichung des Wissens hervorgehen. Das wird nicht
kommen, ohne dass die Menschen sich bekanntmachen mit dem, was nun nicht mehr 
irdisch ist. … Wie im Recht leben soll der Lebensgeist, so lebt durch die Durchchristung 
des Wirtschaftslebens der Geistesmensch in der ersten Anlage in den Assoziationen. Aber 
das alles gibt die Erde nicht her. Das alles kann den Menschen nur werden, wenn sie sich 
mit dem herannahenden, ätherisch ihnen erscheinenden Christus durchdringen.“  197, 190ff 

  Mensch, freier: Der Mensch stellt einen Gleichgewichtszustand dar zwischen einander 
widerstrebenden Mächten. Die Vorstellung einer Zweiheit, etwa gut und böse, wird 
„niemals das Leben durchleuchten können.“   186, 112  (>Freiheit, >Gleichgewicht)

  „Ein sittliches Missverstehen, ein Aufeinanderprallen ist bei sittlich freien Menschen 
ausgeschlossen. Nur der sittlich Unfreie, der dem Naturtrieb oder einem angenommenen 
Pflichtgebot folgt, stösst den Nebenmenschen zurück, wenn er nicht dem gleichen Instinkt 



und dem gleichen Gebot folgt. Leben in der Liebe zum Handeln und Lebenlassen im 
Verständnisse des fremden Wollens ist die Grundmaxime des freien Menschen.“  4, 166

  „Welch' erbarmungswürdiges Geschöpf wäre der Mensch, wenn er nicht innerhalb seiner 
eigenen Idealwelt Befriedigung gewinnen könnte, sondern dazu erst der Mitwirkung der 
Natur bedürfe? (…) O, wir sollten doch endlich zugeben, dass ein Wesen, das sich selbst 
erkennt, nicht unfrei sein kann. .. Wir sollten endlich zugeben, dass der Gott, den eine 
abgelebte Menschheit über den Wolken wähnte, in unserem Herzen, in unserem Geiste 
wohnt. Er hat sich in voller Selbstentäusserung ganz in die Menschheit ausgegossen.“   
30, 238 (1886)

  „Frei kann dieses höchst entwickelte Tier nicht sein, das den Menschen umhüllt“ - nach 
Marx - „frei kann auch nicht jener schemenhafte Mensch sein“ - nach Hegel - „denn der ist 
durch logische Notwendigkeit gebildet. Beides ist nicht frei.“ „Frei ist nur der wirkliche 
Mensch, der als das Gleichgewicht angesehen wird zwischen der Idee, die aber durchbricht 
zum wirklichen Geiste, und der äusseren materiellen Wirklichkeit.“ 189, 166 

  „Was gegenwärtig, wenn man überhaupt in das soziale Leben hineinsehen will,       
anzuschauen notwendig ist, das ist, dass der Mensch aus alten Bildungen überall 
herausstrebt und lediglich Mensch sein will, freier Mensch sein will. Daher brauchen wir 
heute vor allen Dingen … eine Weltanschauung der Freiheit … Eine Weltanschauung der 
spirituellen Aktivität, des Handelns, des Denkens, des Fühlens, aus der menschlichen 
geistigen Individualität heraus. … Heute frägt man: Wie verhält sich der Mensch, wenn er 
sich seiner Menschenwürde und seiner Menschenrechte voll bewusst sein kann?
Da muss aber dann der Mensch in sich etwas finden. Er muss die Antriebe, die ihm früher 
das Bürgertum, das Adelstum, das Priestertum gegeben und die ihn zu seinem sozialen 
Handeln getrieben haben, er muss diese Antriebe in sich selber finden. Und er kann sie 
nicht in seinem Körper finden, er muss sie in dem Geiste, der eingeprägt ist seiner Seele, 
finden. “  305, 224  (>Moralische Intuition, >Mensch, moderner)

  Mensch als Geist: „Während der Mensch im physischen Leibe verkörpert ist, wirkt und 
schafft er in der physischen Welt. Und er wirkt und schafft in ihr als geistiges Wesen. Was 
sein Geist ersinnt und ausbildet, das prägt er den physischen Formen, den körperlichen 
Stoffen und Kräften ein. Er hat also als ein Bote der geistigen Welt den Geist der 
Körperwelt einzuverleiben.“   9, 129

  „Der Mensch ist Geist. Und seine Welt ist die der Geister.“   26, 144

  Den Menschen als universelles Wesen verstehen lernen, nicht durch „Bebrüten des eigenen
lieben Ich“   196, 197

  „Was bist du, Mensch? Du bist ein Ergebnis der Vergangenheit und der ganzen 
Erdenentwicklung. Als solches gehst du den niedergehenden Weg. Dein Sittliches lebt in dir
auf, das ist Keim der Zukunft, jetzt noch ein scheinbar Unreales, so dass wir es für etwas 
bloß Abstraktes halten; aber es ist der erste Anfang einer künftigen reichen Realität. Und 
man müßte sich doch sagen: Übst du nicht dieses Sittliche, verbindest du dich nicht mit 
ihm,so sündigst du nicht bloß gegenüber deinem Mitmenschen, diesem gegenüber 
selbstverständlich auch, du sündigst gegenüber allen geistigen Welten. Denn sie haben in 

und dem gleichen Gebot folgt. Leben in der Liebe zum Handeln und Lebenlassen im 
Verständnisse des fremden Wollens ist die Grundmaxime des freien Menschen.“  4, 166

  „Welch' erbarmungswürdiges Geschöpf wäre der Mensch, wenn er nicht innerhalb seiner 
eigenen Idealwelt Befriedigung gewinnen könnte, sondern dazu erst der Mitwirkung der 
Natur bedürfe? (…) O, wir sollten doch endlich zugeben, dass ein Wesen, das sich selbst 
erkennt, nicht unfrei sein kann. .. Wir sollten endlich zugeben, dass der Gott, den eine 
abgelebte Menschheit über den Wolken wähnte, in unserem Herzen, in unserem Geiste 
wohnt. Er hat sich in voller Selbstentäusserung ganz in die Menschheit ausgegossen.“   
30, 238 (1886)

  „Frei kann dieses höchst entwickelte Tier nicht sein, das den Menschen umhüllt“ - nach 
Marx - „frei kann auch nicht jener schemenhafte Mensch sein“ - nach Hegel - „denn der ist 
durch logische Notwendigkeit gebildet. Beides ist nicht frei.“ „Frei ist nur der wirkliche 
Mensch, der als das Gleichgewicht angesehen wird zwischen der Idee, die aber durchbricht 
zum wirklichen Geiste, und der äusseren materiellen Wirklichkeit.“ 189, 166 

  „Was gegenwärtig, wenn man überhaupt in das soziale Leben hineinsehen will,       
anzuschauen notwendig ist, das ist, dass der Mensch aus alten Bildungen überall 
herausstrebt und lediglich Mensch sein will, freier Mensch sein will. Daher brauchen wir 
heute vor allen Dingen … eine Weltanschauung der Freiheit … Eine Weltanschauung der 
spirituellen Aktivität, des Handelns, des Denkens, des Fühlens, aus der menschlichen 
geistigen Individualität heraus. … Heute frägt man: Wie verhält sich der Mensch, wenn er 
sich seiner Menschenwürde und seiner Menschenrechte voll bewusst sein kann?
Da muss aber dann der Mensch in sich etwas finden. Er muss die Antriebe, die ihm früher 
das Bürgertum, das Adelstum, das Priestertum gegeben und die ihn zu seinem sozialen 
Handeln getrieben haben, er muss diese Antriebe in sich selber finden. Und er kann sie 
nicht in seinem Körper finden, er muss sie in dem Geiste, der eingeprägt ist seiner Seele, 
finden. “  305, 224  (>Moralische Intuition, >Mensch, moderner)

  Mensch als Geist: „Während der Mensch im physischen Leibe verkörpert ist, wirkt und 
schafft er in der physischen Welt. Und er wirkt und schafft in ihr als geistiges Wesen. Was 
sein Geist ersinnt und ausbildet, das prägt er den physischen Formen, den körperlichen 
Stoffen und Kräften ein. Er hat also als ein Bote der geistigen Welt den Geist der 
Körperwelt einzuverleiben.“   9, 129

  „Der Mensch ist Geist. Und seine Welt ist die der Geister.“   26, 144

  Den Menschen als universelles Wesen verstehen lernen, nicht durch „Bebrüten des eigenen
lieben Ich“   196, 197

  „Was bist du, Mensch? Du bist ein Ergebnis der Vergangenheit und der ganzen 
Erdenentwicklung. Als solches gehst du den niedergehenden Weg. Dein Sittliches lebt in dir
auf, das ist Keim der Zukunft, jetzt noch ein scheinbar Unreales, so dass wir es für etwas 
bloß Abstraktes halten; aber es ist der erste Anfang einer künftigen reichen Realität. Und 
man müßte sich doch sagen: Übst du nicht dieses Sittliche, verbindest du dich nicht mit 
ihm,so sündigst du nicht bloß gegenüber deinem Mitmenschen, diesem gegenüber 
selbstverständlich auch, du sündigst gegenüber allen geistigen Welten. Denn sie haben in 



dich den Keim gelegt, durch deine Sittlichkeit in die Zukunft der Welt hinüberzuwachsen. “ 
333, 159

  Mensch in Geistesleben, Wirtschaftsleben und Staat: Im Geistesleben zählen die 
Fähigkeiten, in der Wirtschaft der Platz des Einzelnen im assoziativen Zusammenhang und 
im Staat die rein menschliche Geltung.  Kp, 20
         
  Wenn der Mensch etwas beitragen will zu gemeinschaftlicher Wert- und  
Gütererzeugung, so braucht er erstens individuelle Begabung und Tüchtigkeit, 
zweitens muss er mit seinen Mitmenschen in Frieden auskommen und drittens muss er 
einen Platz für seine Arbeit finden.   332a, 21 
      
  Wir vereinigen in uns das Vorgeburtliche, das Irdisch-Lebendige und das Nachtodliche    
als drei ganz verschiedene Wesensglieder, die im sozialen Organismus richtig   
drinnenstecken müssen.    192, 47   

  „Solange nicht vorhanden sind die drei genannten Vorbedingungen in der Stellung des 
Menschen zur Welt, zu anderen Menschen und zur Geistigkeit, so lange ist es unmöglich, 
dass richtige Impulse in dem Gemeinschaftsleben herrschen, das irgend etwas sozialistisch 
betreiben soll.“   188, 243   (>Sozialer Organismus und menschlicher Organismus)

  Mensch ist Götter-Ideal und Götter-Ziel: Der Mensch ist Götter-Ideal und Götter-Ziel.“ 
Aber das „kann nicht der Quell von Überhebung und Hochmut beim Menschen sein. Denn 
er darf sich ja nur, als von ihm kommend, zurechnen, was er in den Erdenleben mit 
Selbstbewusstsein aus sich gemacht hat. Und dies ist, in kosmischen Verhältnissen 
ausgedrückt, wenig gegenüber dem, was als die Grundlage seines Eigenwesens die Götter 
aus dem Makrokosmos, der sie selber sind, heraus als Mikrokosmos, der er ist, geschaffen 
haben. Die göttlich-geistigen Wesen stehen im Kosmos einander gegenüber. Der sichtbare 
Ausdruck dieses Gegenüberstehens ist die Gestalt des gestirnten Himmels. Sie wollten, was 
sie so zusammen sind, in einer Einheit schaffen.“   26, 251

  Mensch und Kosmos: „Die Geisteswissenschaft muss in Christus nicht bloß eine irdische,
sondern eine kosmische Wesenheit erkennen. In gewissem Sinne ist der Mensch überhaupt 
ein kosmisches Wesen. Er lebt ein zweifaches Leben. (…) Er lebt zwischen Tod und neuer 
Geburt ebenso im Kosmischen, wie er in der Zeit von der Geburt bis zum Tode im Bereich 
des Irdischen lebt. Er gehört vom Tode bis zur neuen Geburt dem Kosmos an, wie er auf der
Erde angehört den Elementen Luft, Wasser, Erde und so weiter. Indem er das Leben 
durchlebt zwischen Tod und neuer Geburt, kommt er in den Bereich der kosmischen 
Einwirkungen. Von den Planeten kommen nicht etwa bloß die physischen Kräfte, .. sondern 
auch geistige Kräfte. Und mit diesen geistigen Kräften des Kosmos steht der Mensch in 
Verbindung; und zwar jeder Mensch in einer besonderen Weise, je nach seiner 
Individualität. .. Und diese Kräfte sind es auch, die den Menschen wieder auf die Erde 
zurückführen. .. Der Trieb, der Impuls, sich da oder dort, in diese oder jene Familie, in 
dieses oder jenes Volk, zu diesem oder jenem Zeitpunkt zu inkarnieren, hängt davon ab, wie
der Mensch vor der Geburt in den Kosmos eingegliedert ist.“ Man soll diese Dinge „nicht 
beurteilen nach dem, was gegenwärtig vielfach als Astrologie ein fragwürdiges Dasein 
führt.“  15, 70ff  (>Chaos und Kosmos)

dich den Keim gelegt, durch deine Sittlichkeit in die Zukunft der Welt hinüberzuwachsen. “ 
333, 159

  Mensch in Geistesleben, Wirtschaftsleben und Staat: Im Geistesleben zählen die 
Fähigkeiten, in der Wirtschaft der Platz des Einzelnen im assoziativen Zusammenhang und 
im Staat die rein menschliche Geltung.  Kp, 20
         
  Wenn der Mensch etwas beitragen will zu gemeinschaftlicher Wert- und  
Gütererzeugung, so braucht er erstens individuelle Begabung und Tüchtigkeit, 
zweitens muss er mit seinen Mitmenschen in Frieden auskommen und drittens muss er 
einen Platz für seine Arbeit finden.   332a, 21 
      
  Wir vereinigen in uns das Vorgeburtliche, das Irdisch-Lebendige und das Nachtodliche    
als drei ganz verschiedene Wesensglieder, die im sozialen Organismus richtig   
drinnenstecken müssen.    192, 47   

  „Solange nicht vorhanden sind die drei genannten Vorbedingungen in der Stellung des 
Menschen zur Welt, zu anderen Menschen und zur Geistigkeit, so lange ist es unmöglich, 
dass richtige Impulse in dem Gemeinschaftsleben herrschen, das irgend etwas sozialistisch 
betreiben soll.“   188, 243   (>Sozialer Organismus und menschlicher Organismus)

  Mensch ist Götter-Ideal und Götter-Ziel: Der Mensch ist Götter-Ideal und Götter-Ziel.“ 
Aber das „kann nicht der Quell von Überhebung und Hochmut beim Menschen sein. Denn 
er darf sich ja nur, als von ihm kommend, zurechnen, was er in den Erdenleben mit 
Selbstbewusstsein aus sich gemacht hat. Und dies ist, in kosmischen Verhältnissen 
ausgedrückt, wenig gegenüber dem, was als die Grundlage seines Eigenwesens die Götter 
aus dem Makrokosmos, der sie selber sind, heraus als Mikrokosmos, der er ist, geschaffen 
haben. Die göttlich-geistigen Wesen stehen im Kosmos einander gegenüber. Der sichtbare 
Ausdruck dieses Gegenüberstehens ist die Gestalt des gestirnten Himmels. Sie wollten, was 
sie so zusammen sind, in einer Einheit schaffen.“   26, 251

  Mensch und Kosmos: „Die Geisteswissenschaft muss in Christus nicht bloß eine irdische,
sondern eine kosmische Wesenheit erkennen. In gewissem Sinne ist der Mensch überhaupt 
ein kosmisches Wesen. Er lebt ein zweifaches Leben. (…) Er lebt zwischen Tod und neuer 
Geburt ebenso im Kosmischen, wie er in der Zeit von der Geburt bis zum Tode im Bereich 
des Irdischen lebt. Er gehört vom Tode bis zur neuen Geburt dem Kosmos an, wie er auf der
Erde angehört den Elementen Luft, Wasser, Erde und so weiter. Indem er das Leben 
durchlebt zwischen Tod und neuer Geburt, kommt er in den Bereich der kosmischen 
Einwirkungen. Von den Planeten kommen nicht etwa bloß die physischen Kräfte, .. sondern 
auch geistige Kräfte. Und mit diesen geistigen Kräften des Kosmos steht der Mensch in 
Verbindung; und zwar jeder Mensch in einer besonderen Weise, je nach seiner 
Individualität. .. Und diese Kräfte sind es auch, die den Menschen wieder auf die Erde 
zurückführen. .. Der Trieb, der Impuls, sich da oder dort, in diese oder jene Familie, in 
dieses oder jenes Volk, zu diesem oder jenem Zeitpunkt zu inkarnieren, hängt davon ab, wie
der Mensch vor der Geburt in den Kosmos eingegliedert ist.“ Man soll diese Dinge „nicht 
beurteilen nach dem, was gegenwärtig vielfach als Astrologie ein fragwürdiges Dasein 
führt.“  15, 70ff  (>Chaos und Kosmos)



  „Hat man den Gedächtnisspiegel durchstoßen, so sieht man hinunter auf Lunge, Herz und 
so weiter als auf das, was in seiner physischen Gestaltung nur der äußere Ausdruck, die 
äußere Offenbarung des Geistigen ist, und zwar eines Geistigen, das ich darstellen konnte 
wie ein Weltengedächtnis, das zusammenhängt mit dem großen Kosmos. Ahnen kann das 
gerade der Mensch, der heute zurückgewiesen wird von seiner Arbeit auf sich selbst. 
Lechzen aber muss er überall, Verständnis dafür zu erlangen. Dann aber erlangen wir nur 
dies Verständnis, wenn wir durchschauen, was wir eigentlich tun, wenn wir das, was in uns 
als Geistiges, als Seelisches lebt, was nicht einmal unser Eigenes ist, nicht zu unserer 
menschlichen Persönlichkeit gehört, sondern was der Golf ist, möchte ich sagen, den der 
Kosmos in uns als Menschen hereinsendet, wenn wir das in seinem geistig-seelischen 
Wesen durchschauen.“  83, 266  (>Wille, >Mensch und Erde)

  „Da muss man sich klar sein, dass alles, was um uns herum ist in der weiten Welt als 
Makrokosmos, einen Bezug hat zu unserem komplizierten Inneren, zu dem Mikrokosmos, 
dass also ein jedes Nahrungsmittel, das gefunden werden kann, in einem ganz bestimmten 
Zusammenhang steht mit dem, was in unserem Organismus ist.“  107, 107f 

  „Engel kennen den Ablauf im Kosmos, und ihr Denkablauf entspricht dem geregelten 
Rhythmus. .. Während in den Dingen, auf die der Mensch noch weniger Einfluss hat, im 
Astralleib und Ätherleib, die Regelmäßigkeit fortherrscht, ist in den Teilen, die der Mensch 
in die Hand bekommen hat, also in seiner Empfindungsseele, Verstandesseele, 
Bewusstseinsseele Regellosigkeit .. hineingezogen. .. Wie der Mensch jede Stunde, jeden 
Augenblick denkt, das alles widerspricht in gewisser Beziehung dem großen 
Weltenablauf. .. Der Mensch musste herauskommen aus dem alten Rhythmus; darauf beruht
ja der Fortschritt. Wenn gewisse Propheten heute herumgehen und « Rückkehr zur Natur» 
predigen, so wollen diese eben das Leben zurückschrauben und nicht vorwärtsbringen. .. 
Aber wesentlich ist es auch, dass der Mensch nicht etwa glaubt, dass er ohne Rhythmus 
leben könne. .. Wie Rhythmus den Kosmos aufgebaut hat, so muss der Mensch, wenn er 
beteiligt sein will an dem Aufbau eines neuen Kosmos, sich wieder mit einem neuen 
Rhythmus durchdringen. .. Der Mensch ist der Natur - wenn wir den äußeren Ausdruck des 
Geistes Natur nennen - entwachsen und in den Geist selbst noch nicht hineingewachsen. Er 
zappelt heute noch zwischen Natur und Geist hin und her. .. Alles, was Sie heute als das 
Charakteristische am Geistesleben beobachten können, das ist das Ungeordnete. Wo Sie 
heute ein Geistesprodukt sehen, da ist das erste, was Ihnen auffallen muss, das Ungeordnete,
das innerlich Unregelmäßige. .. Alle unsere Wissenschaften nehmen eine äussere Tatsache 
aus der Welt und rühren eine Summe von Gedanken da herum, alles ohne innere 
Regelmäßigkeit, weil der Mensch wie in einem Abgrund der Gedankenwelt umherirrt. Er 
hat heute keine inneren Gedankenlinien, keinen inneren Gedankenrhythmus, und die 
Menschheit würde vollständig in die Dekadenz kommen, wenn sie nicht einen inneren 
Rhythmus aufnehmen würde. Betrachten Sie von diesem Gesichtspunkt aus einmal die 
Geisteswissenschaft. .. wie wir immer wieder unseren ganzen Gedankenbau aufbauen 
mussten .. Sie wissen, dass es bei gewissen öffentlichen Vorträgen bei einzelnen sogar zur 
Ermüdung kommen kann, wenn immer wieder diese Grundtatsachen wiederholt werden 
müssen. Das aber ist und bleibt ein sicherer Faden, an dem wir unsere Gedanken aufreihen: 
diese vier Glieder der Menschennatur, das Zusammenwirken derselben .. . Sie wiederholen 
den Rhythmus, der einmal im Weltenkosmos im Grossen war, .. von innen heraus bauen wir
uns ein Weltgebäude auf, das den Rhythmus in sich trägt.“ Das haben die Menschen 
gewollt, „wenn sie auf die « innere Zahl» hinwiesen, die allen Erscheinungen zugrunde 

  „Hat man den Gedächtnisspiegel durchstoßen, so sieht man hinunter auf Lunge, Herz und 
so weiter als auf das, was in seiner physischen Gestaltung nur der äußere Ausdruck, die 
äußere Offenbarung des Geistigen ist, und zwar eines Geistigen, das ich darstellen konnte 
wie ein Weltengedächtnis, das zusammenhängt mit dem großen Kosmos. Ahnen kann das 
gerade der Mensch, der heute zurückgewiesen wird von seiner Arbeit auf sich selbst. 
Lechzen aber muss er überall, Verständnis dafür zu erlangen. Dann aber erlangen wir nur 
dies Verständnis, wenn wir durchschauen, was wir eigentlich tun, wenn wir das, was in uns 
als Geistiges, als Seelisches lebt, was nicht einmal unser Eigenes ist, nicht zu unserer 
menschlichen Persönlichkeit gehört, sondern was der Golf ist, möchte ich sagen, den der 
Kosmos in uns als Menschen hereinsendet, wenn wir das in seinem geistig-seelischen 
Wesen durchschauen.“  83, 266  (>Wille, >Mensch und Erde)

  „Da muss man sich klar sein, dass alles, was um uns herum ist in der weiten Welt als 
Makrokosmos, einen Bezug hat zu unserem komplizierten Inneren, zu dem Mikrokosmos, 
dass also ein jedes Nahrungsmittel, das gefunden werden kann, in einem ganz bestimmten 
Zusammenhang steht mit dem, was in unserem Organismus ist.“  107, 107f 

  „Engel kennen den Ablauf im Kosmos, und ihr Denkablauf entspricht dem geregelten 
Rhythmus. .. Während in den Dingen, auf die der Mensch noch weniger Einfluss hat, im 
Astralleib und Ätherleib, die Regelmäßigkeit fortherrscht, ist in den Teilen, die der Mensch 
in die Hand bekommen hat, also in seiner Empfindungsseele, Verstandesseele, 
Bewusstseinsseele Regellosigkeit .. hineingezogen. .. Wie der Mensch jede Stunde, jeden 
Augenblick denkt, das alles widerspricht in gewisser Beziehung dem großen 
Weltenablauf. .. Der Mensch musste herauskommen aus dem alten Rhythmus; darauf beruht
ja der Fortschritt. Wenn gewisse Propheten heute herumgehen und « Rückkehr zur Natur» 
predigen, so wollen diese eben das Leben zurückschrauben und nicht vorwärtsbringen. .. 
Aber wesentlich ist es auch, dass der Mensch nicht etwa glaubt, dass er ohne Rhythmus 
leben könne. .. Wie Rhythmus den Kosmos aufgebaut hat, so muss der Mensch, wenn er 
beteiligt sein will an dem Aufbau eines neuen Kosmos, sich wieder mit einem neuen 
Rhythmus durchdringen. .. Der Mensch ist der Natur - wenn wir den äußeren Ausdruck des 
Geistes Natur nennen - entwachsen und in den Geist selbst noch nicht hineingewachsen. Er 
zappelt heute noch zwischen Natur und Geist hin und her. .. Alles, was Sie heute als das 
Charakteristische am Geistesleben beobachten können, das ist das Ungeordnete. Wo Sie 
heute ein Geistesprodukt sehen, da ist das erste, was Ihnen auffallen muss, das Ungeordnete,
das innerlich Unregelmäßige. .. Alle unsere Wissenschaften nehmen eine äussere Tatsache 
aus der Welt und rühren eine Summe von Gedanken da herum, alles ohne innere 
Regelmäßigkeit, weil der Mensch wie in einem Abgrund der Gedankenwelt umherirrt. Er 
hat heute keine inneren Gedankenlinien, keinen inneren Gedankenrhythmus, und die 
Menschheit würde vollständig in die Dekadenz kommen, wenn sie nicht einen inneren 
Rhythmus aufnehmen würde. Betrachten Sie von diesem Gesichtspunkt aus einmal die 
Geisteswissenschaft. .. wie wir immer wieder unseren ganzen Gedankenbau aufbauen 
mussten .. Sie wissen, dass es bei gewissen öffentlichen Vorträgen bei einzelnen sogar zur 
Ermüdung kommen kann, wenn immer wieder diese Grundtatsachen wiederholt werden 
müssen. Das aber ist und bleibt ein sicherer Faden, an dem wir unsere Gedanken aufreihen: 
diese vier Glieder der Menschennatur, das Zusammenwirken derselben .. . Sie wiederholen 
den Rhythmus, der einmal im Weltenkosmos im Grossen war, .. von innen heraus bauen wir
uns ein Weltgebäude auf, das den Rhythmus in sich trägt.“ Das haben die Menschen 
gewollt, „wenn sie auf die « innere Zahl» hinwiesen, die allen Erscheinungen zugrunde 



liegt. So sehen wir, wie der Mensch, um seine Freiheit sich zu erobern, aus dem 
ursprünglichen Rhythmus herauskommen musste. Aber er muss in sich selber wieder die 
Gesetze finden .. . Und der große Regulator, das ist die Geisteswissenschaft, weil sie mit 
den großen Gesetzen des Kosmos, die der Seher schaut, im Einklange steht.“  107, 197ff  

  Die Menschheit wird immer mehr Kriegsstoff über die Welt aussähen, „wenn sie sich nicht
hineinfinden wird in den Zusammenklang mit dem Kosmos in dem Fühlen, um dieses 
hineinzutragen in alles, was man tut. .. Man wird keine Fabriken, keine Schulen halten 
können in der Zukunft, wenn man nicht Begriffe entwickeln wird aus den grossen Aufgaben
des Universums heraus. … Man wird in der Zukunft dieses Weltgefühl hinzuentwickeln 
müssen: der Laboratoriumstisch wird zum Altar werden müssen. Der Naturdienst, den man 
entwickelt, selbst im chemischen Experiment, wird sich bewusst sein müssen, dass das 
grosse Weltengesetz über den Laboratoriumstisch läuft, wenn man irgendeinen Stoff mit 
einem anderen löst, um den Niederschlag zu bekommen oder dergleichen. In dem ganzen 
Universum wird man sich drinnen fühlen müssen, dann wird man anders zu Werke gehen, 
und dann wird noch ganz anderes gefunden werden, als was die Leute heute gefunden 
haben, was gross ist, aber nicht die rechte Frucht wird tragen können, weil  es ohne 
Ehrfurcht gefunden wird, ohne das Gefühl, das sich durchdringt mit der Harmonie des 
Universums.“ Unter der Sphärenmusik bei Pythagoras hat man sich nichts Abstraktes 
vorzustellen, „sondern etwas, was in das lebendige Gefühl hineingeht.“  182, 68f

  „Man versteht ja heute gar nicht, was eigentlich gemeint war, wenn der Mensch in dieser 
Zeit sein Leben anknüpfte an den Gang der Sterne, der Planeten, oder deren Verhältnis zu 
den Fixsternen, zum Tierkreis; das alles ist ja heute die leerste Abstraktion geworden.“ Etwa
beim Aufstellen von Horoskopen. „Etwas Wichtiges in der Menschheitsentwickelung seit 
jenen Zeiten besteht gerade darin, dass dieses ganze Menschenbewusstsein eingeengt 
worden ist auf das Physische. Wieviel hat solch ein Ägypter von der Erde gewusst? Sie war 
für ihn ein Stück Land. Vom Himmel hat er mehr gewusst. Ins Senkrechte hinauf ging seine 
Erfahrung. Der Grieche hatte auch noch nicht eine horizontale Erkenntnis; ins Senkrechte 
ging auch noch seine Erfahrung. Diese senkrechte Erfahrung schränkte sich ein in dem 
Masse, als sich die horizontale ausdehnte, und das Maximum der Einschränkung der 
menschlichen Erkenntnis vom Himmel ist die Ausbreitung der menschlichen Erkenntnis 
von der Erde, als man lernte, die Erde zu umschiffen, um sich zu überzeugen: Wenn man 
nach Westen fährt, kommt man vom Osten wieder zurück. Aber dieses Verfinstern der 
menschlichen Erkenntnis in vertikaler Richtung musste eintreten. Der Mensch musste 
einmal abgeschnürt werden vom Weltenall, um in sich die Kraft zu suchen, die ihn allein zu 
seiner menschlichen Freiheit führen konnte. Denn aus dieser menschlichen Freiheit kann 
nun wiederum das Moralische hervorgehen.“  197, 23f

  „So ist der Mensch der Bewahrer des kosmischen Gedankens, so trägt der Mensch aus sich
heraus den kosmischen Gedanken in die Welt hinaus. Auf dem Umwege durch den 
Menschen pflanzt sich der kosmische Gedanke von der Urzeit in die Zukunft hinein fort. 
Der Mensch gehört zu dem, was Kosmos ist .. auch zu dem schöpferischen Elemente des 
Kosmos. Er trägt den Gedanken hinüber aus der Vergangenheit in die Zukunft.“  202, 70  
(>Dauer)  

  „Es ist ja doch so, dass unsere neuere Zivilisation alles, was ausserirdisch ist, 
wissenschaftlich nur wie eine mathematisch-mechanische Angelegenheit betrachtet. Wir 

liegt. So sehen wir, wie der Mensch, um seine Freiheit sich zu erobern, aus dem 
ursprünglichen Rhythmus herauskommen musste. Aber er muss in sich selber wieder die 
Gesetze finden .. . Und der große Regulator, das ist die Geisteswissenschaft, weil sie mit 
den großen Gesetzen des Kosmos, die der Seher schaut, im Einklange steht.“  107, 197ff  

  Die Menschheit wird immer mehr Kriegsstoff über die Welt aussähen, „wenn sie sich nicht
hineinfinden wird in den Zusammenklang mit dem Kosmos in dem Fühlen, um dieses 
hineinzutragen in alles, was man tut. .. Man wird keine Fabriken, keine Schulen halten 
können in der Zukunft, wenn man nicht Begriffe entwickeln wird aus den grossen Aufgaben
des Universums heraus. … Man wird in der Zukunft dieses Weltgefühl hinzuentwickeln 
müssen: der Laboratoriumstisch wird zum Altar werden müssen. Der Naturdienst, den man 
entwickelt, selbst im chemischen Experiment, wird sich bewusst sein müssen, dass das 
grosse Weltengesetz über den Laboratoriumstisch läuft, wenn man irgendeinen Stoff mit 
einem anderen löst, um den Niederschlag zu bekommen oder dergleichen. In dem ganzen 
Universum wird man sich drinnen fühlen müssen, dann wird man anders zu Werke gehen, 
und dann wird noch ganz anderes gefunden werden, als was die Leute heute gefunden 
haben, was gross ist, aber nicht die rechte Frucht wird tragen können, weil  es ohne 
Ehrfurcht gefunden wird, ohne das Gefühl, das sich durchdringt mit der Harmonie des 
Universums.“ Unter der Sphärenmusik bei Pythagoras hat man sich nichts Abstraktes 
vorzustellen, „sondern etwas, was in das lebendige Gefühl hineingeht.“  182, 68f

  „Man versteht ja heute gar nicht, was eigentlich gemeint war, wenn der Mensch in dieser 
Zeit sein Leben anknüpfte an den Gang der Sterne, der Planeten, oder deren Verhältnis zu 
den Fixsternen, zum Tierkreis; das alles ist ja heute die leerste Abstraktion geworden.“ Etwa
beim Aufstellen von Horoskopen. „Etwas Wichtiges in der Menschheitsentwickelung seit 
jenen Zeiten besteht gerade darin, dass dieses ganze Menschenbewusstsein eingeengt 
worden ist auf das Physische. Wieviel hat solch ein Ägypter von der Erde gewusst? Sie war 
für ihn ein Stück Land. Vom Himmel hat er mehr gewusst. Ins Senkrechte hinauf ging seine 
Erfahrung. Der Grieche hatte auch noch nicht eine horizontale Erkenntnis; ins Senkrechte 
ging auch noch seine Erfahrung. Diese senkrechte Erfahrung schränkte sich ein in dem 
Masse, als sich die horizontale ausdehnte, und das Maximum der Einschränkung der 
menschlichen Erkenntnis vom Himmel ist die Ausbreitung der menschlichen Erkenntnis 
von der Erde, als man lernte, die Erde zu umschiffen, um sich zu überzeugen: Wenn man 
nach Westen fährt, kommt man vom Osten wieder zurück. Aber dieses Verfinstern der 
menschlichen Erkenntnis in vertikaler Richtung musste eintreten. Der Mensch musste 
einmal abgeschnürt werden vom Weltenall, um in sich die Kraft zu suchen, die ihn allein zu 
seiner menschlichen Freiheit führen konnte. Denn aus dieser menschlichen Freiheit kann 
nun wiederum das Moralische hervorgehen.“  197, 23f

  „So ist der Mensch der Bewahrer des kosmischen Gedankens, so trägt der Mensch aus sich
heraus den kosmischen Gedanken in die Welt hinaus. Auf dem Umwege durch den 
Menschen pflanzt sich der kosmische Gedanke von der Urzeit in die Zukunft hinein fort. 
Der Mensch gehört zu dem, was Kosmos ist .. auch zu dem schöpferischen Elemente des 
Kosmos. Er trägt den Gedanken hinüber aus der Vergangenheit in die Zukunft.“  202, 70  
(>Dauer)  

  „Es ist ja doch so, dass unsere neuere Zivilisation alles, was ausserirdisch ist, 
wissenschaftlich nur wie eine mathematisch-mechanische Angelegenheit betrachtet. Wir 



richten unsere Teleskope nach den Sternen. Wir prüfen die Substanz der Sterne mit dem 
Spektroskop und so weiter. Wir verwandeln das, was wir auf diese Weise beobachten, in 
Rechnungsansätze und kommen auf diese Art endlich zu der großen Weltmaschinerie, in 
welcher auch unsere Erde wie ein Rad eingespannt ist. .. Und die Menschheit hat sich 
allmählich darauf beschränkt, sich innerhalb der Erdenangelegenheiten so zu fühlen, wie 
sich, wenn er eine menschliche Seele hätte, etwa der Maulwurf in seinem Loch während des
Winters fühlen würde. Ein Maulwurfsloch im Weltenall ist eigentlich für die Menschheit die
Erde geworden. 
  Man blickt heute mit einer gewissen Überlegenheit auf die kindlichen Zeiten zurück, wo 
etwa im alten Ägypten die Menschen nicht von der großen Weltmaschinerie, sondern von 
göttlich-geistigen Wesenheiten gesprochen haben, welche draußen im Raume und auch 
außerhalb des Raumes sind, und mit denen der Mensch ebenso verwandt ist wie mit den 
Wesen, welche die Erde in den drei Reichen der Natur bewohnen. Der alte Ägypter hat 
zurückgeführt das Geistig-Seelische des Menschen ebenso auf die höheren Hierarchien, auf 
die übersinnlichen Reiche, wie er das Leiblich-Physische des Menschen zurückgeführt hat 
auf die drei Reiche der Natur, das mineralische, das pflanzliche, das tierische Reich. Heute 
spricht man von dem Außerirdischen höchstens in Form eines blassen und immer mehr 
verblassenden Glaubens, der keine wissenschaftliche Betrachtung dulden möchte. .. Aber es
kann nicht scharf genug ausgesprochen werden, dass es eine tiefe Wahrheit ist: Wenn der 
Mensch den Himmel verliert, verliert er sich selbst. Denn es ist einmal so, dass eben der 
wichtigste Teil der Menschenwesenheit dem Ausserirdischen angehört. Verliert man dieses 
aus dem Gesichtskreise, dann verliert man aus dem Gesichtskreise auch die eigentliche 
Menschenwesenheit. Man irrt dann auf der Erde herum, ohne dass man weiß, was man 
eigentlich für ein Wesen ist.“  209, 15f

  Mensch; Mann und Frau: „Bei jedem Menschen - das ist eine Tatsache - ist der 
Ätherleib zweiteilig, und es stellt sich der Ätherleib des Mannes, wie er unter uns lebt, mit 
weiblichen Eigenschaften dar, und der Ätherleib des Weibes mit männlichen 
Eigenschaften. .. Die Menschenseele baut sich den Körper, wie aus zwei Polen sich der 
Magnet aufbaut. Sie baut sich einen männlichen und einen weiblichen Teil, das eine Mal 
den einen Teil als physischen Leib, das andere Mal als Ätherleib. Daher wird in Bezug auf 
diejenigen Leidenschaften, die gerade am Ätherleib hängen: Hingebung, Tapferkeit, Liebe, 
die Frau offenbar männliche Charaktereigenschaften zeigen können und der Mann 
manchmal recht weiblich erscheinen. Dagegen mit Bezug auf alle Charaktereigenschaften, 
die mehr am physischen Leib hängen, da wird sich Im äußeren Leben die Konsequenz des 
Geschlechts ausleben. Deshalb muss es erklärlich erscheinen, dass wir in jedem Menschen, 
wenn wir ihn ganz betrachten wollen, eine Erscheinung vor uns haben mit zwei Teilen, 
einem offenen materiellen und einem verborgenen, dem geistigen. Und der ist erst ein 
vollständiger Mensch, der mit einer äußeren Männlichkeit im Inneren einen weiblichen 
schönen Charakter zu verbinden in der Lage ist.“ Unsere „äussere Kultur ist eine 
Männerkultur, weil sie eine materielle Kultur sein sollte. Aber wir müssen uns klar sein, 
dass auch in der weltgeschichtlichen Entwickelung sich die Kulturepochen ablösen, und 
dass diese einseitige Männerkultur ihre Ergänzung finden muss durch dasjenige, was ja in 
jedem Manne lebt.“ Die Seele hat einen weiblichen Charakter, und aus der Männerkultur 
kommt Goethes „das ewig Weibliche zieht uns hinan“. - „Ein Zeitalter, das nicht mehr am 
Äusseren, am Materiellen haften wird, sondern dem die Erkenntnis des 
übergeschlechtlichen Inneren gegeben sein wird, wird das Geschlechtliche, ohne daß es sich
in das Öde, Asketische verkriechen will oder etwa das Geschlechtliche verleugnen will, 

richten unsere Teleskope nach den Sternen. Wir prüfen die Substanz der Sterne mit dem 
Spektroskop und so weiter. Wir verwandeln das, was wir auf diese Weise beobachten, in 
Rechnungsansätze und kommen auf diese Art endlich zu der großen Weltmaschinerie, in 
welcher auch unsere Erde wie ein Rad eingespannt ist. .. Und die Menschheit hat sich 
allmählich darauf beschränkt, sich innerhalb der Erdenangelegenheiten so zu fühlen, wie 
sich, wenn er eine menschliche Seele hätte, etwa der Maulwurf in seinem Loch während des
Winters fühlen würde. Ein Maulwurfsloch im Weltenall ist eigentlich für die Menschheit die
Erde geworden. 
  Man blickt heute mit einer gewissen Überlegenheit auf die kindlichen Zeiten zurück, wo 
etwa im alten Ägypten die Menschen nicht von der großen Weltmaschinerie, sondern von 
göttlich-geistigen Wesenheiten gesprochen haben, welche draußen im Raume und auch 
außerhalb des Raumes sind, und mit denen der Mensch ebenso verwandt ist wie mit den 
Wesen, welche die Erde in den drei Reichen der Natur bewohnen. Der alte Ägypter hat 
zurückgeführt das Geistig-Seelische des Menschen ebenso auf die höheren Hierarchien, auf 
die übersinnlichen Reiche, wie er das Leiblich-Physische des Menschen zurückgeführt hat 
auf die drei Reiche der Natur, das mineralische, das pflanzliche, das tierische Reich. Heute 
spricht man von dem Außerirdischen höchstens in Form eines blassen und immer mehr 
verblassenden Glaubens, der keine wissenschaftliche Betrachtung dulden möchte. .. Aber es
kann nicht scharf genug ausgesprochen werden, dass es eine tiefe Wahrheit ist: Wenn der 
Mensch den Himmel verliert, verliert er sich selbst. Denn es ist einmal so, dass eben der 
wichtigste Teil der Menschenwesenheit dem Ausserirdischen angehört. Verliert man dieses 
aus dem Gesichtskreise, dann verliert man aus dem Gesichtskreise auch die eigentliche 
Menschenwesenheit. Man irrt dann auf der Erde herum, ohne dass man weiß, was man 
eigentlich für ein Wesen ist.“  209, 15f

  Mensch; Mann und Frau: „Bei jedem Menschen - das ist eine Tatsache - ist der 
Ätherleib zweiteilig, und es stellt sich der Ätherleib des Mannes, wie er unter uns lebt, mit 
weiblichen Eigenschaften dar, und der Ätherleib des Weibes mit männlichen 
Eigenschaften. .. Die Menschenseele baut sich den Körper, wie aus zwei Polen sich der 
Magnet aufbaut. Sie baut sich einen männlichen und einen weiblichen Teil, das eine Mal 
den einen Teil als physischen Leib, das andere Mal als Ätherleib. Daher wird in Bezug auf 
diejenigen Leidenschaften, die gerade am Ätherleib hängen: Hingebung, Tapferkeit, Liebe, 
die Frau offenbar männliche Charaktereigenschaften zeigen können und der Mann 
manchmal recht weiblich erscheinen. Dagegen mit Bezug auf alle Charaktereigenschaften, 
die mehr am physischen Leib hängen, da wird sich Im äußeren Leben die Konsequenz des 
Geschlechts ausleben. Deshalb muss es erklärlich erscheinen, dass wir in jedem Menschen, 
wenn wir ihn ganz betrachten wollen, eine Erscheinung vor uns haben mit zwei Teilen, 
einem offenen materiellen und einem verborgenen, dem geistigen. Und der ist erst ein 
vollständiger Mensch, der mit einer äußeren Männlichkeit im Inneren einen weiblichen 
schönen Charakter zu verbinden in der Lage ist.“ Unsere „äussere Kultur ist eine 
Männerkultur, weil sie eine materielle Kultur sein sollte. Aber wir müssen uns klar sein, 
dass auch in der weltgeschichtlichen Entwickelung sich die Kulturepochen ablösen, und 
dass diese einseitige Männerkultur ihre Ergänzung finden muss durch dasjenige, was ja in 
jedem Manne lebt.“ Die Seele hat einen weiblichen Charakter, und aus der Männerkultur 
kommt Goethes „das ewig Weibliche zieht uns hinan“. - „Ein Zeitalter, das nicht mehr am 
Äusseren, am Materiellen haften wird, sondern dem die Erkenntnis des 
übergeschlechtlichen Inneren gegeben sein wird, wird das Geschlechtliche, ohne daß es sich
in das Öde, Asketische verkriechen will oder etwa das Geschlechtliche verleugnen will, 



veredeln und verschönern und im Übergeschlechtlichen leben. Und dann wird man .. sagen: 
Das ewig Menschliche zieht uns hinan.“  54, 127f   

  „Sieht man nur auf das, was der Mensch in der physischen Welt und aus der 
naturwissenschaftlichen Denkweise heraus sich aneignen kann, dann bleibt der Unterschied 
zwischen Mann und Frau ein radikaler. Der Abgrund zwischen Mann und Frau wird erst 
überbrückt, wenn die Verschiedenheit, die zwischen ihnen besteht im Aufnehmen der Welt, 
in dem Wirken in der Welt, ausgeglichen wird durch dasjenige, was den Menschen kommen
kann durch jenes Wissen, jene Willens- und Gemütsbildung, die hervorgehen aus den 
Kräften, die der menschlichen Organisation selbst zugrunde liegen. .. Der Frau gibt, 
während sie körperlich-physisch Frau ist, diese Geistesbildung geistig-seelisch das 
Männliche, und dem Manne, während er physisch Mann ist, geistig-seelisch das Weibliche.“
297, 109  (>Frauenfrage)

  „Bei jedem Menschen - das ist eine Tatsache - ist der Ätherleib zweiteilig, und es stellt 
sich der Ätherleib des Mannes, wie er unter uns lebt, mit weiblichen Eigenschaften dar, und 
der Ätherleib des Weibes mit männlichen Eigenschaften. .. Die Menschenseele baut sich 
den Körper, wie aus zwei Polen sich der Magnet aufbaut. Sie baut sich einen männlichen 
und einen weiblichen Teil, das eine Mal den einen Teil als physischen Leib, das andere Mal 
als Ätherleib. Daher wird in bezug auf diejenigen Leidenschaften, die gerade am Ätherleib 
hängen: Hingebung, Tapferkeit, Liebe, die Frau offenbar männliche Charaktereigenschaften 
zeigen können und der Mann manchmal recht weiblich erscheinen. Dagegen mit Bezug auf 
alle Charaktereigenschaften, die mehr am physischen Leib hängen, da wird sich im äußeren 
Leben die Konsequenz des Geschlechts ausleben. .. Und der ist erst ein vollständiger 
Mensch, der mit einer äußeren Männlichkeit im Inneren einen weiblichen schönen 
Charakter zu verbinden in der Lage ist.“ 54, 127f

  Mensch und Maschine: „Bedenken Sie nur, was die Einfügung des eigentlichen         
industriellen Elements in die Evolution der Menschheit bedeutet. … Es war bereits im 19. 
Jahrhundert eingezogen in die Erdenwelt eine ganz neue Bevölkerung; die Maschinen, die 
dem Menschen einen Teil der Arbeit abgenommen haben. Und wenn man rechnet, auch 
schon für die achtziger Jahre des vorigen Jahrhunderts, wieviel an menschlicher Arbeit die 
Maschine dem Menschen abgenommen hat, dann kommt man dazu, dass man als 
Erdenbevölkerung dann anzusehen hat .. 25 Prozent mehr. Heute ist es .. so, dass wir, wenn 
wir bloß physisch die Menschen heute anschauen auf der Erde, eine ganz falsche 
Erdenbevölkerungszahl bekommen. Wir müssen 500 Millionen mehr Menschen auf der 
Erde annehmen nach der verrichteten Arbeit.
Das hat in der Tat zu dem alten theokratischen und juristischen Strome ein ganz neues 
Element gebracht, einen ganz neuen Strom in den realen Verhältnissen, denn es hat den 
Menschen nicht etwa näher hingebracht an die Außenwelt, sondern es hat den Menschen 
mehr auf sich selbst zurückgewiesen. Der Mensch stand im Mittelalter so, dass ein Teil von 
ihm war, was er, sagen wir, als einen Schlüssel machte zu einem Schloss oder das Schloss 
selber. Da ging, was der Mensch betätigte, in die Arbeit über. Wenn der Mensch an der 
Maschine steht, es ist ihm ganz einerlei, etwas relativ gesprochen, wie sein Verhältnis zur 
Maschine ist. Dadurch wird er um so mehr auf sich zurückgewiesen. Seine Menschlichkeit 
empfindet er.“  305, 199f  (Arbeitslosigkeit, >Drei Ströme, >Demokratie und 
Arbeitsteilung)

veredeln und verschönern und im Übergeschlechtlichen leben. Und dann wird man .. sagen: 
Das ewig Menschliche zieht uns hinan.“  54, 127f   

  „Sieht man nur auf das, was der Mensch in der physischen Welt und aus der 
naturwissenschaftlichen Denkweise heraus sich aneignen kann, dann bleibt der Unterschied 
zwischen Mann und Frau ein radikaler. Der Abgrund zwischen Mann und Frau wird erst 
überbrückt, wenn die Verschiedenheit, die zwischen ihnen besteht im Aufnehmen der Welt, 
in dem Wirken in der Welt, ausgeglichen wird durch dasjenige, was den Menschen kommen
kann durch jenes Wissen, jene Willens- und Gemütsbildung, die hervorgehen aus den 
Kräften, die der menschlichen Organisation selbst zugrunde liegen. .. Der Frau gibt, 
während sie körperlich-physisch Frau ist, diese Geistesbildung geistig-seelisch das 
Männliche, und dem Manne, während er physisch Mann ist, geistig-seelisch das Weibliche.“
297, 109  (>Frauenfrage)

  „Bei jedem Menschen - das ist eine Tatsache - ist der Ätherleib zweiteilig, und es stellt 
sich der Ätherleib des Mannes, wie er unter uns lebt, mit weiblichen Eigenschaften dar, und 
der Ätherleib des Weibes mit männlichen Eigenschaften. .. Die Menschenseele baut sich 
den Körper, wie aus zwei Polen sich der Magnet aufbaut. Sie baut sich einen männlichen 
und einen weiblichen Teil, das eine Mal den einen Teil als physischen Leib, das andere Mal 
als Ätherleib. Daher wird in bezug auf diejenigen Leidenschaften, die gerade am Ätherleib 
hängen: Hingebung, Tapferkeit, Liebe, die Frau offenbar männliche Charaktereigenschaften 
zeigen können und der Mann manchmal recht weiblich erscheinen. Dagegen mit Bezug auf 
alle Charaktereigenschaften, die mehr am physischen Leib hängen, da wird sich im äußeren 
Leben die Konsequenz des Geschlechts ausleben. .. Und der ist erst ein vollständiger 
Mensch, der mit einer äußeren Männlichkeit im Inneren einen weiblichen schönen 
Charakter zu verbinden in der Lage ist.“ 54, 127f

  Mensch und Maschine: „Bedenken Sie nur, was die Einfügung des eigentlichen         
industriellen Elements in die Evolution der Menschheit bedeutet. … Es war bereits im 19. 
Jahrhundert eingezogen in die Erdenwelt eine ganz neue Bevölkerung; die Maschinen, die 
dem Menschen einen Teil der Arbeit abgenommen haben. Und wenn man rechnet, auch 
schon für die achtziger Jahre des vorigen Jahrhunderts, wieviel an menschlicher Arbeit die 
Maschine dem Menschen abgenommen hat, dann kommt man dazu, dass man als 
Erdenbevölkerung dann anzusehen hat .. 25 Prozent mehr. Heute ist es .. so, dass wir, wenn 
wir bloß physisch die Menschen heute anschauen auf der Erde, eine ganz falsche 
Erdenbevölkerungszahl bekommen. Wir müssen 500 Millionen mehr Menschen auf der 
Erde annehmen nach der verrichteten Arbeit.
Das hat in der Tat zu dem alten theokratischen und juristischen Strome ein ganz neues 
Element gebracht, einen ganz neuen Strom in den realen Verhältnissen, denn es hat den 
Menschen nicht etwa näher hingebracht an die Außenwelt, sondern es hat den Menschen 
mehr auf sich selbst zurückgewiesen. Der Mensch stand im Mittelalter so, dass ein Teil von 
ihm war, was er, sagen wir, als einen Schlüssel machte zu einem Schloss oder das Schloss 
selber. Da ging, was der Mensch betätigte, in die Arbeit über. Wenn der Mensch an der 
Maschine steht, es ist ihm ganz einerlei, etwas relativ gesprochen, wie sein Verhältnis zur 
Maschine ist. Dadurch wird er um so mehr auf sich zurückgewiesen. Seine Menschlichkeit 
empfindet er.“  305, 199f  (Arbeitslosigkeit, >Drei Ströme, >Demokratie und 
Arbeitsteilung)



  „Man kann (heute) nicht finden etwas, was vom Menschen ausgeht und was unabhängig 
ist von seinem Leibe. So wird man gekettet mit seinen Ideen an den Leib. Die 
Nationalökonomie wird materialistisch gekettet an den Leib. … Man will sich ganz im 
Materiellen bewegen und kann deshalb auf nichts anderes kommen als gewissermassen auf 
die Einschaltung des Menschen als Maschine in den nationalökonomischen Organismus. … 
Es ist dringend notwendig, dass man einsehe, dass ein sozialer Aufschwung nur geschehen 
kann durch eine Umwandlung der Denk- und Empfindungsrichtung des Menschen. (…) Die
alte Anschauung ist auch schon im Praktischen so weit, den Menschen als Maschine 
anzusehen und die Absurdität des Gedankens nicht zu erkennen, dass es eine 
volkswirtschaftliche Kategorie sei, menschliche Körperkraft zu verbrauchen und sie durch 
den Lohn als Äquivalent ersetzen zu wollen.   198, 187

  „Die Zusammenschmiedung des Menschenwesens mit dem maschinellen Wesen“ wird 
kommen. Die in unser Nervensystem hinein ersterbenden Kräfte werden immer mächtiger 
werden. Sie sind verwandt mit elektrischen, magnetischen Kräften und es wird eine 
Verbindung zwischen ihnen und den äusseren Maschinenkräften hergestellt werden. 
Entscheidend wird sein, ob das selbstlos oder aus Gruppenegoismus heraus kommt. 
178, 219 (>Technische Kultur, Maschine, >Arbeit als Ware, >Ich und Suggestion)

  „Es gibt einen inneren Zusammenhang zwischen jener armseligen Erkenntnis vom 
Menschen, die sich ausdrückt in «Der Mensch eine Maschine», und dem Drang nach 
menschlicher Freiheit, wie er sich ausdrückt in der Französischen Revolution. Auf der einen
Seite ist die ärgste Dekadenz des Erkennens aus inneren Kräften, auf der anderen Seite das 
intensive Fordern der Menschenwürde in der Freiheit.“  202, 267

  Mensch im Mittelpunkt: „Wenn man den Prozess des sozialen Lebens als eine Ganzheit 
betrachtet, so kann man das gar nicht anders, als dass man den Menschen in den 
Mittelpunkt rückt ...“  In den „Kernpunkten..“ wird deshalb gefragt, „Wie ist der moderne 
Proletarier entstanden“; es wird nicht nach Produktionsverhältnissen gefragt wie bei Marx.  
338, 117f

  In der Nationalökonomie steht im Mittelpunkt wirtschaftliche Freiheit und privates 
Eigentum. Aber wirtschaftliche Freiheit hat man nicht als Mensch, sondern als Besitzer 
irgendwelcher Güter, und auch Eigentum muss auf irgendeine Weise erworben sein, es ist 
nichts absolut Gegebenes. „Das, worauf es ankommt, ist der aussermenschliche Prozess.“   
338, 115f   (>Natur ohne Mensch)

  Mensch, moderner: „Der bloss intelligente Mensch, der moderne Mensch .., weiss 
eigentlich nichts, denn die Intelligenz allein verhilft einem nicht zu einem Wissen. Und ein 
solcher Mensch, der sich umgibt mit seinen Mechanismen, in denen die Spiegelgedanken 
leben, ist eigentlich in der Gefahr, sich selbst immer mehr und mehr zu verlieren, .. von sich
selber nicht mehr etwas zu wissen. … wodurch er sich erziehen muss, das ist innere 
intellektuelle Moralität.“  216, 63   (>Willensschwächung, >Staatsdenken)

  „Indem ihnen durch ein gesünderes Leben größere physische Annehmlichkeit bereitet 
wird, indem ihnen das physische Leben erleichtert wird, wird die Seele dadurch in der 
entgegengesetzten Weise beeinflusst; sie wird so beeinflusst, dass sie nach und nach eine 

  „Man kann (heute) nicht finden etwas, was vom Menschen ausgeht und was unabhängig 
ist von seinem Leibe. So wird man gekettet mit seinen Ideen an den Leib. Die 
Nationalökonomie wird materialistisch gekettet an den Leib. … Man will sich ganz im 
Materiellen bewegen und kann deshalb auf nichts anderes kommen als gewissermassen auf 
die Einschaltung des Menschen als Maschine in den nationalökonomischen Organismus. … 
Es ist dringend notwendig, dass man einsehe, dass ein sozialer Aufschwung nur geschehen 
kann durch eine Umwandlung der Denk- und Empfindungsrichtung des Menschen. (…) Die
alte Anschauung ist auch schon im Praktischen so weit, den Menschen als Maschine 
anzusehen und die Absurdität des Gedankens nicht zu erkennen, dass es eine 
volkswirtschaftliche Kategorie sei, menschliche Körperkraft zu verbrauchen und sie durch 
den Lohn als Äquivalent ersetzen zu wollen.   198, 187

  „Die Zusammenschmiedung des Menschenwesens mit dem maschinellen Wesen“ wird 
kommen. Die in unser Nervensystem hinein ersterbenden Kräfte werden immer mächtiger 
werden. Sie sind verwandt mit elektrischen, magnetischen Kräften und es wird eine 
Verbindung zwischen ihnen und den äusseren Maschinenkräften hergestellt werden. 
Entscheidend wird sein, ob das selbstlos oder aus Gruppenegoismus heraus kommt. 
178, 219 (>Technische Kultur, Maschine, >Arbeit als Ware, >Ich und Suggestion)

  „Es gibt einen inneren Zusammenhang zwischen jener armseligen Erkenntnis vom 
Menschen, die sich ausdrückt in «Der Mensch eine Maschine», und dem Drang nach 
menschlicher Freiheit, wie er sich ausdrückt in der Französischen Revolution. Auf der einen
Seite ist die ärgste Dekadenz des Erkennens aus inneren Kräften, auf der anderen Seite das 
intensive Fordern der Menschenwürde in der Freiheit.“  202, 267

  Mensch im Mittelpunkt: „Wenn man den Prozess des sozialen Lebens als eine Ganzheit 
betrachtet, so kann man das gar nicht anders, als dass man den Menschen in den 
Mittelpunkt rückt ...“  In den „Kernpunkten..“ wird deshalb gefragt, „Wie ist der moderne 
Proletarier entstanden“; es wird nicht nach Produktionsverhältnissen gefragt wie bei Marx.  
338, 117f

  In der Nationalökonomie steht im Mittelpunkt wirtschaftliche Freiheit und privates 
Eigentum. Aber wirtschaftliche Freiheit hat man nicht als Mensch, sondern als Besitzer 
irgendwelcher Güter, und auch Eigentum muss auf irgendeine Weise erworben sein, es ist 
nichts absolut Gegebenes. „Das, worauf es ankommt, ist der aussermenschliche Prozess.“   
338, 115f   (>Natur ohne Mensch)

  Mensch, moderner: „Der bloss intelligente Mensch, der moderne Mensch .., weiss 
eigentlich nichts, denn die Intelligenz allein verhilft einem nicht zu einem Wissen. Und ein 
solcher Mensch, der sich umgibt mit seinen Mechanismen, in denen die Spiegelgedanken 
leben, ist eigentlich in der Gefahr, sich selbst immer mehr und mehr zu verlieren, .. von sich
selber nicht mehr etwas zu wissen. … wodurch er sich erziehen muss, das ist innere 
intellektuelle Moralität.“  216, 63   (>Willensschwächung, >Staatsdenken)

  „Indem ihnen durch ein gesünderes Leben größere physische Annehmlichkeit bereitet 
wird, indem ihnen das physische Leben erleichtert wird, wird die Seele dadurch in der 
entgegengesetzten Weise beeinflusst; sie wird so beeinflusst, dass sie nach und nach eine 



gewisse Leerheit, eine Unbefriedigtheit, eine Unerfülltheit empfinden wird. Und wenn es so
fortgehen würde, dass das äußere Leben immer angenehmer, immer gesünder würde, wie 
man es nach den allgemeinen Vorstellungen im rein materialistischen Leben haben kann, 
dann würden solche Seelen immer weniger Ansporn haben, in sich selber weiterzukommen.
Eine Verödung der Seelen würde in gewissem Sinne parallel einhergehen.“  120, 175 

  Die führenden Kreise „denken ökonomisch, während sie glauben, ästhetisch, religiös, 
ethisch zu leben.“   24, 96  (>Zwei Weltenströmungen, >Bewusstseinsseele u. Autorität)

  Gebrochene Menschennaturen gibt es viele. Sie werden nicht mit dem Leben fertig, „weil 
sie nicht zurückblicken können in Erlebnisse, die sie hätten haben sollen in der Erziehung, 
in ihrer Kindheit.“   193, 144  (>Erziehung, >Moral entwickeln)

  Mensch und Natur: „Der Mensch steht, indem er der Natur gegenübersteht, durch sein 
Verstandesmässiges der Natur gegenüber und fasst dadurch alles das von ihr auf, was in ihr 
tot ist und eignet sich von diesem Toten Gesetze an. Was aber in der Natur aus dem Schosse
des Toten sich erhebt, um zur Zukunft der Welt zu werden, das fasst der Mensch auf durch 
seinen ihm so unbestimmt erscheinenden Willen, der sich bis in die Sinne hinein erstreckt.“ 
293, 47  (>Natur ohne Menschen, >Naturverehrung, >Wesen)

  „Die Natur lässt den Menschen in einem gewissen Stadium seiner Entwicklung aus ihren 
Fesseln los; die Gesellschaft führt diese Entwicklung bis zu einem weiteren Punkte; den 
letzten Schliff kann nur der Mensch sich selbst geben.“  4, 168ff  (>Soziolog. G.)

  „ .. aller Warenzirkulation und auch aller menschlichen Arbeit und auch jeglichem 
geistigen Leben liegt zugrunde als ein erstes elementares Ursprüngliches dasjenige, was den
Menschen kettet an ein bestimmtes Stück Natur.“   Kp, 64

  Die Menschen haben das Verhältnis zur Natur verloren. …  Zur ganzen Natur muss 
wiederum ein solches Verhältnis gewonnen werden, dass der Mensch sich eigentlich als 
etwas Gleiches fühlt mit der ganzen Natur.“   190, 76

  „Wir können die Natur ausser uns nur finden, wenn wir sie in uns erst kennen (…).Wir 
müssen an einen Punkt kommen, wo wir uns sagen können: Hier sind wir nicht mehr bloss 
„Ich“..“   4, 34

  Mensch, Natur, Soziales: „Wir können sagen: Da ist der Mensch nach innen, das heisst 
geistig, nach innen gesehen; zunächst vom physischen Leib nach dem Ätherleib gesehen, 
würden wir, wenn wir hineingehen in den Menschen, das Tierreich finden. Wenn wir 
hinausgehen, in der Umgebung, finden wir das Wirtschaftsleben. Wenn wir hineingehen in 
den Menschen und aufsuchen, was er durch seinen astralischen Leib ist, dann finden wir das
Pflanzenreich. . Draussen entspricht im sozialen Zusammenleben dem Pflanzenreich das 
Rechtsleben. Wenn wir hineingehen in den Menschen, finden wir dem Ich entsprechend das 
Mineralreich. Draussen in der Umgebung, dem Mineralreich entsprechend, das geistige 
Leben. So dass der Mensch in seiner Konstitution zusammenhängt mit den drei 
Naturreichen. Indem er an seinem ganzen Wesen arbeitet, wird er ein soziales Wesen.“ Was 
der Mensch der Beobachtung des Mineralischen verdankt, ist das geistige Leben. Durch 
Umwandeln tiefer Instinkte erlangt er das Rechts- und Staatsleben. „Daher hat das 

gewisse Leerheit, eine Unbefriedigtheit, eine Unerfülltheit empfinden wird. Und wenn es so
fortgehen würde, dass das äußere Leben immer angenehmer, immer gesünder würde, wie 
man es nach den allgemeinen Vorstellungen im rein materialistischen Leben haben kann, 
dann würden solche Seelen immer weniger Ansporn haben, in sich selber weiterzukommen.
Eine Verödung der Seelen würde in gewissem Sinne parallel einhergehen.“  120, 175 

  Die führenden Kreise „denken ökonomisch, während sie glauben, ästhetisch, religiös, 
ethisch zu leben.“   24, 96  (>Zwei Weltenströmungen, >Bewusstseinsseele u. Autorität)

  Gebrochene Menschennaturen gibt es viele. Sie werden nicht mit dem Leben fertig, „weil 
sie nicht zurückblicken können in Erlebnisse, die sie hätten haben sollen in der Erziehung, 
in ihrer Kindheit.“   193, 144  (>Erziehung, >Moral entwickeln)

  Mensch und Natur: „Der Mensch steht, indem er der Natur gegenübersteht, durch sein 
Verstandesmässiges der Natur gegenüber und fasst dadurch alles das von ihr auf, was in ihr 
tot ist und eignet sich von diesem Toten Gesetze an. Was aber in der Natur aus dem Schosse
des Toten sich erhebt, um zur Zukunft der Welt zu werden, das fasst der Mensch auf durch 
seinen ihm so unbestimmt erscheinenden Willen, der sich bis in die Sinne hinein erstreckt.“ 
293, 47  (>Natur ohne Menschen, >Naturverehrung, >Wesen)

  „Die Natur lässt den Menschen in einem gewissen Stadium seiner Entwicklung aus ihren 
Fesseln los; die Gesellschaft führt diese Entwicklung bis zu einem weiteren Punkte; den 
letzten Schliff kann nur der Mensch sich selbst geben.“  4, 168ff  (>Soziolog. G.)

  „ .. aller Warenzirkulation und auch aller menschlichen Arbeit und auch jeglichem 
geistigen Leben liegt zugrunde als ein erstes elementares Ursprüngliches dasjenige, was den
Menschen kettet an ein bestimmtes Stück Natur.“   Kp, 64

  Die Menschen haben das Verhältnis zur Natur verloren. …  Zur ganzen Natur muss 
wiederum ein solches Verhältnis gewonnen werden, dass der Mensch sich eigentlich als 
etwas Gleiches fühlt mit der ganzen Natur.“   190, 76

  „Wir können die Natur ausser uns nur finden, wenn wir sie in uns erst kennen (…).Wir 
müssen an einen Punkt kommen, wo wir uns sagen können: Hier sind wir nicht mehr bloss 
„Ich“..“   4, 34

  Mensch, Natur, Soziales: „Wir können sagen: Da ist der Mensch nach innen, das heisst 
geistig, nach innen gesehen; zunächst vom physischen Leib nach dem Ätherleib gesehen, 
würden wir, wenn wir hineingehen in den Menschen, das Tierreich finden. Wenn wir 
hinausgehen, in der Umgebung, finden wir das Wirtschaftsleben. Wenn wir hineingehen in 
den Menschen und aufsuchen, was er durch seinen astralischen Leib ist, dann finden wir das
Pflanzenreich. . Draussen entspricht im sozialen Zusammenleben dem Pflanzenreich das 
Rechtsleben. Wenn wir hineingehen in den Menschen, finden wir dem Ich entsprechend das 
Mineralreich. Draussen in der Umgebung, dem Mineralreich entsprechend, das geistige 
Leben. So dass der Mensch in seiner Konstitution zusammenhängt mit den drei 
Naturreichen. Indem er an seinem ganzen Wesen arbeitet, wird er ein soziales Wesen.“ Was 
der Mensch der Beobachtung des Mineralischen verdankt, ist das geistige Leben. Durch 
Umwandeln tiefer Instinkte erlangt er das Rechts- und Staatsleben. „Daher hat das 



Staatsleben zunächst .. so viel Instinktives.“ Und das Wirtschaftsgebiet ist Umwandlung der
Erlebnisse des Ätherleibes.  199, 204f
  
  Mensch in der sozialen Ordnung:   „Wir tragen in jedem Augenblicke eine bestimmte 
Luftmenge in uns; die war vorher draussen, sie gehörte der ganzen Atmosphäre an. Wir 
werden bald wiederum die Luft, die wir in uns haben, ausgeatmet haben, .. Ein Lebewesen 
gehört der ganzen Welt an und ist nicht denkbar ohne die ganze Welt, ist nur ein Glied im 
Universum. So ist es aber auch mit dem Menschen in Bezug auf das gesamte Wesen und 
Leben überhaupt. Der Mensch ist nicht ein einzelnes Wesen innerhalb der sozialen 
Ordnung, sondern er ist ganz eingeordnet in diese soziale Ordnung.“  307, 243f

  Der Mensch „wird aber nicht Mensch, wenn er nur sich selbst kennt. .. Sie müssen im 
sozialen Leben leben durch das, was die andern Menschen sind, was Sie mit den andern 
Menschen miterleben.“ Man kann nicht dieselbe Luft atmen, die man selber als Atemluft 
erzeugt hat.  220, 133

  „Das ist der durchgreifende Unterschied. Früher hat man Menschen gegliedert. Nun soll .. 
der soziale Organismus selbst gegliedert werden, damit der Mensch hinschauen kann auf 
dasjenige, worin er drinnen lebt, um je nach seinen Bedürfnissen, nach seinen Verhältnissen 
und Fähigkeiten in dem einen oder in dem anderen Gliede tätig sein zu können. Es wird 
zum Beispiel ganz gut möglich sein, dass in der Zukunft ein Mensch, der im 
Wirtschaftsleben tätig ist, zu gleicher Zeit Abgeordneter ist auf dem Gebiet des rein 
politischen Staates. Er wird aber dann ganz selbstverständlich seine wirtschaftlichen 
Interessen in einer anderen Weise geltend machen müssen, als er geltend machen kann 
dasjenige, was allein in Betracht kommt auf dem Gebiete des Rechtsstaates. Diese drei 
Glieder werden selber sorgen für die Abgrenzung ihrer Territorien.“  328, 133f

  Mensch und Pflanze: „Wie die Pflanze von dem grünen Farbstoff, so ist der Mensch vom 
roten Blute durchzogen. … Der Mensch ist nicht mehr keusch und rein (wie die Pflanze), 
sondern er hat seine höhere Entwickelung damit zahlen müssen, dass er Triebe, Begierden 
und Leidenschaften in sich aufnahm.“  57, 20    

  Mensch siebengliedrig: „Der äußere Hüllenteil ist gleichsam die Umkleidung oder das 
Werkzeug des Menschen, mit dem sein unsterblicher Wesenskern in dieser Welt wirkt und 
sich betätigt. Diese Umhüllung gliedert sich deutlich in vier Unterabteilungen. Die erste 
Unterabteilung ist der sogenannte physische Leib, der Leib, den man mit den Augen sehen 
und mit den andern Sinnen wahrnehmen kann. Das zweite Glied ist der sogenannte 
Ätherleib. Das ist der Körper, in dem das Leben wohnt. Er ist ungefähr von derselben 
Gestalt wie der physische Leib, aber als Träger des Lebensprinzips ist er das, was dem 
physischen Körper zugrunde liegt. Das dritte Glied ist der Träger der Gefühle von Lust und 
Leid, von den Instinkten und Leidenschaften. Wir nennen ihn den Astralleib, und zwar 
deshalb, weil die Kräfte, die in ihm wirksam sind, für denjenigen, der tiefer in die Welt 
hineinzuschauen vermag, sich als die Kräfte erweisen, die draußen im Sternenraum, im 
Astralen, leben und wesenhaft sind. Das vierte Glied bezeichnen wir als das eigentliche 
menschliche Ich. … Nun ist dieses Ich das Endglied, der Schlusspunkt der Entwickelung 
der drei andern eben genannten Leiber, zu dem sie alle seit Urzeiten hingestrebt haben. 
Dieses Ich ist zugleich der Ausgangspunkt einer neuen göttlichen Entwickelung. .. der 
Träger desjenigen, was heute nur als Anlage in der Mehrzahl der Menschen enthalten ist, 

Staatsleben zunächst .. so viel Instinktives.“ Und das Wirtschaftsgebiet ist Umwandlung der
Erlebnisse des Ätherleibes.  199, 204f
  
  Mensch in der sozialen Ordnung:   „Wir tragen in jedem Augenblicke eine bestimmte 
Luftmenge in uns; die war vorher draussen, sie gehörte der ganzen Atmosphäre an. Wir 
werden bald wiederum die Luft, die wir in uns haben, ausgeatmet haben, .. Ein Lebewesen 
gehört der ganzen Welt an und ist nicht denkbar ohne die ganze Welt, ist nur ein Glied im 
Universum. So ist es aber auch mit dem Menschen in Bezug auf das gesamte Wesen und 
Leben überhaupt. Der Mensch ist nicht ein einzelnes Wesen innerhalb der sozialen 
Ordnung, sondern er ist ganz eingeordnet in diese soziale Ordnung.“  307, 243f

  Der Mensch „wird aber nicht Mensch, wenn er nur sich selbst kennt. .. Sie müssen im 
sozialen Leben leben durch das, was die andern Menschen sind, was Sie mit den andern 
Menschen miterleben.“ Man kann nicht dieselbe Luft atmen, die man selber als Atemluft 
erzeugt hat.  220, 133

  „Das ist der durchgreifende Unterschied. Früher hat man Menschen gegliedert. Nun soll .. 
der soziale Organismus selbst gegliedert werden, damit der Mensch hinschauen kann auf 
dasjenige, worin er drinnen lebt, um je nach seinen Bedürfnissen, nach seinen Verhältnissen 
und Fähigkeiten in dem einen oder in dem anderen Gliede tätig sein zu können. Es wird 
zum Beispiel ganz gut möglich sein, dass in der Zukunft ein Mensch, der im 
Wirtschaftsleben tätig ist, zu gleicher Zeit Abgeordneter ist auf dem Gebiet des rein 
politischen Staates. Er wird aber dann ganz selbstverständlich seine wirtschaftlichen 
Interessen in einer anderen Weise geltend machen müssen, als er geltend machen kann 
dasjenige, was allein in Betracht kommt auf dem Gebiete des Rechtsstaates. Diese drei 
Glieder werden selber sorgen für die Abgrenzung ihrer Territorien.“  328, 133f

  Mensch und Pflanze: „Wie die Pflanze von dem grünen Farbstoff, so ist der Mensch vom 
roten Blute durchzogen. … Der Mensch ist nicht mehr keusch und rein (wie die Pflanze), 
sondern er hat seine höhere Entwickelung damit zahlen müssen, dass er Triebe, Begierden 
und Leidenschaften in sich aufnahm.“  57, 20    

  Mensch siebengliedrig: „Der äußere Hüllenteil ist gleichsam die Umkleidung oder das 
Werkzeug des Menschen, mit dem sein unsterblicher Wesenskern in dieser Welt wirkt und 
sich betätigt. Diese Umhüllung gliedert sich deutlich in vier Unterabteilungen. Die erste 
Unterabteilung ist der sogenannte physische Leib, der Leib, den man mit den Augen sehen 
und mit den andern Sinnen wahrnehmen kann. Das zweite Glied ist der sogenannte 
Ätherleib. Das ist der Körper, in dem das Leben wohnt. Er ist ungefähr von derselben 
Gestalt wie der physische Leib, aber als Träger des Lebensprinzips ist er das, was dem 
physischen Körper zugrunde liegt. Das dritte Glied ist der Träger der Gefühle von Lust und 
Leid, von den Instinkten und Leidenschaften. Wir nennen ihn den Astralleib, und zwar 
deshalb, weil die Kräfte, die in ihm wirksam sind, für denjenigen, der tiefer in die Welt 
hineinzuschauen vermag, sich als die Kräfte erweisen, die draußen im Sternenraum, im 
Astralen, leben und wesenhaft sind. Das vierte Glied bezeichnen wir als das eigentliche 
menschliche Ich. … Nun ist dieses Ich das Endglied, der Schlusspunkt der Entwickelung 
der drei andern eben genannten Leiber, zu dem sie alle seit Urzeiten hingestrebt haben. 
Dieses Ich ist zugleich der Ausgangspunkt einer neuen göttlichen Entwickelung. .. der 
Träger desjenigen, was heute nur als Anlage in der Mehrzahl der Menschen enthalten ist, 



der Träger einer höheren dreigliedrigen Natur, die wir deutsch am besten bezeichnen mit 
den Ausdrücken: Geistselbst, Lebensgeist und Geistesmensch. Das Geistselbst des 
Menschen wird mit einem der morgenländischen Mystik entlehnten Wort bezeichnet als 
Manas. Das zweite ist der Lebensgeist, den bezeichnet man nach morgenländischer 
Ausdrucksweise als die Buddhi. Das höchste, das eigentlich innerste Glied des Menschen ist
Atma. Es ist der eigentliche Geist des Menschen, der innerste Wesenskern, das UnsterbIiche
innerhalb der menschlichen Natur. Das gibt für uns, wie die sieben Töne oder wie die sieben
Farben im Regenbogen, sieben Glieder der menschlichen Natur.“  54, 362f

  Wir haben „sieben Glieder der menschlichen Wesenheit, ebenso wie der Regenbogen 
sieben Farben und die Tonskala sieben Töne hat. Es besteht so der Mensch aus: Erstens dem
physischen Leib, zweitens dem Ätherleib, drittens dem Astralleib, viertens dem Ich, 
fünftens dem Manas, sechstens dem Buddhi, siebentens dem Atman. Wenn der Mensch auf 
der höchsten Stufe der Entwickelung ankommt, sich seinen physischen Leib macht, dann 
haben wir den wirklichen Geistesmenschen.“  54, 126f (Manas = >Geistselbst, Buddhi = 
>Lebensgeist, Atman = >Geistesmensch)  

  Mensch und sozialer Körper: Es bedeutet Salz im Einzelmenschen Kopf, im sozialen 
Körper Wirtschaft; Quecksilber im Einzelmenschen Brust, im sozialen Körper Recht; 
Sulphur im Einzelmenschen Unterer Mensch, im sozialen Körper Geisteskultur. Außerdem 
muss man aber wieder das Verhältnis des Einzelmenschen und des Gesellschaftskörpers je 
zueinander in Betracht ziehen, und da bedeutet: Salz - Gesellschaftskörper, Schwefel - 
Individuum, Quecksilber ist dazwischen. - Der soziale Körper steht auf dem Kopf. Die 
Produktionen des einzelmenschlichen Kopfes sind das, was für den Einzelnen Essen und 
Trinken ist. Die Urproduktion ist das, was für den Einzelnen die Begabungen sind. Durch 
sein Kopfsystem speist der Mensch das geistige Glied des sozialen Organismus. Das 
Rechtssystem entspricht dadurch dem Brustmenschen, dass es regulierend zwischen den 
beiden anderen wirkt - wenn auch nicht rhythmisch.“  Molt, 239
  Mensch ist Tätigkeit: „Der Mensch ist im Ganzen nichts weiter als eine Reaktion gegen 
dasjenige, was seine Umwelt ist. .. Denn der Mensch ist im Grunde genommen durch und 
durch Tätigkeit.“  194, 147

  Mensch und Tier: „Nichts ist damit gewonnen, wenn man zur Aufhellung des 
Freiheitsbegriffes für das Handeln des Menschen nach Analogien im Tierreiche sucht. Die 
moderne Naturwissenschaft liebt solche Analogien.“  4, 23

  „Wenn man mit geisteswissenschaftlichen Voraussetzungen den Menschen mit dem Tiere 
vergleicht, dann zeigt sich, dass der Mensch zwar den Dingen der Welt gegenübertritt in 
einzelnen Beobachtungen und sich dann abstrakte Begriffe bildet durch allerlei 
Denkoperationen, in denen er zusammenfasst, was er vereinzelt sieht. Man kann auch 
zugeben, dass das Tier diese Abstraktion nicht hat .. . Aber das Kuriose ist, dass die 
abstrakten Begriffe dem Tiere nicht fehlen, dass das Tier mit seiner Seele gerade in den 
allerabstraktesten Begriffen lebt, die wir Menschen uns mühevoll bilden, und dass das Tier 
die einzelne Anschauung nicht so hat wie wir. Was wir voraushaben, ist gerade, dass wir 
einen viel freieren Gebrauch der Sinne, eine ganz bestimmte Art von Zusammenwirken von 
Sinnen und inneren Emotionen und Willensimpulsen haben. Das haben wir vor dem Tier 
voraus. Aber die Sicherheit des Instinktes, welche die Tiere haben, die beruht gerade darauf,
dass das Tier von vornherein mit solchen abstrakten Begriffen lebt, die wir uns erst bilden 

der Träger einer höheren dreigliedrigen Natur, die wir deutsch am besten bezeichnen mit 
den Ausdrücken: Geistselbst, Lebensgeist und Geistesmensch. Das Geistselbst des 
Menschen wird mit einem der morgenländischen Mystik entlehnten Wort bezeichnet als 
Manas. Das zweite ist der Lebensgeist, den bezeichnet man nach morgenländischer 
Ausdrucksweise als die Buddhi. Das höchste, das eigentlich innerste Glied des Menschen ist
Atma. Es ist der eigentliche Geist des Menschen, der innerste Wesenskern, das UnsterbIiche
innerhalb der menschlichen Natur. Das gibt für uns, wie die sieben Töne oder wie die sieben
Farben im Regenbogen, sieben Glieder der menschlichen Natur.“  54, 362f

  Wir haben „sieben Glieder der menschlichen Wesenheit, ebenso wie der Regenbogen 
sieben Farben und die Tonskala sieben Töne hat. Es besteht so der Mensch aus: Erstens dem
physischen Leib, zweitens dem Ätherleib, drittens dem Astralleib, viertens dem Ich, 
fünftens dem Manas, sechstens dem Buddhi, siebentens dem Atman. Wenn der Mensch auf 
der höchsten Stufe der Entwickelung ankommt, sich seinen physischen Leib macht, dann 
haben wir den wirklichen Geistesmenschen.“  54, 126f (Manas = >Geistselbst, Buddhi = 
>Lebensgeist, Atman = >Geistesmensch)  

  Mensch und sozialer Körper: Es bedeutet Salz im Einzelmenschen Kopf, im sozialen 
Körper Wirtschaft; Quecksilber im Einzelmenschen Brust, im sozialen Körper Recht; 
Sulphur im Einzelmenschen Unterer Mensch, im sozialen Körper Geisteskultur. Außerdem 
muss man aber wieder das Verhältnis des Einzelmenschen und des Gesellschaftskörpers je 
zueinander in Betracht ziehen, und da bedeutet: Salz - Gesellschaftskörper, Schwefel - 
Individuum, Quecksilber ist dazwischen. - Der soziale Körper steht auf dem Kopf. Die 
Produktionen des einzelmenschlichen Kopfes sind das, was für den Einzelnen Essen und 
Trinken ist. Die Urproduktion ist das, was für den Einzelnen die Begabungen sind. Durch 
sein Kopfsystem speist der Mensch das geistige Glied des sozialen Organismus. Das 
Rechtssystem entspricht dadurch dem Brustmenschen, dass es regulierend zwischen den 
beiden anderen wirkt - wenn auch nicht rhythmisch.“  Molt, 239
  Mensch ist Tätigkeit: „Der Mensch ist im Ganzen nichts weiter als eine Reaktion gegen 
dasjenige, was seine Umwelt ist. .. Denn der Mensch ist im Grunde genommen durch und 
durch Tätigkeit.“  194, 147

  Mensch und Tier: „Nichts ist damit gewonnen, wenn man zur Aufhellung des 
Freiheitsbegriffes für das Handeln des Menschen nach Analogien im Tierreiche sucht. Die 
moderne Naturwissenschaft liebt solche Analogien.“  4, 23

  „Wenn man mit geisteswissenschaftlichen Voraussetzungen den Menschen mit dem Tiere 
vergleicht, dann zeigt sich, dass der Mensch zwar den Dingen der Welt gegenübertritt in 
einzelnen Beobachtungen und sich dann abstrakte Begriffe bildet durch allerlei 
Denkoperationen, in denen er zusammenfasst, was er vereinzelt sieht. Man kann auch 
zugeben, dass das Tier diese Abstraktion nicht hat .. . Aber das Kuriose ist, dass die 
abstrakten Begriffe dem Tiere nicht fehlen, dass das Tier mit seiner Seele gerade in den 
allerabstraktesten Begriffen lebt, die wir Menschen uns mühevoll bilden, und dass das Tier 
die einzelne Anschauung nicht so hat wie wir. Was wir voraushaben, ist gerade, dass wir 
einen viel freieren Gebrauch der Sinne, eine ganz bestimmte Art von Zusammenwirken von 
Sinnen und inneren Emotionen und Willensimpulsen haben. Das haben wir vor dem Tier 
voraus. Aber die Sicherheit des Instinktes, welche die Tiere haben, die beruht gerade darauf,
dass das Tier von vornherein mit solchen abstrakten Begriffen lebt, die wir uns erst bilden 



müssen. Worin wir uns von dem Tier unterscheiden, das ist, dass sich unsere Sinne 
emanzipieren und freier werden im Gebrauch nach der Aussenwelt zu, und dass wir auch in 
unsere Sinne den Willen hineingiessen können, den das Tier nicht hineingiessen kann. Aber 
das, was wir Menschen nicht haben, sondern uns erst erwerben müssen, die abstrakten 
Begriffe, die hat gerade das Tier, so sonderbar es einem erscheinen mag. Gewiss, es hat 
jedes Tier nur ein bestimmtes Gebiet, aber auf diesem Gebiete hat das Tier solche abstrakten
Begriffe ..“  188, 19  (>Abstraktion, >Instinkt)

  Der Mensch als eine Zusammenfassung dreier Systeme; die Tierwelt als einseitige 
Ausbildung entweder des einen oder des anderen Systems. Schalentiere entsprechen z.B. 
dem Kopfsystem; Säugetiere, Vögel und so weiter sind Gliedmassen-tiere. „Wie man die 
Pflanzen mit der Erde zusammenbringt, bringt man die fächerförmig ausgebreiteten 
Tierarten der Welt mit dem Menschen zusammen..“  307, 170f  (>Weisheit in der Natur)

   „Wäre der Mensch nämlich nicht in der Erdenevolution vorhanden, dann wären die Tiere 
zum grossen Teil nicht da; … Er musste auf einer bestimmten Stufe seiner 
Erdenentwickelung aus seinem eigenen Wesen, in dem damals noch ganz anderes war, als 
jetzt in ihm ist, die höheren Tiere heraussondern, musste sie abwerfen, damit er 
weiterkommen konnte.“   293, 50

 „Das Tier hat viel mehr Sympathie mit der Umgebung, ist daher viel mehr mit der 
Umgebung zusammengewachsen …  Weil der Mensch viel mehr Antipathie mit der 
Umgebung hat, deshalb ist er eine Persönlichkeit.“  293, 77  (>Rechtsbewusstsein)

  Bei Tieren führt der Instinkt zur Befriedigung der Lebensbedürfnisse. Der Mensch muss 
„die Instinkteinrichtung durch das bewusste, zielgetragene Denken ersetzen.“ „Durch sein 
Denken bemeistert er die Naturkräfte, (..) bringt er sich mit anderen Menschen in einen 
Arbeitszusammenhang (..) Für dieses (menschliche) Leben ist die Brotfrage eine 
Gedankenfrage.“  24, 119

  „Das Tier erlebt nur das, was durch vorhergehende Ursachen bedingt ist. Ganz neue 
Erlebnisse, die nicht bedingt sind durch vorhergehende Ursachen, hat nur der Mensch. 
Deshalb ist nur der Mensch im wahrsten Sinne des Wortes einer Erziehung fähig.“ 107, 305

  Wir Menschen haben Vernunft, aber wir machen mit ihr nichts anderes, als die 
wirtschaftlichen Unterlagen des physischen Lebens zu besorgen, welches die Tiere sogar 
ohne Vernunft zustande bringen. Wir prostituieren die Vernunft.  196, 272  
(>Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

  Das Tier ist in die Weisheit eingespannt, mit ihr verknüpft. Der Mensch ist freier gelassen 
von der geistigen Umwelt. Er kann so Kräfte ersparen für das Erkennen der 
Zusammenhänge.  172, 66  (>Instinkt, >Sozialer Organismus und menschl. Organismus)

  „Durch dieses Ich, das durch nichts anderes ausgedrückt, mit nichts anderem vertauscht 
werden kann, erhebt sich der Mensch über alle anderen irdischen Wesen, über die Tierwelt 
und über die ganze Schöpfung. Und es ist auch das Einzige, was ihn mit dem unendlichen 
Ich, mit Gott, verbindet.“   94, 19  (>Ich)

müssen. Worin wir uns von dem Tier unterscheiden, das ist, dass sich unsere Sinne 
emanzipieren und freier werden im Gebrauch nach der Aussenwelt zu, und dass wir auch in 
unsere Sinne den Willen hineingiessen können, den das Tier nicht hineingiessen kann. Aber 
das, was wir Menschen nicht haben, sondern uns erst erwerben müssen, die abstrakten 
Begriffe, die hat gerade das Tier, so sonderbar es einem erscheinen mag. Gewiss, es hat 
jedes Tier nur ein bestimmtes Gebiet, aber auf diesem Gebiete hat das Tier solche abstrakten
Begriffe ..“  188, 19  (>Abstraktion, >Instinkt)

  Der Mensch als eine Zusammenfassung dreier Systeme; die Tierwelt als einseitige 
Ausbildung entweder des einen oder des anderen Systems. Schalentiere entsprechen z.B. 
dem Kopfsystem; Säugetiere, Vögel und so weiter sind Gliedmassen-tiere. „Wie man die 
Pflanzen mit der Erde zusammenbringt, bringt man die fächerförmig ausgebreiteten 
Tierarten der Welt mit dem Menschen zusammen..“  307, 170f  (>Weisheit in der Natur)

   „Wäre der Mensch nämlich nicht in der Erdenevolution vorhanden, dann wären die Tiere 
zum grossen Teil nicht da; … Er musste auf einer bestimmten Stufe seiner 
Erdenentwickelung aus seinem eigenen Wesen, in dem damals noch ganz anderes war, als 
jetzt in ihm ist, die höheren Tiere heraussondern, musste sie abwerfen, damit er 
weiterkommen konnte.“   293, 50

 „Das Tier hat viel mehr Sympathie mit der Umgebung, ist daher viel mehr mit der 
Umgebung zusammengewachsen …  Weil der Mensch viel mehr Antipathie mit der 
Umgebung hat, deshalb ist er eine Persönlichkeit.“  293, 77  (>Rechtsbewusstsein)

  Bei Tieren führt der Instinkt zur Befriedigung der Lebensbedürfnisse. Der Mensch muss 
„die Instinkteinrichtung durch das bewusste, zielgetragene Denken ersetzen.“ „Durch sein 
Denken bemeistert er die Naturkräfte, (..) bringt er sich mit anderen Menschen in einen 
Arbeitszusammenhang (..) Für dieses (menschliche) Leben ist die Brotfrage eine 
Gedankenfrage.“  24, 119

  „Das Tier erlebt nur das, was durch vorhergehende Ursachen bedingt ist. Ganz neue 
Erlebnisse, die nicht bedingt sind durch vorhergehende Ursachen, hat nur der Mensch. 
Deshalb ist nur der Mensch im wahrsten Sinne des Wortes einer Erziehung fähig.“ 107, 305

  Wir Menschen haben Vernunft, aber wir machen mit ihr nichts anderes, als die 
wirtschaftlichen Unterlagen des physischen Lebens zu besorgen, welches die Tiere sogar 
ohne Vernunft zustande bringen. Wir prostituieren die Vernunft.  196, 272  
(>Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

  Das Tier ist in die Weisheit eingespannt, mit ihr verknüpft. Der Mensch ist freier gelassen 
von der geistigen Umwelt. Er kann so Kräfte ersparen für das Erkennen der 
Zusammenhänge.  172, 66  (>Instinkt, >Sozialer Organismus und menschl. Organismus)

  „Durch dieses Ich, das durch nichts anderes ausgedrückt, mit nichts anderem vertauscht 
werden kann, erhebt sich der Mensch über alle anderen irdischen Wesen, über die Tierwelt 
und über die ganze Schöpfung. Und es ist auch das Einzige, was ihn mit dem unendlichen 
Ich, mit Gott, verbindet.“   94, 19  (>Ich)



  „Einfältige Darwinisten behaupten, dass die menschliche Moral nur eine Entwicklung der 
sozialen Triebe bei den Tieren ist.“ Aber diese werden gerade beim Menschen zu 
antisozialen Trieben. Der Mensch muss die tierische Natur, die er in sich trägt, überwinden, 
um sozial zu werden.“  „der Mensch wächst in die Geistigkeit hinein, und im Geistigen 
kann er sich wiederum das Soziale erringen.“    186, 114    (>Schuld und Leid, >Kopf, 
Gliedmassen und Rumpf, >Weisheit bei Tier und Mensch, >Menschentier)

  Mensch und Tier, Kampf und Hilfe: Der Mensch „hat seine Seele bis herunter auf den 
physischen Plan oder auf die physische Welt geführt. Auf dieser physischen Welt gibt es 
keine individuelle Seele für das Tier. .. Die Tiergruppen haben individuelle Seelen in der 
astralen Welt. Da haben wir den Unterschied zwischen dem Menschen und dem 
Tierreiche. .. Die Wahrheit ist, dass hinter diesem Kampf, der zwischen den Arten im 
Tierreich ausgefochten wird, der astrale Kampf der seelischen Leidenschaften und 
Begierden steht, der in den Gattungs- oder Gruppenseelen wurzelt.“ Aber „Es kann die 
Regel nicht sein, dass innerhalb einer tierischen Art der Kampf ist, sondern es kann nur 
zwischen den Arten der Daseinskampf stattfinden. Denn die Seele der ganzen Art ist eine 
einheitliche, und weil sie einheitlich ist, muss sie die Teile beherrschen. Es ist die 
gegenseitige Hilfeleistung innerhalb der Tierwelt, die wir bei den Arten verfolgen können, ..
verfolgen Sie einmal die Art und Weise, wie Käfer sich unterstützen, um eine 
gemeinschaftliche Brut zu pflegen .. , um eine tote Maus zu bewältigen und so weiter, wie 
sie sich da verbinden, sich unterstützen, gemeinschaftliche Arbeit ausführen, dann sehen Sie
die Gruppenseele an der Arbeit. Das können Sie bis herein in die höchsten Tierarten 
verfolgen. .. Beim Menschen nun haben wir es zu tun mit einer individuell gewordenen 
Gruppenseele. In jedem einzelnen Menschen wohnt eine solche Gruppenseele. Und so ist es
für den Menschen, wie es für die verschiedenen Tiergattungen ist, in der Tat möglich, dass 
er als einzelner in einen Kampf eintritt gegen jeden einzelnen andern.“  54, 46f  (>Kampf 
und Friede in der Natur)

  Mensch; Unglaube an ihn: Ursprünglich war der Unglaube an den Menschen berechtigt, 
denn ihn führten göttliche Kräfte. Nach dem Glauben an die Götter kam der Glaube an den 
Fetisch Staat. Der heruntergekommene Gott wird zum Fetisch. Der Marxismus ist die dritte 
Stufe des Unglaubens an den Menschen: Nicht der Mensch leitet die Geschicke, sondern 
„die Produktionskräfte.“  338, 191  (>Glaube an den Menschen)

  „Und wenn er es auch noch so wenig zugibt, der moderne Proletarier, in den Tiefen seiner 
Seele lechzt er nach etwas, was diese Seele tragen kann. Und wenn er glaubt, es in der 
landläufigen wissenschaftlichen Gesinnung zu finden, zu finden mit seiner Vorstellung, 
seinen Gedanken, so sagt ihm das unbewusste Gefühl, dass er mit seiner ganzen Lage 
unzufrieden sein muss, weil ihm gewissermassen diese moderne wissenschaftliche 
Gesinnung doch nur zeigt die Nichtigkeit des Menschen.“  336, 175

  Mensch und Verhältnisse: „Zwei Ansichten stehen einander gegenüber in Bezug auf die 
«soziale Frage». Die eine sieht die Ursachen des Guten und Schlimmen im sozialen Leben 
mehr in den Menschen, die andere hauptsächlich in den Verhältnissen, innerhalb welcher 
die Menschen leben. Die Vertreter der ersteren Meinung werden dadurch den Fortschritt 
fördern wollen, dass sie die geistige und physische Tüchtigkeit der Menschen und ihr 
moralisches Fühlen zu heben trachten; diejenigen, welche zur zweiten Anschauung neigen, 
werden dagegen vor allem darauf bedacht sein, die Lebenslage zu heben, denn sie sagen 

  „Einfältige Darwinisten behaupten, dass die menschliche Moral nur eine Entwicklung der 
sozialen Triebe bei den Tieren ist.“ Aber diese werden gerade beim Menschen zu 
antisozialen Trieben. Der Mensch muss die tierische Natur, die er in sich trägt, überwinden, 
um sozial zu werden.“  „der Mensch wächst in die Geistigkeit hinein, und im Geistigen 
kann er sich wiederum das Soziale erringen.“    186, 114    (>Schuld und Leid, >Kopf, 
Gliedmassen und Rumpf, >Weisheit bei Tier und Mensch, >Menschentier)

  Mensch und Tier, Kampf und Hilfe: Der Mensch „hat seine Seele bis herunter auf den 
physischen Plan oder auf die physische Welt geführt. Auf dieser physischen Welt gibt es 
keine individuelle Seele für das Tier. .. Die Tiergruppen haben individuelle Seelen in der 
astralen Welt. Da haben wir den Unterschied zwischen dem Menschen und dem 
Tierreiche. .. Die Wahrheit ist, dass hinter diesem Kampf, der zwischen den Arten im 
Tierreich ausgefochten wird, der astrale Kampf der seelischen Leidenschaften und 
Begierden steht, der in den Gattungs- oder Gruppenseelen wurzelt.“ Aber „Es kann die 
Regel nicht sein, dass innerhalb einer tierischen Art der Kampf ist, sondern es kann nur 
zwischen den Arten der Daseinskampf stattfinden. Denn die Seele der ganzen Art ist eine 
einheitliche, und weil sie einheitlich ist, muss sie die Teile beherrschen. Es ist die 
gegenseitige Hilfeleistung innerhalb der Tierwelt, die wir bei den Arten verfolgen können, ..
verfolgen Sie einmal die Art und Weise, wie Käfer sich unterstützen, um eine 
gemeinschaftliche Brut zu pflegen .. , um eine tote Maus zu bewältigen und so weiter, wie 
sie sich da verbinden, sich unterstützen, gemeinschaftliche Arbeit ausführen, dann sehen Sie
die Gruppenseele an der Arbeit. Das können Sie bis herein in die höchsten Tierarten 
verfolgen. .. Beim Menschen nun haben wir es zu tun mit einer individuell gewordenen 
Gruppenseele. In jedem einzelnen Menschen wohnt eine solche Gruppenseele. Und so ist es
für den Menschen, wie es für die verschiedenen Tiergattungen ist, in der Tat möglich, dass 
er als einzelner in einen Kampf eintritt gegen jeden einzelnen andern.“  54, 46f  (>Kampf 
und Friede in der Natur)

  Mensch; Unglaube an ihn: Ursprünglich war der Unglaube an den Menschen berechtigt, 
denn ihn führten göttliche Kräfte. Nach dem Glauben an die Götter kam der Glaube an den 
Fetisch Staat. Der heruntergekommene Gott wird zum Fetisch. Der Marxismus ist die dritte 
Stufe des Unglaubens an den Menschen: Nicht der Mensch leitet die Geschicke, sondern 
„die Produktionskräfte.“  338, 191  (>Glaube an den Menschen)

  „Und wenn er es auch noch so wenig zugibt, der moderne Proletarier, in den Tiefen seiner 
Seele lechzt er nach etwas, was diese Seele tragen kann. Und wenn er glaubt, es in der 
landläufigen wissenschaftlichen Gesinnung zu finden, zu finden mit seiner Vorstellung, 
seinen Gedanken, so sagt ihm das unbewusste Gefühl, dass er mit seiner ganzen Lage 
unzufrieden sein muss, weil ihm gewissermassen diese moderne wissenschaftliche 
Gesinnung doch nur zeigt die Nichtigkeit des Menschen.“  336, 175

  Mensch und Verhältnisse: „Zwei Ansichten stehen einander gegenüber in Bezug auf die 
«soziale Frage». Die eine sieht die Ursachen des Guten und Schlimmen im sozialen Leben 
mehr in den Menschen, die andere hauptsächlich in den Verhältnissen, innerhalb welcher 
die Menschen leben. Die Vertreter der ersteren Meinung werden dadurch den Fortschritt 
fördern wollen, dass sie die geistige und physische Tüchtigkeit der Menschen und ihr 
moralisches Fühlen zu heben trachten; diejenigen, welche zur zweiten Anschauung neigen, 
werden dagegen vor allem darauf bedacht sein, die Lebenslage zu heben, denn sie sagen 



sich, wenn die Menschen auskömmlich leben können, dann wird ihre Tüchtigkeit und ihr 
sittliches Empfinden von selbst auf einen höheren Stand sich bringen. Man kann wohl kaum
leugnen, dass die zweite Ansicht heute stetig an Boden gewinnt.“ Es wird gesagt: Gebt dem 
in der Not Stehenden „erst Brot, bevor ihr ihm von geistigen Angelegenheiten redet.“  Nun 
will die Geisteswissenschaft niemand hindern, „ein ebenso guter Mensch zu sein, wie 
andere es sind (…) Nur muss die Geisteswissenschaft tiefer gehen.“  34, 200  
(>Verhältnisse, bessere)

  „Während der sogenannten Kriegswirtschaft hatte man nötig, in die Bürokratie 
hineinzustellen Kaufleute zum Beispiel, weil das Fachleute waren. Die
Kaufleute unterschieden sich von den Bürokraten noch sehr beträchtlich, als sie draussen 
waren. Aber eine merkwürdige Tatsache trat ein: Nach wenigen Monaten waren diese 
Kaufleute bürokratischer als die Bürokraten. So hatte die Umgebung auf sie abgefärbt. Das 
wird eintreten, wenn Sie in dem sozialen Organismus nicht jedem einzelnen Glied den 
Charakter geben, den ich heute angeführt habe. .. Ich möchte wissen, wie man an soziale 
Ideale denken könnte, wenn man sich immer in dem Kreise bewegen würde: Wir brauchen 
andere Menschen zu den anderen Zuständen, Wenn wir dabei stehen bleiben, werden wir
niemals andere Zustände herbeiführen können. Es handelt sich ja gerade um die
Herbeiführung solcher Zustände, unter denen die Menschen sich ethisch und ideell
entwickeln können!“  336, 324

  Mensch und Welt:   „Wäre unser Dasein so mit den Dingen verknüpft, dass jedes 
Weltgeschehen zugleich unser Geschehen wäre, dann gäbe es den Unterschied zwischen 
uns und den Dingen nicht. Dann aber gäbe es für uns auch keine Einzeldinge. Da ginge alles
Geschehen kontinuierlich ineinander über. Der Kosmos wäre eine Einheit und eine in sich 
beschlossene Ganzheit. Der Strom des Geschehens hätte nirgends eine Unterbrechung.  (..) 
(Unsere) Absonderung ist ein subjektiver Akt, bedingt durch den Umstand, dass wir nicht 
identisch sind mit dem Weltprozess, sondern ein Wesen unter anderen Wesen. - Es kommt 
nun alles darauf an, die Stellung des Wesens, das wir selbst sind, zu den anderen Wesen zu 
bestimmen.“  4, 89  (>Welt; ihre drei Aspekte)

  „Menschheit wird sich hineinentfalten in eine Welt-Entwicklung. Das Göttlich-Geistige, 
dem der Mensch entstammt, kann als kosmisch sich ausbreitende Menschenwesenheit 
durchleuchten den Komos, der nur noch in dem Abbild des Göttlich-Geistigen vorhanden 
ist. - Nicht mehr dieselbe Wesenheit, die einst als Kosmos war, wird da durch die 
Menschheit aufleuchten. Das Göttlich-Geistige wird im Durchgang durch das Menschentum
ein Wesen erleben, das es vorher nicht offenbarte. - Dass die Entwicklung diesen Fortgang 
nehme, dagegen wenden sich die ahrimanischen Mächte ..“   26, 163f

  „Da ist die Welt voller Rätsel. Erkenntnis möchte an sie herankommen. Aber sie will 
zumeist einen Gedankeninhalt als Lösung eines Rätsels aufweisen. Doch die Rätsel .. lösen 
sich nicht durch Gedanken. Diese bringen die Seele auf den Weg der Lösungen; aber sie 
enthalten die Lösungen nicht. In der wirklichen Welt entsteht ein Rätsel; es ist als 
Erscheinung da; seine Lösung ersteht ebenso in der Wirklichkeit. Es tritt etwas auf, das 
Wesen oder Vorgang ist; und das die Lösung des andern darstellt. .. Die ganze Welt, außer 
dem Menschen, ist ein Rätsel, das eigentliche Welträtsel; und der Mensch ist selbst die 
Lösung.“   28, 319 

sich, wenn die Menschen auskömmlich leben können, dann wird ihre Tüchtigkeit und ihr 
sittliches Empfinden von selbst auf einen höheren Stand sich bringen. Man kann wohl kaum
leugnen, dass die zweite Ansicht heute stetig an Boden gewinnt.“ Es wird gesagt: Gebt dem 
in der Not Stehenden „erst Brot, bevor ihr ihm von geistigen Angelegenheiten redet.“  Nun 
will die Geisteswissenschaft niemand hindern, „ein ebenso guter Mensch zu sein, wie 
andere es sind (…) Nur muss die Geisteswissenschaft tiefer gehen.“  34, 200  
(>Verhältnisse, bessere)

  „Während der sogenannten Kriegswirtschaft hatte man nötig, in die Bürokratie 
hineinzustellen Kaufleute zum Beispiel, weil das Fachleute waren. Die
Kaufleute unterschieden sich von den Bürokraten noch sehr beträchtlich, als sie draussen 
waren. Aber eine merkwürdige Tatsache trat ein: Nach wenigen Monaten waren diese 
Kaufleute bürokratischer als die Bürokraten. So hatte die Umgebung auf sie abgefärbt. Das 
wird eintreten, wenn Sie in dem sozialen Organismus nicht jedem einzelnen Glied den 
Charakter geben, den ich heute angeführt habe. .. Ich möchte wissen, wie man an soziale 
Ideale denken könnte, wenn man sich immer in dem Kreise bewegen würde: Wir brauchen 
andere Menschen zu den anderen Zuständen, Wenn wir dabei stehen bleiben, werden wir
niemals andere Zustände herbeiführen können. Es handelt sich ja gerade um die
Herbeiführung solcher Zustände, unter denen die Menschen sich ethisch und ideell
entwickeln können!“  336, 324

  Mensch und Welt:   „Wäre unser Dasein so mit den Dingen verknüpft, dass jedes 
Weltgeschehen zugleich unser Geschehen wäre, dann gäbe es den Unterschied zwischen 
uns und den Dingen nicht. Dann aber gäbe es für uns auch keine Einzeldinge. Da ginge alles
Geschehen kontinuierlich ineinander über. Der Kosmos wäre eine Einheit und eine in sich 
beschlossene Ganzheit. Der Strom des Geschehens hätte nirgends eine Unterbrechung.  (..) 
(Unsere) Absonderung ist ein subjektiver Akt, bedingt durch den Umstand, dass wir nicht 
identisch sind mit dem Weltprozess, sondern ein Wesen unter anderen Wesen. - Es kommt 
nun alles darauf an, die Stellung des Wesens, das wir selbst sind, zu den anderen Wesen zu 
bestimmen.“  4, 89  (>Welt; ihre drei Aspekte)

  „Menschheit wird sich hineinentfalten in eine Welt-Entwicklung. Das Göttlich-Geistige, 
dem der Mensch entstammt, kann als kosmisch sich ausbreitende Menschenwesenheit 
durchleuchten den Komos, der nur noch in dem Abbild des Göttlich-Geistigen vorhanden 
ist. - Nicht mehr dieselbe Wesenheit, die einst als Kosmos war, wird da durch die 
Menschheit aufleuchten. Das Göttlich-Geistige wird im Durchgang durch das Menschentum
ein Wesen erleben, das es vorher nicht offenbarte. - Dass die Entwicklung diesen Fortgang 
nehme, dagegen wenden sich die ahrimanischen Mächte ..“   26, 163f

  „Da ist die Welt voller Rätsel. Erkenntnis möchte an sie herankommen. Aber sie will 
zumeist einen Gedankeninhalt als Lösung eines Rätsels aufweisen. Doch die Rätsel .. lösen 
sich nicht durch Gedanken. Diese bringen die Seele auf den Weg der Lösungen; aber sie 
enthalten die Lösungen nicht. In der wirklichen Welt entsteht ein Rätsel; es ist als 
Erscheinung da; seine Lösung ersteht ebenso in der Wirklichkeit. Es tritt etwas auf, das 
Wesen oder Vorgang ist; und das die Lösung des andern darstellt. .. Die ganze Welt, außer 
dem Menschen, ist ein Rätsel, das eigentliche Welträtsel; und der Mensch ist selbst die 
Lösung.“   28, 319 



  Das naturwissenschaftliche Denken wird unbewusst von der Vorstellung beherrscht, dass 
man hinter der Welt der Erscheinungen zu einer Atomwelt, einem «Ding an sich» kommen 
würde. Das ist vergleichbar dem Versuch, hinter dem Spiegel nach dem Ursprung der Bilder
zu suchen. Aber „der Ursprung der Bilder liegt vor dem Spiegel: wo wir schon stehen!“ Die
naturwissenschaftliche Illusion „kommt daher, dass wir zwar, so wie wir Menschen sind, 
mitten drinnenstehen nicht nur in einer äußeren materiellen Welt, hinter der ein «Ding an 
sich» steht, sondern mitten drinnen in alldem, was dieser Welt zugrunde liegt, nur ist nicht 
alles Inhalt unseres Bewusstseins. … Man kommt nicht durch eine Zergliederung der 
Phänomene dazu, das Wesen dieser Phänomene zu erkennen, sondern allein dadurch, dass 
man sich, wenn ich so sagen darf, intensiv mit seinem Bewusstsein erhebt über das, was 
dieses Bewusstsein im Alltag wirkt. .. Das Bewusstsein, das wir im Alltag als das 
gewöhnliche Wachbewusstsein haben, ist nur geeignet, aus sich die begrifflichen 
Werkzeuge zu bilden, um die Phänomene in Ordnung, in Systematik zu bringen, was man 
«Gesetzmäßigkeit» nennt.“   73, 118f  

  „Solch eine geistige Wesenheit, die also heruntersteigt in einen menschlichen Leib, um als 
Mensch einzugreifen in die Entwickelung, ohne dass sie sozusagen selber etwas von dieser 
Verkörperung hat, .. wird in der morgenländischen Weisheit «Avatar» genannt. .. Die größte 
Avatar-Wesenheit, die auf der Erde gelebt hat, .. ist der Christus (…) Die Menschen geben 
nichts der Welt, sie nehmen nur. Diese Wesenheiten geben nur, sie nehmen nichts von der 
Erde.“  107, 222f

  „So wie die Welt draußen als ein Zusammenklang angesehen werden kann von Finsternis 
und Licht, so kann auch unser eigenes Inneres, insoweit es im Raume zunächst sich 
ausbreitet, als Licht und Finsternis angesehen werden. Nur für unser eigenes Bewusstsein ist
das Licht Gedanke, Vorstellung, die Finsternis in uns Wille, wird zur Güte, zur Liebe und so
weiter.“ 202, 87

  „Nehmen wir an, irgend jemand hätte etwas gefunden, was er eine Lösung des 
Weltenrätsels nennen kann. Was soll dann eigentlich die Menschheit von dem Zeitpunkte 
der Entwickelung an machen, wo dieses Welträtsel gelöst wäre? Sie würde alle Frische des 
Strebens verlieren, alle Lebendigkeit des Strebens würde ja aufhören! .. Man fühlt sich ja 
wirklich wie erstarrt bei dem Gedanken, da oder dort könnte es in diesem Sinne eine 
Lösung des Welträtsels geben, man könnte die Lösung des Welträtsels studieren. Das ist ein 
ganz furchtbarer, ein entsetzlicher Gedanke, demgegenüber alles Leben erfriert.
Aber was in dem Worte «Mensch, erkenne dich selbst» steckt, besagt etwas ganz anderes. 
Es besagt: Man sehe hin auf die Welt! Die Welt ist voller Rätsel, voller Geheimnisse, und 
jede geringste Regung im Menschen ist ein Hinweis auf die Geheimnisse des Kosmos im 
weitesten Sinne. - Man kann nun in aller Bestimmtheit darauf hinweisen, wo alle diese 
Rätsel gelöst sind, und für diesen Hinweis gibt es allerdings eine ganz kurze Formel. Man 
kann nämlich sagen: Alle Rätsel der Welt sind im Menschen gelöst - wieder im weitesten 
Umfange. Der Mensch selber, so wie er lebendig in der Welt herumläuft, ist die Lösung des 
Weltenrätsels!“ Das ganze Weltall ist eine Frage und der Mensch eine Antwort.  217, 83f

  „.. wenn wir unser ganzes Wesen in der Tat zur Offenbarung bringen könnten, es wäre 
mikroskopisch die ganze Welt.“ „Wir können im Grunde niemals hoch genug über dasjenige
denken, was wir sein sollten.“ „.. das tiefere kosmische Verantwortungsgefühl des 
Menschen..“   193, 10

  Das naturwissenschaftliche Denken wird unbewusst von der Vorstellung beherrscht, dass 
man hinter der Welt der Erscheinungen zu einer Atomwelt, einem «Ding an sich» kommen 
würde. Das ist vergleichbar dem Versuch, hinter dem Spiegel nach dem Ursprung der Bilder
zu suchen. Aber „der Ursprung der Bilder liegt vor dem Spiegel: wo wir schon stehen!“ Die
naturwissenschaftliche Illusion „kommt daher, dass wir zwar, so wie wir Menschen sind, 
mitten drinnenstehen nicht nur in einer äußeren materiellen Welt, hinter der ein «Ding an 
sich» steht, sondern mitten drinnen in alldem, was dieser Welt zugrunde liegt, nur ist nicht 
alles Inhalt unseres Bewusstseins. … Man kommt nicht durch eine Zergliederung der 
Phänomene dazu, das Wesen dieser Phänomene zu erkennen, sondern allein dadurch, dass 
man sich, wenn ich so sagen darf, intensiv mit seinem Bewusstsein erhebt über das, was 
dieses Bewusstsein im Alltag wirkt. .. Das Bewusstsein, das wir im Alltag als das 
gewöhnliche Wachbewusstsein haben, ist nur geeignet, aus sich die begrifflichen 
Werkzeuge zu bilden, um die Phänomene in Ordnung, in Systematik zu bringen, was man 
«Gesetzmäßigkeit» nennt.“   73, 118f  

  „Solch eine geistige Wesenheit, die also heruntersteigt in einen menschlichen Leib, um als 
Mensch einzugreifen in die Entwickelung, ohne dass sie sozusagen selber etwas von dieser 
Verkörperung hat, .. wird in der morgenländischen Weisheit «Avatar» genannt. .. Die größte 
Avatar-Wesenheit, die auf der Erde gelebt hat, .. ist der Christus (…) Die Menschen geben 
nichts der Welt, sie nehmen nur. Diese Wesenheiten geben nur, sie nehmen nichts von der 
Erde.“  107, 222f

  „So wie die Welt draußen als ein Zusammenklang angesehen werden kann von Finsternis 
und Licht, so kann auch unser eigenes Inneres, insoweit es im Raume zunächst sich 
ausbreitet, als Licht und Finsternis angesehen werden. Nur für unser eigenes Bewusstsein ist
das Licht Gedanke, Vorstellung, die Finsternis in uns Wille, wird zur Güte, zur Liebe und so
weiter.“ 202, 87

  „Nehmen wir an, irgend jemand hätte etwas gefunden, was er eine Lösung des 
Weltenrätsels nennen kann. Was soll dann eigentlich die Menschheit von dem Zeitpunkte 
der Entwickelung an machen, wo dieses Welträtsel gelöst wäre? Sie würde alle Frische des 
Strebens verlieren, alle Lebendigkeit des Strebens würde ja aufhören! .. Man fühlt sich ja 
wirklich wie erstarrt bei dem Gedanken, da oder dort könnte es in diesem Sinne eine 
Lösung des Welträtsels geben, man könnte die Lösung des Welträtsels studieren. Das ist ein 
ganz furchtbarer, ein entsetzlicher Gedanke, demgegenüber alles Leben erfriert.
Aber was in dem Worte «Mensch, erkenne dich selbst» steckt, besagt etwas ganz anderes. 
Es besagt: Man sehe hin auf die Welt! Die Welt ist voller Rätsel, voller Geheimnisse, und 
jede geringste Regung im Menschen ist ein Hinweis auf die Geheimnisse des Kosmos im 
weitesten Sinne. - Man kann nun in aller Bestimmtheit darauf hinweisen, wo alle diese 
Rätsel gelöst sind, und für diesen Hinweis gibt es allerdings eine ganz kurze Formel. Man 
kann nämlich sagen: Alle Rätsel der Welt sind im Menschen gelöst - wieder im weitesten 
Umfange. Der Mensch selber, so wie er lebendig in der Welt herumläuft, ist die Lösung des 
Weltenrätsels!“ Das ganze Weltall ist eine Frage und der Mensch eine Antwort.  217, 83f

  „.. wenn wir unser ganzes Wesen in der Tat zur Offenbarung bringen könnten, es wäre 
mikroskopisch die ganze Welt.“ „Wir können im Grunde niemals hoch genug über dasjenige
denken, was wir sein sollten.“ „.. das tiefere kosmische Verantwortungsgefühl des 
Menschen..“   193, 10



  „Die Aufgabe der Erkenntnis ist nicht: etwas schon anderwärts vorhandenes in 
begrifflicher Form zu wiederholen, sondern die: ein ganz neues Gebiet zu schaffen, das mit
der sinnenfällig gegebenen Welt zusammen erst die volle Wirklichkeit ergibt.“ Das geistige 
Schaffen des Menschen ist organisch dem allgemeinen Weltgeschehen eingegliedert.   3, 11 
(>Erkennen)

  Wir sind Mensch nur, soweit unsere Vorstellungen reichen, darüber hinaus sind wir Welt.   
235, 2.3.24

  Mensch und Weltkulturen: „Denn blickt man unbefangen in dieses menschliche Innere, 
so muss man verspüren, wie der Gehalt des Inneren, wie alle Kräfte dieses Inneren eines 
Menschen, der an der Kultur teilnimmt, zusammengesetzt sind aus den Gliedern des 
Geistes- und Kulturstrebens aller zivilisierten Völker auf unserer Erde ..“  333, 121

  Mensch als wollendes Wesen: „In jedem Menschen sitzt unten, gleichsam unterirdisch, 
der andere Mensch .. der sich immer vornimmt, bei einer Handlung, die er begangen hat, in 
einem ähnlichen Falle die Sache das nächste Mal besser zu machen; so dass immer leise 
mitklingt der Vorsatz, .. eine Handlung in einem ähnlichen Falle besser auszuführen. Und 
erst, wenn die Seele einmal vom Leibe befreit sein wird, wird aus diesem Vorsatz der 
Entschluss. … Fassen Sie also den Menschen als wollendes Wesen ins Auge, so können 
Sie .. finden: Instinkt, Trieb, Begierde und Motiv, und dann leise anklingend das, was schon 
im Geistselbst, im Lebensgeist und im Geistesmenschen lebt als Wunsch, Vorsatz und 
Entschluss.“   293, 65ff  (>Reinkarnation und Karma, >Instinkt.., >Ich und Wille, 
>Menschenwille ..)

  Mensch als Zusammenfluss: „Der Mensch steht im gewöhnlichen Bewusstsein nur in 
Beziehung zu jener Aussenwelt, die nichts mit seinem Innenwesen zu tun hat = Nahrung ist 
nur Anstoss; Vorstellungswelt ist nur Spiegelbild -: im Innern der Nahrung und im Innern 
des Bildes = da walten, was mit seinem Innern zu tun hat – im Innern der Nahrung die 
obersten Hierarchien = im Innern der Bilder – die untersten Hierarchien – dazwischen, was 
in Atmung, im Rhythmus lebt“  Beiträge 24/25, 39  (>Hierarchien)

  Mensch zweifacher Natur: „Der Mensch ist .. zunächst ein Wesen, dem eine zweifache 
Natur zugrunde liegt, nämlich ein vergänglicher sogenannter Hüllenteil, ein äusseres Glied 
seiner Natur, und ein unvergänglicher ewiger Wesenskern. Der äussere Hüllenteil ist 
gleichsam die Umkleidung oder das Werkzeug des Menschen, mit dem sein unsterblicher 
Wesenskern in dieser Welt wirkt und sich betätigt. Diese Umhüllung gliedert sich deutlich 
in vier Unterabteilungen.“  54, 362  (>Mensch siebengliedrig) 

  Menschenbild: „Der abstrakte Sozialdemokrat von heute glaubt, dass man ohne weiteres 
international ausdrücken kann, was Menschenwürde, Menschenrecht und so weiter ist. Das 
kann man nicht ..“ weil der Mensch der geistig-seelischen Welt angehört. Aber „Es ist 
einmal soweit gekommen in der weltgeschichtlichen Entwickelung, dass in den 
Menschenherzen ein Bild des Menschen lebt. Und ohne aufmerksam zu sein auf dieses Bild
des Menschen, kann kein soziales Verständnis sich entwickeln. Dieses Bild lebt, aber es lebt
im Unterbewussten. .. Und da stellt sich für den objektiven geistigen Beobachter heraus, 
dass das Bild des Menschen, das da instinktiv spukt in den Seelen, beim Menschen des 

  „Die Aufgabe der Erkenntnis ist nicht: etwas schon anderwärts vorhandenes in 
begrifflicher Form zu wiederholen, sondern die: ein ganz neues Gebiet zu schaffen, das mit
der sinnenfällig gegebenen Welt zusammen erst die volle Wirklichkeit ergibt.“ Das geistige 
Schaffen des Menschen ist organisch dem allgemeinen Weltgeschehen eingegliedert.   3, 11 
(>Erkennen)

  Wir sind Mensch nur, soweit unsere Vorstellungen reichen, darüber hinaus sind wir Welt.   
235, 2.3.24

  Mensch und Weltkulturen: „Denn blickt man unbefangen in dieses menschliche Innere, 
so muss man verspüren, wie der Gehalt des Inneren, wie alle Kräfte dieses Inneren eines 
Menschen, der an der Kultur teilnimmt, zusammengesetzt sind aus den Gliedern des 
Geistes- und Kulturstrebens aller zivilisierten Völker auf unserer Erde ..“  333, 121

  Mensch als wollendes Wesen: „In jedem Menschen sitzt unten, gleichsam unterirdisch, 
der andere Mensch .. der sich immer vornimmt, bei einer Handlung, die er begangen hat, in 
einem ähnlichen Falle die Sache das nächste Mal besser zu machen; so dass immer leise 
mitklingt der Vorsatz, .. eine Handlung in einem ähnlichen Falle besser auszuführen. Und 
erst, wenn die Seele einmal vom Leibe befreit sein wird, wird aus diesem Vorsatz der 
Entschluss. … Fassen Sie also den Menschen als wollendes Wesen ins Auge, so können 
Sie .. finden: Instinkt, Trieb, Begierde und Motiv, und dann leise anklingend das, was schon 
im Geistselbst, im Lebensgeist und im Geistesmenschen lebt als Wunsch, Vorsatz und 
Entschluss.“   293, 65ff  (>Reinkarnation und Karma, >Instinkt.., >Ich und Wille, 
>Menschenwille ..)

  Mensch als Zusammenfluss: „Der Mensch steht im gewöhnlichen Bewusstsein nur in 
Beziehung zu jener Aussenwelt, die nichts mit seinem Innenwesen zu tun hat = Nahrung ist 
nur Anstoss; Vorstellungswelt ist nur Spiegelbild -: im Innern der Nahrung und im Innern 
des Bildes = da walten, was mit seinem Innern zu tun hat – im Innern der Nahrung die 
obersten Hierarchien = im Innern der Bilder – die untersten Hierarchien – dazwischen, was 
in Atmung, im Rhythmus lebt“  Beiträge 24/25, 39  (>Hierarchien)

  Mensch zweifacher Natur: „Der Mensch ist .. zunächst ein Wesen, dem eine zweifache 
Natur zugrunde liegt, nämlich ein vergänglicher sogenannter Hüllenteil, ein äusseres Glied 
seiner Natur, und ein unvergänglicher ewiger Wesenskern. Der äussere Hüllenteil ist 
gleichsam die Umkleidung oder das Werkzeug des Menschen, mit dem sein unsterblicher 
Wesenskern in dieser Welt wirkt und sich betätigt. Diese Umhüllung gliedert sich deutlich 
in vier Unterabteilungen.“  54, 362  (>Mensch siebengliedrig) 

  Menschenbild: „Der abstrakte Sozialdemokrat von heute glaubt, dass man ohne weiteres 
international ausdrücken kann, was Menschenwürde, Menschenrecht und so weiter ist. Das 
kann man nicht ..“ weil der Mensch der geistig-seelischen Welt angehört. Aber „Es ist 
einmal soweit gekommen in der weltgeschichtlichen Entwickelung, dass in den 
Menschenherzen ein Bild des Menschen lebt. Und ohne aufmerksam zu sein auf dieses Bild
des Menschen, kann kein soziales Verständnis sich entwickeln. Dieses Bild lebt, aber es lebt
im Unterbewussten. .. Und da stellt sich für den objektiven geistigen Beobachter heraus, 
dass das Bild des Menschen, das da instinktiv spukt in den Seelen, beim Menschen des 



Westens ganz verschieden ist als beim Menschen des Ostens. Und das wird eine ungeheuer 
wichtige Frage sein in der Zukunft. Sie spielt hinein in alle tatsächlichen Verhältnisse.“  
186, 15

  Der Mensch strebt heute nach einem Bild seines eigenen Wesens. Aber er erschöpft sich 
nicht in der Sinneswelt. Man muss dazu „mit der übersinnlichen Welt wenigstens in 
irgendeiner Form intellektuell .. Bekanntschaft machen.“  186, 207  

  Menschenform: „Der Form nach ist der Mensch im physischen Leib Mensch, im 
Ätherleib ist er eigentlich tierisch, im Astralischen pflanzenhaft und im Ich mineralhaft 
geformt.“  342, 123

  Menschenliebe: „Den Menschen lieben wir; seine Untaten und seine Ungezogenheit, die 
hassen wir, da wissen wir zu trennen zwischen dem Menschen und etwas, was ihn 
angefallen hat. Wenn die Menschen einmal jenen grossen, gewaltigen Unterschied 
verstehen werden, der da besteht zwischen Menschenliebe und Hass auf die Untaten, die 
den Menschen anfallen, dann wird ein richtiges Verhältnis von Mensch zu Mensch sich 
einstellen. Wir haben, wenn wir unserer innersten menschlichen Natur folgen, niemals die 
Möglichkeit, einen Menschen zu hassen. Wir haben selbstverständlich viele Veranlas-
sung, menschliche Verbrechen, Untaten, menschliche Charakterschwäche, menschliche 
Charakterlosigkeit zu hassen. Der grosse Irrtum, den wir im sozialen Verhalten begehen, 
besteht dann in der Regel darin, dass wir dasjenige, was wir der Untat und dem Verbrechen 
entgegenbringen sollen, auf den Menschen übertragen. Wir tun es heute instinktiv, müssen 
uns aber dessen bewusst sein, dass die neuere Entwickelung der Menschheit in der Linie 
liegt, zu trennen zwischen dem Hass gegenüber der Untat, und der Liebe, die man zu dem 
Menschen trotzdem empfindet.“  188, 95

  Menschenrätsel: „Welches Verhältnis besteht zwischen dem, was im Innern als Seelisches
sich mir offenbart, und dem Äusserlichen des Leibes? Und es liegt diesem Menschenrätsel 
ein Grosses, Gewaltiges zugrunde in der Menschennatur. Es liegt zugrunde die grosse Frage
nach dem Sinn des Lebens; die Frage: Wie lebt in dem, was mir als der vergängliche, 
sinnliche Menschenleib entgegentritt, dasjenige, von dem ich, wenn das Leben einen Sinn 
haben soll, nimmermehr glauben kann, dass es entsteht und verschwindet mit diesem
äusserlich-sinnlichen Leibe, wie steht mit diesem äusserlich-sinnlichen Leibe die Seele in 
Beziehung?“  336, 257

  Menschenrasse, neue: „Lenin hat in einem gewissen Sinne sogar Recht, wenn er 
abkanzelt alle die halben oder Viertels- oder Dreiviertelsmarxisten und sich schliesslich für 
den einzig wirklichen, wirklich konsequenten Marxisten hält: Es müssten die Menschen in 
der Zukunft in der sozialen Ordnung so gestellt sein, dass jeder darinnen leben kann «nach 
seinen Fähigkeiten und seinen Bedürfnissen». Das müsste erst ein weiterer Zustand werden,
der sich aus dem ungerechten, unmöglichen Zustand ergeben könnte. Nun findet sich bei 
Lenin eine höchst interessante Auseinandersetzung, die darauf hinausläuft, dass er sagt: 
Aber das kann man mit den heutigen Menschen nicht machen, dass sie nach ihren 
Fähigkeiten und Bedürfnissen in der sozialen Ordnung leben, sondern das kann man erst 
machen, wenn andere Menschen da sein werden, eine ganz andere Menschenrasse. Diese 
ganz andere Menschenrasse muss erst geschaffen werden. Ja, sehen Sie, da haben Sie das 
Hineinsegeln in die alleräusserste Unwirklichkeit und das Rechnen mit etwas, das ja gar 

Westens ganz verschieden ist als beim Menschen des Ostens. Und das wird eine ungeheuer 
wichtige Frage sein in der Zukunft. Sie spielt hinein in alle tatsächlichen Verhältnisse.“  
186, 15

  Der Mensch strebt heute nach einem Bild seines eigenen Wesens. Aber er erschöpft sich 
nicht in der Sinneswelt. Man muss dazu „mit der übersinnlichen Welt wenigstens in 
irgendeiner Form intellektuell .. Bekanntschaft machen.“  186, 207  

  Menschenform: „Der Form nach ist der Mensch im physischen Leib Mensch, im 
Ätherleib ist er eigentlich tierisch, im Astralischen pflanzenhaft und im Ich mineralhaft 
geformt.“  342, 123

  Menschenliebe: „Den Menschen lieben wir; seine Untaten und seine Ungezogenheit, die 
hassen wir, da wissen wir zu trennen zwischen dem Menschen und etwas, was ihn 
angefallen hat. Wenn die Menschen einmal jenen grossen, gewaltigen Unterschied 
verstehen werden, der da besteht zwischen Menschenliebe und Hass auf die Untaten, die 
den Menschen anfallen, dann wird ein richtiges Verhältnis von Mensch zu Mensch sich 
einstellen. Wir haben, wenn wir unserer innersten menschlichen Natur folgen, niemals die 
Möglichkeit, einen Menschen zu hassen. Wir haben selbstverständlich viele Veranlas-
sung, menschliche Verbrechen, Untaten, menschliche Charakterschwäche, menschliche 
Charakterlosigkeit zu hassen. Der grosse Irrtum, den wir im sozialen Verhalten begehen, 
besteht dann in der Regel darin, dass wir dasjenige, was wir der Untat und dem Verbrechen 
entgegenbringen sollen, auf den Menschen übertragen. Wir tun es heute instinktiv, müssen 
uns aber dessen bewusst sein, dass die neuere Entwickelung der Menschheit in der Linie 
liegt, zu trennen zwischen dem Hass gegenüber der Untat, und der Liebe, die man zu dem 
Menschen trotzdem empfindet.“  188, 95

  Menschenrätsel: „Welches Verhältnis besteht zwischen dem, was im Innern als Seelisches
sich mir offenbart, und dem Äusserlichen des Leibes? Und es liegt diesem Menschenrätsel 
ein Grosses, Gewaltiges zugrunde in der Menschennatur. Es liegt zugrunde die grosse Frage
nach dem Sinn des Lebens; die Frage: Wie lebt in dem, was mir als der vergängliche, 
sinnliche Menschenleib entgegentritt, dasjenige, von dem ich, wenn das Leben einen Sinn 
haben soll, nimmermehr glauben kann, dass es entsteht und verschwindet mit diesem
äusserlich-sinnlichen Leibe, wie steht mit diesem äusserlich-sinnlichen Leibe die Seele in 
Beziehung?“  336, 257

  Menschenrasse, neue: „Lenin hat in einem gewissen Sinne sogar Recht, wenn er 
abkanzelt alle die halben oder Viertels- oder Dreiviertelsmarxisten und sich schliesslich für 
den einzig wirklichen, wirklich konsequenten Marxisten hält: Es müssten die Menschen in 
der Zukunft in der sozialen Ordnung so gestellt sein, dass jeder darinnen leben kann «nach 
seinen Fähigkeiten und seinen Bedürfnissen». Das müsste erst ein weiterer Zustand werden,
der sich aus dem ungerechten, unmöglichen Zustand ergeben könnte. Nun findet sich bei 
Lenin eine höchst interessante Auseinandersetzung, die darauf hinausläuft, dass er sagt: 
Aber das kann man mit den heutigen Menschen nicht machen, dass sie nach ihren 
Fähigkeiten und Bedürfnissen in der sozialen Ordnung leben, sondern das kann man erst 
machen, wenn andere Menschen da sein werden, eine ganz andere Menschenrasse. Diese 
ganz andere Menschenrasse muss erst geschaffen werden. Ja, sehen Sie, da haben Sie das 
Hineinsegeln in die alleräusserste Unwirklichkeit und das Rechnen mit etwas, das ja gar 



nicht zu erhoffen ist. Denn durch die Zustände, die von Lenin herbeigeführt werden, wird 
ganz gewiss diese neue Menschensorte nicht gezüchtet, die dann die gerechten sozialen 
Zustände herbeiführt. .. da wird mit unwirklichen Gedanken gerechnet. Und deshalb ist 
dasjenige, was so verwirklicht wird, nichts anderes als Raubbau an der Vergangenheit.“  
332a, 65f 

  Menschenrechte: „Das ist das Charakteristische, dass heraufzieht in Mitteleuropa ein 
abstrakter Liberalismus, der viele schöne freiheitliche Grundsätze hat, der aber nicht mit 
historischen Tatsachen zu rechnen weiss, der von allen möglichen Menschenrechten redet..“
337a, 231  (>Recht, >Rechtsentstehung, >Naturrecht, >Idealismus)

  Menschenrecht, Menschenwürde usw. kann man nicht ohne weiteres international 
ausdrücken. Das Bild des Menschen unterscheidet sich zwischen Menschen des  Westens 
und des Ostens.  186, 15  (>Arbeit im Rechtsleben, >Menschenwürde, >Norm-Handeln)

  Die Dreigliederung will die „Herstellung der Menschenrechte durch den Ausschluss aller 
nicht allgemein-menschlichen Interessen vom Rechtsboden.“ 24, 440  (>Mensch, freier)

  Menschenrecht und Klassenrechte: Der Proletarier fand, wenn er den Rechtsstaat
betrachtete, Klassenvorteile und Klassenbenachteiligung. Der neue politische 
Staatsorganismus muss aufgebaut werden auf den allgemeinen, gleichen Menschenrechten,
die jeder gesunden Seele in gleicher Weise eingeboren sind. Nur diese Rechte fallen in sein 
Gebiet; er muss freigeben das Geistesleben und freigeben das Wirtschaftsleben.  331A, 30

  „Diese leitenden Kreise konnten ja nicht anders, als eine gewisse Demokratie über das 
Leben zu verbreiten. Sie brauchten, um ihre kapitalistischen Interessen in Szene zu setzen, 
ein geschicktes Proletariat, ein Proletariat, das gewisse Kräfte der Seele ausgebildet 
erhielt. .. So wollte die führende Menschheit vorzugsweise nur jene Seelenkräfte sich 
entwickeln lassen, welche die Arbeiter geschickt machen, in den Fabriken zu arbeiten. Doch
stellte es sich von selbst ein, dass die Seelen aus den alten patriarchalischen Verhältnissen 
erwachten, und dass in ihnen besonders das Bewusstsein der Menschenrechte erwachte. 
Und dann sahen sie hinein in den modernen Staat, welcher das Recht verkörpern sollte. Sie 
fragten sich: Ist das der Boden, auf dem das Recht wirklich blüht? Und was fanden sie? 
Statt Menschenrechten Klassenvorrechte und Klassenbenachteiligungen. Und daraus 
entstand dasjenige, was man den modernen Klassenkampf des Proletariats nennt, hinter dem
sich nicht mehr und nicht weniger verbirgt, als die große, berechtigte Forderung eines 
menschenwürdigen Daseins für alle Menschen.“ 333, 17f

  Es entstand „ein deutliches Bewusstsein .. von dem Recht, das der Mensch hat dadurch, 
dass er ein Mensch ist. Von diesem Bewusstsein aus sah der Proletarier hin auf dasjenige, 
was in dem Staate, den die leitenden, führenden Kreise an sich genommen haben, als Recht 
lebt. Und er fand nicht dieses Menschenrecht, sondern das Recht bevorzugter Klassen und 
die Benachteiligung anderer Klassen.“  336, 297

  Menschenrechte: Den westlichen Menschenrechten steht z.B. schon im arabischen Raum 
die „Kairoer Erklärung“ islamisch aufgefasster Menschenrechte gegenüber, die sich gegen 
den Materialismus, aber auch gegen den Individualismus wendet. A.K.

nicht zu erhoffen ist. Denn durch die Zustände, die von Lenin herbeigeführt werden, wird 
ganz gewiss diese neue Menschensorte nicht gezüchtet, die dann die gerechten sozialen 
Zustände herbeiführt. .. da wird mit unwirklichen Gedanken gerechnet. Und deshalb ist 
dasjenige, was so verwirklicht wird, nichts anderes als Raubbau an der Vergangenheit.“  
332a, 65f 

  Menschenrechte: „Das ist das Charakteristische, dass heraufzieht in Mitteleuropa ein 
abstrakter Liberalismus, der viele schöne freiheitliche Grundsätze hat, der aber nicht mit 
historischen Tatsachen zu rechnen weiss, der von allen möglichen Menschenrechten redet..“
337a, 231  (>Recht, >Rechtsentstehung, >Naturrecht, >Idealismus)

  Menschenrecht, Menschenwürde usw. kann man nicht ohne weiteres international 
ausdrücken. Das Bild des Menschen unterscheidet sich zwischen Menschen des  Westens 
und des Ostens.  186, 15  (>Arbeit im Rechtsleben, >Menschenwürde, >Norm-Handeln)

  Die Dreigliederung will die „Herstellung der Menschenrechte durch den Ausschluss aller 
nicht allgemein-menschlichen Interessen vom Rechtsboden.“ 24, 440  (>Mensch, freier)

  Menschenrecht und Klassenrechte: Der Proletarier fand, wenn er den Rechtsstaat
betrachtete, Klassenvorteile und Klassenbenachteiligung. Der neue politische 
Staatsorganismus muss aufgebaut werden auf den allgemeinen, gleichen Menschenrechten,
die jeder gesunden Seele in gleicher Weise eingeboren sind. Nur diese Rechte fallen in sein 
Gebiet; er muss freigeben das Geistesleben und freigeben das Wirtschaftsleben.  331A, 30

  „Diese leitenden Kreise konnten ja nicht anders, als eine gewisse Demokratie über das 
Leben zu verbreiten. Sie brauchten, um ihre kapitalistischen Interessen in Szene zu setzen, 
ein geschicktes Proletariat, ein Proletariat, das gewisse Kräfte der Seele ausgebildet 
erhielt. .. So wollte die führende Menschheit vorzugsweise nur jene Seelenkräfte sich 
entwickeln lassen, welche die Arbeiter geschickt machen, in den Fabriken zu arbeiten. Doch
stellte es sich von selbst ein, dass die Seelen aus den alten patriarchalischen Verhältnissen 
erwachten, und dass in ihnen besonders das Bewusstsein der Menschenrechte erwachte. 
Und dann sahen sie hinein in den modernen Staat, welcher das Recht verkörpern sollte. Sie 
fragten sich: Ist das der Boden, auf dem das Recht wirklich blüht? Und was fanden sie? 
Statt Menschenrechten Klassenvorrechte und Klassenbenachteiligungen. Und daraus 
entstand dasjenige, was man den modernen Klassenkampf des Proletariats nennt, hinter dem
sich nicht mehr und nicht weniger verbirgt, als die große, berechtigte Forderung eines 
menschenwürdigen Daseins für alle Menschen.“ 333, 17f

  Es entstand „ein deutliches Bewusstsein .. von dem Recht, das der Mensch hat dadurch, 
dass er ein Mensch ist. Von diesem Bewusstsein aus sah der Proletarier hin auf dasjenige, 
was in dem Staate, den die leitenden, führenden Kreise an sich genommen haben, als Recht 
lebt. Und er fand nicht dieses Menschenrecht, sondern das Recht bevorzugter Klassen und 
die Benachteiligung anderer Klassen.“  336, 297

  Menschenrechte: Den westlichen Menschenrechten steht z.B. schon im arabischen Raum 
die „Kairoer Erklärung“ islamisch aufgefasster Menschenrechte gegenüber, die sich gegen 
den Materialismus, aber auch gegen den Individualismus wendet. A.K.



  Menschentier: „.. die Menschen sind schon einmal nicht, wie Trotzki sich vorstellt, 
gleichartige Wesen über die ganze Erde hin, sondern höchstens in Gruppen differenziert, 
wenn sie zum Volkstum sich bekennen, oder auch lauter Individualitäten.“ Der Mensch, den
Trotzki im Auge hat, „ist der alttestamentliche Mensch … Es ist das Tier mit der Fähigkeit 
der Abstraktion. Es ist das Tier, bei dem sich nur ausbildet über die Tierheit hinaus die Kraft
des abstrakten Denkens. Das Menschentier ist über die ganze Erde undifferenziert, denn die 
Differenzierungen kommen aus dem Seelischen heraus. Aber das Seelische muss entwickelt
werden zum Geistigen hin; dann erscheint die Differenzierung. Und das Seelische muss 
studiert werden.“ Z.B. wirkt die Sprache durch den Reflex im Seelischen.  186, 156f  
(>Erde, >Weltmensch, >Leninismus, >Zeitgeist, >Ich und Christentum)

  Der Individualität messen die proletarischen Ideen keine Bedeutung bei. Sie wollen „nur 
den Menschen als soziales Tier, als Gesellschaftswesen gelten lassen..“; Nivellement mit 
Bezug auf die Individualität.   185a, 209

  Menschenverständnis - Weltverständnis: Im Gegensatz zur alten Weisheit, z.B. dem 
Weltverständnis, das noch bei Paracelsus oder Jakob Böhme vorhanden war (planetarische 
Wirkungen; Salz, Merkur, Schwefel usw.) steht man heute „im Anfange mit dem anderen, 
mit dem Menschenverständnis, da sich zum Weltverständnis erweitern muss.“   186, 284

  Menschenverstand, gesunder: Über Geisteswissenschaft kommt man zu konkreten 
Anschauungen z.B. eines Steuersystems in der Dreigliederung. Das erschliesst sich nicht 
der blossen Gedankenlogik, sondern der Anschauungslogik; Wirklichkeitslogik. Und die 
kann wiederum der gesunde Menschenverstand nachkontrollieren. 186, 214

  Menschenwille statt Utopien: Wo Menschenwille wirkt, da sind nicht Utopien, denn 
alles, was im Menschendasein sich entwickelt hat, sind zuletzt Ergebnisse des 
Menschenwillens. Ergebnisse solcher Art sind die Geistesgemeinschaften, die je entstanden 
sind, sind auch die Staaten, sind ebenso die wirtschaftlichen Produktionsverhältnisse.“ 
24, 152

  „.. so könnte man vielleicht dazu kommen, dem Kapital diese Strömung zu geben, so  
dass es, statt dass es überall stockt, in die Blutzirkulation des sozialen Lebens hineinkomme.
Alles das, was ich gesagt habe, ist gesagt als Illustration, sind nicht Dogmen, nicht 
utopische Begriffe, sondern ich wollte etwas anführen, was vielleicht durch die Assoziation 
geschehen wird. Es kann vielleicht aber etwas ganz anderes geschehen. Derjenige, der 
lebensvoll denkt, setzt nicht Dogmen hin, die ausgeführt werden sollen, sondern rechnet mit
Menschen, die aus ihrem Zusammenhang dasjenige herausbringen, was sozial ziel- und 
zweckvoll ist, wenn diese Menschen in der richtigen Weise in den sozialen Organismus 
hineingestellt sind.“  305, 235  (>Handlung, durchfliessende)

  Menschenwürde: Diese Zivilisation ist „auf der Grundlage der leiblichen und seelischen 
Not und des Elendes eines grossen Teiles der Menschheit .. erwachsen, durch die ein grosser
Teil der Menschheit eigentlich seine Menschenwürde verloren hat.“  336, 196  (>Proletarier
und Menschenwürde, >Weltanschauung, gewohnte, >Menschenbild)

  In vielen Menschen lebt schon die unterbewusste Empfindung, „dass wir mit demjenigen, 
was uns zum Menschen eigentlich macht - denn nur als denkende Wesen können wir uns als

  Menschentier: „.. die Menschen sind schon einmal nicht, wie Trotzki sich vorstellt, 
gleichartige Wesen über die ganze Erde hin, sondern höchstens in Gruppen differenziert, 
wenn sie zum Volkstum sich bekennen, oder auch lauter Individualitäten.“ Der Mensch, den
Trotzki im Auge hat, „ist der alttestamentliche Mensch … Es ist das Tier mit der Fähigkeit 
der Abstraktion. Es ist das Tier, bei dem sich nur ausbildet über die Tierheit hinaus die Kraft
des abstrakten Denkens. Das Menschentier ist über die ganze Erde undifferenziert, denn die 
Differenzierungen kommen aus dem Seelischen heraus. Aber das Seelische muss entwickelt
werden zum Geistigen hin; dann erscheint die Differenzierung. Und das Seelische muss 
studiert werden.“ Z.B. wirkt die Sprache durch den Reflex im Seelischen.  186, 156f  
(>Erde, >Weltmensch, >Leninismus, >Zeitgeist, >Ich und Christentum)

  Der Individualität messen die proletarischen Ideen keine Bedeutung bei. Sie wollen „nur 
den Menschen als soziales Tier, als Gesellschaftswesen gelten lassen..“; Nivellement mit 
Bezug auf die Individualität.   185a, 209

  Menschenverständnis - Weltverständnis: Im Gegensatz zur alten Weisheit, z.B. dem 
Weltverständnis, das noch bei Paracelsus oder Jakob Böhme vorhanden war (planetarische 
Wirkungen; Salz, Merkur, Schwefel usw.) steht man heute „im Anfange mit dem anderen, 
mit dem Menschenverständnis, da sich zum Weltverständnis erweitern muss.“   186, 284

  Menschenverstand, gesunder: Über Geisteswissenschaft kommt man zu konkreten 
Anschauungen z.B. eines Steuersystems in der Dreigliederung. Das erschliesst sich nicht 
der blossen Gedankenlogik, sondern der Anschauungslogik; Wirklichkeitslogik. Und die 
kann wiederum der gesunde Menschenverstand nachkontrollieren. 186, 214

  Menschenwille statt Utopien: Wo Menschenwille wirkt, da sind nicht Utopien, denn 
alles, was im Menschendasein sich entwickelt hat, sind zuletzt Ergebnisse des 
Menschenwillens. Ergebnisse solcher Art sind die Geistesgemeinschaften, die je entstanden 
sind, sind auch die Staaten, sind ebenso die wirtschaftlichen Produktionsverhältnisse.“ 
24, 152

  „.. so könnte man vielleicht dazu kommen, dem Kapital diese Strömung zu geben, so  
dass es, statt dass es überall stockt, in die Blutzirkulation des sozialen Lebens hineinkomme.
Alles das, was ich gesagt habe, ist gesagt als Illustration, sind nicht Dogmen, nicht 
utopische Begriffe, sondern ich wollte etwas anführen, was vielleicht durch die Assoziation 
geschehen wird. Es kann vielleicht aber etwas ganz anderes geschehen. Derjenige, der 
lebensvoll denkt, setzt nicht Dogmen hin, die ausgeführt werden sollen, sondern rechnet mit
Menschen, die aus ihrem Zusammenhang dasjenige herausbringen, was sozial ziel- und 
zweckvoll ist, wenn diese Menschen in der richtigen Weise in den sozialen Organismus 
hineingestellt sind.“  305, 235  (>Handlung, durchfliessende)

  Menschenwürde: Diese Zivilisation ist „auf der Grundlage der leiblichen und seelischen 
Not und des Elendes eines grossen Teiles der Menschheit .. erwachsen, durch die ein grosser
Teil der Menschheit eigentlich seine Menschenwürde verloren hat.“  336, 196  (>Proletarier
und Menschenwürde, >Weltanschauung, gewohnte, >Menschenbild)

  In vielen Menschen lebt schon die unterbewusste Empfindung, „dass wir mit demjenigen, 
was uns zum Menschen eigentlich macht - denn nur als denkende Wesen können wir uns als



Menschen betrachten, im Denken sehen wir unsere menschliche Würde -, als mit etwas 
durch die Weltgehen, dessen Realität wir vorläufig nicht zugeben können, das wir als 
Bilddasein durch die Welt tragen.“  83, 20  (>Bild und Freiheit)

   „Der Mensch arbeitet, wenn in seiner Seele der Gedanke keimt, der ihn zur Arbeit treibt. 
Soll er im Zusammenhang des sozialen Lebens arbeiten, so empfindet er sein Dasein nur als
menschenwürdig, wenn in diesem Leben Gedanken walten, die ihm sein Mitarbeiten im 
Lichte dieser Menschenwürde erscheinen lassen.“  24, 119  (>Mensch, freier, >Arbeit und 
Menschenwürde)

 „Der Mensch will .. dem gesellschaftlichen Zusammenleben eine Struktur geben, innerhalb
welcher er sich, angemessen unserem Zeitalter der Bewusstseinsseele, bewusst werden 
kann, was er in seiner Würde als Mensch, in seiner Bedeutung als Mensch, in seiner Kraft 
als Mensch, was er als Mensch wissen kann.“   186, 188

  „.. die Empfindung .., wenn wir einem einzelnen Menschen gegenübertreten: Da stehst Du,
.. in der Stufenfolge deiner Leben prägt sich ein Unendliches aus. (..) Aus dieser 
Empfindung heraus kommt man auf geisteswissenschaftlichem Boden erst zur rechten 
Menschenschätzung, .. zu einer Empfindung von der menschlichen Würde in der Welt.“   
193, 11  (>Arbeit und Menschenwürde)

  Menschheit: Bei der allgemeinen Naturgesetzlichkeit ist das Besondere durch das 
Allgemeine bedingt; bei der Idee der Menschheit ist es die Allgemeinheit durch das 
Besondere. 2, 118  (>Pfingsten, >Glaube an den einzelnen Menschen, >Individualität und 
Gesamtheit, >Einheitliche Seele)

  Krishna als „die Menschheit“, aber nicht als Abstraktum.  142, 30.12.12  (>Christus)

  „Wir sehen, dass eigentlich der ganze Vollmensch nicht in den Angehörigen eines Volk es 
zum Ausdruck kommt, dass dieser ganze Vollmensch nur als Bedürfnis in uns liegt und dass
daher in uns dieses Bedürfnis anwachsen sollte zur Liebe zu aller menschlichen Wesenheit. 
Das ist die Art des Internationalismus gewesen, die in der Goetheschen Zeit geherrscht hat.“
335, 91f   (>Volk)

  Das Gemeinschaftliche der Menschheit „kann sich nur entwickeln, wenn der 
Blickgerichtet wird auf das, was als Verschiedenheiten in den Seelenveranlagungen, in den 
Seelenentwicklungen bei den verschiedenen Gliedern der Menschheit da ist. … Man muss 
gerade durch das Erfassen der Verschiedenheiten zu der Einheit kommen.“ 199, 109

  „So hat die Menschheit zusammenzuwirken, weil an verschiedenen Orten der Erde die 
Ursprünge für diese drei Glieder des sozialen Organismus gefunden werden, die deshalb 
auch überall gehörig auseinandergehalten werden müssen. (…) Und wird der Wahnsinn 
Marxens vollends, dann macht man die drei Glieder nur eingliedrig, aber nur mit dem 
Charakter der Wirtschaft.“   199, 126f     (>Menschentier, >Internationales Leben)

  Durch das Gefühl für die Bedürfnisse irgendwelcher anderer Menschen lernen, sich in der 
Menschheit zu fühlen. 338, 27 

Menschen betrachten, im Denken sehen wir unsere menschliche Würde -, als mit etwas 
durch die Weltgehen, dessen Realität wir vorläufig nicht zugeben können, das wir als 
Bilddasein durch die Welt tragen.“  83, 20  (>Bild und Freiheit)

   „Der Mensch arbeitet, wenn in seiner Seele der Gedanke keimt, der ihn zur Arbeit treibt. 
Soll er im Zusammenhang des sozialen Lebens arbeiten, so empfindet er sein Dasein nur als
menschenwürdig, wenn in diesem Leben Gedanken walten, die ihm sein Mitarbeiten im 
Lichte dieser Menschenwürde erscheinen lassen.“  24, 119  (>Mensch, freier, >Arbeit und 
Menschenwürde)

 „Der Mensch will .. dem gesellschaftlichen Zusammenleben eine Struktur geben, innerhalb
welcher er sich, angemessen unserem Zeitalter der Bewusstseinsseele, bewusst werden 
kann, was er in seiner Würde als Mensch, in seiner Bedeutung als Mensch, in seiner Kraft 
als Mensch, was er als Mensch wissen kann.“   186, 188

  „.. die Empfindung .., wenn wir einem einzelnen Menschen gegenübertreten: Da stehst Du,
.. in der Stufenfolge deiner Leben prägt sich ein Unendliches aus. (..) Aus dieser 
Empfindung heraus kommt man auf geisteswissenschaftlichem Boden erst zur rechten 
Menschenschätzung, .. zu einer Empfindung von der menschlichen Würde in der Welt.“   
193, 11  (>Arbeit und Menschenwürde)

  Menschheit: Bei der allgemeinen Naturgesetzlichkeit ist das Besondere durch das 
Allgemeine bedingt; bei der Idee der Menschheit ist es die Allgemeinheit durch das 
Besondere. 2, 118  (>Pfingsten, >Glaube an den einzelnen Menschen, >Individualität und 
Gesamtheit, >Einheitliche Seele)

  Krishna als „die Menschheit“, aber nicht als Abstraktum.  142, 30.12.12  (>Christus)

  „Wir sehen, dass eigentlich der ganze Vollmensch nicht in den Angehörigen eines Volk es 
zum Ausdruck kommt, dass dieser ganze Vollmensch nur als Bedürfnis in uns liegt und dass
daher in uns dieses Bedürfnis anwachsen sollte zur Liebe zu aller menschlichen Wesenheit. 
Das ist die Art des Internationalismus gewesen, die in der Goetheschen Zeit geherrscht hat.“
335, 91f   (>Volk)

  Das Gemeinschaftliche der Menschheit „kann sich nur entwickeln, wenn der 
Blickgerichtet wird auf das, was als Verschiedenheiten in den Seelenveranlagungen, in den 
Seelenentwicklungen bei den verschiedenen Gliedern der Menschheit da ist. … Man muss 
gerade durch das Erfassen der Verschiedenheiten zu der Einheit kommen.“ 199, 109

  „So hat die Menschheit zusammenzuwirken, weil an verschiedenen Orten der Erde die 
Ursprünge für diese drei Glieder des sozialen Organismus gefunden werden, die deshalb 
auch überall gehörig auseinandergehalten werden müssen. (…) Und wird der Wahnsinn 
Marxens vollends, dann macht man die drei Glieder nur eingliedrig, aber nur mit dem 
Charakter der Wirtschaft.“   199, 126f     (>Menschentier, >Internationales Leben)

  Durch das Gefühl für die Bedürfnisse irgendwelcher anderer Menschen lernen, sich in der 
Menschheit zu fühlen. 338, 27 



  Wenn man in anderen; in der Gesamtheit den Grund für seine Arbeit finden will, dann 
muss diese Gesamtheit eine geistige Mission haben, und jeder muss beitragen wollen, dass 
diese Mission erfüllt werde.   34, 214f  (>Weltanschauung) 

  Menschheitsentwicklung: Im frühen Menschheitsbewusstsein gab es „keine strenge 
Grenze zwischen Tag und Nacht, und das, was Sagen und Mythen enthalten, sind nicht 
Dinge einer beliebigen Volksphantasie, sondern Erinnerungen an die Erlebnisse, die der alte
Mensch in seinem damaligen Bewusstseinszustand in der übersinnlichen Welt hatte. Wotan 
oder Zeus oder andere übersinnliche geistig-göttliche Wesenheiten .. waren Erfahrungen in 
alten Zeiten.“  Mit diesem Hineinleben in die geistig-übersinnlichen Welten war aber „etwas
anderes verknüpft .. der Mensch fühlte sich in diesen Welten nicht als individuelles Wesen. 
Er fühlte sich als Glied geistiger Wesenheiten .. Das geringe Individualitätsgefühl, das der 
Mensch dazumal schon hatte, bekam er, wenn er in seinen physischen Leib untertauchte .. 
Es war das in einer Zeit, in welcher sich der Mensch durchaus klar darüber war, dass er eine
Gruppenseele hat.“ In eine zweite Etappe der Menschheitsentwickelung wird hingedeutet in
der Patriarchengeschichte des Alten Testaments. Das waren Zeiten, „in denen eine solche 
über das Individuum hinausgehende, die ganze Blutsverwandtschaft hinaufgehende 
Erinnerung da war. Und wenn wir uns fragen, welche äusserlichen Zeichen es dafür gibt, 
dass eine solche Erinnerung vorhanden war, so sind es eben solche Namen wie Noah, Adam
und so weiter. Damit sind nicht einzelne Individuen gemeint zwischen Geburt und Tod. .. 
Die Namensgebungen gingen früher so weit, .. wie das durch die Generationen 
hindurchfließende Blut ging. .. Das Volk des Alten Testamentes hat das ja zum Ausdruck 
gebracht, indem es sagte .. «Ich und der Vater Abraham sind eins.» Da fühlte sich der 
Einzelne geborgen in dem Bewusstsein der Gruppenseele, in dem «Vater Abraham».
Das Bewusstsein, das der Christus der Menschheit geschenkt hat, geht darüber hinaus. Das 
Ich hängt in seinem Bewusstsein direkt zusammen mit der geistigen Welt, und das kommt 
zum Ausdruck in dem Satz: «Bevor Abraham war, war das Ich – oder das ‹Ich bin›.» Da 
kommt der Impuls, das «Ich bin» anzuregen, voll in das einzelne Individuum hinein. .. Man 
braucht nur die Erzählung zu lesen über das Gespräch des Jesus mit der Samariterin am 
Brunnen. Da ist ausdrücklich darauf hingewiesen, dass der Christus Jesus auch zu denen 
geht, die .. nicht durch Blutsverwandtschaft zusammengehören.“ Geistig betrachtet gibt es 
dann im frühen Mittelalter einen höchst wichtigen Zeitabschnitt. In den ersten Zeiten des 
Mittelalters bekam „der Mensch seine Bedeutung und Geltung auch in Bezug auf seine 
Arbeitskraft von der Verwandtschaft und anderen Zusammenhängen. Es ergab sich 
sozusagen ganz von selbst, dass der Sohn dasselbe tat, was der Vater tat. Nun kam die Zeit 
der großen Erfindungen und Entdeckungen. Die Welt stellte immer mehr Anforderungen an 
die rein persönliche Tüchtigkeit des Menschen, und immer mehr wurde dieser aus den alten 
Zusammenhängen herausgerissen. Den Ausdruck dessen sehen wir im ganzen Mittelalter in 
den Städtegründungen, die in einem und demselben Typus durch ganz Europa durchgehen. 
Wir können heute noch die Städte, die nach diesem Typus gebildet sind, unterscheiden von 
denen, die nach einem anderen Typus herausgebildet sind.“ Das ist „wiederum ein solcher 
Fortschritt von der Gruppenseele zu der individuellen Seele.“ Die ägyptische und die 
römische Kultur sind wie aus einem Guss. „Heute gibt es eine solche Kultur aus einem Guss
nur in einem sehr geringen Grade. Bis zu dem Punkt ist jetzt die Menschheit 
heruntergekommen, wo nicht nur die Sitten und Gebräuche individuell sind, sondern sogar 
auch die Meinungen und Bekenntnisse, und es gibt sogar schon Menschen unter uns, die es 
für ein hohes Ideal ansehen, dass jeder Mensch seine eigene Religion habe.“ Diese 
Entwicklung würde die Menschheit nehmen, „wenn sie den Impuls weiter verfolgen würde, 

  Wenn man in anderen; in der Gesamtheit den Grund für seine Arbeit finden will, dann 
muss diese Gesamtheit eine geistige Mission haben, und jeder muss beitragen wollen, dass 
diese Mission erfüllt werde.   34, 214f  (>Weltanschauung) 

  Menschheitsentwicklung: Im frühen Menschheitsbewusstsein gab es „keine strenge 
Grenze zwischen Tag und Nacht, und das, was Sagen und Mythen enthalten, sind nicht 
Dinge einer beliebigen Volksphantasie, sondern Erinnerungen an die Erlebnisse, die der alte
Mensch in seinem damaligen Bewusstseinszustand in der übersinnlichen Welt hatte. Wotan 
oder Zeus oder andere übersinnliche geistig-göttliche Wesenheiten .. waren Erfahrungen in 
alten Zeiten.“  Mit diesem Hineinleben in die geistig-übersinnlichen Welten war aber „etwas
anderes verknüpft .. der Mensch fühlte sich in diesen Welten nicht als individuelles Wesen. 
Er fühlte sich als Glied geistiger Wesenheiten .. Das geringe Individualitätsgefühl, das der 
Mensch dazumal schon hatte, bekam er, wenn er in seinen physischen Leib untertauchte .. 
Es war das in einer Zeit, in welcher sich der Mensch durchaus klar darüber war, dass er eine
Gruppenseele hat.“ In eine zweite Etappe der Menschheitsentwickelung wird hingedeutet in
der Patriarchengeschichte des Alten Testaments. Das waren Zeiten, „in denen eine solche 
über das Individuum hinausgehende, die ganze Blutsverwandtschaft hinaufgehende 
Erinnerung da war. Und wenn wir uns fragen, welche äusserlichen Zeichen es dafür gibt, 
dass eine solche Erinnerung vorhanden war, so sind es eben solche Namen wie Noah, Adam
und so weiter. Damit sind nicht einzelne Individuen gemeint zwischen Geburt und Tod. .. 
Die Namensgebungen gingen früher so weit, .. wie das durch die Generationen 
hindurchfließende Blut ging. .. Das Volk des Alten Testamentes hat das ja zum Ausdruck 
gebracht, indem es sagte .. «Ich und der Vater Abraham sind eins.» Da fühlte sich der 
Einzelne geborgen in dem Bewusstsein der Gruppenseele, in dem «Vater Abraham».
Das Bewusstsein, das der Christus der Menschheit geschenkt hat, geht darüber hinaus. Das 
Ich hängt in seinem Bewusstsein direkt zusammen mit der geistigen Welt, und das kommt 
zum Ausdruck in dem Satz: «Bevor Abraham war, war das Ich – oder das ‹Ich bin›.» Da 
kommt der Impuls, das «Ich bin» anzuregen, voll in das einzelne Individuum hinein. .. Man 
braucht nur die Erzählung zu lesen über das Gespräch des Jesus mit der Samariterin am 
Brunnen. Da ist ausdrücklich darauf hingewiesen, dass der Christus Jesus auch zu denen 
geht, die .. nicht durch Blutsverwandtschaft zusammengehören.“ Geistig betrachtet gibt es 
dann im frühen Mittelalter einen höchst wichtigen Zeitabschnitt. In den ersten Zeiten des 
Mittelalters bekam „der Mensch seine Bedeutung und Geltung auch in Bezug auf seine 
Arbeitskraft von der Verwandtschaft und anderen Zusammenhängen. Es ergab sich 
sozusagen ganz von selbst, dass der Sohn dasselbe tat, was der Vater tat. Nun kam die Zeit 
der großen Erfindungen und Entdeckungen. Die Welt stellte immer mehr Anforderungen an 
die rein persönliche Tüchtigkeit des Menschen, und immer mehr wurde dieser aus den alten 
Zusammenhängen herausgerissen. Den Ausdruck dessen sehen wir im ganzen Mittelalter in 
den Städtegründungen, die in einem und demselben Typus durch ganz Europa durchgehen. 
Wir können heute noch die Städte, die nach diesem Typus gebildet sind, unterscheiden von 
denen, die nach einem anderen Typus herausgebildet sind.“ Das ist „wiederum ein solcher 
Fortschritt von der Gruppenseele zu der individuellen Seele.“ Die ägyptische und die 
römische Kultur sind wie aus einem Guss. „Heute gibt es eine solche Kultur aus einem Guss
nur in einem sehr geringen Grade. Bis zu dem Punkt ist jetzt die Menschheit 
heruntergekommen, wo nicht nur die Sitten und Gebräuche individuell sind, sondern sogar 
auch die Meinungen und Bekenntnisse, und es gibt sogar schon Menschen unter uns, die es 
für ein hohes Ideal ansehen, dass jeder Mensch seine eigene Religion habe.“ Diese 
Entwicklung würde die Menschheit nehmen, „wenn sie den Impuls weiter verfolgen würde, 



der heute aus dem Materialismus herauskommt. Das würde zur Disharmonie, zur 
Zersplitterung der Menschheit in einzelne Individuen führen. Einen solchen 
Entwickelungsgang wird die Menschheit allerdings nur dann nicht nehmen, wenn eine 
geistige Bewegung wie die der Geisteswissenschaft von der Menschheit aufgenommen 
wird. Denn was wird eintreten? Es wird sich die große Wahrheit, das große Gesetz ausleben,
dass die individuellsten Wahrheiten, die auf die innerlichste Art gefunden werden, zu 
gleicher Zeit die allgemein gültigsten sind. .. Es herrscht nur so lange keine 
Übereinstimmung, wie die reine Wahrheit getrübt wird durch die Leidenschaften, durch 
Sympathie und Antipathie. Es kommt eine Zeit, wenn sie auch noch sehr ferne liegt, wo die 
Menschheit immer mehr und mehr von der Erkenntnis der innerlichen Wahrheitswelt 
ergriffen werden wird. .. Würden heute die mathematischen Wahrheiten nicht so einfach 
zutage liegen, so würden die Leidenschaften ihrer Anerkennung noch manches in den Weg 
legen. .. Immer größere Gebiete werden von dieser Wahrheitsform erfasst werden, und 
immer mehr Frieden wird dadurch in die Menschheit kommen können, wenn die Wahrheit 
so erfasst wird.“  102, 157ff (bei fvn-rs.net 190ff)

  Menschheitsführer: „Zu allen Zeiten, immer und überall hat es Menschen gegeben, die 
sich rascher die Stufen des Daseins hinaufentwickelten, um Führer sein zu können, um die 
andere Menschheit leiten zu können. .. Es gibt sie auch heute noch. … Man leitete das 
Sichtbare durch das Unsichtbare, das Sinnliche durch das Übersinnliche. Man leitete die 
materiellen Zusammenhänge durch dasjenige, was im Materiellen unsichtbar schlummert. 
… Das Sichtbare wird nicht durch das Sichtbare beherrscht, sondern durch das Unsichtbare.
Nicht derjenige ist weltfremd, der sich erheben wird durch das Unsichtbare über das 
Sichtbare, sondern derjenige, der am Sichtbaren hängenbleibt. Der wahre 
Wirklichkeitsmensch ist der, welcher die Welt beherrscht durch das, was in ihm 
schlummert, damit er die Wirklichkeit gestalten, aufbauen und in den Dienst des 
Menschheitsfortschrittes stellen kann. So wie der Baumeister und der Elektriker die in der 
Materie schlummernden Kräfte benützen, um Häuser zu bauen, um mechanische Kultur zu 
schaffen, so benützen die grossen Hüter der Weisheit und des Menschheitsfortschrittes die 
im Menschentum liegenden Kräfte, um die Menschen selbst zu ihrem Ziele zu führen, um 
dasjenige, was in der Aussenwelt chaotisch durcheinanderwirbelt, zu gliedern und ihm 
Bedeutung zu geben.“  54, 260f  (>Einweihung)

  Menschheitskarma: „Suchen Sie in dem materialistischen Aberglauben der Menschen die
Gründe, warum die Eingeweihten schweigen müssen über diejenigen Ereignisse, die mit 
dem großen Menschheitskarma zusammenhängen. Wir sehen einen wissenschaftlichen 
Betrieb, der vielfach nicht von dem faustischen Streben nach der Wahrheit beherrscht wird, 
sondern im umfänglichsten Maße mit Eitelkeit und Ehrsucht zusammenhängt. Wie vieles 
wird an wissenschaftlichen Forschungen dadurch in die Welt gesetzt, weil der einzelne nur 
etwas sucht für seine eigene Person. Wenn Sie das alles summieren, dann werden Sie sehen,
wie stark die Kraft ist, die sich ausbreitet gegen den Ausblick in diejenige Welt, die sich 
hinter den äußeren sinnlichen Erscheinungen verbirgt. Wenn die Menschheit erst diesen 
Nebel wegschafft, dann wird die Zeit gekommen sein, in welcher in Bezug auf gewisse 
geheimnisvolle Naturerscheinungen, die von den Feinden der Menschheit ausgehen und tief
eingreifen in das menschliche Leben, der Menschheit in einem gewissen Grade umfänglich 
wird geholfen werden können. Bis dahin ist diese Möglichkeit nicht vorhanden.“  107, 183f 

der heute aus dem Materialismus herauskommt. Das würde zur Disharmonie, zur 
Zersplitterung der Menschheit in einzelne Individuen führen. Einen solchen 
Entwickelungsgang wird die Menschheit allerdings nur dann nicht nehmen, wenn eine 
geistige Bewegung wie die der Geisteswissenschaft von der Menschheit aufgenommen 
wird. Denn was wird eintreten? Es wird sich die große Wahrheit, das große Gesetz ausleben,
dass die individuellsten Wahrheiten, die auf die innerlichste Art gefunden werden, zu 
gleicher Zeit die allgemein gültigsten sind. .. Es herrscht nur so lange keine 
Übereinstimmung, wie die reine Wahrheit getrübt wird durch die Leidenschaften, durch 
Sympathie und Antipathie. Es kommt eine Zeit, wenn sie auch noch sehr ferne liegt, wo die 
Menschheit immer mehr und mehr von der Erkenntnis der innerlichen Wahrheitswelt 
ergriffen werden wird. .. Würden heute die mathematischen Wahrheiten nicht so einfach 
zutage liegen, so würden die Leidenschaften ihrer Anerkennung noch manches in den Weg 
legen. .. Immer größere Gebiete werden von dieser Wahrheitsform erfasst werden, und 
immer mehr Frieden wird dadurch in die Menschheit kommen können, wenn die Wahrheit 
so erfasst wird.“  102, 157ff (bei fvn-rs.net 190ff)

  Menschheitsführer: „Zu allen Zeiten, immer und überall hat es Menschen gegeben, die 
sich rascher die Stufen des Daseins hinaufentwickelten, um Führer sein zu können, um die 
andere Menschheit leiten zu können. .. Es gibt sie auch heute noch. … Man leitete das 
Sichtbare durch das Unsichtbare, das Sinnliche durch das Übersinnliche. Man leitete die 
materiellen Zusammenhänge durch dasjenige, was im Materiellen unsichtbar schlummert. 
… Das Sichtbare wird nicht durch das Sichtbare beherrscht, sondern durch das Unsichtbare.
Nicht derjenige ist weltfremd, der sich erheben wird durch das Unsichtbare über das 
Sichtbare, sondern derjenige, der am Sichtbaren hängenbleibt. Der wahre 
Wirklichkeitsmensch ist der, welcher die Welt beherrscht durch das, was in ihm 
schlummert, damit er die Wirklichkeit gestalten, aufbauen und in den Dienst des 
Menschheitsfortschrittes stellen kann. So wie der Baumeister und der Elektriker die in der 
Materie schlummernden Kräfte benützen, um Häuser zu bauen, um mechanische Kultur zu 
schaffen, so benützen die grossen Hüter der Weisheit und des Menschheitsfortschrittes die 
im Menschentum liegenden Kräfte, um die Menschen selbst zu ihrem Ziele zu führen, um 
dasjenige, was in der Aussenwelt chaotisch durcheinanderwirbelt, zu gliedern und ihm 
Bedeutung zu geben.“  54, 260f  (>Einweihung)

  Menschheitskarma: „Suchen Sie in dem materialistischen Aberglauben der Menschen die
Gründe, warum die Eingeweihten schweigen müssen über diejenigen Ereignisse, die mit 
dem großen Menschheitskarma zusammenhängen. Wir sehen einen wissenschaftlichen 
Betrieb, der vielfach nicht von dem faustischen Streben nach der Wahrheit beherrscht wird, 
sondern im umfänglichsten Maße mit Eitelkeit und Ehrsucht zusammenhängt. Wie vieles 
wird an wissenschaftlichen Forschungen dadurch in die Welt gesetzt, weil der einzelne nur 
etwas sucht für seine eigene Person. Wenn Sie das alles summieren, dann werden Sie sehen,
wie stark die Kraft ist, die sich ausbreitet gegen den Ausblick in diejenige Welt, die sich 
hinter den äußeren sinnlichen Erscheinungen verbirgt. Wenn die Menschheit erst diesen 
Nebel wegschafft, dann wird die Zeit gekommen sein, in welcher in Bezug auf gewisse 
geheimnisvolle Naturerscheinungen, die von den Feinden der Menschheit ausgehen und tief
eingreifen in das menschliche Leben, der Menschheit in einem gewissen Grade umfänglich 
wird geholfen werden können. Bis dahin ist diese Möglichkeit nicht vorhanden.“  107, 183f 



  Menschheitsmission: Die nächsten Schicksale der Menschheit werden in einem höheren 
Grade „die Menschen zu einer gemeinsamen Menschheitsmission zusammenführen .. . Zu 
dieser gemeinsamen Mission werden aber die einzelnen Volksangehörigen nur dann ihren 
entsprechenden freien, konkreten Beitrag liefern können, wenn sie vor allen Dingen ein 
Verständnis haben für ihr Volkstum.“ 121, 9     (>Volkstum, >Europa, verwüstetes)

  Menschliche Ziele: „Damals suchten die Götter die Menschen, (..) Heute muss der 
Mensch die Götter suchen.“ .. „Menschliche Ziele müssen selber immer bewusster und 
bewusster werden, dann werden in diesen menschlichen Zielen Kräfte liegen, sich zu den 
Göttern zu erheben.“   193, 18

  Michael: „Sobald man in die geistige Welt mit seiner Anschauung hinaufdringt, kommt 
man an konkrete geistige Wesensmächte heran. In alten Lehren hat man die Macht, aus der 
die Gedanken der Dinge erfliessen, mit dem Namen Michael bezeichnet. Der Name kann 
beibehalten werden. (…) Das Michaelzeitalter ist angebrochen. Die Herzen beginnen, 
Gedanken zu haben; die Begeisterung entströmt nicht mehr bloss mystischem Dunkel..“   
26, 127ff

  „.. man kann den „Fall“ in den Materialismus nur allein beachten und dann über ihn traurig
sein. (...) Die Gedankenbildung verlor sich eine Weile an die Materie des Kosmos; sie muss 
sich in dem kosmischen Geiste wieder finden. In die kalte, abstrakte Gedankenwelt kann 
Wärme, kann wesenserfüllte Geist-Wirklichkeit eintreten. Das stellt den Anbruch des 
Michael-Zeitalters dar. - Nur in der Trennung von dem Gedankenwesen der Welt konnte in 
den Tiefen der menschlichen Seele das Bewusstsein der Freiheit erwachsen. (…) Der 
Mensch wird von einer „innern Sonne“ sprechen lernen.“   26, 133f

 „Es ist Michaels Aufgabe, den Menschen auf den Bahnen des Willens dahin wieder zu 
führen, woher er gekommen ist, da er auf den Bahnen des Denkens von dem Erleben des 
Übersinnlichen zu dem des Sinnlichen mit seinem Erdenbewusstsein heruntergestiegen ist.“ 
26, 148

  „So hat die Menschheit die zweifache Möglichkeit, die die Gewähr ihrer Freiheit ist: Zu 
Christus sich wenden in der Geistgesinnung, die beim Heruntersteigen aus der Anschauung 
des übersinnlichen Geistdaseins bis zum Gebrauche der Intelligenz unterbewusst vorhanden
war, jetzt in bewusster Art; oder Sich-Erfühlen-Wollen in der Losgelöstheit von diesem 
Geistdasein und damit verfallen in die Orientierung, die die ahrimanischen Mächte nehmen.
(…) Michael vollbringt, was er zu vollbringen hat, so, dass er die Menschen nicht dadurch 
beeinflusst; aber sie können in Freiheit ihm folgen, um mit der Christus-Kraft den Weg aus 
der Ahriman-Sphäre wieder herauszufinden, in die sie notwendig kommen mussten. .. 
Anthroposophie möchte die Botschaft von dieser Michael-Mission sein.“   26, 152f

  „Indem sich der Mensch als freies Wesen in Michaels Nähe fühlt, ist er auf dem Wege, die 
Kraft der Intellektualität in seinen „ganzen Menschen“ zu tragen; er denkt zwar mit dem 
Kopfe, aber das Herz fühlt des Denkens Hell oder Dunkel; der Wille strahlt des Menschen 
Wesen aus .. Der Mensch wird immer mehr Mensch, indem er Ausdruck der Welt wird; er 
findet sich, indem er sich nicht sucht, sondern in Liebe sich wollend der Welt verbindet.“   
26, 184   (>Denken und Wollen, >Wille, >Völker und Menschheit)

  Menschheitsmission: Die nächsten Schicksale der Menschheit werden in einem höheren 
Grade „die Menschen zu einer gemeinsamen Menschheitsmission zusammenführen .. . Zu 
dieser gemeinsamen Mission werden aber die einzelnen Volksangehörigen nur dann ihren 
entsprechenden freien, konkreten Beitrag liefern können, wenn sie vor allen Dingen ein 
Verständnis haben für ihr Volkstum.“ 121, 9     (>Volkstum, >Europa, verwüstetes)

  Menschliche Ziele: „Damals suchten die Götter die Menschen, (..) Heute muss der 
Mensch die Götter suchen.“ .. „Menschliche Ziele müssen selber immer bewusster und 
bewusster werden, dann werden in diesen menschlichen Zielen Kräfte liegen, sich zu den 
Göttern zu erheben.“   193, 18

  Michael: „Sobald man in die geistige Welt mit seiner Anschauung hinaufdringt, kommt 
man an konkrete geistige Wesensmächte heran. In alten Lehren hat man die Macht, aus der 
die Gedanken der Dinge erfliessen, mit dem Namen Michael bezeichnet. Der Name kann 
beibehalten werden. (…) Das Michaelzeitalter ist angebrochen. Die Herzen beginnen, 
Gedanken zu haben; die Begeisterung entströmt nicht mehr bloss mystischem Dunkel..“   
26, 127ff

  „.. man kann den „Fall“ in den Materialismus nur allein beachten und dann über ihn traurig
sein. (...) Die Gedankenbildung verlor sich eine Weile an die Materie des Kosmos; sie muss 
sich in dem kosmischen Geiste wieder finden. In die kalte, abstrakte Gedankenwelt kann 
Wärme, kann wesenserfüllte Geist-Wirklichkeit eintreten. Das stellt den Anbruch des 
Michael-Zeitalters dar. - Nur in der Trennung von dem Gedankenwesen der Welt konnte in 
den Tiefen der menschlichen Seele das Bewusstsein der Freiheit erwachsen. (…) Der 
Mensch wird von einer „innern Sonne“ sprechen lernen.“   26, 133f

 „Es ist Michaels Aufgabe, den Menschen auf den Bahnen des Willens dahin wieder zu 
führen, woher er gekommen ist, da er auf den Bahnen des Denkens von dem Erleben des 
Übersinnlichen zu dem des Sinnlichen mit seinem Erdenbewusstsein heruntergestiegen ist.“ 
26, 148

  „So hat die Menschheit die zweifache Möglichkeit, die die Gewähr ihrer Freiheit ist: Zu 
Christus sich wenden in der Geistgesinnung, die beim Heruntersteigen aus der Anschauung 
des übersinnlichen Geistdaseins bis zum Gebrauche der Intelligenz unterbewusst vorhanden
war, jetzt in bewusster Art; oder Sich-Erfühlen-Wollen in der Losgelöstheit von diesem 
Geistdasein und damit verfallen in die Orientierung, die die ahrimanischen Mächte nehmen.
(…) Michael vollbringt, was er zu vollbringen hat, so, dass er die Menschen nicht dadurch 
beeinflusst; aber sie können in Freiheit ihm folgen, um mit der Christus-Kraft den Weg aus 
der Ahriman-Sphäre wieder herauszufinden, in die sie notwendig kommen mussten. .. 
Anthroposophie möchte die Botschaft von dieser Michael-Mission sein.“   26, 152f

  „Indem sich der Mensch als freies Wesen in Michaels Nähe fühlt, ist er auf dem Wege, die 
Kraft der Intellektualität in seinen „ganzen Menschen“ zu tragen; er denkt zwar mit dem 
Kopfe, aber das Herz fühlt des Denkens Hell oder Dunkel; der Wille strahlt des Menschen 
Wesen aus .. Der Mensch wird immer mehr Mensch, indem er Ausdruck der Welt wird; er 
findet sich, indem er sich nicht sucht, sondern in Liebe sich wollend der Welt verbindet.“   
26, 184   (>Denken und Wollen, >Wille, >Völker und Menschheit)



  „Alles, was die Menschen erhoffen von einer Erneuerung des sozialen Lebens, es wird 
nicht kommen von all den Diskussionen und von all den Institutionen, die sich auf 
Äusserlich-Sinnliches beziehen, es wird allein kommen können, wenn ein mächtiger 
Inspirationsgedanke durch die Menschheit geht, .. durch welchen wiederum Moralisch-
Geistiges unmittelbar im Zusammenhange gefühlt und empfunden wird mit dem Natürlich-
Sinnlichen. (…) Durchdrungen sollte der Mensch werden .. von der Wahrheit, dass gerade 
das geistige Leben des Menschen auf Erden zusammenhängt mit dem absteigenden 
physischen Leben (Herbst). (…) Der Frühling ist geeignet, alles ineinander zu verweben, 
alles in eine undifferenzierte, unbestimmte Einheit zu vermischen. (Dazu) ein 
Ineinanderwirken von Physisch-Materiellem und Geistigem: ein Seelisches. Sie sehen im 
Naturverlaufe die Natur durchsetzt von der Urdreiheit: von Materiellem, von Geistigem, 
von Seelischem. Das aber ist das Wichtige, dass man nicht stehenbleibt bei der allgemein-
menschlichen Träumerei, man müsse alles auf eine Einheit zurückführen. … Worauf es 
ankommt, ist, dass wir als Menschen mit dem Weltenverlauf uns so verbinden können, dass 
wir das lebendige Übergehen von der Einheit in die Dreiheit, das Zurückgehen von der 
Dreiheit in die Einheit zu verfolgen in der Lage sind. Dann, wenn wir dadurch, dass wir den
Ostergedanken in dieser Weise ergänzen durch den Michaeli-Gedanken, uns in die Lage 
versetzen, die Urdreiheit in allem Sein in der richtigen Weise zu empfinden, dann werden 
wir sie in unsere ganze Seelenverfassung aufnehmen. … Von der Einführung (des 
Dreigliederungimpulses) .. hängt es doch zuletzt einzig und allein ab, ob die 
Niedergangkräfte, die in der menschlichen Entwickelung sind, wiederum in Aufgangskräfte 
verwandelt werden können. … Und es wird ja kaum möglich sein, die Menschenseelen für 
neue Aufgangskräfte so mit den urgestaltenden Weltenkräften zu verbinden, wie es 
notwendig ist, wenn nicht ein solch Inspirierendes wie eine Michael-Festlichkeit 
durchdringen kann, ..“   223/229, 44ff  (>Feste)

  Die Naturwissenschaft hat den Weg zum Menschen dicht verriegelt. Das Bild von dem 
Michael, der den Drachen besiegt, haben ältere Zeiten ausgebildet, „weil die Menschen in 
sich noch den Michael fühlten als etwas, was .. unbewusst das überwindet, was aus der 
bloßen Intellektualität kommt. Jetzt ist der Drache ganz äußerlich geworden. .. Aber der 
Drache muss besiegt werden, und er kann nicht anders besiegt werden, als indem wir 
gewahr werden, wie auch der Michael, der St. Georg, von außen kommt. Und dieser 
Michael, dieser St. Georg, der von außen kommt, der imstande ist, den Drachen zu 
besiegen, ist nichts anderes als eine wirkliche geistige Erkenntnis (…) Der Drache .. drängt 
sich vor, er fordert die höchste Autorität. .. Man kann der dümmste Kerl sein, aber man 
kann sagen: Die Wissenschaft hat festgestellt. (…) Die Jugend wollte dem Drachen 
entfliehen, weil sie keine Möglichkeit sah, den Drachen zu besiegen. Sie wollte irgendwo 
hingehen, wo der Drache nicht war. (…) Es gibt eine Bibliothek – und diese Bibliothek sind
die Menschen .. Alle Erkenntnis, alles Wissen als Aufstapelung hat keinen Wert. Da ist es 
tot und bekommt sein Leben nur vom Drachen. .. der Mensch muss sein irdisches Leben 
durchdringen mit einer Geistigkeit, die mitteilbar ist und die dem Menschen wiederum die 
Möglichkeit gibt, den Drachen zu besiegen.“   217, 182ff  (>Jugendbewegung)

  Mission der Gesamtheit: „Wenn ein Mensch für einen anderen arbeitet, dann muss er in 
diesem anderen den Grund zu seiner Arbeit finden; und wenn jemand für die Gesamtheit 
arbeiten soll, dann muss er den Wert, die Wesenheit und Bedeutung dieser Gesamtheit 
empfinden und fühlen. Das kann er nur dann, wenn die Gesamtheit noch etwas ganz anderes
ist als eine mehr oder weniger unbestimmte Summe von einzelnen Menschen. Sie muss von

  „Alles, was die Menschen erhoffen von einer Erneuerung des sozialen Lebens, es wird 
nicht kommen von all den Diskussionen und von all den Institutionen, die sich auf 
Äusserlich-Sinnliches beziehen, es wird allein kommen können, wenn ein mächtiger 
Inspirationsgedanke durch die Menschheit geht, .. durch welchen wiederum Moralisch-
Geistiges unmittelbar im Zusammenhange gefühlt und empfunden wird mit dem Natürlich-
Sinnlichen. (…) Durchdrungen sollte der Mensch werden .. von der Wahrheit, dass gerade 
das geistige Leben des Menschen auf Erden zusammenhängt mit dem absteigenden 
physischen Leben (Herbst). (…) Der Frühling ist geeignet, alles ineinander zu verweben, 
alles in eine undifferenzierte, unbestimmte Einheit zu vermischen. (Dazu) ein 
Ineinanderwirken von Physisch-Materiellem und Geistigem: ein Seelisches. Sie sehen im 
Naturverlaufe die Natur durchsetzt von der Urdreiheit: von Materiellem, von Geistigem, 
von Seelischem. Das aber ist das Wichtige, dass man nicht stehenbleibt bei der allgemein-
menschlichen Träumerei, man müsse alles auf eine Einheit zurückführen. … Worauf es 
ankommt, ist, dass wir als Menschen mit dem Weltenverlauf uns so verbinden können, dass 
wir das lebendige Übergehen von der Einheit in die Dreiheit, das Zurückgehen von der 
Dreiheit in die Einheit zu verfolgen in der Lage sind. Dann, wenn wir dadurch, dass wir den
Ostergedanken in dieser Weise ergänzen durch den Michaeli-Gedanken, uns in die Lage 
versetzen, die Urdreiheit in allem Sein in der richtigen Weise zu empfinden, dann werden 
wir sie in unsere ganze Seelenverfassung aufnehmen. … Von der Einführung (des 
Dreigliederungimpulses) .. hängt es doch zuletzt einzig und allein ab, ob die 
Niedergangkräfte, die in der menschlichen Entwickelung sind, wiederum in Aufgangskräfte 
verwandelt werden können. … Und es wird ja kaum möglich sein, die Menschenseelen für 
neue Aufgangskräfte so mit den urgestaltenden Weltenkräften zu verbinden, wie es 
notwendig ist, wenn nicht ein solch Inspirierendes wie eine Michael-Festlichkeit 
durchdringen kann, ..“   223/229, 44ff  (>Feste)

  Die Naturwissenschaft hat den Weg zum Menschen dicht verriegelt. Das Bild von dem 
Michael, der den Drachen besiegt, haben ältere Zeiten ausgebildet, „weil die Menschen in 
sich noch den Michael fühlten als etwas, was .. unbewusst das überwindet, was aus der 
bloßen Intellektualität kommt. Jetzt ist der Drache ganz äußerlich geworden. .. Aber der 
Drache muss besiegt werden, und er kann nicht anders besiegt werden, als indem wir 
gewahr werden, wie auch der Michael, der St. Georg, von außen kommt. Und dieser 
Michael, dieser St. Georg, der von außen kommt, der imstande ist, den Drachen zu 
besiegen, ist nichts anderes als eine wirkliche geistige Erkenntnis (…) Der Drache .. drängt 
sich vor, er fordert die höchste Autorität. .. Man kann der dümmste Kerl sein, aber man 
kann sagen: Die Wissenschaft hat festgestellt. (…) Die Jugend wollte dem Drachen 
entfliehen, weil sie keine Möglichkeit sah, den Drachen zu besiegen. Sie wollte irgendwo 
hingehen, wo der Drache nicht war. (…) Es gibt eine Bibliothek – und diese Bibliothek sind
die Menschen .. Alle Erkenntnis, alles Wissen als Aufstapelung hat keinen Wert. Da ist es 
tot und bekommt sein Leben nur vom Drachen. .. der Mensch muss sein irdisches Leben 
durchdringen mit einer Geistigkeit, die mitteilbar ist und die dem Menschen wiederum die 
Möglichkeit gibt, den Drachen zu besiegen.“   217, 182ff  (>Jugendbewegung)

  Mission der Gesamtheit: „Wenn ein Mensch für einen anderen arbeitet, dann muss er in 
diesem anderen den Grund zu seiner Arbeit finden; und wenn jemand für die Gesamtheit 
arbeiten soll, dann muss er den Wert, die Wesenheit und Bedeutung dieser Gesamtheit 
empfinden und fühlen. Das kann er nur dann, wenn die Gesamtheit noch etwas ganz anderes
ist als eine mehr oder weniger unbestimmte Summe von einzelnen Menschen. Sie muss von



einem wirklichen Geiste erfüllt sein, an dem ein jeder Anteil nimmt. Sie muss so sein, dass 
ein jeder sich sagt: sie ist richtig, und ich will, dass sie so ist. Die Gesamtheit muss eine 
geistige Mission haben; und jeder einzelne muss beitragen wollen, dass diese Mission 
erfüllt werde. .. Gutes ist von jeher nur dort gediehen, wo in irgendeiner Art ein solches 
Leben des Gesamtgeistes erfüllt war.“  34, 214f   (>Arbeitszwang)

  Mitbestimmung: „Der Arbeiter verträgt es vielleicht nicht, dass man ihm sagt, er sei in 
Unternehmerfragen ungeschult. Den Begriff von «reif» muss man heute esoterisch 
behandeln.“  Molt, 230

  Mitleid >Fühlen, >Wohltätigkeitsliebe                                                                         

  Mitte: „Der Mensch ist ein Wesen, das in der Mitte zwischen zwei Weltgebieten sein 
Leben entfaltet. Er ist mit seiner Leibes-Entwicklung in eine „untere Welt“ eingegliedert; er 
bildet mit seiner Seelen-Wesenheit eine „mittlere Welt“, und er strebt mit seinen 
Geisteskräften nach einer „oberen Welt“ hin.“ 26, 75  

  „Nur das, was in der Mitte liegt, der rhythmische Mensch, das Lungensystem, das 
Herzsystem und all das, was dazugehört, das ist eigentlich irdischen Ursprungs, das ist 
eigentlich gewissermassen gewoben aus einer Art mittleren Welt heraus. So ist der Mensch 
an sich ein dreigliedriges Wesen.“  199, 168

  „.. die Zerrissenheit, die Zweiheit der Individualisierung der Seele der Menschen der 
Mitte, dieses Streben, eine Harmonie .. zu finden.“ 200, 59 (>Zweiheit, >Gleichgewicht)

  „.. dieses dekadente Festhalten an der Offenbarung des Ostens, die Nullität der Mitte und 
das nur noch im Wirtschaftlichen steckende Vernünftigsein des Westens..“ 200, 118  
(>Wahrheit und Zweifel, >Kultur der Mitte)

   „Der Mensch der Mitte ist eben eingeklemmt zwischen Osten und Westen. Der Osten, der 
einstmals eine hohe Geisteskultur hatte, ist in der Dekadenz. Der Westen, in dem sich 
ankündigt eine spätere hohe Geisteskultur, ist heute noch ganz in der Materie befangen“   
197, 158  (>West-Mitte-Ost, >Staat und rhythmisches System)

  Das reine menschliche Urteilen ist in der Mitte. Darüber ist Eingebung; Übersinnliches. 
Darunter ist Erfahrung.  188, 157f  (Urteil und Gefühl, >Harmonie)

  „Schönes stammt aus den mittleren Gegenden“. Der Westen ist utilitaristisch, der Osten 
ethisch, moralisch.   191, 255

  Mitteleuropa: „Wir in Mitteleuropa haben die Aufgabe, der Menschheit zu zeigen, wie 
die Entwickelung durch Leib, Seele und Geist geht.“ Der Westen kann es nur zur 
Entwicklung des Leibes und der Seele, der Osten des Geistes und der Seele bringen. 
192, 242   (>Europa, >Dreigliederung, Trennen und Verbinden)

  „Die Völker der europäischen Mitte haben die Aufgabe, aus der Freiheit der Seele heraus 
bis in das 4. Jahrtausend alles dasjenige zu ziehen, was der Mensch aus der Freiheit seiner 
Seele bewusst erschaffen kann. Dazu muss aber allerdings die äußere materielle 

einem wirklichen Geiste erfüllt sein, an dem ein jeder Anteil nimmt. Sie muss so sein, dass 
ein jeder sich sagt: sie ist richtig, und ich will, dass sie so ist. Die Gesamtheit muss eine 
geistige Mission haben; und jeder einzelne muss beitragen wollen, dass diese Mission 
erfüllt werde. .. Gutes ist von jeher nur dort gediehen, wo in irgendeiner Art ein solches 
Leben des Gesamtgeistes erfüllt war.“  34, 214f   (>Arbeitszwang)

  Mitbestimmung: „Der Arbeiter verträgt es vielleicht nicht, dass man ihm sagt, er sei in 
Unternehmerfragen ungeschult. Den Begriff von «reif» muss man heute esoterisch 
behandeln.“  Molt, 230

  Mitleid >Fühlen, >Wohltätigkeitsliebe                                                                         

  Mitte: „Der Mensch ist ein Wesen, das in der Mitte zwischen zwei Weltgebieten sein 
Leben entfaltet. Er ist mit seiner Leibes-Entwicklung in eine „untere Welt“ eingegliedert; er 
bildet mit seiner Seelen-Wesenheit eine „mittlere Welt“, und er strebt mit seinen 
Geisteskräften nach einer „oberen Welt“ hin.“ 26, 75  

  „Nur das, was in der Mitte liegt, der rhythmische Mensch, das Lungensystem, das 
Herzsystem und all das, was dazugehört, das ist eigentlich irdischen Ursprungs, das ist 
eigentlich gewissermassen gewoben aus einer Art mittleren Welt heraus. So ist der Mensch 
an sich ein dreigliedriges Wesen.“  199, 168

  „.. die Zerrissenheit, die Zweiheit der Individualisierung der Seele der Menschen der 
Mitte, dieses Streben, eine Harmonie .. zu finden.“ 200, 59 (>Zweiheit, >Gleichgewicht)

  „.. dieses dekadente Festhalten an der Offenbarung des Ostens, die Nullität der Mitte und 
das nur noch im Wirtschaftlichen steckende Vernünftigsein des Westens..“ 200, 118  
(>Wahrheit und Zweifel, >Kultur der Mitte)

   „Der Mensch der Mitte ist eben eingeklemmt zwischen Osten und Westen. Der Osten, der 
einstmals eine hohe Geisteskultur hatte, ist in der Dekadenz. Der Westen, in dem sich 
ankündigt eine spätere hohe Geisteskultur, ist heute noch ganz in der Materie befangen“   
197, 158  (>West-Mitte-Ost, >Staat und rhythmisches System)

  Das reine menschliche Urteilen ist in der Mitte. Darüber ist Eingebung; Übersinnliches. 
Darunter ist Erfahrung.  188, 157f  (Urteil und Gefühl, >Harmonie)

  „Schönes stammt aus den mittleren Gegenden“. Der Westen ist utilitaristisch, der Osten 
ethisch, moralisch.   191, 255

  Mitteleuropa: „Wir in Mitteleuropa haben die Aufgabe, der Menschheit zu zeigen, wie 
die Entwickelung durch Leib, Seele und Geist geht.“ Der Westen kann es nur zur 
Entwicklung des Leibes und der Seele, der Osten des Geistes und der Seele bringen. 
192, 242   (>Europa, >Dreigliederung, Trennen und Verbinden)

  „Die Völker der europäischen Mitte haben die Aufgabe, aus der Freiheit der Seele heraus 
bis in das 4. Jahrtausend alles dasjenige zu ziehen, was der Mensch aus der Freiheit seiner 
Seele bewusst erschaffen kann. Dazu muss aber allerdings die äußere materielle 



Wirklichkeit geistig-spirituell durchdrungen werden.“  182, 101 

  „Je weiter man gegen Westen vorschreitet, desto mehr ist der Mensch mit seinem ganzen 
Denken und Empfinden verbunden mit den Angelegenheiten, die er zu besorgen hat. … In 
der europäischen Mitte ist das allerdings in einem gewissen Sinn .. anders. Da herrscht der 
Sinn dafür, .. dass gewisse Ideen vorwalten, die man als die richtigen ansieht, die Gesetze 
formen und in Verwaltungsprinzipien sich einleben sollen .. Und der einzelne, .. der hat 
zunächst allerdings seine wirtschaftliche Praxis im Auge; aber er blickt doch von ihr immer 
hinweg zu dem, was in gewissem Sinn einen juristisch-staatlichen Charakter trägt, .. er 
betrachtet das einzelne, was er tut, als ein Glied in einem solchen System. Der Engländer 
hat nicht die Neigung, ein solches System auszudenken .., was sich wie ein Gesamtsystem 
über das Ganze gleichsam hinüberlegt.“ Der Marxismus hat deshalb die konkreten 
Einzelheiten im Westen studiert, „das Ideal einer allgemeinen Organisation der ganzen 
menschlichen Gesellschaft vom wirtschaftlichen Standpunkt aus“ kam aus 
mitteleuropäischer Bildung und die Ausführung kam dann im Osten. 83, 198f  

  Beim Orientalen waren die Beziehungen des Wirtschaftslebens zur Natur eine 
Selbstverständlichkeit; wir müssen das durchdenken und regeln. Im Westen „wird der 
Kapitalismus als solcher materialistisch.“ Der muss durchgeistigt werden.   338, 67f

  „Denn in Mitteleuropa, da hat es immer etwas gegeben, was, ich möchte sagen, wie ein 
Sichwehren war, ein Ankämpfen war gegen das griechische Geistesleben auf der einen Seite
und das römisch-katholische Rechtsleben auf der anderen Seite. Ein Sichaufbäumen hat es 
da immer gegeben. Ein Beispiel für dieses Aufbäumen ist die mitteleuropäische 
Philosophie. .. Und wir haben das Suchen nach einem freien Geistesleben schon in Goethe, 
der nichts mehr wissen will von dem letzten Nachklang der römisch-katholischen 
Jurisprudenz in dem, was man Naturgesetz nennt. .. Denn der ganze Ausdruck «Natur-
gesetz» hat zum Beispiel der Goetheschen Naturwissenschaft gegenüber, die nur mit dem 
Urphänomen, die nur mit der Urtatsache arbeitet, keinen Sinn. .. Das war der erste Vorstoß 
nach dem freien Geistesleben: die Goethesche Naturwissenschaft. Und in diesem 
Mitteleuropa gibt es sogar schon den ersten Anstoß zu dem selbständigen Rechts- oder 
Staatsleben. Lesen Sie solch eine Schrift wie die Wilhelms von Humboldt.“  194, 230f

 „Je weiter man gegen den Westen kommt, umso mehr lebt der Mensch unter dem 
unnatürlichen Einfluss eines gespenstigen Naturbildes auf der einen Seite und unter dem 
konvulsivischen, alpdruckartigen antisozialen Wesen auf der anderen Seite. Dagegen wird 
sich aufbäumen der Orient mit seiner alten Geistigkeit. .. Wenn man in Mitteleuropa die 
Notwendigkeit der Emanzipation des Geisteslebens, insbesondere des Schul- und 
Unterrichtswesens, nicht verstehen will, dann wird ein sehr schlimmer Geisteskrieg 
kommen zwischen Orient und Okzident.“ 192, 200f 

  „Das Geisteslicht des Ostens ist im Abglimmen, ist in Nirvana verfallen. Der Brennstoff 
des Westens wird nicht leuchten können, wenn er sich bloss in die Dunkelheit des Kapital- 
und Lohnverhältnisses der Menschen hineinstellt. Wir in Mitteleuropa müssen unsere 
Hoffnung einzig und allein daraus schöpfen, dass wir den Brennstoff des Westens durch das 
Licht des Ostens zum Feuer, das die Menschheit befeuern kann, erwecken. Das ist unsere 
idealistische, aber höchst praktische Aufgabe.“ Wir sind berufen, „den Brennstoff des 
Westens zu entzünden durch das Licht des Ostens.“   330, 292

Wirklichkeit geistig-spirituell durchdrungen werden.“  182, 101 

  „Je weiter man gegen Westen vorschreitet, desto mehr ist der Mensch mit seinem ganzen 
Denken und Empfinden verbunden mit den Angelegenheiten, die er zu besorgen hat. … In 
der europäischen Mitte ist das allerdings in einem gewissen Sinn .. anders. Da herrscht der 
Sinn dafür, .. dass gewisse Ideen vorwalten, die man als die richtigen ansieht, die Gesetze 
formen und in Verwaltungsprinzipien sich einleben sollen .. Und der einzelne, .. der hat 
zunächst allerdings seine wirtschaftliche Praxis im Auge; aber er blickt doch von ihr immer 
hinweg zu dem, was in gewissem Sinn einen juristisch-staatlichen Charakter trägt, .. er 
betrachtet das einzelne, was er tut, als ein Glied in einem solchen System. Der Engländer 
hat nicht die Neigung, ein solches System auszudenken .., was sich wie ein Gesamtsystem 
über das Ganze gleichsam hinüberlegt.“ Der Marxismus hat deshalb die konkreten 
Einzelheiten im Westen studiert, „das Ideal einer allgemeinen Organisation der ganzen 
menschlichen Gesellschaft vom wirtschaftlichen Standpunkt aus“ kam aus 
mitteleuropäischer Bildung und die Ausführung kam dann im Osten. 83, 198f  

  Beim Orientalen waren die Beziehungen des Wirtschaftslebens zur Natur eine 
Selbstverständlichkeit; wir müssen das durchdenken und regeln. Im Westen „wird der 
Kapitalismus als solcher materialistisch.“ Der muss durchgeistigt werden.   338, 67f

  „Denn in Mitteleuropa, da hat es immer etwas gegeben, was, ich möchte sagen, wie ein 
Sichwehren war, ein Ankämpfen war gegen das griechische Geistesleben auf der einen Seite
und das römisch-katholische Rechtsleben auf der anderen Seite. Ein Sichaufbäumen hat es 
da immer gegeben. Ein Beispiel für dieses Aufbäumen ist die mitteleuropäische 
Philosophie. .. Und wir haben das Suchen nach einem freien Geistesleben schon in Goethe, 
der nichts mehr wissen will von dem letzten Nachklang der römisch-katholischen 
Jurisprudenz in dem, was man Naturgesetz nennt. .. Denn der ganze Ausdruck «Natur-
gesetz» hat zum Beispiel der Goetheschen Naturwissenschaft gegenüber, die nur mit dem 
Urphänomen, die nur mit der Urtatsache arbeitet, keinen Sinn. .. Das war der erste Vorstoß 
nach dem freien Geistesleben: die Goethesche Naturwissenschaft. Und in diesem 
Mitteleuropa gibt es sogar schon den ersten Anstoß zu dem selbständigen Rechts- oder 
Staatsleben. Lesen Sie solch eine Schrift wie die Wilhelms von Humboldt.“  194, 230f

 „Je weiter man gegen den Westen kommt, umso mehr lebt der Mensch unter dem 
unnatürlichen Einfluss eines gespenstigen Naturbildes auf der einen Seite und unter dem 
konvulsivischen, alpdruckartigen antisozialen Wesen auf der anderen Seite. Dagegen wird 
sich aufbäumen der Orient mit seiner alten Geistigkeit. .. Wenn man in Mitteleuropa die 
Notwendigkeit der Emanzipation des Geisteslebens, insbesondere des Schul- und 
Unterrichtswesens, nicht verstehen will, dann wird ein sehr schlimmer Geisteskrieg 
kommen zwischen Orient und Okzident.“ 192, 200f 

  „Das Geisteslicht des Ostens ist im Abglimmen, ist in Nirvana verfallen. Der Brennstoff 
des Westens wird nicht leuchten können, wenn er sich bloss in die Dunkelheit des Kapital- 
und Lohnverhältnisses der Menschen hineinstellt. Wir in Mitteleuropa müssen unsere 
Hoffnung einzig und allein daraus schöpfen, dass wir den Brennstoff des Westens durch das 
Licht des Ostens zum Feuer, das die Menschheit befeuern kann, erwecken. Das ist unsere 
idealistische, aber höchst praktische Aufgabe.“ Wir sind berufen, „den Brennstoff des 
Westens zu entzünden durch das Licht des Ostens.“   330, 292



         
  Orientalen und Okzidentale arbeiten mit übersinnlichen Erkenntnissen, die Europäer  
faseln aus ihrer Kausalerkenntnis heraus und kommen deshalb ins Unglück.  192, 305

  „Noch einmal sei es gesagt: Viel wird man diesem Mitteleuropa nehmen, sehr arm wird 
man es machen. Retten wird man es nur können, wenn es sich auf etwas stellt, was man ihm
nicht nehmen kann: auf die innersten Kräfte der Seele.“  Beiräge 103, 16

  Das mitteleuropäische Chaos, „das schon da ist und noch immer grösser werden wird, das 
die ganze Erde ergreifen wird.“ 188, 183    (>Deutsch, >Europa, >Weltherrschaft)

  Mitteleuropa und „Demokratie“: „Dieser sogenannte Demokratismus ist nämlich nur 
dazu geeignet, die Menschen Mitteleuropas zu einem Teile der englisch-amerikanischen 
Weltherrschaft zu machen, und würde man sich dazu auch noch auf die sogenannte 
zwischenstaatliche Organisation der gegenwärtigen Internationalisten einlassen, dann hätte 
man die schöne Aussicht, als Mitteleuropäer innerhalb dieser zwischenstaatlichen 
Organisation stets überstimmt zu werden.“ 24, 350  (>Demokratie, >Westen; England)

  Mitteleuropa und der Goetheanismus: Die Bevölkerung Mitteleuropas konnte sich 
erheben „zur Lebendigkeit der Ideenwelt, wie sie eigentlich niemals vorher in der 
Menschheitsentwickelung erreicht worden ist. … wie es zum Beispiel erreicht worden ist 
vom Goetheanismus oder von den idealistischen deutschen Philosophen. … um jetzt einmal
einen Geist aus der Reihe der Goetheanisten herauszugreifen, ein Mensch wie Schelling .. 
sich in der Sphäre abstrakter Begriffe bewegt, und doch, obwohl er in abstrakten Begriffen 
redet, so lebendig in dieser Welt der abstrakten Begriffe sich bewegt, wie sonst einer nur, 
wenn er von Essen und Trinken spricht. Auch bei Fichte war das der Fall. Dieses 
Hinuntersteigenkönnen in die Sphäre der Begriffe und Ideen in Lebendigkeit … Bei dieser 
mitteleuropäischen Bevölkerung liegt nämlich tatsächlich das vor, dass sie durch ihre 
besondere Eigenart, die eigentlich erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts überflutet 
worden ist von etwas anderem, am ehesten ergreifen kann den Beruf der modernen 
Menschheit, wiederum in die Geistigkeit hineinzukommen. Deshalb ist es so furchtbar 
schmerzlich zu empfinden, dass es heute in Mitteleuropa ein so schläfriges Menschenwesen
gibt, das in einem gewissen Sinn auf den Gräbern Lessings und Goethes und Herders und 
Schellings herumgeht und selber seine Aufgabe im seelischen Schlafen sieht. … Europa 
kann nicht in die Höhe gebracht werden, wenn in seinen Kirchen die unverstandenen 
Evangelienworte nachgeplappert werden. Europa kann nur in die Höhe gebracht werden, 
wenn die Erfassung der geistigen Welten gesucht wird in einer weiteren Fortbildung 
desjenigen, was ein Herder, ein Goethe und andere erstrebt haben.“ Es konnte „innerhalb 
einer solchen Kulturgemeinschaft ein Streben aufkommen .., das sich zu den lächerlichen, 
oberflächlichen Amerikanismen eines Ralph Waldo Trine und ähnlichen andern hingewandt
hat. Man hat hier weit, weit Höheres, lässt es schlafen und wendet sich zu anderem hin.“  
197, 33f   (>Wahrheit durch Entrüstung)

  Mitteleuropa; Harmonie zwischen Osten und Westen: „Wir haben eine ganz besondere 
Aufgabe hier in Mitteleuropa. Nichts würde es uns helfen, einseitig morgenländisch oder 
einseitig englisch zu sein. Wir müssen das Morgenrot des Ostens und die physische 
Wissenschaft des Westens zu einer großen Harmonie vereinigen. Dann werden wir 
verstehen, wie vereinigt wird die Idee der Zukunft mit der Idee des Kampfes um das 

         
  Orientalen und Okzidentale arbeiten mit übersinnlichen Erkenntnissen, die Europäer  
faseln aus ihrer Kausalerkenntnis heraus und kommen deshalb ins Unglück.  192, 305

  „Noch einmal sei es gesagt: Viel wird man diesem Mitteleuropa nehmen, sehr arm wird 
man es machen. Retten wird man es nur können, wenn es sich auf etwas stellt, was man ihm
nicht nehmen kann: auf die innersten Kräfte der Seele.“  Beiräge 103, 16

  Das mitteleuropäische Chaos, „das schon da ist und noch immer grösser werden wird, das 
die ganze Erde ergreifen wird.“ 188, 183    (>Deutsch, >Europa, >Weltherrschaft)

  Mitteleuropa und „Demokratie“: „Dieser sogenannte Demokratismus ist nämlich nur 
dazu geeignet, die Menschen Mitteleuropas zu einem Teile der englisch-amerikanischen 
Weltherrschaft zu machen, und würde man sich dazu auch noch auf die sogenannte 
zwischenstaatliche Organisation der gegenwärtigen Internationalisten einlassen, dann hätte 
man die schöne Aussicht, als Mitteleuropäer innerhalb dieser zwischenstaatlichen 
Organisation stets überstimmt zu werden.“ 24, 350  (>Demokratie, >Westen; England)

  Mitteleuropa und der Goetheanismus: Die Bevölkerung Mitteleuropas konnte sich 
erheben „zur Lebendigkeit der Ideenwelt, wie sie eigentlich niemals vorher in der 
Menschheitsentwickelung erreicht worden ist. … wie es zum Beispiel erreicht worden ist 
vom Goetheanismus oder von den idealistischen deutschen Philosophen. … um jetzt einmal
einen Geist aus der Reihe der Goetheanisten herauszugreifen, ein Mensch wie Schelling .. 
sich in der Sphäre abstrakter Begriffe bewegt, und doch, obwohl er in abstrakten Begriffen 
redet, so lebendig in dieser Welt der abstrakten Begriffe sich bewegt, wie sonst einer nur, 
wenn er von Essen und Trinken spricht. Auch bei Fichte war das der Fall. Dieses 
Hinuntersteigenkönnen in die Sphäre der Begriffe und Ideen in Lebendigkeit … Bei dieser 
mitteleuropäischen Bevölkerung liegt nämlich tatsächlich das vor, dass sie durch ihre 
besondere Eigenart, die eigentlich erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts überflutet 
worden ist von etwas anderem, am ehesten ergreifen kann den Beruf der modernen 
Menschheit, wiederum in die Geistigkeit hineinzukommen. Deshalb ist es so furchtbar 
schmerzlich zu empfinden, dass es heute in Mitteleuropa ein so schläfriges Menschenwesen
gibt, das in einem gewissen Sinn auf den Gräbern Lessings und Goethes und Herders und 
Schellings herumgeht und selber seine Aufgabe im seelischen Schlafen sieht. … Europa 
kann nicht in die Höhe gebracht werden, wenn in seinen Kirchen die unverstandenen 
Evangelienworte nachgeplappert werden. Europa kann nur in die Höhe gebracht werden, 
wenn die Erfassung der geistigen Welten gesucht wird in einer weiteren Fortbildung 
desjenigen, was ein Herder, ein Goethe und andere erstrebt haben.“ Es konnte „innerhalb 
einer solchen Kulturgemeinschaft ein Streben aufkommen .., das sich zu den lächerlichen, 
oberflächlichen Amerikanismen eines Ralph Waldo Trine und ähnlichen andern hingewandt
hat. Man hat hier weit, weit Höheres, lässt es schlafen und wendet sich zu anderem hin.“  
197, 33f   (>Wahrheit durch Entrüstung)

  Mitteleuropa; Harmonie zwischen Osten und Westen: „Wir haben eine ganz besondere 
Aufgabe hier in Mitteleuropa. Nichts würde es uns helfen, einseitig morgenländisch oder 
einseitig englisch zu sein. Wir müssen das Morgenrot des Ostens und die physische 
Wissenschaft des Westens zu einer großen Harmonie vereinigen. Dann werden wir 
verstehen, wie vereinigt wird die Idee der Zukunft mit der Idee des Kampfes um das 



Sonderdasein. (…) Da müssen wir nicht nur von Friede sprechen, uns den Frieden als Ideal 
hinstellen, Verträge schließen, Schiedsgerichtssprüche herbeisehnen, da müssen wir das 
geistige Leben, das Spirituelle pflegen, dann rufen wir in uns die Kraft hervor, die als Kraft 
der gegenseitigen Hilfeleistung sich über das ganze Menschengeschlecht ausgiesst.“  54, 
54f 

  Mitteleuropa und Macht: „So lange innerhalb Mitteleuropas nicht eingesehen wird, (..), 
dass Mitteleuropa (..) nicht auf Machtverhältnisse sich stützen kann, sondern allein auf 
geistige, so lange ist noch nicht der Impuls für irgendein entwickeltes Mitteleuropa 
gegeben, sondern es ist lediglich der Impuls gegeben zum Untergang der ganzen 
zivilisierten Welt.“   338, 227  (>Macht)

  Mitteleuropa und Osten: „Und die jetzige wirtschaftliche Lage ist nun einmal so, dass 
vor allen Dingen daran gedacht werden muss, wie wir unser Wirtschaftsleben in 
Mitteleuropa wieder einigermassen auf die Beine bringen. So werden neue Rohstoffquellen 
der verschiedensten Art erschlossen werden müssen, insbesondere im Osten. .. Allerdings 
lassen sich Rohstoffquellen in Sibirien wohl nicht mehr erschliessen, denn der Lauf der 
Welt lässt dies heute nicht zu. .. Da, wo wir wirksam werden können, das ist der gesamte 
europäische Osten. .. Vor allem sind wir darauf angewiesen, mit dem Osten eine 
Brüderlichkeit, eine wirtschaftliche Brüderlichkeit zu entwickeln..“   331, 246  

  „Die Polen sind besonders begabt worden von Preussen her im Wirtschaftsleben, von 
Österreich für das Politische und von Russland her für das religiös-geistige Leben.“   338, 
197ff   (>Osten)

  Mitteleuropa und Politik: „ .. das politische Wollen ist, soweit Mitteleuropa in Betracht 
kommt, der Welt ein Buch mit sieben Siegeln. Dafür bekommt die Welt jeden Tag die 
Schilderung eines Schreckbildes, welch ein furchtbares, zerstörungswürdiges Ding dieses 
Mitteleuropa eigentlich ist.“ (1917)  24, 360

  „Das ist dasjenige, was von dem schwankenden Mittleren herrührt, von dem, was 
zwischen Wirtschaft und aufbauendem Geistesleben als das rhythmische Hin- und 
Herschwanken des Staatlichen mitten drinnensteht. Weil in diesen Mittelländern gerade das 
staatlich-politische Element seine Triumphe gefeiert hat, deshalb lebt der Schein, der leicht 
zur Illusion werden kann.“  200, 79 (>Politik)

  „Diesem Habsburgerreich ältester mittelalterlicher Sorte stand ein Modernstes gegenüber 
(..): das preussisch-hohenzollerische Kaisertum, welches den Amerikanismus innerhalb des 
deutschen Wesens darstellte, Wilsonianismus vor Wilson.“  185a, 79

  „Das ist es, was Mitteleuropa seinen Untergang gebracht hat: die Ehe zwischen dem 
Industrialismus und dem Territorialfürstentum, den politischen Verwaltern Mitteleuropas“, 
zwischen verkommenem Nibelungenadel und heraufkommendem industriellen 
Menschentum ohne innere seelische Ansprüche.  190, 174f

  Mitteleuropa und der Westen: „Im Westen nennt man die Herrschaft des Anglo-
Amerikanertums Menschheitsbefreiung und Demokratie. (..) Wirksam gegen die Folgen 
dieses ungeheuerlichen Blendwerkes, gegen die Folgen eines selbstverständlichen 

Sonderdasein. (…) Da müssen wir nicht nur von Friede sprechen, uns den Frieden als Ideal 
hinstellen, Verträge schließen, Schiedsgerichtssprüche herbeisehnen, da müssen wir das 
geistige Leben, das Spirituelle pflegen, dann rufen wir in uns die Kraft hervor, die als Kraft 
der gegenseitigen Hilfeleistung sich über das ganze Menschengeschlecht ausgiesst.“  54, 
54f 

  Mitteleuropa und Macht: „So lange innerhalb Mitteleuropas nicht eingesehen wird, (..), 
dass Mitteleuropa (..) nicht auf Machtverhältnisse sich stützen kann, sondern allein auf 
geistige, so lange ist noch nicht der Impuls für irgendein entwickeltes Mitteleuropa 
gegeben, sondern es ist lediglich der Impuls gegeben zum Untergang der ganzen 
zivilisierten Welt.“   338, 227  (>Macht)

  Mitteleuropa und Osten: „Und die jetzige wirtschaftliche Lage ist nun einmal so, dass 
vor allen Dingen daran gedacht werden muss, wie wir unser Wirtschaftsleben in 
Mitteleuropa wieder einigermassen auf die Beine bringen. So werden neue Rohstoffquellen 
der verschiedensten Art erschlossen werden müssen, insbesondere im Osten. .. Allerdings 
lassen sich Rohstoffquellen in Sibirien wohl nicht mehr erschliessen, denn der Lauf der 
Welt lässt dies heute nicht zu. .. Da, wo wir wirksam werden können, das ist der gesamte 
europäische Osten. .. Vor allem sind wir darauf angewiesen, mit dem Osten eine 
Brüderlichkeit, eine wirtschaftliche Brüderlichkeit zu entwickeln..“   331, 246  

  „Die Polen sind besonders begabt worden von Preussen her im Wirtschaftsleben, von 
Österreich für das Politische und von Russland her für das religiös-geistige Leben.“   338, 
197ff   (>Osten)

  Mitteleuropa und Politik: „ .. das politische Wollen ist, soweit Mitteleuropa in Betracht 
kommt, der Welt ein Buch mit sieben Siegeln. Dafür bekommt die Welt jeden Tag die 
Schilderung eines Schreckbildes, welch ein furchtbares, zerstörungswürdiges Ding dieses 
Mitteleuropa eigentlich ist.“ (1917)  24, 360

  „Das ist dasjenige, was von dem schwankenden Mittleren herrührt, von dem, was 
zwischen Wirtschaft und aufbauendem Geistesleben als das rhythmische Hin- und 
Herschwanken des Staatlichen mitten drinnensteht. Weil in diesen Mittelländern gerade das 
staatlich-politische Element seine Triumphe gefeiert hat, deshalb lebt der Schein, der leicht 
zur Illusion werden kann.“  200, 79 (>Politik)

  „Diesem Habsburgerreich ältester mittelalterlicher Sorte stand ein Modernstes gegenüber 
(..): das preussisch-hohenzollerische Kaisertum, welches den Amerikanismus innerhalb des 
deutschen Wesens darstellte, Wilsonianismus vor Wilson.“  185a, 79

  „Das ist es, was Mitteleuropa seinen Untergang gebracht hat: die Ehe zwischen dem 
Industrialismus und dem Territorialfürstentum, den politischen Verwaltern Mitteleuropas“, 
zwischen verkommenem Nibelungenadel und heraufkommendem industriellen 
Menschentum ohne innere seelische Ansprüche.  190, 174f

  Mitteleuropa und der Westen: „Im Westen nennt man die Herrschaft des Anglo-
Amerikanertums Menschheitsbefreiung und Demokratie. (..) Wirksam gegen die Folgen 
dieses ungeheuerlichen Blendwerkes, gegen die Folgen eines selbstverständlichen 



Rassenegoismus im Gewande einer unmöglichen Moral kann nur sein die eigene 
Einstellung Mitteleuropas auf die volle Wahrheit der Tatsachen.“ 24, 368   (>Westen)

  Vom Parlamentarismus „reden die westlichen Völker so viel, weil sie von den 
mitteleuropäischen Verhältnissen nichts verstehen“ und halten ihn für eine 
„Allerweltsschablone“. „Für Mitteleuropa gilt, auch wenn Parlamentarismus herrschen soll, 
dann ein solcher, in dem die politischen, die wirtschaftlichen und die allgemein-
menschlichen Verhältnisse unabhängig voneinander (..) sich entfalten...“
Mitteleuropa würde so aufzeigen, „was nur es allein vermag.“   24, 372

  „Allein, es steigt doch zugleich in der menschlichen Seele die Idee auf, dass für 
Mitteleuropa aus ganz anderen Untergründen heraus dasjenige erreicht werden muss, was 
seit Jahrhunderten, ja Jahrtausenden für die Entwickelung dieses Mitteleuropa 
vorgezeichnet ist, was in den Untergründen liegt und zuletzt einen Erfolg haben muss, auch 
wenn mit noch so bedeutungsvollen, schwerwiegenden äusseren materiellen Mitteln dieses 
Mitteleuropa wirtschaftlich seinem Ende entgegengeführt werden soll.“  330, 272

  Mitteleuropa zwischen Westen und Osten: „Tendiert nicht alles, alles darauf hin, diese 
mitteleuropäische Geistigkeit eigentlich auf der Erde auszurotten? Man müsste schon, wenn
man unbefangen diese Tatsache ins Auge fasst, in sich den Impuls erglimmen fühlen, alles, 
was man tun kann zum Fortgang dieser wirklichen mitteleuropäischen Geistigkeit, zu tun. 
Wenn nicht ganz bedeutsame Kraftentfaltungen geschehen, so wird sowohl der Osten der 
Erde wie der Westen der Erde über Mitteleuropa hin sich verbinden, zuerst wahrscheinlich 
in einer furchtbaren Feindschaft, aber dann doch über die Feindschaft hinweg zu irgendeiner
Strömung, die eigentlich von Mitteleuropa aus nicht gewollt sein darf, zu irgendeiner 
Strömung, die sich dann fortpflanzen will als Weltkultur, als Weltzivilisation.“  203, 50

  Mitteleuropäische Kultur fruchtbar: „Was auch geschehen mag, fruchtbar sein wird 
diese mitteleuropäische Kultur für die Menschenzukunft. Die Zukunft der Menschheit 
beruht schon darauf. Und förmlich, weil sie diese Menschheitszukunft nicht haben wollen, 
um sich vor ihr zu retten, deshalb verlästern sie die Gegner dieser mitteleuropäischen 
Kultur. Erfassen wir aber diese mitteleuropäische Kultur im Geiste, erkennen wir ihr 
Spirituelles, und wissen wir, dass wir darauf bauen können, dann können wir auch wissen: 
Und wenn alle Teufel ihr den Untergang geschworen hätten —sie wird nicht untergehen! 
Aber nur das wird nicht untergehen, was mit dem rechten Geiste verbunden ist.“  181, 430 

  Monismus, Monotheismus, Pluralismus: Die Impulsgeber für Monismus und 
Monotheismus sind die semitischen Völker; es liegt bei ihnen im Blut. –  Synthese. –  
Vielheit dagegen, von Asien bis nach Europa als Impuls der geisteswissenschaftlichen 
Weltanschauung. - Analyse/Pluralismus.  121, 120  (>Einheit)

  Moral entwickeln: „Das Moralische kann nur der einzelne Mensch entwickeln, das 
Moralische können nicht Menschengruppen entwickeln.“ Der Einzelne ringt sich los aus 
dem blossen Volkstum, damit er in die moralische Weltordnung eintreten kann, die eine 
individuelle Angelegenheit ist.  186, 296f    (>Gruppe, >Ethik, >Gewissen)

  Bliebe uns die starke Liebe und das starke Wollen des kleinen Kindes durch das ganze 
Leben nur sympathisch, so würden wir uns unter dem Einfluss unserer Instinkte animalisch 

Rassenegoismus im Gewande einer unmöglichen Moral kann nur sein die eigene 
Einstellung Mitteleuropas auf die volle Wahrheit der Tatsachen.“ 24, 368   (>Westen)

  Vom Parlamentarismus „reden die westlichen Völker so viel, weil sie von den 
mitteleuropäischen Verhältnissen nichts verstehen“ und halten ihn für eine 
„Allerweltsschablone“. „Für Mitteleuropa gilt, auch wenn Parlamentarismus herrschen soll, 
dann ein solcher, in dem die politischen, die wirtschaftlichen und die allgemein-
menschlichen Verhältnisse unabhängig voneinander (..) sich entfalten...“
Mitteleuropa würde so aufzeigen, „was nur es allein vermag.“   24, 372

  „Allein, es steigt doch zugleich in der menschlichen Seele die Idee auf, dass für 
Mitteleuropa aus ganz anderen Untergründen heraus dasjenige erreicht werden muss, was 
seit Jahrhunderten, ja Jahrtausenden für die Entwickelung dieses Mitteleuropa 
vorgezeichnet ist, was in den Untergründen liegt und zuletzt einen Erfolg haben muss, auch 
wenn mit noch so bedeutungsvollen, schwerwiegenden äusseren materiellen Mitteln dieses 
Mitteleuropa wirtschaftlich seinem Ende entgegengeführt werden soll.“  330, 272

  Mitteleuropa zwischen Westen und Osten: „Tendiert nicht alles, alles darauf hin, diese 
mitteleuropäische Geistigkeit eigentlich auf der Erde auszurotten? Man müsste schon, wenn
man unbefangen diese Tatsache ins Auge fasst, in sich den Impuls erglimmen fühlen, alles, 
was man tun kann zum Fortgang dieser wirklichen mitteleuropäischen Geistigkeit, zu tun. 
Wenn nicht ganz bedeutsame Kraftentfaltungen geschehen, so wird sowohl der Osten der 
Erde wie der Westen der Erde über Mitteleuropa hin sich verbinden, zuerst wahrscheinlich 
in einer furchtbaren Feindschaft, aber dann doch über die Feindschaft hinweg zu irgendeiner
Strömung, die eigentlich von Mitteleuropa aus nicht gewollt sein darf, zu irgendeiner 
Strömung, die sich dann fortpflanzen will als Weltkultur, als Weltzivilisation.“  203, 50

  Mitteleuropäische Kultur fruchtbar: „Was auch geschehen mag, fruchtbar sein wird 
diese mitteleuropäische Kultur für die Menschenzukunft. Die Zukunft der Menschheit 
beruht schon darauf. Und förmlich, weil sie diese Menschheitszukunft nicht haben wollen, 
um sich vor ihr zu retten, deshalb verlästern sie die Gegner dieser mitteleuropäischen 
Kultur. Erfassen wir aber diese mitteleuropäische Kultur im Geiste, erkennen wir ihr 
Spirituelles, und wissen wir, dass wir darauf bauen können, dann können wir auch wissen: 
Und wenn alle Teufel ihr den Untergang geschworen hätten —sie wird nicht untergehen! 
Aber nur das wird nicht untergehen, was mit dem rechten Geiste verbunden ist.“  181, 430 

  Monismus, Monotheismus, Pluralismus: Die Impulsgeber für Monismus und 
Monotheismus sind die semitischen Völker; es liegt bei ihnen im Blut. –  Synthese. –  
Vielheit dagegen, von Asien bis nach Europa als Impuls der geisteswissenschaftlichen 
Weltanschauung. - Analyse/Pluralismus.  121, 120  (>Einheit)

  Moral entwickeln: „Das Moralische kann nur der einzelne Mensch entwickeln, das 
Moralische können nicht Menschengruppen entwickeln.“ Der Einzelne ringt sich los aus 
dem blossen Volkstum, damit er in die moralische Weltordnung eintreten kann, die eine 
individuelle Angelegenheit ist.  186, 296f    (>Gruppe, >Ethik, >Gewissen)

  Bliebe uns die starke Liebe und das starke Wollen des kleinen Kindes durch das ganze 
Leben nur sympathisch, so würden wir uns unter dem Einfluss unserer Instinkte animalisch 



entwickeln. (..) Daher ist moralische Entwicklung immer etwas Asketisches. .. Es ist immer 
ein Üben in der Bekämpfung des Animalischen.“  293, 79  (>Instinkte, >Mensch und Tier)

  „Der bloss intelligente Mensch, der moderne Mensch ist ja sehr intelligent, weiss 
eigentlich nichts, denn die Intelligenz allein verhilft einem nicht zu einem Wissen. Und ein 
solcher Mensch, der sich umgibt mit seinen Mechanismen, in denen die Spiegelgedanken 
leben, ist eigentlich in der Gefahr, sich selbst immer mehr und mehr zu verlieren, sich selbst
nicht mehr zu haben, von sich selber nicht mehr etwas zu wissen. Er muss erst wiederum 
mit einer gewissen Substanzialität ausgefüllt werden. … wodurch er sich erziehen muss, das
ist innere intellektuelle Moralität.“  216, 63

  Moral und Erde: „Für die meisten Menschen gilt der paulinische Spruch: Der Geist ist 
willig, das Fleisch aber ist schwach. - Das ändert sich dadurch, dass das moralische Feuer 
ausströmt von dieser Christus-Gestalt. Dadurch aber tritt für die Erde immer mehr das ein, 
dass der Mensch die Notwendigkeit des Moralischen und seiner Impulse einsieht. Und 
dadurch wandelt er die Erde um, insofern der Mensch immer mehr fühlen wird, dass das 
Moralische zur Erde gehört. .. Das ist der Zukunftszustand der Erde: dass eine genügende 
Anzahl von Menschen da sein wird, welche immer mehr das Moralische lehren und zu 
gleicher Zeit Begründung der Moral geben werden; aber auch dass solche, welche aus ihrem
freien Willen heraus es wollen, sich den bösen Mächten hingeben werden und gegenüber 
den guten Menschen ein Mehr des Bösen bilden werden. Dazu wird niemand gezwungen 
werden, es wird eines jeden freier Wille sein.“  130, 97 (>Freiheit)

  In der geistigen Welt - vom Einschlafen bis zum Aufwachen – gibt es Weisheit, aber keine 
moralischen Gesetze. Zum moralisch werden braucht der Mensch den physischen Plan. Das 
Durchdringen des sozialen Lebens mit Moral ist unendlich bedeutend. Es kann jemand 
durch den Schlaf instinktive Weisheitsimpulse haben, „so dass er die kompliziertesten 
Maschinen erfinden kann,“ aber das braucht gar nicht mit der Moralität 
zusammenzuhängen. .. „Der Einwand: Warum greifen die Götter nicht ein? - gilt nicht.“  
177, 30f (>Weisheit und Liebe)

  Moral und Erfindungen: Erfindungen, auch technische, die von Menschen vor ihren 
40er-Jahren gemacht werden, wirken retardierend, vor allem moralisch. Erst nach den 40er 
Jahren bekommen die Erfindungen moralischen Inhalt.  192, 250

  Moralisches Handeln: „Das moralische Handeln setzt also voraus neben dem 
moralischen Ideenvermögen und der moralischen Phantasie die Fähigkeit, die Welt der 
Wahrnehmungen umzuformen, ohne ihren naturgesetzlichen Zusammenhang zu 
durchbrechen. Diese Fähigkeit ist moralische Technik.“  4, 194  (>Moralische Technik, 
>Ethik)  

  Moral und Inspiration: Wer den moralischen Impuls, der sich in einer Gesamtheit 
auslebt, erforschen will und da eingreifen will als Staatsmann oder als Unternehmer, der 
muss mit Begriffen umgehen, die ihre Grundlage in inspirierten Erkenntnissen haben.  73, 
200

  Moralische Intuition: Man kann im gegebenen Fall immer fragen, „ob denn hier das eine 
oder das andere Moralprinzip das wichtigere ist“, ob es also etwa um den Kulturfortschritt, 

entwickeln. (..) Daher ist moralische Entwicklung immer etwas Asketisches. .. Es ist immer 
ein Üben in der Bekämpfung des Animalischen.“  293, 79  (>Instinkte, >Mensch und Tier)

  „Der bloss intelligente Mensch, der moderne Mensch ist ja sehr intelligent, weiss 
eigentlich nichts, denn die Intelligenz allein verhilft einem nicht zu einem Wissen. Und ein 
solcher Mensch, der sich umgibt mit seinen Mechanismen, in denen die Spiegelgedanken 
leben, ist eigentlich in der Gefahr, sich selbst immer mehr und mehr zu verlieren, sich selbst
nicht mehr zu haben, von sich selber nicht mehr etwas zu wissen. Er muss erst wiederum 
mit einer gewissen Substanzialität ausgefüllt werden. … wodurch er sich erziehen muss, das
ist innere intellektuelle Moralität.“  216, 63

  Moral und Erde: „Für die meisten Menschen gilt der paulinische Spruch: Der Geist ist 
willig, das Fleisch aber ist schwach. - Das ändert sich dadurch, dass das moralische Feuer 
ausströmt von dieser Christus-Gestalt. Dadurch aber tritt für die Erde immer mehr das ein, 
dass der Mensch die Notwendigkeit des Moralischen und seiner Impulse einsieht. Und 
dadurch wandelt er die Erde um, insofern der Mensch immer mehr fühlen wird, dass das 
Moralische zur Erde gehört. .. Das ist der Zukunftszustand der Erde: dass eine genügende 
Anzahl von Menschen da sein wird, welche immer mehr das Moralische lehren und zu 
gleicher Zeit Begründung der Moral geben werden; aber auch dass solche, welche aus ihrem
freien Willen heraus es wollen, sich den bösen Mächten hingeben werden und gegenüber 
den guten Menschen ein Mehr des Bösen bilden werden. Dazu wird niemand gezwungen 
werden, es wird eines jeden freier Wille sein.“  130, 97 (>Freiheit)

  In der geistigen Welt - vom Einschlafen bis zum Aufwachen – gibt es Weisheit, aber keine 
moralischen Gesetze. Zum moralisch werden braucht der Mensch den physischen Plan. Das 
Durchdringen des sozialen Lebens mit Moral ist unendlich bedeutend. Es kann jemand 
durch den Schlaf instinktive Weisheitsimpulse haben, „so dass er die kompliziertesten 
Maschinen erfinden kann,“ aber das braucht gar nicht mit der Moralität 
zusammenzuhängen. .. „Der Einwand: Warum greifen die Götter nicht ein? - gilt nicht.“  
177, 30f (>Weisheit und Liebe)

  Moral und Erfindungen: Erfindungen, auch technische, die von Menschen vor ihren 
40er-Jahren gemacht werden, wirken retardierend, vor allem moralisch. Erst nach den 40er 
Jahren bekommen die Erfindungen moralischen Inhalt.  192, 250

  Moralisches Handeln: „Das moralische Handeln setzt also voraus neben dem 
moralischen Ideenvermögen und der moralischen Phantasie die Fähigkeit, die Welt der 
Wahrnehmungen umzuformen, ohne ihren naturgesetzlichen Zusammenhang zu 
durchbrechen. Diese Fähigkeit ist moralische Technik.“  4, 194  (>Moralische Technik, 
>Ethik)  

  Moral und Inspiration: Wer den moralischen Impuls, der sich in einer Gesamtheit 
auslebt, erforschen will und da eingreifen will als Staatsmann oder als Unternehmer, der 
muss mit Begriffen umgehen, die ihre Grundlage in inspirierten Erkenntnissen haben.  73, 
200

  Moralische Intuition: Man kann im gegebenen Fall immer fragen, „ob denn hier das eine 
oder das andere Moralprinzip das wichtigere ist“, ob es also etwa um den Kulturfortschritt, 



um das Gesamtwohl oder das eigene Wohl geht. „Das höchste denkbare Sittlichkeitsprinzip 
ist aber das, welches keine solche Beziehung von vornherein erhält“, wenn also „weder eine
vorher bestimmte charakterologische Anlage, noch ein äusseres, normativ angenommenes 
sittliches Prinzip auf unser Handeln wirken. .. Zur Voraussetzung hat eine solche Handlung 
die Fähigkeit der moralischen Intuitionen. Wem die Fähigkeit fehlt, für den einzelnen Fall 
die besondere Sittlichkeitsmaxime zu erleben, der wird es auch nie zum wahrhaft 
individuellen Wollen bringen.“  4, 157f  (>Moralische Phantasie, >Moralische Technik) 

  „Heute frägt man: Wie verhält sich der Mensch, wenn er sich seiner Menschenwürde und 
seiner Menschenrechte voll bewusst sein kann? Da muss aber dann der Mensch in sich 
etwas finden. Er muss die Antriebe, die ihm früher das Bürgertum, das Adelstum, das 
Priestertum gegeben und die ihn zu seinem sozialen Handeln getrieben haben, er muss diese
Antriebe in sich selber finden. Und er kann sie nicht in seinem Körper finden, er muss sie in
dem Geiste, der eingeprägt ist seiner Seele, finden. Deshalb bezeichnete ich in meiner 
«Philosophie der Freiheit» den sittlichen Impuls, der zu gleicher Zeit der tiefste soziale 
Impuls ist, das moralisch Impulsierende im Menschen, das bezeichnete ich als moralische 
Intuition. Es muss etwas aufgehen in dem Menschen drinnen, was ihm sagen soll im 
konkretesten Falle des Lebens: So sollst du handeln. Sehen Sie, da ist alles auf die 
menschliche Individualität gestellt. Da muss man den einzelnen Menschen, die 
Individualität anschauen und muss voraussetzen: In diesem Herzen, in dieser Seele sind 
moralische Intuitionen. Darauf muss alle Erziehung hinauslaufen, diese moralischen 
Intuitionen zu wecken, so dass jeder Mensch fühlt von sich: Ich bin nicht von dieser Erde 
allein, ich bin nicht bloß ein Produkt der physischen Vererbung, ich bin aus den geistigen 
Welten heruntergestiegen auf die Erde und habe etwas zu tun auf dieser Erde als dieser 
einzelne individuelle Mensch. Aber da muss man wissen nicht bloß, dass man etwas zu tun 
hat, sondern was man zu tun hat. Man muss in sich finden in der einzelnen konkreten 
Situation darinnen, was man zu tun hat. Das muss einem die Seele sagen. Das unbestimmte 
Gewissen muss zur moralischen individuellen Intuition werden. Das heißt: Frei werden als 
Mensch, das heißt: Nur bauen auf dasjenige, was in dem Menschen selber drinnen ist.“  
305, 224f  (>Intuition, >Handlung, durchfliessende)

  „Aber ebenso,wie die alten sittlichen Intuitionen sich in der geschichtlichen Entwickelung 
abgelebt haben, .. so haben alle diese Impulse auch für den einzelnen Menschen nicht mehr 
die impulsive Kraft, die sie einstmals hatten. Sie werden namentlich keine Kraft mehr 
haben, .. wenn in der Weltentwickelung wirklich die einzelnen Individuen gewissermaßen 
aufgerufen werden, auf der einen Seite die moralischen Intuitionen in eigener Seelenarbeit 
selber zu finden, und auf der anderen Seite die innere Kraft, die Impulse zu erwecken, um 
diesen moralischen Intuitionen nachzuleben. Und da kommt man darauf, dass sich die alten 
sittlichen Impulse immer mehr und mehr verwandeln werden nach einer gewissen Richtung 
hin.“ Die einzelnen Individuen werden die Liebe für das Sittliche entzünden, „wenn ihnen 
durch ihre moralische Intuition die Tat, die geschehen soll, vor Augen steht.“  217, 85f  
(>Impulse, sittliche, >Liebe, >Pflicht und Neigung) 

  „Wenn sich der Mensch zu den sittlichen Impulsen in moralischer Intuition erhebt und ein 
wirklich freies Wesen darstellt, dann ist er bereits, wenn ich das verpönte Wort gebrauchen 
darf, mit Bezug auf seine sittlichen Intuitionen «hellsehend». In dem, was über alles 
Sinnliche hinaus liegt, liegen die Antriebe alles Sittlichen. Im Grunde genommen sind die 
wirklich sittlichen Gebote Ergebnisse menschlichen Hellsehens. Daher war ein gerader Weg

um das Gesamtwohl oder das eigene Wohl geht. „Das höchste denkbare Sittlichkeitsprinzip 
ist aber das, welches keine solche Beziehung von vornherein erhält“, wenn also „weder eine
vorher bestimmte charakterologische Anlage, noch ein äusseres, normativ angenommenes 
sittliches Prinzip auf unser Handeln wirken. .. Zur Voraussetzung hat eine solche Handlung 
die Fähigkeit der moralischen Intuitionen. Wem die Fähigkeit fehlt, für den einzelnen Fall 
die besondere Sittlichkeitsmaxime zu erleben, der wird es auch nie zum wahrhaft 
individuellen Wollen bringen.“  4, 157f  (>Moralische Phantasie, >Moralische Technik) 

  „Heute frägt man: Wie verhält sich der Mensch, wenn er sich seiner Menschenwürde und 
seiner Menschenrechte voll bewusst sein kann? Da muss aber dann der Mensch in sich 
etwas finden. Er muss die Antriebe, die ihm früher das Bürgertum, das Adelstum, das 
Priestertum gegeben und die ihn zu seinem sozialen Handeln getrieben haben, er muss diese
Antriebe in sich selber finden. Und er kann sie nicht in seinem Körper finden, er muss sie in
dem Geiste, der eingeprägt ist seiner Seele, finden. Deshalb bezeichnete ich in meiner 
«Philosophie der Freiheit» den sittlichen Impuls, der zu gleicher Zeit der tiefste soziale 
Impuls ist, das moralisch Impulsierende im Menschen, das bezeichnete ich als moralische 
Intuition. Es muss etwas aufgehen in dem Menschen drinnen, was ihm sagen soll im 
konkretesten Falle des Lebens: So sollst du handeln. Sehen Sie, da ist alles auf die 
menschliche Individualität gestellt. Da muss man den einzelnen Menschen, die 
Individualität anschauen und muss voraussetzen: In diesem Herzen, in dieser Seele sind 
moralische Intuitionen. Darauf muss alle Erziehung hinauslaufen, diese moralischen 
Intuitionen zu wecken, so dass jeder Mensch fühlt von sich: Ich bin nicht von dieser Erde 
allein, ich bin nicht bloß ein Produkt der physischen Vererbung, ich bin aus den geistigen 
Welten heruntergestiegen auf die Erde und habe etwas zu tun auf dieser Erde als dieser 
einzelne individuelle Mensch. Aber da muss man wissen nicht bloß, dass man etwas zu tun 
hat, sondern was man zu tun hat. Man muss in sich finden in der einzelnen konkreten 
Situation darinnen, was man zu tun hat. Das muss einem die Seele sagen. Das unbestimmte 
Gewissen muss zur moralischen individuellen Intuition werden. Das heißt: Frei werden als 
Mensch, das heißt: Nur bauen auf dasjenige, was in dem Menschen selber drinnen ist.“  
305, 224f  (>Intuition, >Handlung, durchfliessende)

  „Aber ebenso,wie die alten sittlichen Intuitionen sich in der geschichtlichen Entwickelung 
abgelebt haben, .. so haben alle diese Impulse auch für den einzelnen Menschen nicht mehr 
die impulsive Kraft, die sie einstmals hatten. Sie werden namentlich keine Kraft mehr 
haben, .. wenn in der Weltentwickelung wirklich die einzelnen Individuen gewissermaßen 
aufgerufen werden, auf der einen Seite die moralischen Intuitionen in eigener Seelenarbeit 
selber zu finden, und auf der anderen Seite die innere Kraft, die Impulse zu erwecken, um 
diesen moralischen Intuitionen nachzuleben. Und da kommt man darauf, dass sich die alten 
sittlichen Impulse immer mehr und mehr verwandeln werden nach einer gewissen Richtung 
hin.“ Die einzelnen Individuen werden die Liebe für das Sittliche entzünden, „wenn ihnen 
durch ihre moralische Intuition die Tat, die geschehen soll, vor Augen steht.“  217, 85f  
(>Impulse, sittliche, >Liebe, >Pflicht und Neigung) 

  „Wenn sich der Mensch zu den sittlichen Impulsen in moralischer Intuition erhebt und ein 
wirklich freies Wesen darstellt, dann ist er bereits, wenn ich das verpönte Wort gebrauchen 
darf, mit Bezug auf seine sittlichen Intuitionen «hellsehend». In dem, was über alles 
Sinnliche hinaus liegt, liegen die Antriebe alles Sittlichen. Im Grunde genommen sind die 
wirklich sittlichen Gebote Ergebnisse menschlichen Hellsehens. Daher war ein gerader Weg



von jener «Philosophie der Freiheit» zu dem, was ich heute als Geisteswissenschaft meine.“
333, 109

  Moralische Kraft für Maschinen: „Was durch das Tau ausgedrückt wird, ist eine 
Triebkraft, die nur in Bewegung gesetzt werden kann durch die Macht der selbstlosen 
Liebe. Sie wird selbst dazu verwendet werden können, Maschinen zu treiben, welche aber 
stillstehen werden, wenn egoistische Menschen sie bedienen. Vielleicht ist Ihnen bekannt, 
dass Keely einen Motor konstruiert hat, der nur ging, wenn er selbst dabei war. Er hat damit 
den Leuten nichts vorgemacht, denn er hatte in sich selbst jene treibende Kraft, die aus dem 
Seelischen hervorgeht und Mechanisches in Bewegung setzen kann. Eine Antriebskraft, die 
nur moralisch sein kann, das ist die Idee der Zukunft; die wichtigste Kraft, die der Kultur 
eingeimpft werden muss, wenn sie sich nicht selbst überschlagen soll. Das Mechanische 
und das Moralische werden sich durchdringen, weil dann das Mechanische ohne das 
Moralische nichts ist. Hart vor dieser Grenze stehen wir heute. Nicht bloß mit Wasser und 
Dampf sondern mit spiritueller Kraft, mit spiritueller Moral werden in Zukunft die 
Maschinen getrieben werden. .. Wie der Mensch nicht mehr nur angewiesen ist darauf zu 
benützen, was ihm die Natur freiwillig hergibt, sondern wie er die Natur formt und 
umgestaltet, wie er zum Werkbaumeister des Unlebendigen geworden ist, so wird er zum 
Werkbaumeister des Lebendigen werden.“  93, 286f

  Moral und Natur: Moralische und mechanische Weltordnung sind heute in Glauben und 
Wissen getrennt; eine gedankliche Unmöglichkeit. Das Mysterium von Golgatha gehört der 
gesamten Weltordnung an. …  die moralische Kraft, die wäre, wenn die mechanische 
Weltordnung richtig wäre, nur in der Vorstellung der Menschen da, die würde nicht 
eingreifen in die Naturordnung, (..) sie schwebt gewissermassen als eine grosse Illusion 
über der mechanischen Weltordnung und vergeht, verweht, wenn die Welt ins Grab sich 
verwandelt.“  175, 73ff   (>Mysterium von Golgatha, >Kraft und Stoff)

  „Dass die moralische Weltenordnung in der Gegenwart die Keimkraft künftiger 
Naturordnung ist, das ist der realste Gedanke, den es geben kann.“ 175, 88  (>Kraft..)

  „Wir müssen unsere Gedanken und Empfindungen in der entsprechenden Weise einrichten,
in einer Weise, die uns als moralisches Ideal vorschwebt, damit diejenigen Wesen, die nach 
uns kommen, auf eine Umwelt sehen können, für die sie uns ebenso dankbar sein müssen, 
wie wir dankbar sein können unseren urfernen Vorfahren.“  202, 89

  „Der Stoff vergeht bis zum Nullpunkt hin. Die Kraft vergeht bis zum Nullpunkt in 
unserem eigenen Organismus dadurch, dass wir theoretisch denken. Und wir wären ja nicht 
Menschen, wenn wir nicht theoretisch denken würden, wenn nicht das Weltenall 
fortwährend in uns erstürbe. .. Erst als Leiche wird uns das Weltenall bewusst und macht 
uns zum Menschen. Eine vergangene Welt also erstirbt in uns .. Und nur weil gleich 
wiederum eine neue aufgeht, merken wir nicht, dass der Stoff vergeht und wieder entsteht. ..
es wird neu belebt die Stofflichkeit und die Weltenkraft durch“ des Menschen „moralisches 
Denken. .. So gliedern sich zusammen Moralisches und Natürliches. Das Natürliche vergeht
im Menschen; im Moralischen entsteht neues Natürliches.“  202, 190f  (>Kraft und Stoff) 

  Moralische Phantasie: „Konkrete Vorstellungen aus der Summe seiner Ideen heraus 
produziert der Mensch zunächst durch die Phantasie. Was der freie Geist nötig hat, um seine

von jener «Philosophie der Freiheit» zu dem, was ich heute als Geisteswissenschaft meine.“
333, 109

  Moralische Kraft für Maschinen: „Was durch das Tau ausgedrückt wird, ist eine 
Triebkraft, die nur in Bewegung gesetzt werden kann durch die Macht der selbstlosen 
Liebe. Sie wird selbst dazu verwendet werden können, Maschinen zu treiben, welche aber 
stillstehen werden, wenn egoistische Menschen sie bedienen. Vielleicht ist Ihnen bekannt, 
dass Keely einen Motor konstruiert hat, der nur ging, wenn er selbst dabei war. Er hat damit 
den Leuten nichts vorgemacht, denn er hatte in sich selbst jene treibende Kraft, die aus dem 
Seelischen hervorgeht und Mechanisches in Bewegung setzen kann. Eine Antriebskraft, die 
nur moralisch sein kann, das ist die Idee der Zukunft; die wichtigste Kraft, die der Kultur 
eingeimpft werden muss, wenn sie sich nicht selbst überschlagen soll. Das Mechanische 
und das Moralische werden sich durchdringen, weil dann das Mechanische ohne das 
Moralische nichts ist. Hart vor dieser Grenze stehen wir heute. Nicht bloß mit Wasser und 
Dampf sondern mit spiritueller Kraft, mit spiritueller Moral werden in Zukunft die 
Maschinen getrieben werden. .. Wie der Mensch nicht mehr nur angewiesen ist darauf zu 
benützen, was ihm die Natur freiwillig hergibt, sondern wie er die Natur formt und 
umgestaltet, wie er zum Werkbaumeister des Unlebendigen geworden ist, so wird er zum 
Werkbaumeister des Lebendigen werden.“  93, 286f

  Moral und Natur: Moralische und mechanische Weltordnung sind heute in Glauben und 
Wissen getrennt; eine gedankliche Unmöglichkeit. Das Mysterium von Golgatha gehört der 
gesamten Weltordnung an. …  die moralische Kraft, die wäre, wenn die mechanische 
Weltordnung richtig wäre, nur in der Vorstellung der Menschen da, die würde nicht 
eingreifen in die Naturordnung, (..) sie schwebt gewissermassen als eine grosse Illusion 
über der mechanischen Weltordnung und vergeht, verweht, wenn die Welt ins Grab sich 
verwandelt.“  175, 73ff   (>Mysterium von Golgatha, >Kraft und Stoff)

  „Dass die moralische Weltenordnung in der Gegenwart die Keimkraft künftiger 
Naturordnung ist, das ist der realste Gedanke, den es geben kann.“ 175, 88  (>Kraft..)

  „Wir müssen unsere Gedanken und Empfindungen in der entsprechenden Weise einrichten,
in einer Weise, die uns als moralisches Ideal vorschwebt, damit diejenigen Wesen, die nach 
uns kommen, auf eine Umwelt sehen können, für die sie uns ebenso dankbar sein müssen, 
wie wir dankbar sein können unseren urfernen Vorfahren.“  202, 89

  „Der Stoff vergeht bis zum Nullpunkt hin. Die Kraft vergeht bis zum Nullpunkt in 
unserem eigenen Organismus dadurch, dass wir theoretisch denken. Und wir wären ja nicht 
Menschen, wenn wir nicht theoretisch denken würden, wenn nicht das Weltenall 
fortwährend in uns erstürbe. .. Erst als Leiche wird uns das Weltenall bewusst und macht 
uns zum Menschen. Eine vergangene Welt also erstirbt in uns .. Und nur weil gleich 
wiederum eine neue aufgeht, merken wir nicht, dass der Stoff vergeht und wieder entsteht. ..
es wird neu belebt die Stofflichkeit und die Weltenkraft durch“ des Menschen „moralisches 
Denken. .. So gliedern sich zusammen Moralisches und Natürliches. Das Natürliche vergeht
im Menschen; im Moralischen entsteht neues Natürliches.“  202, 190f  (>Kraft und Stoff) 

  Moralische Phantasie: „Konkrete Vorstellungen aus der Summe seiner Ideen heraus 
produziert der Mensch zunächst durch die Phantasie. Was der freie Geist nötig hat, um seine



Ideen zu verwirklichen, um sich durchzusetzen, ist also die moralische Phantasie. Sie ist die
Quelle für das Handeln des freien Geistes. Deshalb sind auch nur Menschen mit moralischer
Phantasie eigentlich sittlich produktiv. Die blossen Moralprediger, das ist: die Leute, die 
sittliche Regeln ausspinnen, ohne sie zu konkreten Vorstellungen verdichten zu können, sind
moralisch unproduktiv. Sie gleichen den Kritikern, die verständig auseinanderzusetzen 
wissen, wie ein Kunstwerk beschaffen sein soll, selbst aber auch nicht das geringste 
zustande bringen können.“  4, 193  (>Moralische Technik)

  „Im allgemeinen sind Menschen nämlich geeigneter, die Begriffe für die schon fertige 
Welt zu finden, als produktiv aus der Phantasie die noch nicht vorhandenen zukünftigen 
Handlungen zu bestimmen. Deshalb ist es sehr wohl möglich, dass Menschen ohne 
moralische Phantasie die moralischen Vorstellungen von andern empfangen und diese 
geschickt der Wirklichkeit einprägen. Auch der umgekehrte Fall kann vorkommen, dass 
Menschen mit moralischer Phantasie ohne die technische Geschicklichkeit sind und sich 
dann anderer Menschen zur Verwirklichung ihrer Vorstellungen bedienen müssen.“  4, 194 

  „Das sittliche Leben der Menschheit ist die Gesamtsumme der moralischen 
Phantasieerzeugnisse der freien menschlichen Individuen.“  4, 242  (>Recht und Moral, 
>Norm-Handeln)

  Der Mensch „ist auf sich selbst zurückgewiesen. Er selbst muss seinem Handeln einen 
Inhalt geben. Wenn er ausserhalb der Welt, in der er lebt, nach Bestimmungsgründen seines 
Wollens sucht, so forscht er vergebens. Er muss sie, wenn er über die Befriedigung seiner 
natürlichen Triebe,für die Mutter Natur vorgesorgt hat, hinausgeht, in seiner eigenen 
moralischen Phantasie suchen, wenn es nicht seine Bequemlichkeit vorzieht, von der 
moralischen Phantasie anderer sich bestimmen zu lassen.“   4, 253 

  „.. Geisteswissenschaftlich könnte man auch sagen: die imaginativen Moralimpulse. Ich 
wollte darauf hinweisen (in der „Philosophie der Freiheit“), dass dasjenige Gebiet, das 
sonst nur künstlerisch in der Phantasie ergriffen wird, nun notwendig im Ernst von der 
Menschheit ergriffen werden muss..“ 193, 94  (>Philosophie der Freiheit)

  Moralische Technik: „Die moralische Phantasie muss, um ihre Vorstellung zu 
verwirklichen, in ein bestimmtes Gebiet von Wahrnehmungen eingreifen. Die Handlung des
Menschen schafft keine Wahrnehmungen, sondern prägt die Wahrnehmungen, die bereits 
vorhanden sind, um, erteilt ihnen eine neue Gestalt. Um ein bestimmtes 
Wahrnehmungsobjekt oder eine Summe von solchen, einer moralischen Vorstellung gemäß, 
umbilden zu können, muss man den gesetzmäßigen Inhalt (die bisherige Wirkungsweise, 
die man neu gestalten oder der man eine neue Richtung geben will) dieses 
Wahrnehmungsbildes begriffen haben. Man muss ferner den Modus finden, nach dem sich 
diese Gesetzmäßigkeit in eine neue verwandeln lässt. Dieser Teil der moralischen 
Wirksamkeit beruht auf Kenntnis der Erscheinungswelt, mit der man es zu tun hat. Er ist 
also zu suchen in einem Zweige der wissenschaftlichen Erkenntnis überhaupt. Das 
moralische Handeln setzt also voraus neben dem moralischen Ideenvermögen und der 
moralischen Phantasie die Fähigkeit, die Welt der Wahrnehmungen umzuformen, ohne ihren
naturgesetzlichen Zusammenhang zu durchbrechen. Diese Fähigkeit ist moralische Technik.
Sie ist in dem Sinne lernbar, wie Wissenschaft überhaupt lernbar ist.“  4, 193f  

Ideen zu verwirklichen, um sich durchzusetzen, ist also die moralische Phantasie. Sie ist die
Quelle für das Handeln des freien Geistes. Deshalb sind auch nur Menschen mit moralischer
Phantasie eigentlich sittlich produktiv. Die blossen Moralprediger, das ist: die Leute, die 
sittliche Regeln ausspinnen, ohne sie zu konkreten Vorstellungen verdichten zu können, sind
moralisch unproduktiv. Sie gleichen den Kritikern, die verständig auseinanderzusetzen 
wissen, wie ein Kunstwerk beschaffen sein soll, selbst aber auch nicht das geringste 
zustande bringen können.“  4, 193  (>Moralische Technik)

  „Im allgemeinen sind Menschen nämlich geeigneter, die Begriffe für die schon fertige 
Welt zu finden, als produktiv aus der Phantasie die noch nicht vorhandenen zukünftigen 
Handlungen zu bestimmen. Deshalb ist es sehr wohl möglich, dass Menschen ohne 
moralische Phantasie die moralischen Vorstellungen von andern empfangen und diese 
geschickt der Wirklichkeit einprägen. Auch der umgekehrte Fall kann vorkommen, dass 
Menschen mit moralischer Phantasie ohne die technische Geschicklichkeit sind und sich 
dann anderer Menschen zur Verwirklichung ihrer Vorstellungen bedienen müssen.“  4, 194 

  „Das sittliche Leben der Menschheit ist die Gesamtsumme der moralischen 
Phantasieerzeugnisse der freien menschlichen Individuen.“  4, 242  (>Recht und Moral, 
>Norm-Handeln)

  Der Mensch „ist auf sich selbst zurückgewiesen. Er selbst muss seinem Handeln einen 
Inhalt geben. Wenn er ausserhalb der Welt, in der er lebt, nach Bestimmungsgründen seines 
Wollens sucht, so forscht er vergebens. Er muss sie, wenn er über die Befriedigung seiner 
natürlichen Triebe,für die Mutter Natur vorgesorgt hat, hinausgeht, in seiner eigenen 
moralischen Phantasie suchen, wenn es nicht seine Bequemlichkeit vorzieht, von der 
moralischen Phantasie anderer sich bestimmen zu lassen.“   4, 253 

  „.. Geisteswissenschaftlich könnte man auch sagen: die imaginativen Moralimpulse. Ich 
wollte darauf hinweisen (in der „Philosophie der Freiheit“), dass dasjenige Gebiet, das 
sonst nur künstlerisch in der Phantasie ergriffen wird, nun notwendig im Ernst von der 
Menschheit ergriffen werden muss..“ 193, 94  (>Philosophie der Freiheit)

  Moralische Technik: „Die moralische Phantasie muss, um ihre Vorstellung zu 
verwirklichen, in ein bestimmtes Gebiet von Wahrnehmungen eingreifen. Die Handlung des
Menschen schafft keine Wahrnehmungen, sondern prägt die Wahrnehmungen, die bereits 
vorhanden sind, um, erteilt ihnen eine neue Gestalt. Um ein bestimmtes 
Wahrnehmungsobjekt oder eine Summe von solchen, einer moralischen Vorstellung gemäß, 
umbilden zu können, muss man den gesetzmäßigen Inhalt (die bisherige Wirkungsweise, 
die man neu gestalten oder der man eine neue Richtung geben will) dieses 
Wahrnehmungsbildes begriffen haben. Man muss ferner den Modus finden, nach dem sich 
diese Gesetzmäßigkeit in eine neue verwandeln lässt. Dieser Teil der moralischen 
Wirksamkeit beruht auf Kenntnis der Erscheinungswelt, mit der man es zu tun hat. Er ist 
also zu suchen in einem Zweige der wissenschaftlichen Erkenntnis überhaupt. Das 
moralische Handeln setzt also voraus neben dem moralischen Ideenvermögen und der 
moralischen Phantasie die Fähigkeit, die Welt der Wahrnehmungen umzuformen, ohne ihren
naturgesetzlichen Zusammenhang zu durchbrechen. Diese Fähigkeit ist moralische Technik.
Sie ist in dem Sinne lernbar, wie Wissenschaft überhaupt lernbar ist.“  4, 193f  



  „Wenn nicht neben der Kultur auf dem physischen Plan eine moralische Kultur einhergeht,
so wirken die physischen Errungenschaften zerstörend. Durch Entwickelung der Moralität 
wird der Mensch ganz andere Kräfte erzeugen können als diejenigen, die jetzt auf dem 
physischen Plan vorhanden sind. Keely setzte seinen Motor in Bewegung durch 
Schwingungen, die er im eigenen Organismus erregte. Solche Schwingungen hängen von 
der moralischen Natur des Menschen ab. Das ist ein erster Morgenstrahl für dasjenige, was 
als Technik der Zukunft herauskommen wird. In Zukunft werden wir Maschinen haben, die 
nur dann in Bewegung geraten, wenn die Kräfte von Menschen kommen, die moralisch 
sind. Die unmoralischen Menschen können solche Maschinen dann nicht in Bewegung 
setzen. Rein mechanischer Mechanismus muss verwandelt werden in moralischen 
Mechanismus.“  97, 40f

  Moralische Weltordnung: „Das Denken als solches baut ab, der Wille baut auf. .. Wir 
leben also, indem wir es in unseren sittlichen Motiven im Sinne meiner „Philosophie der 
Freiheit“ zu wirklich freien, sittlichen Intuitionen bringen, ein solches Menschenleben, das 
aus seiner Organisation heraus willenshaft dorthin umgestaltete Materie setzt, wo Materie 
vernichtet worden ist. .. Das heisst nichts anderes, als das man, sofern man konsequent den 
Weg anthroposophischer Erkenntnis verfolgt, dahin kommt, wo innerhalb des Menschen 
rein sittliche Ideale weltbildend bis zu der Materialität hin auftreten. … Diejenige Welt also,
die wir als eine kausalnotwendige erkennen, erblicken wir in ihrer Vergänglichkeit, und die 
Welt, die wir aus rein moralischen Idealen aufbauen, die erkennen wir als diejenige, die nun
entsteht auf dem Boden der ersterbenden anderen Welt. Mit anderen Worten: Wir erkennen 
jetzt, wie die moralische Weltordnung mit der physisch-kausalen Weltordnung 
zusammenhängt. Wir haben in dem moralisch reinen Willen im Menschenwesen etwas, das 
im Menschen und dadurch für die ganze Welt die Kausalität selber besiegt.“   78, 114  
(>Wahrheit und Lüge)

  Moral und Wissenschaft: Indem der Mensch sich geradezu dazu trainiert hat, sich im 
Wissenschaftsbetrieb gleichgültig zu machen für das Moralische und Soziale, sind erst recht
die wissenschaftlichen Ergebnisse dem entsprechend geworden. Die Früchte der Saaten 
gehen etwa von Karl Marx oder ähnlichen Leuten aus.  77B, 79
(>Luziferische, unpersönliche Wissenschaft)

  Motiv des Wollens: „Zu einem wirklichen Willensakt kommt es nur dann, wenn ein 
augenblicklicher Antrieb des Handelns in Form eines Begriffes oder einer Vorstellung auf 
die charakterologische Anlage einwirkt. Ein solcher Antrieb wird dann zum Motiv des 
Wollens. - Die Motive der Sittlichkeit sind Vorstellungen und Begriffe. Es gibt Ethiker, die 
auch im Gefühle ein Motiv der Sittlichkeit sehen; sie behaupten zum Beispiel, Ziel des 
sittlichen Handelns sei die Beförderung des grösstmöglichen Quantums von Lust im 
handelnden Individuum. Die Lust selbst aber kann nicht Motiv werden, sondern nur eine 
vorgestellte Lust. Die Vorstellung eines künftigen Gefühles, nicht aber das Gefühl selbst 
kann auf meine charakterologische Anlage einwirken. Denn das Gefühl selbst ist im 
Augenblicke der Handlung noch nicht da, soll vielmehr erst durch die Handlung 
hervorgebracht werden. Die Vorstellung des eigenen oder fremden Wohles wird aber mit 
Recht als ein Motiv des Wollens angesehen. Das Prinzip, durch sein Handeln die grösste 
Summe eigener Lust zu bewirken, das ist: die individuelle Glückseligkeit zu erreichen, 
heisst Egoismus.“  4, 154f  (>Egoismus, >Mensch als wollendes Wesen, >Lust, >Trieb)

  „Wenn nicht neben der Kultur auf dem physischen Plan eine moralische Kultur einhergeht,
so wirken die physischen Errungenschaften zerstörend. Durch Entwickelung der Moralität 
wird der Mensch ganz andere Kräfte erzeugen können als diejenigen, die jetzt auf dem 
physischen Plan vorhanden sind. Keely setzte seinen Motor in Bewegung durch 
Schwingungen, die er im eigenen Organismus erregte. Solche Schwingungen hängen von 
der moralischen Natur des Menschen ab. Das ist ein erster Morgenstrahl für dasjenige, was 
als Technik der Zukunft herauskommen wird. In Zukunft werden wir Maschinen haben, die 
nur dann in Bewegung geraten, wenn die Kräfte von Menschen kommen, die moralisch 
sind. Die unmoralischen Menschen können solche Maschinen dann nicht in Bewegung 
setzen. Rein mechanischer Mechanismus muss verwandelt werden in moralischen 
Mechanismus.“  97, 40f

  Moralische Weltordnung: „Das Denken als solches baut ab, der Wille baut auf. .. Wir 
leben also, indem wir es in unseren sittlichen Motiven im Sinne meiner „Philosophie der 
Freiheit“ zu wirklich freien, sittlichen Intuitionen bringen, ein solches Menschenleben, das 
aus seiner Organisation heraus willenshaft dorthin umgestaltete Materie setzt, wo Materie 
vernichtet worden ist. .. Das heisst nichts anderes, als das man, sofern man konsequent den 
Weg anthroposophischer Erkenntnis verfolgt, dahin kommt, wo innerhalb des Menschen 
rein sittliche Ideale weltbildend bis zu der Materialität hin auftreten. … Diejenige Welt also,
die wir als eine kausalnotwendige erkennen, erblicken wir in ihrer Vergänglichkeit, und die 
Welt, die wir aus rein moralischen Idealen aufbauen, die erkennen wir als diejenige, die nun
entsteht auf dem Boden der ersterbenden anderen Welt. Mit anderen Worten: Wir erkennen 
jetzt, wie die moralische Weltordnung mit der physisch-kausalen Weltordnung 
zusammenhängt. Wir haben in dem moralisch reinen Willen im Menschenwesen etwas, das 
im Menschen und dadurch für die ganze Welt die Kausalität selber besiegt.“   78, 114  
(>Wahrheit und Lüge)

  Moral und Wissenschaft: Indem der Mensch sich geradezu dazu trainiert hat, sich im 
Wissenschaftsbetrieb gleichgültig zu machen für das Moralische und Soziale, sind erst recht
die wissenschaftlichen Ergebnisse dem entsprechend geworden. Die Früchte der Saaten 
gehen etwa von Karl Marx oder ähnlichen Leuten aus.  77B, 79
(>Luziferische, unpersönliche Wissenschaft)

  Motiv des Wollens: „Zu einem wirklichen Willensakt kommt es nur dann, wenn ein 
augenblicklicher Antrieb des Handelns in Form eines Begriffes oder einer Vorstellung auf 
die charakterologische Anlage einwirkt. Ein solcher Antrieb wird dann zum Motiv des 
Wollens. - Die Motive der Sittlichkeit sind Vorstellungen und Begriffe. Es gibt Ethiker, die 
auch im Gefühle ein Motiv der Sittlichkeit sehen; sie behaupten zum Beispiel, Ziel des 
sittlichen Handelns sei die Beförderung des grösstmöglichen Quantums von Lust im 
handelnden Individuum. Die Lust selbst aber kann nicht Motiv werden, sondern nur eine 
vorgestellte Lust. Die Vorstellung eines künftigen Gefühles, nicht aber das Gefühl selbst 
kann auf meine charakterologische Anlage einwirken. Denn das Gefühl selbst ist im 
Augenblicke der Handlung noch nicht da, soll vielmehr erst durch die Handlung 
hervorgebracht werden. Die Vorstellung des eigenen oder fremden Wohles wird aber mit 
Recht als ein Motiv des Wollens angesehen. Das Prinzip, durch sein Handeln die grösste 
Summe eigener Lust zu bewirken, das ist: die individuelle Glückseligkeit zu erreichen, 
heisst Egoismus.“  4, 154f  (>Egoismus, >Mensch als wollendes Wesen, >Lust, >Trieb)



  „Es bedeutet einen sittlichen Fortschritt, wenn der Mensch zum Motiv seines Handelns 
nicht einfach das Gebot einer äusseren oder inneren Autorität macht, sondern wenn er den 
Grund einzusehen bestrebt ist, aus dem irgendeine Maxime des Handelns als Motiv in ihm 
wirken soll. Dieser Fortschritt ist der von der autoritativen Moral zu dem Handeln aus 
sittlicher Einsicht. Der Mensch wird auf dieser Stufe der Sittlichkeit die Bedürfnisse des 
sittlichen Lebens aufsuchen und sich von der Erkenntnis derselben zu seinen Handlungen 
bestimmen lassen.“  4,156  (>Erkennen und Handeln)

  Motivierung: Ein Rechtsstaat wird „die Folge haben, dass ein jeder Mensch lebendig, mit 
vollem Bewusstsein, in dem gemeinsamen Arbeitsfelde darinnen steht. Er wird wissen, 
wofür er arbeitet; und er wird arbeiten wollen innerhalb der Arbeitsgemeinschaft, in der er 
sich durch seinen Willen eingegliedert weiss.“  24, 52  (>Demokratie, >Produktion; 
Interesse daran)

  „Eine Rechtsordnung, in welcher der einzelne Mensch als gleicher unter gleichen darinnen
steht, erweckt das Interesse für die Mitmenschen. … Aus der Wirtschaftsordnung heraus 
wird man nur gewahr, was die anderen von einem verlangen.“   24, 80  (>Weltanschauung)

  Der Mensch hat Freude an der Arbeit nötig. Aber: „Die alte Hingabe, das unmittelbare 
Beisammensein mit dem hervorgebrachten Objekte, das ist nicht mehr..“ Hätten wir die 
Arbeitsteilung nicht, hätten wir keinen Fortschritt. 332a, 92  (>Arbeit; Antrieb)

  „Die Arbeit, die um ihrer selbst willen nicht befriedigt, wird wertvoll, wenn sie in einem 
Leben verrichtet wird, das von einem höheren geistigen Gesichtspunkte aus so aufgefasst 
werden kann, dass der Mensch Zielen zustrebt, zu denen das Wirtschaftsleben nur das 
Mittel ist.“ 24, 81  (>Sinn des Lebens, >Geistesleben, freies, >Interesse, >Glück)

  Arbeit für Profit und moralische Impulse waren noch im Mittelalter verbunden. Das 
Arbeiten auf den Profit hin im Kapitalismus tendiert zu einer „ungesunden Abtrennung der 
menschlichen Produktion von dem Menschen selbst und dem, was ihn interessiert...“ Als 
Folge davon musste der Mensch „auf anderen Gebieten Befriedigung suchen.“   
188, 224f  (>Interesse und Produktion, >Gewinn, >Triebfeder, >Arbeit und Inspiration)

  Übersinnliche Erkenntnisse und religiöse Ideale sind willensmotivierend. „Was durch die 
Vorstellung nur aus dem Sinnlichen gewonnen wird, kann niemals sozial oder sittlich 
motivierend sein, weil es unwirksam bleibt für den Willen.“ 77, 184  (>Inspiration)

  „Motorische Nerven“: Es gibt keinen Unterschied zwischen Empfindungs- und 
motorischen Nerven. „Beide Nervenarten sind vielmehr wesensgleich. Der sogenannte 
motorische Nerv dient nicht in dem Sinne der Bewegung, wie die Lehre von dieser 
Gliederung es annimmt, sondern als Träger der Nerventätigkeit dient er der inneren 
Wahrnehmung desjenigen Stoffwechselvorganges, der dem Wollen zugrunde liegt, 
geradeso, wie der Empfindungsnerv der Wahrnehmung desjenigen dient, was im 
Sinnesorgan sich abspielt.“  21, 159  (>Nerven und Vorstellung bzw. Wahrnehmung, >Ich in
der Gesetzmässigkeit der Dinge)

  „Seit Jahren kämpfe ich gegen dieses Unding der Trennung zwischen sensitiven und 
motorischen Nerven .. Damit ich das Äußere, was sich in meinem Sinnesapparat abspielt, 

  „Es bedeutet einen sittlichen Fortschritt, wenn der Mensch zum Motiv seines Handelns 
nicht einfach das Gebot einer äusseren oder inneren Autorität macht, sondern wenn er den 
Grund einzusehen bestrebt ist, aus dem irgendeine Maxime des Handelns als Motiv in ihm 
wirken soll. Dieser Fortschritt ist der von der autoritativen Moral zu dem Handeln aus 
sittlicher Einsicht. Der Mensch wird auf dieser Stufe der Sittlichkeit die Bedürfnisse des 
sittlichen Lebens aufsuchen und sich von der Erkenntnis derselben zu seinen Handlungen 
bestimmen lassen.“  4,156  (>Erkennen und Handeln)

  Motivierung: Ein Rechtsstaat wird „die Folge haben, dass ein jeder Mensch lebendig, mit 
vollem Bewusstsein, in dem gemeinsamen Arbeitsfelde darinnen steht. Er wird wissen, 
wofür er arbeitet; und er wird arbeiten wollen innerhalb der Arbeitsgemeinschaft, in der er 
sich durch seinen Willen eingegliedert weiss.“  24, 52  (>Demokratie, >Produktion; 
Interesse daran)

  „Eine Rechtsordnung, in welcher der einzelne Mensch als gleicher unter gleichen darinnen
steht, erweckt das Interesse für die Mitmenschen. … Aus der Wirtschaftsordnung heraus 
wird man nur gewahr, was die anderen von einem verlangen.“   24, 80  (>Weltanschauung)

  Der Mensch hat Freude an der Arbeit nötig. Aber: „Die alte Hingabe, das unmittelbare 
Beisammensein mit dem hervorgebrachten Objekte, das ist nicht mehr..“ Hätten wir die 
Arbeitsteilung nicht, hätten wir keinen Fortschritt. 332a, 92  (>Arbeit; Antrieb)

  „Die Arbeit, die um ihrer selbst willen nicht befriedigt, wird wertvoll, wenn sie in einem 
Leben verrichtet wird, das von einem höheren geistigen Gesichtspunkte aus so aufgefasst 
werden kann, dass der Mensch Zielen zustrebt, zu denen das Wirtschaftsleben nur das 
Mittel ist.“ 24, 81  (>Sinn des Lebens, >Geistesleben, freies, >Interesse, >Glück)

  Arbeit für Profit und moralische Impulse waren noch im Mittelalter verbunden. Das 
Arbeiten auf den Profit hin im Kapitalismus tendiert zu einer „ungesunden Abtrennung der 
menschlichen Produktion von dem Menschen selbst und dem, was ihn interessiert...“ Als 
Folge davon musste der Mensch „auf anderen Gebieten Befriedigung suchen.“   
188, 224f  (>Interesse und Produktion, >Gewinn, >Triebfeder, >Arbeit und Inspiration)

  Übersinnliche Erkenntnisse und religiöse Ideale sind willensmotivierend. „Was durch die 
Vorstellung nur aus dem Sinnlichen gewonnen wird, kann niemals sozial oder sittlich 
motivierend sein, weil es unwirksam bleibt für den Willen.“ 77, 184  (>Inspiration)

  „Motorische Nerven“: Es gibt keinen Unterschied zwischen Empfindungs- und 
motorischen Nerven. „Beide Nervenarten sind vielmehr wesensgleich. Der sogenannte 
motorische Nerv dient nicht in dem Sinne der Bewegung, wie die Lehre von dieser 
Gliederung es annimmt, sondern als Träger der Nerventätigkeit dient er der inneren 
Wahrnehmung desjenigen Stoffwechselvorganges, der dem Wollen zugrunde liegt, 
geradeso, wie der Empfindungsnerv der Wahrnehmung desjenigen dient, was im 
Sinnesorgan sich abspielt.“  21, 159  (>Nerven und Vorstellung bzw. Wahrnehmung, >Ich in
der Gesetzmässigkeit der Dinge)

  „Seit Jahren kämpfe ich gegen dieses Unding der Trennung zwischen sensitiven und 
motorischen Nerven .. Damit ich das Äußere, was sich in meinem Sinnesapparat abspielt, 



wahrnehme, dazu sind die sensitiven Nerven da, und damit ich mir nicht ein unbekanntes 
Wesen bleibe, indem ich selber gehe, schlage oder greife, ohne dass ich etwas davon weiß, 
dazu sind die sogenannten motorischen Nerven da, also nicht zur Anspannung des Willens, 
sondern zur Wahrnehmung dessen, was der Wille in uns tut.“  192, 153 

  Das In-Bewegung-Bringen der Muskeln „beruht nicht auf den sogenannten motorischen 
Nerven .., sondern auf dem unmittelbaren Zusammensein der Seele mit der Aussenwelt.“ In 
der Arbeit muss ich als ganzer Mensch ein Verhältnis herstellen zwischen meinen Muskeln 
und der Maschine. 192, 154 (>Arbeit .., >Wille und Arbeit in ihrer sozialen Bedeutung)

  „Und die Illusion über den Unterschied zwischen motorischen und sensitiven Nerven ist 
es, die psychologisch die Menschen ablenkt davon, auch einen wirklichen Arbeitsbegriff zu 
erfassen, der nur erfasst werden kann, wenn man den Menschen nicht darnach betrachtet, 
wie er sich abnützt, sondern darnach, wie er sich in ein Verhältnis stellt zur sozialen 
Umgebung.“   192, 155   (>Marxismus)

  „Derjenige, der da meint, im Menschen selber seien motorische Nerven die Erreger des 
Willens, (kann) niemals eigentlich einen wirklichen Zusammenhang herausfinden .. 
zwischen dem Erreger der Arbeit, dem Willen, und der Funktion der Arbeit im sozialen 
Organismus.“   332a, 145

  Mustereinrichtungen: „Wir müssen wenigstens den Versuch machen, durch Institutionen,
die wirtschaftliche Institutionen sind, erste Musterinstitutionen zu schaffen, an denen man 
sehen wird, dass in solchen wirtschaftlichen Institutionen unsere Ideen praktisch 
verwirklicht werden können. Diese können dann Nacheiferung finden in dem Sinne, dass 
man dann den Tatsachen dasjenige glaubt, was man vorher den uns überzeugend 
scheinenden Worten nicht glauben wollte.“  337a, 142

  Mut der Seele gehört dazu, um „die Dinge ernst zu nehmen vor allen Dingen, bei denen 
von dem Christus-Jesus im Gegensatz zu dem Reiche, das sich allmählich herausgebildet 
hatte unter der herabsteigenden Strömung, zu dem Reiche der Welt, die  Reiche der Himmel
hinzugefügt werden, ihm entgegengesetzt werden.“   175, 254

  Mysterien des Lichtes, des Raumes, der Erde waren der Ursprung des Geistes- Rechts- 
und Wirtschaftslebens, die heute chaotisch ineinander wirken. Orient, Katholizismus, 
Druiden. Geistesleben wird Lüge, Rechtsleben Selbstsucht, Wirtschaftsleben 
Kulturkrankheit und -tod.  194, 12. Vortrag.

  Mysterienstätten: „Aber warum fasst denn der Mensch diese Welt, die er mit seinen   
Augen sieht, mit seinen Ohren hört, mit seinen übrigen Sinnen wahrnimmt, als die große 
Illusion auf? Warum taten sich denn auf gerade in den ältesten Zeiten der Menschheit, wo 
der Mensch dem Geist nähergestanden hat als heute, Mysterienstätten, die zu gleicher Zeit 
zur Pflege der Wissenschaft, der Religion, der Kunst, des praktischen Lebens da waren, und 
die auf die Realität, auf die Wahrheit hinweisen wollten gegenüber dem, was im nur 
äußeren Leben die große Illusion darstellt, in der der Mensch erkennt und in der er mit 
seinem gewöhnlichen Wirken zunächst auch lebt.“  243, 12  (>Erkenne dich selbst)

  „Wir stehen nun ungefähr in der äußeren Welt in jenem Zeitalter, wo man so verachtet 

wahrnehme, dazu sind die sensitiven Nerven da, und damit ich mir nicht ein unbekanntes 
Wesen bleibe, indem ich selber gehe, schlage oder greife, ohne dass ich etwas davon weiß, 
dazu sind die sogenannten motorischen Nerven da, also nicht zur Anspannung des Willens, 
sondern zur Wahrnehmung dessen, was der Wille in uns tut.“  192, 153 

  Das In-Bewegung-Bringen der Muskeln „beruht nicht auf den sogenannten motorischen 
Nerven .., sondern auf dem unmittelbaren Zusammensein der Seele mit der Aussenwelt.“ In 
der Arbeit muss ich als ganzer Mensch ein Verhältnis herstellen zwischen meinen Muskeln 
und der Maschine. 192, 154 (>Arbeit .., >Wille und Arbeit in ihrer sozialen Bedeutung)

  „Und die Illusion über den Unterschied zwischen motorischen und sensitiven Nerven ist 
es, die psychologisch die Menschen ablenkt davon, auch einen wirklichen Arbeitsbegriff zu 
erfassen, der nur erfasst werden kann, wenn man den Menschen nicht darnach betrachtet, 
wie er sich abnützt, sondern darnach, wie er sich in ein Verhältnis stellt zur sozialen 
Umgebung.“   192, 155   (>Marxismus)

  „Derjenige, der da meint, im Menschen selber seien motorische Nerven die Erreger des 
Willens, (kann) niemals eigentlich einen wirklichen Zusammenhang herausfinden .. 
zwischen dem Erreger der Arbeit, dem Willen, und der Funktion der Arbeit im sozialen 
Organismus.“   332a, 145

  Mustereinrichtungen: „Wir müssen wenigstens den Versuch machen, durch Institutionen,
die wirtschaftliche Institutionen sind, erste Musterinstitutionen zu schaffen, an denen man 
sehen wird, dass in solchen wirtschaftlichen Institutionen unsere Ideen praktisch 
verwirklicht werden können. Diese können dann Nacheiferung finden in dem Sinne, dass 
man dann den Tatsachen dasjenige glaubt, was man vorher den uns überzeugend 
scheinenden Worten nicht glauben wollte.“  337a, 142

  Mut der Seele gehört dazu, um „die Dinge ernst zu nehmen vor allen Dingen, bei denen 
von dem Christus-Jesus im Gegensatz zu dem Reiche, das sich allmählich herausgebildet 
hatte unter der herabsteigenden Strömung, zu dem Reiche der Welt, die  Reiche der Himmel
hinzugefügt werden, ihm entgegengesetzt werden.“   175, 254

  Mysterien des Lichtes, des Raumes, der Erde waren der Ursprung des Geistes- Rechts- 
und Wirtschaftslebens, die heute chaotisch ineinander wirken. Orient, Katholizismus, 
Druiden. Geistesleben wird Lüge, Rechtsleben Selbstsucht, Wirtschaftsleben 
Kulturkrankheit und -tod.  194, 12. Vortrag.

  Mysterienstätten: „Aber warum fasst denn der Mensch diese Welt, die er mit seinen   
Augen sieht, mit seinen Ohren hört, mit seinen übrigen Sinnen wahrnimmt, als die große 
Illusion auf? Warum taten sich denn auf gerade in den ältesten Zeiten der Menschheit, wo 
der Mensch dem Geist nähergestanden hat als heute, Mysterienstätten, die zu gleicher Zeit 
zur Pflege der Wissenschaft, der Religion, der Kunst, des praktischen Lebens da waren, und 
die auf die Realität, auf die Wahrheit hinweisen wollten gegenüber dem, was im nur 
äußeren Leben die große Illusion darstellt, in der der Mensch erkennt und in der er mit 
seinem gewöhnlichen Wirken zunächst auch lebt.“  243, 12  (>Erkenne dich selbst)

  „Wir stehen nun ungefähr in der äußeren Welt in jenem Zeitalter, wo man so verachtet 



das Spirituelle, wie in alten Zeiten das Materielle von denjenigen verachtet wurde, denen 
das Spirituelle selbstverständlich war. Wir müssen uns hineinleben in die Zeiten, wo wir 
wieder imstande sein werden, neben dem, was Astronomen, Astrophysiker, was Zoologen 
und Biologen lehren, dasjenige aufzunehmen, was die spirituelle Erkenntnis an geistigen 
Wesensinhalten gibt. Diese Zeit ist gekommen. Dieser Zeit muss der Mensch 
entgegenleben, wenn er seine Aufgaben lösen will … Wir müssen wiederum zu solcher 
Spiritualität kommen durch ein neues, religiös vertieftes künstlerisches Gestalten, durch ein 
neues, in das Menschenwesen eindringendes Geistwissen durch Heilpraxis und so weiter.
Das sind drei Beispiele .., um wiederum Mysterien zu erbauen, vor denen wir dann stehen 
werden wie vor etwas, das uns bringen kann Erkenntnis der Wesenstotalität der Welt und 
Handeln des Menschen zum Heile der Menschheit im Sinne der Totalität, nicht bloß der 
einseitigen materiellen Wirklichkeit.   243, 25f   

  Mysterium von Golgatha: „Nun kommt alles darauf an, dass man einsieht, dass mit dem 
Mysterium von Golgatha etwas sich vollzogen hat, (..) was nicht allein der moralischen 
Wirklichkeit, die es ja im Sinne der mechanischen Weltordnung gar nicht geben kann, 
sondern der gesamten intensiven Wirklichkeit angehört.“  175, 75

  „So wahr, wie eine Pflanze sich nicht fortentwickeln kann, wenn man den Fruchtknoten 
abreisst, so wahr hätte die Erde nicht ihre Entwickelung finden können, wenn das 
Mysterium von Golgatha nicht da gewesen wäre.“   175, 240   (>Soziales Fühlen ..)

  Natur im alten Sinne (Griechentum) und moralische Welt im alten Sinne konnten nicht 
weiter; waren am Gipfel angelangt. „Nur aus dem Tode konnte dann neues Leben 
hervorgehen.“ .. „der Tod des Geistes, der der Erde den Sinn gibt.“ Tod auf Golgatha als 
notwendig grösster Gegensatz zum üppigen Leben davor.   188, 109f

  Das Mysterium von Golgatha und der Christus-Impuls hängen innig zusammen „mit der 
Erlangung des menschlichen Freiheitsbewusstseins, jenes Bewusstseins, das auch imstande 
ist, das blosse Denken, das sonst tot und abstrakt wird, mit innerem Leben und mit innerer 
Wärme zu durchpulsen.“  221, 21

  Wenn Sie anfangen, „den Übergang zu der Bildhaftigkeit, nach der Goethe gestrebt hat, zu 
finden, dann schulen Sie Ihre Seelenkräfte so, dass Sie den Weg zu der neuen Erfassung des
Mysteriums von Golgatha finden.“   188, 140

  Die Erde hat ihr mittleres Alter überschritten und ist in absteigender Entwicklung; mit ihr 
Pflanzen, Tiere und vor allem der physische Mensch. Durch das Mysterium von Golgatha 
wurde die Menschheit, der physische Leib des Menschen, von dem Aussterben geheilt, 
sodass die Menschen überhaupt die Möglichkeit behielten, physische Leiber zu bewohnen. 
Das Himmelfahrts-Bild ist eigentlich eine Warnung: Es zeigt, wie der Mensch vor der 
Gefahr stand, seinen Ätherleib wolkenwärts, zur Sonne hin ziehen zu sehen, wie aber der 
Christus das, was da sonnenwärts strebt, zusammenhält. Das Mysterium von Golgatha ist 
eine Rettung der Menschheit vor dem Zerfall des physischen Leibes. Für alle Menschen ist 
geschehen, dass sie sich weiter inkarnieren konnten. Sie würden aber so geschlafen haben, 
dass sie mit ihrem Geistig-Seelischen den Zusammenhang mit dem Christus verlieren 
müssten, wenn sie sich keine Erkenntnis des Mysteriums von Golgatha angeeignet hätten. 
Das Pfingstfest ist das Bild des Durchdringens des Geistig-Seelischen mit der das 

das Spirituelle, wie in alten Zeiten das Materielle von denjenigen verachtet wurde, denen 
das Spirituelle selbstverständlich war. Wir müssen uns hineinleben in die Zeiten, wo wir 
wieder imstande sein werden, neben dem, was Astronomen, Astrophysiker, was Zoologen 
und Biologen lehren, dasjenige aufzunehmen, was die spirituelle Erkenntnis an geistigen 
Wesensinhalten gibt. Diese Zeit ist gekommen. Dieser Zeit muss der Mensch 
entgegenleben, wenn er seine Aufgaben lösen will … Wir müssen wiederum zu solcher 
Spiritualität kommen durch ein neues, religiös vertieftes künstlerisches Gestalten, durch ein 
neues, in das Menschenwesen eindringendes Geistwissen durch Heilpraxis und so weiter.
Das sind drei Beispiele .., um wiederum Mysterien zu erbauen, vor denen wir dann stehen 
werden wie vor etwas, das uns bringen kann Erkenntnis der Wesenstotalität der Welt und 
Handeln des Menschen zum Heile der Menschheit im Sinne der Totalität, nicht bloß der 
einseitigen materiellen Wirklichkeit.   243, 25f   

  Mysterium von Golgatha: „Nun kommt alles darauf an, dass man einsieht, dass mit dem 
Mysterium von Golgatha etwas sich vollzogen hat, (..) was nicht allein der moralischen 
Wirklichkeit, die es ja im Sinne der mechanischen Weltordnung gar nicht geben kann, 
sondern der gesamten intensiven Wirklichkeit angehört.“  175, 75

  „So wahr, wie eine Pflanze sich nicht fortentwickeln kann, wenn man den Fruchtknoten 
abreisst, so wahr hätte die Erde nicht ihre Entwickelung finden können, wenn das 
Mysterium von Golgatha nicht da gewesen wäre.“   175, 240   (>Soziales Fühlen ..)

  Natur im alten Sinne (Griechentum) und moralische Welt im alten Sinne konnten nicht 
weiter; waren am Gipfel angelangt. „Nur aus dem Tode konnte dann neues Leben 
hervorgehen.“ .. „der Tod des Geistes, der der Erde den Sinn gibt.“ Tod auf Golgatha als 
notwendig grösster Gegensatz zum üppigen Leben davor.   188, 109f

  Das Mysterium von Golgatha und der Christus-Impuls hängen innig zusammen „mit der 
Erlangung des menschlichen Freiheitsbewusstseins, jenes Bewusstseins, das auch imstande 
ist, das blosse Denken, das sonst tot und abstrakt wird, mit innerem Leben und mit innerer 
Wärme zu durchpulsen.“  221, 21

  Wenn Sie anfangen, „den Übergang zu der Bildhaftigkeit, nach der Goethe gestrebt hat, zu 
finden, dann schulen Sie Ihre Seelenkräfte so, dass Sie den Weg zu der neuen Erfassung des
Mysteriums von Golgatha finden.“   188, 140

  Die Erde hat ihr mittleres Alter überschritten und ist in absteigender Entwicklung; mit ihr 
Pflanzen, Tiere und vor allem der physische Mensch. Durch das Mysterium von Golgatha 
wurde die Menschheit, der physische Leib des Menschen, von dem Aussterben geheilt, 
sodass die Menschen überhaupt die Möglichkeit behielten, physische Leiber zu bewohnen. 
Das Himmelfahrts-Bild ist eigentlich eine Warnung: Es zeigt, wie der Mensch vor der 
Gefahr stand, seinen Ätherleib wolkenwärts, zur Sonne hin ziehen zu sehen, wie aber der 
Christus das, was da sonnenwärts strebt, zusammenhält. Das Mysterium von Golgatha ist 
eine Rettung der Menschheit vor dem Zerfall des physischen Leibes. Für alle Menschen ist 
geschehen, dass sie sich weiter inkarnieren konnten. Sie würden aber so geschlafen haben, 
dass sie mit ihrem Geistig-Seelischen den Zusammenhang mit dem Christus verlieren 
müssten, wenn sie sich keine Erkenntnis des Mysteriums von Golgatha angeeignet hätten. 
Das Pfingstfest ist das Bild des Durchdringens des Geistig-Seelischen mit der das 



Mysterium von Golgatha verstehenden Kraft, die Sendung des heiligen Geistes.   224, 147

  Wenn das „Begreifen des Mysteriums von Golgatha .. sich nicht erfüllen sollte, dann 
würden auf der Erde seelenlose Leiber herumgehen, die nur mit einem automatischen 
Verstande arbeiten können. Während der Kriegskatastrophe haben sich schon seelenlose 
Menschen gezeigt, und es werden immer mehr kommen, wenn nicht der Geist 
aufgenommen wird, der jetzt herunterdrängt. Diese seelenlosen Menschen sind eine 
willkommene Beute für dämonische Wesen, die diesen automatisch wirkenden Verstand für 
ihre Ziele anwenden werden. - Wenn nicht eine kleine Anzahl Menschen sich durchdringen 
lässt von der Bedeutung des Furchtbaren, das jetzt gesagt worden ist, wenn nicht der nötige 
Ernst aufgebracht werden kann, dann ist die weitere Entwicklung der Menschheit 
unmöglich.“  266c, 357

  Mystik / Innerlichkeit ist heute Egoismus, „ein Hinweglaufen von der ganzen 
Menschheit“. Heute geht es darum, das Christus-Wort richtig zu verstehen: „Wenn zwei 
oder drei in meinem Namen vereinigt sind, dann bin ich mitten unter euch.“ 196, 157

  Bei den Orden wurde durch die Klosterregeln „entgegengewirkt .. gegen die mystischen 
Dünste und gegen die mystische Schwüle durch äussere Arbeit .. selbst wenn sie auch 
keinen äusseren Zweck hatte.“  254, 168  (>Geisteswissenschaft, Materialismus und Mystik,
>Fühlen, >Naiver Realismus)

  Nachahmung, Autorität, Urteil: Im alten Orient wirkte aus den Mysterien heraus die 
Nachahmung, bis ins Mittelalter herrschte das Prinzip der Autorität. Jetzt tritt das Prinzip 
des freien Urteils auf.   200, 115f

  Nachfrage >Angebot – Nachfrage, >Geistesleben; freie Empfänglichkeit

  Naiver Realismus: „So wenig die Gefühlsmystik Wissenschaft genannt werden kann, so 
wenig kann es die Willensphilosophie. Denn beide behaupten mit dem begrifflichen 
Durchdringen der Welt nicht auskommen zu können. Beide fordern neben dem Idealprinzip 
des Seins noch ein Realprinzip. Das mit einem gewissen Recht. ..“ jedoch bleiben so „die 
beiden Erkenntnis-weisen, Wahrnehmen und Denken ohne höhere Vermittlung 
nebeneinander bestehen. Neben dem durch das Wissen erreichbaren Idealprinzip soll es ein 
noch zu erlebendes nicht im Denken erfassbares Realprinzip der Welt geben. Mit anderen 
Worten: Die Gefühlsmystik und die Willensphilosophie sind naiver Realismus, weil sie dem
Satz huldigen: Das unmittelbar Wahrgenommene ist wirklich.“  4, 141  (>Ideal, >Real.., 
Mystik)

  Nationalismus: Wenn die Sympathie- und Antipathie-Gefühle, die aus dem nationalen 
Empfinden hervorgehen, weiter überhandnehmen, würde die Menschheit die Entwicklung 
der Bewusstseinsseele verträumen. Denn die nationalen Gefühle machen den Menschen zu 
einem Abklatsch dieser oder jener Gruppenhaftigkeit.  168, 101f  (>Gruppe)

  „Nationale Installierung ist heute ein Rückfall ins Alte Testament. Dieser Rückfall ins Alte
Testament ist das, was schwere Prüfungen der modernen Menschheit auferlegen wird, und 
gegen das es nur das eine Heilmittel gibt: dem Christus auf geistigem Wege wiederum 
nahezukommen.“  193, 57 

Mysterium von Golgatha verstehenden Kraft, die Sendung des heiligen Geistes.   224, 147

  Wenn das „Begreifen des Mysteriums von Golgatha .. sich nicht erfüllen sollte, dann 
würden auf der Erde seelenlose Leiber herumgehen, die nur mit einem automatischen 
Verstande arbeiten können. Während der Kriegskatastrophe haben sich schon seelenlose 
Menschen gezeigt, und es werden immer mehr kommen, wenn nicht der Geist 
aufgenommen wird, der jetzt herunterdrängt. Diese seelenlosen Menschen sind eine 
willkommene Beute für dämonische Wesen, die diesen automatisch wirkenden Verstand für 
ihre Ziele anwenden werden. - Wenn nicht eine kleine Anzahl Menschen sich durchdringen 
lässt von der Bedeutung des Furchtbaren, das jetzt gesagt worden ist, wenn nicht der nötige 
Ernst aufgebracht werden kann, dann ist die weitere Entwicklung der Menschheit 
unmöglich.“  266c, 357

  Mystik / Innerlichkeit ist heute Egoismus, „ein Hinweglaufen von der ganzen 
Menschheit“. Heute geht es darum, das Christus-Wort richtig zu verstehen: „Wenn zwei 
oder drei in meinem Namen vereinigt sind, dann bin ich mitten unter euch.“ 196, 157

  Bei den Orden wurde durch die Klosterregeln „entgegengewirkt .. gegen die mystischen 
Dünste und gegen die mystische Schwüle durch äussere Arbeit .. selbst wenn sie auch 
keinen äusseren Zweck hatte.“  254, 168  (>Geisteswissenschaft, Materialismus und Mystik,
>Fühlen, >Naiver Realismus)

  Nachahmung, Autorität, Urteil: Im alten Orient wirkte aus den Mysterien heraus die 
Nachahmung, bis ins Mittelalter herrschte das Prinzip der Autorität. Jetzt tritt das Prinzip 
des freien Urteils auf.   200, 115f

  Nachfrage >Angebot – Nachfrage, >Geistesleben; freie Empfänglichkeit

  Naiver Realismus: „So wenig die Gefühlsmystik Wissenschaft genannt werden kann, so 
wenig kann es die Willensphilosophie. Denn beide behaupten mit dem begrifflichen 
Durchdringen der Welt nicht auskommen zu können. Beide fordern neben dem Idealprinzip 
des Seins noch ein Realprinzip. Das mit einem gewissen Recht. ..“ jedoch bleiben so „die 
beiden Erkenntnis-weisen, Wahrnehmen und Denken ohne höhere Vermittlung 
nebeneinander bestehen. Neben dem durch das Wissen erreichbaren Idealprinzip soll es ein 
noch zu erlebendes nicht im Denken erfassbares Realprinzip der Welt geben. Mit anderen 
Worten: Die Gefühlsmystik und die Willensphilosophie sind naiver Realismus, weil sie dem
Satz huldigen: Das unmittelbar Wahrgenommene ist wirklich.“  4, 141  (>Ideal, >Real.., 
Mystik)

  Nationalismus: Wenn die Sympathie- und Antipathie-Gefühle, die aus dem nationalen 
Empfinden hervorgehen, weiter überhandnehmen, würde die Menschheit die Entwicklung 
der Bewusstseinsseele verträumen. Denn die nationalen Gefühle machen den Menschen zu 
einem Abklatsch dieser oder jener Gruppenhaftigkeit.  168, 101f  (>Gruppe)

  „Nationale Installierung ist heute ein Rückfall ins Alte Testament. Dieser Rückfall ins Alte
Testament ist das, was schwere Prüfungen der modernen Menschheit auferlegen wird, und 
gegen das es nur das eine Heilmittel gibt: dem Christus auf geistigem Wege wiederum 
nahezukommen.“  193, 57 



  Nationalismus ist althebräische Politik und noch nicht bis zum Christentum vorgedrungen. 
196, 11.1.20  (>Völker und Menschheit)

  Der Einheits-Staatsbegriff als ein „fortgepflanzter Schatten“, in den entweder 
Nationalismus oder Sozialismus hineingepresst werden.   196, 22.2.20

  Der Nationalismus ist die „luziferische Gestalt des Anti-Christentums“.  198, 80

   „Nationalismus ist ins Geistige heraufgetragener Egoismus.“ Das Phantasieleben des 
Volkes ist z.B. die geistig höhere Ausbildung dessen, was menschliche Bedürfnisse sind. 
Aus der Produktivität eines Volkes kann etwas der Menschheit übergeben werden.   
332a, 189

  „Insofern aber der Mensch in der physischen Welt lebt, lebt er eben in der nationalen 
Hülle, in dem, was seiner äusseren Leiblichkeit die Konfiguration gibt, was im Grunde 
genommen auch gewissen Eigenschaften, Charaktereigentümlichkeiten seiner Seele die 
Konfiguration gibt.“  157, 30f  (>Glaube an den einzelnen Menschen)

  Nationalismus ist „ein Ergebnis der Ideenlosigkeit.“ Die materialistische Entwicklung 
macht ideenarm. Die Impulse des Geisteslebens müssen dann „aus dem Geiste des Blutes“ 
kommen.   173b, 210f   (>Internationales Leben. >Jahve >Blut)

  Nationalismus und Internationalismus: „Nationalismus ist ins Geistige heraufgetragener
Egoismus. … National werden wir dadurch, dass der Nationalismus aus unserer eigenen 
persönlichen Natur aufspriesst. Der Nationalismus ist eine Blüte des Wachstums des 
einzelnen Menschen, der gemeinsamen Blutes mit seinem Stamme oder durch eine andere 
Zusammengehörigkeit an sein Volk gebunden ist. Nationalismus, er wächst mit dem 
Menschen. Er hat ihn, er wächst hinein, ich möchte sagen, so wie er in eine bestimmte 
Leibesgrösse hineinwächst.
  Internationalismus hat man nicht in dieser Art. Internationalismus lässt sich eher 
vergleichen mit jenem Gefühl, das wir gewinnen, wenn wir uns der schönen Natur 
gegenüber sehen, wozu wir zur Liebe, zur Verehrung, zur Anerkennung getrieben werden 
dadurch, dass wir es anschauen, dadurch, dass es seinen Eindruck auf uns macht, dadurch, 
dass wir in Freiheit uns ihm hingeben. Während wir in das eigene Volk hineinwachsen, weil
wir gewissermassen ein Glied von ihm sind, lernen wir die anderen Völker kennen. Sie 
wirken, ich möchte sagen, auf dem Umwege des Erkennens, des Verstehens zu uns. Wir 
lernen sie nach und nach verständnisvoll lieben, und in dem Maße, in dem wir die 
Menschheit in ihren verschiedenen Völkern auf ihren verschiedenen Gebieten 
verständnisvoll lieben können, in dem Masse wächst unser innerer Internationalismus.“  
332a, 189f  (>Egoismus und Liebe) 

  Nationalismus durch Naturwissenschaft: Die Naturwissenschaft kann das 
Menschenverständnis selber nicht geben. Der Mensch fühlt sich so nicht als Kind der 
geistigen Welt, sondern nur als Kind der ererbten Eigenschaften. So will man die 
Menschheit nach Nationen gliedern und schliesst alles Geistige aus.   200, 127f  

  Nationalität; freiere Auffassung: Im alten Sinn – unterbewusst – hänge ich durch mein 

  Nationalismus ist althebräische Politik und noch nicht bis zum Christentum vorgedrungen. 
196, 11.1.20  (>Völker und Menschheit)

  Der Einheits-Staatsbegriff als ein „fortgepflanzter Schatten“, in den entweder 
Nationalismus oder Sozialismus hineingepresst werden.   196, 22.2.20

  Der Nationalismus ist die „luziferische Gestalt des Anti-Christentums“.  198, 80

   „Nationalismus ist ins Geistige heraufgetragener Egoismus.“ Das Phantasieleben des 
Volkes ist z.B. die geistig höhere Ausbildung dessen, was menschliche Bedürfnisse sind. 
Aus der Produktivität eines Volkes kann etwas der Menschheit übergeben werden.   
332a, 189

  „Insofern aber der Mensch in der physischen Welt lebt, lebt er eben in der nationalen 
Hülle, in dem, was seiner äusseren Leiblichkeit die Konfiguration gibt, was im Grunde 
genommen auch gewissen Eigenschaften, Charaktereigentümlichkeiten seiner Seele die 
Konfiguration gibt.“  157, 30f  (>Glaube an den einzelnen Menschen)

  Nationalismus ist „ein Ergebnis der Ideenlosigkeit.“ Die materialistische Entwicklung 
macht ideenarm. Die Impulse des Geisteslebens müssen dann „aus dem Geiste des Blutes“ 
kommen.   173b, 210f   (>Internationales Leben. >Jahve >Blut)

  Nationalismus und Internationalismus: „Nationalismus ist ins Geistige heraufgetragener
Egoismus. … National werden wir dadurch, dass der Nationalismus aus unserer eigenen 
persönlichen Natur aufspriesst. Der Nationalismus ist eine Blüte des Wachstums des 
einzelnen Menschen, der gemeinsamen Blutes mit seinem Stamme oder durch eine andere 
Zusammengehörigkeit an sein Volk gebunden ist. Nationalismus, er wächst mit dem 
Menschen. Er hat ihn, er wächst hinein, ich möchte sagen, so wie er in eine bestimmte 
Leibesgrösse hineinwächst.
  Internationalismus hat man nicht in dieser Art. Internationalismus lässt sich eher 
vergleichen mit jenem Gefühl, das wir gewinnen, wenn wir uns der schönen Natur 
gegenüber sehen, wozu wir zur Liebe, zur Verehrung, zur Anerkennung getrieben werden 
dadurch, dass wir es anschauen, dadurch, dass es seinen Eindruck auf uns macht, dadurch, 
dass wir in Freiheit uns ihm hingeben. Während wir in das eigene Volk hineinwachsen, weil
wir gewissermassen ein Glied von ihm sind, lernen wir die anderen Völker kennen. Sie 
wirken, ich möchte sagen, auf dem Umwege des Erkennens, des Verstehens zu uns. Wir 
lernen sie nach und nach verständnisvoll lieben, und in dem Maße, in dem wir die 
Menschheit in ihren verschiedenen Völkern auf ihren verschiedenen Gebieten 
verständnisvoll lieben können, in dem Masse wächst unser innerer Internationalismus.“  
332a, 189f  (>Egoismus und Liebe) 

  Nationalismus durch Naturwissenschaft: Die Naturwissenschaft kann das 
Menschenverständnis selber nicht geben. Der Mensch fühlt sich so nicht als Kind der 
geistigen Welt, sondern nur als Kind der ererbten Eigenschaften. So will man die 
Menschheit nach Nationen gliedern und schliesst alles Geistige aus.   200, 127f  

  Nationalität; freiere Auffassung: Im alten Sinn – unterbewusst – hänge ich durch mein 



Blut mit der Nationalität zusammen. Eine freiere Auffassung ist: „durch mein Karma bin 
ich mit der Nationalität verbunden“ - überbewusst. Eine „Karma-Schwenkung“ durch neue 
Nationalität.   173b, 232f  (>Volk, >Reinkarnation und Karma)

  Nationalökonomie >Wirtschaftswissenschaft

  Nationalstaaten: „Nationale Wirtschaften stellten sich störend in die nach Einheit 
strebende Weltwirtschaft hinein. Sie suchten wirtschaftend für sich als Gewinne 
einzuheimsen, was nur in dem allgemeinen Wirtschaftsleben zirkulieren sollte.“   24, 221
(>Weltwirtschaft und Nationalstaaten)

  „Richten Sie noch mehr nationale Reiche auf innerhalb der modernen Zivilisation, so 
liefern Sie noch mehr Zerstörungskeime.“   200, 131  (>Einheitsstaat)

  Es besteht da ein Gegensatz: Die Nationalstaaten wollen zwar die Ergebnisse der 
Weltwirtschaft in Anspruch nehmen. Es fehlt aber das Interesse für die anderen Staaten; 
man erhebt Zölle und schliesst sich ab. Das führte zur Weltkriegskatastrophe.
332a, 194f

  Natur: Im Mittelalter sprach man noch „von der «Natur» nicht wie der gegenwärtige  
Mensch als einer bloßen Summe von Naturgesetzen, sondern wie von einem lebendigen 
Wesen, das im lebendigen Tun die Erscheinungen der Natur hervorbringt. Die Anschauung 
dieses lebendigen Wesens .. ist .. verlorengegangen ..“  243, 10  (>Werden und Vergehen)

 
  Natur erfasst durch Arbeit:  „.. in der Volkswirtschaft hat man es nun einmal nicht mit 
der Substanz zu tun.“ Die Kohle im Berg hat noch keinen volkswirtschaftlichen Wert. Erst 
wenn ihr Arbeit aufgeprägt wird, entsteht volkswirtschaftlicher Wert.  NÖK, 53

  „Natur, erfasst von der menschlichen Arbeit (ist) .. Wert“; „Wert 1“   NÖK, 62 
(>Wert 1, >Produktionsmittel gleich Natur) 

  Beim Roden usw. muss Arbeit auf die Natur verwendet werden, „so dass also am Ende 
dieser Arbeit, bis diese Arbeit fertig ist, bis dahin ja auch ein Stück Grund und Boden in 
berechtigter Weise eine Ware ist, ein wirtschaftlicher Wert in dem Sinn, dass Gut verbunden
ist mit Arbeit.“ NÖK, 212  (Waren altern; dieser Wert verschwindet wieder)

  Natur – Arbeit – Kapital: Sinnbildlich gesprochen: Die Natur verschwindet in der 
Arbeit; die Arbeit im Kapital, und das Kapital muss wieder in der Natur verschwinden. Das 
ist vom Standpunkt des Produzierens aus gesehen.   NÖK, 67f  (>Wert 1 und 2)

  Volkswirtschaftlicher Wert bildet sich in der einen Bewegungsrichtung durch bearbeitete 
Natur, organisierte Arbeit und wird schliesslich zu Kapital bzw. Geist. Dabei gibt es die 
Tendenz, ihn in Grund und Boden zu fixieren, aber auch die Möglichkeit für freie geistige 
Unternehmungen. Von hier aus kann der Geist eine entgegengesetzte Bewegung in Gang 
bringen, die nicht in die Verwertung hineinführt, sondern das empfangene Naturprodukt  
zum Produktionsmittel macht. Von der Schreibfeder an sind Produktionsmittel 
gewissermassen vom Geist erfasste Natur.   NÖK, 106f  (>Wirtschaft als neue Natur, 
>Wertbildende Bewegung)

Blut mit der Nationalität zusammen. Eine freiere Auffassung ist: „durch mein Karma bin 
ich mit der Nationalität verbunden“ - überbewusst. Eine „Karma-Schwenkung“ durch neue 
Nationalität.   173b, 232f  (>Volk, >Reinkarnation und Karma)

  Nationalökonomie >Wirtschaftswissenschaft

  Nationalstaaten: „Nationale Wirtschaften stellten sich störend in die nach Einheit 
strebende Weltwirtschaft hinein. Sie suchten wirtschaftend für sich als Gewinne 
einzuheimsen, was nur in dem allgemeinen Wirtschaftsleben zirkulieren sollte.“   24, 221
(>Weltwirtschaft und Nationalstaaten)

  „Richten Sie noch mehr nationale Reiche auf innerhalb der modernen Zivilisation, so 
liefern Sie noch mehr Zerstörungskeime.“   200, 131  (>Einheitsstaat)

  Es besteht da ein Gegensatz: Die Nationalstaaten wollen zwar die Ergebnisse der 
Weltwirtschaft in Anspruch nehmen. Es fehlt aber das Interesse für die anderen Staaten; 
man erhebt Zölle und schliesst sich ab. Das führte zur Weltkriegskatastrophe.
332a, 194f

  Natur: Im Mittelalter sprach man noch „von der «Natur» nicht wie der gegenwärtige  
Mensch als einer bloßen Summe von Naturgesetzen, sondern wie von einem lebendigen 
Wesen, das im lebendigen Tun die Erscheinungen der Natur hervorbringt. Die Anschauung 
dieses lebendigen Wesens .. ist .. verlorengegangen ..“  243, 10  (>Werden und Vergehen)

 
  Natur erfasst durch Arbeit:  „.. in der Volkswirtschaft hat man es nun einmal nicht mit 
der Substanz zu tun.“ Die Kohle im Berg hat noch keinen volkswirtschaftlichen Wert. Erst 
wenn ihr Arbeit aufgeprägt wird, entsteht volkswirtschaftlicher Wert.  NÖK, 53

  „Natur, erfasst von der menschlichen Arbeit (ist) .. Wert“; „Wert 1“   NÖK, 62 
(>Wert 1, >Produktionsmittel gleich Natur) 

  Beim Roden usw. muss Arbeit auf die Natur verwendet werden, „so dass also am Ende 
dieser Arbeit, bis diese Arbeit fertig ist, bis dahin ja auch ein Stück Grund und Boden in 
berechtigter Weise eine Ware ist, ein wirtschaftlicher Wert in dem Sinn, dass Gut verbunden
ist mit Arbeit.“ NÖK, 212  (Waren altern; dieser Wert verschwindet wieder)

  Natur – Arbeit – Kapital: Sinnbildlich gesprochen: Die Natur verschwindet in der 
Arbeit; die Arbeit im Kapital, und das Kapital muss wieder in der Natur verschwinden. Das 
ist vom Standpunkt des Produzierens aus gesehen.   NÖK, 67f  (>Wert 1 und 2)

  Volkswirtschaftlicher Wert bildet sich in der einen Bewegungsrichtung durch bearbeitete 
Natur, organisierte Arbeit und wird schliesslich zu Kapital bzw. Geist. Dabei gibt es die 
Tendenz, ihn in Grund und Boden zu fixieren, aber auch die Möglichkeit für freie geistige 
Unternehmungen. Von hier aus kann der Geist eine entgegengesetzte Bewegung in Gang 
bringen, die nicht in die Verwertung hineinführt, sondern das empfangene Naturprodukt  
zum Produktionsmittel macht. Von der Schreibfeder an sind Produktionsmittel 
gewissermassen vom Geist erfasste Natur.   NÖK, 106f  (>Wirtschaft als neue Natur, 
>Wertbildende Bewegung)



 „.. man hat dort anzufassen, wo die Realien sind: nicht die Natur, sondern die bearbeitete 
Natur; nicht die Arbeit, sondern die organisierte Arbeit; nicht das Kapital, sondern das vom 
menschlichen Geist dirigierte, .. in volkswirtschaftliche Bewegung gebrachte Kapital.“   
NÖS, 34

  Natur und Geist >Geist und Natur, >Moral und Natur, >Wirtschaft als neue Natur

  Naturalwirtschaft, Geldwirtschaft, Kreditwirtschaft: „Gehen wir aus, obwohl sie heute
ja nicht mehr in ihrer Ausdehnung da ist, von der alten Naturalwirtschaft. Man hat es da im 
Wirtschaftsprozesse nur zu tun mit dem, was der einzelne hervorbringt. Das kann er 
austauschen gegen das, was der andere hervorbringt. Und man möchte sagen: Innerhalb 
dieser Naturalwirtschaft, wo nur Produkt gegen Produkt ausgetauscht werden kann, muss 
eine gewisse Gediegenheit herrschen. Denn will man ein Produkt, das man braucht, 
eintauschen, so muss man eins haben, das man dafür austauschen kann, und man muss ein 
solches Produkt haben, das der andere als gleichwertig annimmt. Das heisst, die Menschen 
sind gezwungen, wenn sie etwas haben wollen, auch etwas zu erzeugen. Sie sind 
gezwungen, auszutauschen, was einen realen, einen offenbarliegenden realen Wert hat.
An die Stelle dieses Austausches von Gütern, die für das menschliche Leben einen realen 
Wert haben, ist die Geldwirtschaft getreten. Und das Geld ist etwas geworden, mit dem man
wirtschaftet, mit dem man ebenso wirtschaftet, wie man in der Naturalwirtschaft 
wirtschaftet mit realen Objekten. Dadurch aber, dass das Geld ein wirkliches 
Wirtschaftsobjekt geworden ist, spiegelt es wirklich etwas Imaginäres den Menschen vor, 
und indem es so wirkt, tyrannisiert es zu gleicher Zeit die Menschen.
  Nehmen wir einen extremen Fall: dass gerade die Kreditwirtschaft .. hineinfliesst in die 
Geldwirtschaft. Das hat sie ja in der letzten Zeit vielfach getan. Da stellt sich dann zum 
Beispiel das folgende heraus: Man will irgendeine Anlage machen, als Staat oder als 
einzelner, eine Telegraphenanlage oder dergleichen. Man kann Kredit beanspruchen, Kredit 
von einer ganz bedeutenden Höhe. Man wird diese Telegraphenanlage zustande bringen 
können. Gewisse Verhältnisse werden gewisse Geldmengen in Anspruch nehmen. Aber 
diese Geldmengen müssen verzinst werden. Für diese Verzinsung muss man aufkommen. 
Und in zahlreichen Fällen, was stellt sich innerhalb unserer sozialen Struktur heraus - am 
meisten in der Verstaatlichung, wenn der Staat selber wirtschaftet -, was stellt sich heraus? 
Dass dasjenige, was man dazumal hergestellt hat und wozu man das betreffende Geld 
verwendet hat, längst verbraucht ist, dass es nicht mehr da ist, und dass die Leute noch 
immer das abzahlen müssen, was damals als Kredit gefordert worden ist! …  Das heisst: 
Nachdem die Dinge längst dasjenige nicht mehr sind, was Reales zugrunde liegt, 
wirtschaftet man noch immer an dem Gelde herum, das selber ein Wirtschaftsobjekt 
geworden ist.
  Das hat auch seine Lichtseite. In der alten Naturalwirtschaft, da war es nötig, wenn man 
wirtschaftete, Güter hervorzubringen. Die unterlagen selbstverständlich dem Verderben, die 
konnten zugrunde gehen, und man war darauf angewiesen, immer weiter zu arbeiten, immer
neue Güter zu erarbeiten, wenn solche da sein sollten. Beim Gelde ist das nicht nötig. Man 
gibt es hin, leiht es jemandem, stellt sich sicher. Das heisst, man wirtschaftet mit dem Gelde
ganz frei von denjenigen, die die Güter erzeugen. Das Geld emanzipiert gewissermaßen den
Menschen von dem unmittelbaren Wirtschaftsprozess, gerade indem es selber zum 
Wirtschaftsprozess wird. Dies ist ausserordentlich bedeutsam. Denn in der alten 
Naturalwirtschaft war ja der einzelne auf den einzelnen angewiesen, Mensch auf Mensch 

 „.. man hat dort anzufassen, wo die Realien sind: nicht die Natur, sondern die bearbeitete 
Natur; nicht die Arbeit, sondern die organisierte Arbeit; nicht das Kapital, sondern das vom 
menschlichen Geist dirigierte, .. in volkswirtschaftliche Bewegung gebrachte Kapital.“   
NÖS, 34

  Natur und Geist >Geist und Natur, >Moral und Natur, >Wirtschaft als neue Natur

  Naturalwirtschaft, Geldwirtschaft, Kreditwirtschaft: „Gehen wir aus, obwohl sie heute
ja nicht mehr in ihrer Ausdehnung da ist, von der alten Naturalwirtschaft. Man hat es da im 
Wirtschaftsprozesse nur zu tun mit dem, was der einzelne hervorbringt. Das kann er 
austauschen gegen das, was der andere hervorbringt. Und man möchte sagen: Innerhalb 
dieser Naturalwirtschaft, wo nur Produkt gegen Produkt ausgetauscht werden kann, muss 
eine gewisse Gediegenheit herrschen. Denn will man ein Produkt, das man braucht, 
eintauschen, so muss man eins haben, das man dafür austauschen kann, und man muss ein 
solches Produkt haben, das der andere als gleichwertig annimmt. Das heisst, die Menschen 
sind gezwungen, wenn sie etwas haben wollen, auch etwas zu erzeugen. Sie sind 
gezwungen, auszutauschen, was einen realen, einen offenbarliegenden realen Wert hat.
An die Stelle dieses Austausches von Gütern, die für das menschliche Leben einen realen 
Wert haben, ist die Geldwirtschaft getreten. Und das Geld ist etwas geworden, mit dem man
wirtschaftet, mit dem man ebenso wirtschaftet, wie man in der Naturalwirtschaft 
wirtschaftet mit realen Objekten. Dadurch aber, dass das Geld ein wirkliches 
Wirtschaftsobjekt geworden ist, spiegelt es wirklich etwas Imaginäres den Menschen vor, 
und indem es so wirkt, tyrannisiert es zu gleicher Zeit die Menschen.
  Nehmen wir einen extremen Fall: dass gerade die Kreditwirtschaft .. hineinfliesst in die 
Geldwirtschaft. Das hat sie ja in der letzten Zeit vielfach getan. Da stellt sich dann zum 
Beispiel das folgende heraus: Man will irgendeine Anlage machen, als Staat oder als 
einzelner, eine Telegraphenanlage oder dergleichen. Man kann Kredit beanspruchen, Kredit 
von einer ganz bedeutenden Höhe. Man wird diese Telegraphenanlage zustande bringen 
können. Gewisse Verhältnisse werden gewisse Geldmengen in Anspruch nehmen. Aber 
diese Geldmengen müssen verzinst werden. Für diese Verzinsung muss man aufkommen. 
Und in zahlreichen Fällen, was stellt sich innerhalb unserer sozialen Struktur heraus - am 
meisten in der Verstaatlichung, wenn der Staat selber wirtschaftet -, was stellt sich heraus? 
Dass dasjenige, was man dazumal hergestellt hat und wozu man das betreffende Geld 
verwendet hat, längst verbraucht ist, dass es nicht mehr da ist, und dass die Leute noch 
immer das abzahlen müssen, was damals als Kredit gefordert worden ist! …  Das heisst: 
Nachdem die Dinge längst dasjenige nicht mehr sind, was Reales zugrunde liegt, 
wirtschaftet man noch immer an dem Gelde herum, das selber ein Wirtschaftsobjekt 
geworden ist.
  Das hat auch seine Lichtseite. In der alten Naturalwirtschaft, da war es nötig, wenn man 
wirtschaftete, Güter hervorzubringen. Die unterlagen selbstverständlich dem Verderben, die 
konnten zugrunde gehen, und man war darauf angewiesen, immer weiter zu arbeiten, immer
neue Güter zu erarbeiten, wenn solche da sein sollten. Beim Gelde ist das nicht nötig. Man 
gibt es hin, leiht es jemandem, stellt sich sicher. Das heisst, man wirtschaftet mit dem Gelde
ganz frei von denjenigen, die die Güter erzeugen. Das Geld emanzipiert gewissermaßen den
Menschen von dem unmittelbaren Wirtschaftsprozess, gerade indem es selber zum 
Wirtschaftsprozess wird. Dies ist ausserordentlich bedeutsam. Denn in der alten 
Naturalwirtschaft war ja der einzelne auf den einzelnen angewiesen, Mensch auf Mensch 



angewiesen. Die Menschen mussten zusammenwirken, sie mussten sich vertragen. Sie 
mussten übereinkommen über gewisse Einrichtungen, sonst ging das Wirtschaftsleben nicht
weiter. Unter der Geldwirtschaft ist natürlich derjenige, der Kapitalist wird, auch abhängig 
von denen, die arbeiten, aber denen, die arbeiten, steht er ganz fremd gegenüber. .. Wie fern 
steht derjenige, der mit dem Gelde wirtschaftet, denjenigen, die dafür arbeiten, dass dieses 
Geld seine Zinsen abwerfen kann! Es werden Klüfte aufgerissen zwischen den Menschen. 
Die Menschen stehen sich nicht mehr nahe unter der Geldwirtschaft. Das muss vor allen 
Dingen in Erwägung gezogen werden, wenn man einsehen will, wie die arbeitenden 
Menschenmassen, gleichgültig ob sie geistige, ob sie physische Arbeiter sind, wie 
diejenigen, die wirklich produzieren, wiederum nahegebracht werden müssen denen, die 
auch mit Kapitalanlagen das Wirtschaften möglich machen. Das aber kann nur geschehen 
durch das Assoziationsprinzip, dadurch, dass sich die Menschen wiederum als Menschen 
zusammenschließen.“  332a, 50ff  (>Geldwirtschaft, >Kreditwirtschaft)

  Naturmaya: Durch die naturwissenschaftliche Weltanschauung leben wir in einer Welt 
der Täuschung. Wenn aber der Mensch den Vorhang der Natur durchstößt, trifft er in der 
Welt, die hinter ihr vorhanden ist, auf ahrimanische Wesen, auf Wesen, die einen 
zerstörerischen Charakter haben. „Sie verrichten gewisse Taten, die sich äußerlich in 
Naturerscheinungen ausdrücken, deren ganz wesentliche Substantialität aber hinter dem 
Vorhang ist. … Wenn derjenige, der die Schwelle der geistigen Welt überschreitet, herantritt
an diese Wesen .. , da muss einem solchen Menschen vor allem auffallen die hohe, die 
außerordentliche Intelligenz solcher Wesen. Sie sind außerordentlich gescheit, weise. Darin 
äußert sich ihre Seelenkraft. Aber diese Seelenkräfte, diese höheren Kräfte dieser Wesen 
sind alle verwandt mit den Kräften der niederen Natur des Menschen. Was die sinnlichen 
Triebe des Menschen sind, das sind bei diesen Wesen diejenigen Kräfte, welche einem 
besonders imponieren … so stacheln sie Zerstörungs- und Hassinstinkte oder sonstige 
Instinkte auf, deshalb, weil solche Geister dasjenige, was das Niedere im Menschen ist, zu 
ihrem Höheren hinaufziehen, und mit ihrem Höheren durch das menschliche Niedere 
wirken. Man kann nicht gut einen Bund mit diesen Wesen schließen, ohne seine Natur zu 
erniedrigen, ohne gewisse sinnliche Triebe besonders stark auszubilden.“   254, 157ff   
(>Seelenmaya)

  Natur ohne Menschen: „Es ist einfach nicht wahr, dass die Erdenentwickelung in Bezug 
auf das Mineralreich, Pflanzenreich und Tierreich auch dann vorwärtsgehen würde, wenn 
der Mensch nicht dabei wäre! Der Naturprozess ist ein einheitlicher, ein geschlossener, zu 
dem der Mensch dazugehört. Der Mensch wird nur richtig vorgestellt, wenn er selbst noch 
mit seinem Tode als drinnenstehend in dem kosmischen Prozess gedacht wird.“  293, 49ff  

  In der menschenentblössten Natur gibt es keine Götter. Sie wurde von ihnen abgesondert, 
wie die Auster die Schale absondert. Es gibt in ihr niedere geistige Wesen, aber es gibt 
keine Möglichkeit, durch Anschauung der Aussenwelt zu einem religiösen Bewusstsein zu 
kommen. Die Menschen sind Träger des Göttlichen.   198, 285f

  Natur und Mensch >Mensch und Natur

  Natur und Produktionsmittel: „Bis auf die kompliziertesten geistigen Leistungen geht 
schliesslich alles auf die Natur, beziehungsweise auf das Arbeiten mit Produktionsmitteln 
zurück.“   NÖK, 206  (>Produktionsmittel = Natur)

angewiesen. Die Menschen mussten zusammenwirken, sie mussten sich vertragen. Sie 
mussten übereinkommen über gewisse Einrichtungen, sonst ging das Wirtschaftsleben nicht
weiter. Unter der Geldwirtschaft ist natürlich derjenige, der Kapitalist wird, auch abhängig 
von denen, die arbeiten, aber denen, die arbeiten, steht er ganz fremd gegenüber. .. Wie fern 
steht derjenige, der mit dem Gelde wirtschaftet, denjenigen, die dafür arbeiten, dass dieses 
Geld seine Zinsen abwerfen kann! Es werden Klüfte aufgerissen zwischen den Menschen. 
Die Menschen stehen sich nicht mehr nahe unter der Geldwirtschaft. Das muss vor allen 
Dingen in Erwägung gezogen werden, wenn man einsehen will, wie die arbeitenden 
Menschenmassen, gleichgültig ob sie geistige, ob sie physische Arbeiter sind, wie 
diejenigen, die wirklich produzieren, wiederum nahegebracht werden müssen denen, die 
auch mit Kapitalanlagen das Wirtschaften möglich machen. Das aber kann nur geschehen 
durch das Assoziationsprinzip, dadurch, dass sich die Menschen wiederum als Menschen 
zusammenschließen.“  332a, 50ff  (>Geldwirtschaft, >Kreditwirtschaft)

  Naturmaya: Durch die naturwissenschaftliche Weltanschauung leben wir in einer Welt 
der Täuschung. Wenn aber der Mensch den Vorhang der Natur durchstößt, trifft er in der 
Welt, die hinter ihr vorhanden ist, auf ahrimanische Wesen, auf Wesen, die einen 
zerstörerischen Charakter haben. „Sie verrichten gewisse Taten, die sich äußerlich in 
Naturerscheinungen ausdrücken, deren ganz wesentliche Substantialität aber hinter dem 
Vorhang ist. … Wenn derjenige, der die Schwelle der geistigen Welt überschreitet, herantritt
an diese Wesen .. , da muss einem solchen Menschen vor allem auffallen die hohe, die 
außerordentliche Intelligenz solcher Wesen. Sie sind außerordentlich gescheit, weise. Darin 
äußert sich ihre Seelenkraft. Aber diese Seelenkräfte, diese höheren Kräfte dieser Wesen 
sind alle verwandt mit den Kräften der niederen Natur des Menschen. Was die sinnlichen 
Triebe des Menschen sind, das sind bei diesen Wesen diejenigen Kräfte, welche einem 
besonders imponieren … so stacheln sie Zerstörungs- und Hassinstinkte oder sonstige 
Instinkte auf, deshalb, weil solche Geister dasjenige, was das Niedere im Menschen ist, zu 
ihrem Höheren hinaufziehen, und mit ihrem Höheren durch das menschliche Niedere 
wirken. Man kann nicht gut einen Bund mit diesen Wesen schließen, ohne seine Natur zu 
erniedrigen, ohne gewisse sinnliche Triebe besonders stark auszubilden.“   254, 157ff   
(>Seelenmaya)

  Natur ohne Menschen: „Es ist einfach nicht wahr, dass die Erdenentwickelung in Bezug 
auf das Mineralreich, Pflanzenreich und Tierreich auch dann vorwärtsgehen würde, wenn 
der Mensch nicht dabei wäre! Der Naturprozess ist ein einheitlicher, ein geschlossener, zu 
dem der Mensch dazugehört. Der Mensch wird nur richtig vorgestellt, wenn er selbst noch 
mit seinem Tode als drinnenstehend in dem kosmischen Prozess gedacht wird.“  293, 49ff  

  In der menschenentblössten Natur gibt es keine Götter. Sie wurde von ihnen abgesondert, 
wie die Auster die Schale absondert. Es gibt in ihr niedere geistige Wesen, aber es gibt 
keine Möglichkeit, durch Anschauung der Aussenwelt zu einem religiösen Bewusstsein zu 
kommen. Die Menschen sind Träger des Göttlichen.   198, 285f

  Natur und Mensch >Mensch und Natur

  Natur und Produktionsmittel: „Bis auf die kompliziertesten geistigen Leistungen geht 
schliesslich alles auf die Natur, beziehungsweise auf das Arbeiten mit Produktionsmitteln 
zurück.“   NÖK, 206  (>Produktionsmittel = Natur)



  Natur und Seele: Jenseits des Schleiers der Natur liegt die ahrimanische Welt mit all ihren
Wesenheiten, und jenseits des Schleiers des Seelenlebens liegt die luziferische Welt mit all 
den Eigentümlichkeiten. „Der Mensch ist also gewissermaßen eingeschlossen zwischen der 
ahrimanischen und luziferischen Welt. Geht er nur ein wenig über sein Bewusstsein hinaus 
gegen die Natur zu, dann kann er gar nicht anders, als mit der ahrimanischen Welt 
Bekanntschaft zu machen. Geht er mit seinem Bewusstsein heraus gegen die Seelenwelt 
hin, so kann er nicht anders, als mit der luziferischen Welt Bekanntschaft zu machen. … wir
leben jetzt wieder in einer Übergangszeit, wo es gar nicht anders sein kann, als dass die 
Menschenseelen nach der einen oder anderen Seite vorstoßen.“   254, 173f

  Natur und Unternatur: „In Wirklichkeit ist nichts eine Abstraktion, das der Mensch 
erlebt. .. Der Mensch redet von der mechanischen Gesetzmässigkeit. Er glaubt, sie aus den 
Naturzusammenhängen heraus abstrahiert zu haben. Das ist aber nicht der Fall, sondern 
alles, was der Mensch an rein mechanischen Gesetzen in der Seele erlebt, ist an seinem 
Orientierungsverhältnis zur Erdenwelt (an seinem Stehen, Gehen usw.) innerlich erfahren. - 
Damit aber kennzeichnet sich das Mechanische als das rein Irdische. Denn das 
Naturgesetzmässige, in Farbe, Ton usw. ist im Irdischen aus dem Kosmos zugeflossen. Erst 
im Erdenbereich wird auch dem Naturgesetzmässigen das Mechanische eingepflanzt, wie 
ihm der Mensch mit seinem eigenen Erleben erst im Erdenbereich gegenübersteht. - Das 
weitaus Meiste dessen, was heute durch die Technik in der Kultur wirkt und in das er mit 
seinem Leben im höchsten Grade versponnen ist, das ist nicht Natur, sondern Unter-
Natur. Es ist eine Welt, die sich nach unten hin von der Natur emanzipiert. …
Der Mensch brauchte die Beziehung zu dem bloss Irdischen für seine 
Bewusstseinsseelenentwicklung. Da kam dann in der neuesten Zeit die Tendenz zustande, 
überall auch im Tun das zu verwirklichen, in das sich der Mensch einleben muss. Er trifft, 
indem er sich in das bloss Irdische einlebt, das Ahrimanische. Er muss sich mit seinem 
eigenen Wesen in das rechte Verhältnis zu diesem Ahrimanischen bringen. - Aber es 
entzieht sich ihm im bisherigen Verlauf des technischen Zeitalters noch die Möglichkeit, 
auch gegenüber der ahrimanischen Kultur das rechte Verhältnis zu finden. Der Mensch 
muss die Stärke, die innere Erkenntniskraft finden, um von Ahriman in der technischen 
Kultur nicht überwältigt zu werden. Die Unter-Natur muss als solche begriffen werden. Sie 
kann es nur, wenn der Mensch in der geistigen Erkenntnis mindestens gerade so weit 
hinaufsteigt zur ausserirdischen Über-Natur, wie er in der Technik in die Unter-Natur 
heruntergestiegen ist. … Die Elektrizität, die nach ihrer Entdeckung als die Seele des 
natürlichen Daseins gepriesen wurde, sie muss erkannt werden in ihrer Kraft, von der Natur
in die Unter-Natur hinabzuleiten. Es darf der Mensch nur nicht mitgleiten. … In einer 
Geisteswissenschaft wird nun die andere Sphäre geschaffen, in der ein Ahrimanisches gar 
nicht vorhanden ist. Und gerade durch das erkennende Aufnehmen derjenigen Geistigkeit, 
zu der die ahrimanischen Mächte keinen Zutritt haben, wird der Mensch gestärkt, um in der
Welt Ahriman gegenüberzutreten.   Goetheanum, März 1925.“   26, 322ff
 (>Technische Kultur, >Zerstörung und Fortschritt, >Materialismus)
  
  Naturrecht: „Ein allgemeines Naturrecht, das für alle Menschen und alle Zeiten gelte, ist 
ein Unding.“   1, 190  (>Rechtsentstehung, >Ethik)

  Naturreiche und Soziales:  
                 Tierreich  -  Ätherleib  -  Wirtschaftsgebiet

  Natur und Seele: Jenseits des Schleiers der Natur liegt die ahrimanische Welt mit all ihren
Wesenheiten, und jenseits des Schleiers des Seelenlebens liegt die luziferische Welt mit all 
den Eigentümlichkeiten. „Der Mensch ist also gewissermaßen eingeschlossen zwischen der 
ahrimanischen und luziferischen Welt. Geht er nur ein wenig über sein Bewusstsein hinaus 
gegen die Natur zu, dann kann er gar nicht anders, als mit der ahrimanischen Welt 
Bekanntschaft zu machen. Geht er mit seinem Bewusstsein heraus gegen die Seelenwelt 
hin, so kann er nicht anders, als mit der luziferischen Welt Bekanntschaft zu machen. … wir
leben jetzt wieder in einer Übergangszeit, wo es gar nicht anders sein kann, als dass die 
Menschenseelen nach der einen oder anderen Seite vorstoßen.“   254, 173f

  Natur und Unternatur: „In Wirklichkeit ist nichts eine Abstraktion, das der Mensch 
erlebt. .. Der Mensch redet von der mechanischen Gesetzmässigkeit. Er glaubt, sie aus den 
Naturzusammenhängen heraus abstrahiert zu haben. Das ist aber nicht der Fall, sondern 
alles, was der Mensch an rein mechanischen Gesetzen in der Seele erlebt, ist an seinem 
Orientierungsverhältnis zur Erdenwelt (an seinem Stehen, Gehen usw.) innerlich erfahren. - 
Damit aber kennzeichnet sich das Mechanische als das rein Irdische. Denn das 
Naturgesetzmässige, in Farbe, Ton usw. ist im Irdischen aus dem Kosmos zugeflossen. Erst 
im Erdenbereich wird auch dem Naturgesetzmässigen das Mechanische eingepflanzt, wie 
ihm der Mensch mit seinem eigenen Erleben erst im Erdenbereich gegenübersteht. - Das 
weitaus Meiste dessen, was heute durch die Technik in der Kultur wirkt und in das er mit 
seinem Leben im höchsten Grade versponnen ist, das ist nicht Natur, sondern Unter-
Natur. Es ist eine Welt, die sich nach unten hin von der Natur emanzipiert. …
Der Mensch brauchte die Beziehung zu dem bloss Irdischen für seine 
Bewusstseinsseelenentwicklung. Da kam dann in der neuesten Zeit die Tendenz zustande, 
überall auch im Tun das zu verwirklichen, in das sich der Mensch einleben muss. Er trifft, 
indem er sich in das bloss Irdische einlebt, das Ahrimanische. Er muss sich mit seinem 
eigenen Wesen in das rechte Verhältnis zu diesem Ahrimanischen bringen. - Aber es 
entzieht sich ihm im bisherigen Verlauf des technischen Zeitalters noch die Möglichkeit, 
auch gegenüber der ahrimanischen Kultur das rechte Verhältnis zu finden. Der Mensch 
muss die Stärke, die innere Erkenntniskraft finden, um von Ahriman in der technischen 
Kultur nicht überwältigt zu werden. Die Unter-Natur muss als solche begriffen werden. Sie 
kann es nur, wenn der Mensch in der geistigen Erkenntnis mindestens gerade so weit 
hinaufsteigt zur ausserirdischen Über-Natur, wie er in der Technik in die Unter-Natur 
heruntergestiegen ist. … Die Elektrizität, die nach ihrer Entdeckung als die Seele des 
natürlichen Daseins gepriesen wurde, sie muss erkannt werden in ihrer Kraft, von der Natur
in die Unter-Natur hinabzuleiten. Es darf der Mensch nur nicht mitgleiten. … In einer 
Geisteswissenschaft wird nun die andere Sphäre geschaffen, in der ein Ahrimanisches gar 
nicht vorhanden ist. Und gerade durch das erkennende Aufnehmen derjenigen Geistigkeit, 
zu der die ahrimanischen Mächte keinen Zutritt haben, wird der Mensch gestärkt, um in der
Welt Ahriman gegenüberzutreten.   Goetheanum, März 1925.“   26, 322ff
 (>Technische Kultur, >Zerstörung und Fortschritt, >Materialismus)
  
  Naturrecht: „Ein allgemeines Naturrecht, das für alle Menschen und alle Zeiten gelte, ist 
ein Unding.“   1, 190  (>Rechtsentstehung, >Ethik)

  Naturreiche und Soziales:  
                 Tierreich  -  Ätherleib  -  Wirtschaftsgebiet



                 Pflanzenreich  -  Astralleib -  Rechts-/Staatsgebiet
                 Mineralreich   -   Ich    -       Geistiges Gebiet         199, 204

  Naturverehrung – Wirtschaftsleben: „Unser Christentum muss erweitert werden durch 
ein Sich-Durchdringen .. mit einem gesunden Heidentum. Die Natur muss uns wiederum 
etwas werden. (…) Die Tiere wissen ganz genau, was sie fressen; die Menschen haben das 
ursprünglich in naiven Verhältnissen auch gewusst, was sie essen, aber sie haben es 
vergessen (…) Das konkrete Miterleben mit der ganzen Welt, das suchen heute die 
Menschen nicht. Das gedankenlose Hinschwätzen von dem Erleben von Gott in seinem 
Inneren, das erscheint den Menschen heute etwas Grosses. … Und gerade auf dem Gebiete 
der Naturverehrung, .. des Naturdurchschauens wird immer mehr .. dasjenige 
herauskommen, was auch das Wirtschaftsleben, das uns heute so materiell erscheint, dieses 
stumme Wirtschaftsleben gewissermassen als ein Glied der göttlichen Weltordnung 
hinstellt.“   190, 89ff   (>Wirtschaft als neue Natur)

  Naturwissenschaft und Einzelheit, Geisteswissenschaft und Ganzheit: „Es kommt 
darauf an, eben die Materie nicht als Materie, sondern die Materie als die Offenbarung des 
Geistes zu sehen. Dann bekommt man auch gesunde, inhaltserfüllte Anschauungen über den
Geist. Dann aber bekommt man auch eine Geisteswissenschaft, welche fruchtbar sein kann 
für die Wissenschaften des Lebens.“ Damit kann man auch das Spezialistentum 
überwinden, das natürlich notwendig und berechtigt ist. „Aber es handelt sich darum, dass 
niemals derjenige, der an dem Materiellen haftet, wenn er zum Spezialisten wird, eine im 
Leben anwendbare Weltanschauung gewinnen kann. Denn die materiellen Vorgänge sind 
ein unendliches Feld. Sie sind ein unendliches Feld draussen in der Natur, sie sind ein 
unendliches Feld im Menschen. Wenn man nur das menschliche Nervensystem studiert … 
was die materiellen Prozesse sind, was ausgesprochen wird in den abstrakten Begriffen, die 
heute Gegenstand der Wissenschaft sind, dann leitet einen nichts hin zu irgend etwas 
Universellem, das Grundlage einer Weltanschauung werden kann. In dem Augenblicke, wo 
Sie anfangen, geisteswissenschaftlich zu betrachten, sagen wir, das menschliche 
Nervensystem, da können Sie dieses Nervensystem gar nicht betrachten, ohne dass 
dasjenige, was Sie in ihm wirksam finden als Geist, dass dieses Sie sogleich hinführt zu 
dem, was nun dem Muskelsystem, zu dem, was dem Knochensystem, zu dem, was dem 
Sinnessystem als Geistig-Seelisches zugrunde liegt, denn das Geistige ist nicht etwas, was 
sich in einzelne Teile auseinanderlegt wie das Materielle, sondern das Geistige ist etwas - 
im geringsten ist es damit nur charakterisiert -, was wie eine Glied-Gestalt, wie ein 
Organismus sich ausbreitet. Und wie ich einen Menschen nicht betrachten kann, indem ich 
bloß seine fünf Finger betrachte und ihn sonst zudecke, so kann ich auch 
geisteswissenschaftlich nicht eine Einzelheit betrachten, ohne dass dasjenige, was ich in 
dieser Einzelheit als Geistig-Seelisches wahrnehme, mich zu einer Ganzheit führt.“ Auch 
als „ein Spezialist für die Gehirn- oder Nervenforschung .. werde ich doch an der 
Betrachtung dieses einzelnen Gliedes des menschlichen Organismus ein Gesamtbild vom 
Menschen zu bekommen vermögen. Dann werde ich in die Lage geführt, nun wirklich 
etwas Universelles für eine Weltanschauung zu bekommen, und dann liegt das 
Eigentümliche vor, dass ich dann beginnen kann, auch von etwas vom Menschen zu 
sprechen, was allen Menschen, die überhaupt gesunden Sinn und gesunden Verstand haben, 
begreiflich sein kann. Das ist der große Unterschied zwischen dem, wie Geisteswissenschaft
über den Menschen sprechen kann, und wie spezialisierte materialistische Wissenschaft 
über den Menschen sprechen muss.“ Nehmen Sie „ein Handbuch über das Nervensystem in 

                 Pflanzenreich  -  Astralleib -  Rechts-/Staatsgebiet
                 Mineralreich   -   Ich    -       Geistiges Gebiet         199, 204

  Naturverehrung – Wirtschaftsleben: „Unser Christentum muss erweitert werden durch 
ein Sich-Durchdringen .. mit einem gesunden Heidentum. Die Natur muss uns wiederum 
etwas werden. (…) Die Tiere wissen ganz genau, was sie fressen; die Menschen haben das 
ursprünglich in naiven Verhältnissen auch gewusst, was sie essen, aber sie haben es 
vergessen (…) Das konkrete Miterleben mit der ganzen Welt, das suchen heute die 
Menschen nicht. Das gedankenlose Hinschwätzen von dem Erleben von Gott in seinem 
Inneren, das erscheint den Menschen heute etwas Grosses. … Und gerade auf dem Gebiete 
der Naturverehrung, .. des Naturdurchschauens wird immer mehr .. dasjenige 
herauskommen, was auch das Wirtschaftsleben, das uns heute so materiell erscheint, dieses 
stumme Wirtschaftsleben gewissermassen als ein Glied der göttlichen Weltordnung 
hinstellt.“   190, 89ff   (>Wirtschaft als neue Natur)

  Naturwissenschaft und Einzelheit, Geisteswissenschaft und Ganzheit: „Es kommt 
darauf an, eben die Materie nicht als Materie, sondern die Materie als die Offenbarung des 
Geistes zu sehen. Dann bekommt man auch gesunde, inhaltserfüllte Anschauungen über den
Geist. Dann aber bekommt man auch eine Geisteswissenschaft, welche fruchtbar sein kann 
für die Wissenschaften des Lebens.“ Damit kann man auch das Spezialistentum 
überwinden, das natürlich notwendig und berechtigt ist. „Aber es handelt sich darum, dass 
niemals derjenige, der an dem Materiellen haftet, wenn er zum Spezialisten wird, eine im 
Leben anwendbare Weltanschauung gewinnen kann. Denn die materiellen Vorgänge sind 
ein unendliches Feld. Sie sind ein unendliches Feld draussen in der Natur, sie sind ein 
unendliches Feld im Menschen. Wenn man nur das menschliche Nervensystem studiert … 
was die materiellen Prozesse sind, was ausgesprochen wird in den abstrakten Begriffen, die 
heute Gegenstand der Wissenschaft sind, dann leitet einen nichts hin zu irgend etwas 
Universellem, das Grundlage einer Weltanschauung werden kann. In dem Augenblicke, wo 
Sie anfangen, geisteswissenschaftlich zu betrachten, sagen wir, das menschliche 
Nervensystem, da können Sie dieses Nervensystem gar nicht betrachten, ohne dass 
dasjenige, was Sie in ihm wirksam finden als Geist, dass dieses Sie sogleich hinführt zu 
dem, was nun dem Muskelsystem, zu dem, was dem Knochensystem, zu dem, was dem 
Sinnessystem als Geistig-Seelisches zugrunde liegt, denn das Geistige ist nicht etwas, was 
sich in einzelne Teile auseinanderlegt wie das Materielle, sondern das Geistige ist etwas - 
im geringsten ist es damit nur charakterisiert -, was wie eine Glied-Gestalt, wie ein 
Organismus sich ausbreitet. Und wie ich einen Menschen nicht betrachten kann, indem ich 
bloß seine fünf Finger betrachte und ihn sonst zudecke, so kann ich auch 
geisteswissenschaftlich nicht eine Einzelheit betrachten, ohne dass dasjenige, was ich in 
dieser Einzelheit als Geistig-Seelisches wahrnehme, mich zu einer Ganzheit führt.“ Auch 
als „ein Spezialist für die Gehirn- oder Nervenforschung .. werde ich doch an der 
Betrachtung dieses einzelnen Gliedes des menschlichen Organismus ein Gesamtbild vom 
Menschen zu bekommen vermögen. Dann werde ich in die Lage geführt, nun wirklich 
etwas Universelles für eine Weltanschauung zu bekommen, und dann liegt das 
Eigentümliche vor, dass ich dann beginnen kann, auch von etwas vom Menschen zu 
sprechen, was allen Menschen, die überhaupt gesunden Sinn und gesunden Verstand haben, 
begreiflich sein kann. Das ist der große Unterschied zwischen dem, wie Geisteswissenschaft
über den Menschen sprechen kann, und wie spezialisierte materialistische Wissenschaft 
über den Menschen sprechen muss.“ Nehmen Sie „ein Handbuch über das Nervensystem in 



die Hand, .. Sie werden wahrscheinlich bald wieder zu lesen aufhören, oder Sie werden 
jedenfalls nicht viel gewinnen, was Ihnen eine Grundlage abgeben kann dafür, dass Sie den 
Menschen als wirkliches Menschenwesen in seinem Wert, in seiner Würde anschauen 
können. Hören Sie aber dasjenige, was aus dem Fond der Geisteswissenschaft über das 
menschliche Nervensystem gesprochen werden kann, so schliesst sich überall an eine solche
Besprechung dasjenige an, was dann zum ganzen Menschen führt, was so Aufklärung gibt 
über den ganzen Menschen, dass einem in der Idee, die einem aufgeht, etwas vorliegt von 
Wert, Wesen und Würde des Menschen, mit dem man es zu tun hat.“  314, 228ff  
(>Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft)

  Naturwissenschaft, Grenzen: „Die modernere Naturwissenschaft steht vor der Grenze, 
die da bezeichnet wird im wesentlichen doch durch die beiden Begriffe: Materie, die überall
vorausgesetzt wird im Sinnlichen, aber in diesem Sinnlichen nicht gefunden werden kann, 
und Bewusstsein, von dem man annehmen will, dass es aus dem Sinnlichen entspringt, von 
dem man aber niemals begreifen kann, wie es aus diesem Sinnlichen entspringt. … Die 
Naturforschung spinnt sich ja in ein gewisses Gewebe ein - außerhalb dieses Gewebes liegt 
die Welt. Denn da, wo Materie im Raume spukt, da ist doch schließlich die äußere Welt. 
Wenn man da nicht eindringen kann, so hat man eben keine Vorstellungen, die das Leben 
irgendwie beherrschen können. Im Menschen ist die Bewusstseinstatsache. Kommt man mit
den Erklärungen, die man sich an der äußeren Natur bildet, dieser Bewusstseinstatsache 
bei? Man macht ja gerade vor dem Menschenleben halt mit allen Erklärungen, wie soll man 
denn dann zu Begriffen darüber kommen, wie der Mensch sich menschenwürdig ins Dasein 
hineinstellen könne, wenn man nicht begreift das Dasein, wenn man nicht begreift das 
Wesen des Menschen nach den Annahmen, die man sich über dieses Dasein macht?“  
322, 14  (>Materie und Bewusstsein, >Mathematik)

  Es muss ein gewisses Verstehen stattfinden nach der einen Grenze des Naturerkennens hin.
Wir haben stehenzubleiben innerhalb der Phänomene und haben diese Phänomene zu 
durchsetzen, gewissermaßen zu lesen mit demjenigen, was sich in unserem Bewusstsein an 
diesen Phänomenen entzündet, mit unseren Begriffen, Ideen und so weiter.  322, 48 
(>Goethe, >Erkenntnisgrenzen und Hypothesenbildung)

  Es gibt zwei Grenzen, die uns im Erkennen auftauchen; eine nach dem Materiellen hin, die
andere nach dem Bewusstsein. „Und ich habe Ihnen gezeigt, dass nach dem Materiellen hin,
statt dass man in Trägheit das Erkennen fortrollen lässt, um allerlei
mechanistische, atomistische, molekularistische Weltbilder ins Metaphysische hinein 
auszudenken, dass man statt dessen an dieser Grenze stehenbleiben muss und entwickeln 
muss etwas, was im gewöhnlichen Menschenleben noch nicht vorhanden ist als 
Erkenntnisfähigkeit, dass man da entwickeln muss die Inspiration. Auf der andern Seite 
habe ich Ihnen gezeigt, dass man, wenn man das Bewusstsein erfassen will, nicht darf mit 
dem, was sich einem entzündet hat an Begriffen und Ideen in der äußeren Natur .. in dieses 
Bewusstsein eindringen wollen. … Da müssen wir aus diesen Ideen erst heraus, müssen .. 
die Begriffe und Ideen erfüllen mit Inhalt, so dass sie zu Bildern werden. Und ehe nicht die 
jetzt die ganze Zivilisation ergreifende Anschauungsweise über den Menschen, wie sie 
namentlich einen westlichen Ursprung hat, ehe nicht diese übergeht in ein imaginatives 
Erkennen, eher können wir nicht vorwärtskommen in dem richtigen Sich-Stellen an diese 
zweite Grenze des gewöhnlichen menschlichen Erkennens.“  322, 64  (>Geist durch die 
Sinneswelt, >Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft, >Realismus und Nominalismus, 

die Hand, .. Sie werden wahrscheinlich bald wieder zu lesen aufhören, oder Sie werden 
jedenfalls nicht viel gewinnen, was Ihnen eine Grundlage abgeben kann dafür, dass Sie den 
Menschen als wirkliches Menschenwesen in seinem Wert, in seiner Würde anschauen 
können. Hören Sie aber dasjenige, was aus dem Fond der Geisteswissenschaft über das 
menschliche Nervensystem gesprochen werden kann, so schliesst sich überall an eine solche
Besprechung dasjenige an, was dann zum ganzen Menschen führt, was so Aufklärung gibt 
über den ganzen Menschen, dass einem in der Idee, die einem aufgeht, etwas vorliegt von 
Wert, Wesen und Würde des Menschen, mit dem man es zu tun hat.“  314, 228ff  
(>Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft)

  Naturwissenschaft, Grenzen: „Die modernere Naturwissenschaft steht vor der Grenze, 
die da bezeichnet wird im wesentlichen doch durch die beiden Begriffe: Materie, die überall
vorausgesetzt wird im Sinnlichen, aber in diesem Sinnlichen nicht gefunden werden kann, 
und Bewusstsein, von dem man annehmen will, dass es aus dem Sinnlichen entspringt, von 
dem man aber niemals begreifen kann, wie es aus diesem Sinnlichen entspringt. … Die 
Naturforschung spinnt sich ja in ein gewisses Gewebe ein - außerhalb dieses Gewebes liegt 
die Welt. Denn da, wo Materie im Raume spukt, da ist doch schließlich die äußere Welt. 
Wenn man da nicht eindringen kann, so hat man eben keine Vorstellungen, die das Leben 
irgendwie beherrschen können. Im Menschen ist die Bewusstseinstatsache. Kommt man mit
den Erklärungen, die man sich an der äußeren Natur bildet, dieser Bewusstseinstatsache 
bei? Man macht ja gerade vor dem Menschenleben halt mit allen Erklärungen, wie soll man 
denn dann zu Begriffen darüber kommen, wie der Mensch sich menschenwürdig ins Dasein 
hineinstellen könne, wenn man nicht begreift das Dasein, wenn man nicht begreift das 
Wesen des Menschen nach den Annahmen, die man sich über dieses Dasein macht?“  
322, 14  (>Materie und Bewusstsein, >Mathematik)

  Es muss ein gewisses Verstehen stattfinden nach der einen Grenze des Naturerkennens hin.
Wir haben stehenzubleiben innerhalb der Phänomene und haben diese Phänomene zu 
durchsetzen, gewissermaßen zu lesen mit demjenigen, was sich in unserem Bewusstsein an 
diesen Phänomenen entzündet, mit unseren Begriffen, Ideen und so weiter.  322, 48 
(>Goethe, >Erkenntnisgrenzen und Hypothesenbildung)

  Es gibt zwei Grenzen, die uns im Erkennen auftauchen; eine nach dem Materiellen hin, die
andere nach dem Bewusstsein. „Und ich habe Ihnen gezeigt, dass nach dem Materiellen hin,
statt dass man in Trägheit das Erkennen fortrollen lässt, um allerlei
mechanistische, atomistische, molekularistische Weltbilder ins Metaphysische hinein 
auszudenken, dass man statt dessen an dieser Grenze stehenbleiben muss und entwickeln 
muss etwas, was im gewöhnlichen Menschenleben noch nicht vorhanden ist als 
Erkenntnisfähigkeit, dass man da entwickeln muss die Inspiration. Auf der andern Seite 
habe ich Ihnen gezeigt, dass man, wenn man das Bewusstsein erfassen will, nicht darf mit 
dem, was sich einem entzündet hat an Begriffen und Ideen in der äußeren Natur .. in dieses 
Bewusstsein eindringen wollen. … Da müssen wir aus diesen Ideen erst heraus, müssen .. 
die Begriffe und Ideen erfüllen mit Inhalt, so dass sie zu Bildern werden. Und ehe nicht die 
jetzt die ganze Zivilisation ergreifende Anschauungsweise über den Menschen, wie sie 
namentlich einen westlichen Ursprung hat, ehe nicht diese übergeht in ein imaginatives 
Erkennen, eher können wir nicht vorwärtskommen in dem richtigen Sich-Stellen an diese 
zweite Grenze des gewöhnlichen menschlichen Erkennens.“  322, 64  (>Geist durch die 
Sinneswelt, >Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft, >Realismus und Nominalismus, 



>Denken, naturwissenschaftliches, >Volkswirtschaftswissenschaft-Naturwissenschaft, 
>Kultus und Maschine. Über Naturwissenschaft, Religion, Geisteswissenschaft:  24, 238ff

  Naturwissenschaft und internationales Leben: Durch den Völkerbund kam man nicht 
„zu einem internationalen innerlichen Zusammenleben“. Auch der „internationalistische 
Sozialismus“ konnte sich nicht halten. Der Intellektualismus ist nicht stark genug, „um ins 
Leben hinein gestaltend zu wirken. Das ist es, was auf der einen Seite bezeugt, dass diese 
neuere wissenschaftliche Richtung, die zugleich mit Kapitalismus und Kulturtechnik 
heraufgekommen ist, zwar ein internationales Element enthält, aber zu gleicher Zeit 
bezeugt, wie ohnmächtig zur Begründung eines wirklichen internationalen Lebens der 
Menschheit sie ist.“  195ff  (>Geisteswissenschaft bewirkt Einheit)

  Naturwissenschaft und Kampf ums Dasein: Ich habe „darauf hingewiesen, dass dieses 
Prinzip des Kampfes ums Dasein im Menschenleben heute eine starke Nahrung dadurch 
erhält, dass die Naturwissenschaft es zu einem allgemeinen natürlichen Weltprinzip 
gemacht hat, dass sie, namentlich im Westen, eine Zeitlang geglaubt hat, diejenigen Wesen 
in der Welt seien am zweckdienlichsten gestaltet, welche ihren Gegner aus dem Felde 
geschlagen haben und in diesem Daseinskampfe übriggeblieben sind.“ Huxley spricht von 
einem „Gladiatorenkampf, der Stärkste bleibt Sieger, die andern gehen zugrunde.“ Auch in 
der Soziologie wird gesagt: „Wir brauchten eine solche Gesellschaftsordnung, die den 
Schwachen unterdrücke, weil er schädlich sei. - Ich frage Sie: Wer ist der Starke, derjenige 
der eine ideale Geisteskraft, aber einen schwächlichen Körper hat, oder der andere, welcher 
eine weniger hohe Geisteskraft mit einem robusten Körper besitzt?“  54, 181f  
(>Geisteswissenschaft führt zu Bruderschaft)

  Naturwissenschaft und Soziales: „Wie viel haben gerade Naturwissenschafter 
gesprochen über die Grenzen des naturwissenschaftlichen Erkennens!“ So fruchtbar es auf 
seinem Gebiet ist; es ist nicht anwendbar auf das sittlich-soziale Leben. Was in der 
Naturwissenschaft ein Irrtum oder eine Einseitigkeit bleibt, lässt sich im Laufe der Zeit 
zurechtlegen. Wenn es aber der Arbeit im sozialen Leben zugrunde gelegt wird, führt es 
kleinere oder grössere Katastrophen herbei. 72, 150f  (>Volkswirtschaftswissenschaft-
Naturwissenschaft, >Geistesw. u. Soziales, >Aufbau und Abbau)

  Unsere an der Natur entwickelten Begriffe werden klar, aber ihr Umfang wird arm. „Wir 
machen uns mit dieser Klarheit ein Weltbild. Aber in diesem Weltbild ist keine Möglichkeit,
den Menschen, uns selbst, drinnen zu finden. … Und im Grunde genommen ist das 
Ignorabimus gegenüber dem Materiebegriff einfach das Bekenntnis: Ich .. habe mich zum 
vollen Erwachen des Bewusstseins durchgerungen, aber ich habe das Wesen des Menschen 
dabei in meinem Erkennen, in meinem Erklären, in meinem Erfassen verloren.
Und wir wenden uns dann nach innen. Wir wenden uns von der Materie ab und schauen nun
nach dem Inneren des Bewusstseins. Wir schauen, wie in diesem Inneren des Bewusstseins 
Vorstellungen verlaufen, Gefühle sich abspielen, wie Willensimpulse uns durchzucken. Wir 
beobachten das alles, und siehe da, wenn wir nun versuchen, jene Klarheit, die wir uns 
errungen haben an der äußeren Natur, da in unserer Selbstanschauung zu entfalten - es geht 
nicht.“ Man versucht in der Psychologie die äußere Klarheit auf das Empfinden 
anzuwenden, es geht nicht. „Es ist so, wie wenn man die Gesetze des Fliegens anwenden 
wollte beim Schwimmen. … Man kann rechnen, aber die Rechnungen schweben in der 
Luft.“  322, 18f  (>Mathematik)

>Denken, naturwissenschaftliches, >Volkswirtschaftswissenschaft-Naturwissenschaft, 
>Kultus und Maschine. Über Naturwissenschaft, Religion, Geisteswissenschaft:  24, 238ff

  Naturwissenschaft und internationales Leben: Durch den Völkerbund kam man nicht 
„zu einem internationalen innerlichen Zusammenleben“. Auch der „internationalistische 
Sozialismus“ konnte sich nicht halten. Der Intellektualismus ist nicht stark genug, „um ins 
Leben hinein gestaltend zu wirken. Das ist es, was auf der einen Seite bezeugt, dass diese 
neuere wissenschaftliche Richtung, die zugleich mit Kapitalismus und Kulturtechnik 
heraufgekommen ist, zwar ein internationales Element enthält, aber zu gleicher Zeit 
bezeugt, wie ohnmächtig zur Begründung eines wirklichen internationalen Lebens der 
Menschheit sie ist.“  195ff  (>Geisteswissenschaft bewirkt Einheit)

  Naturwissenschaft und Kampf ums Dasein: Ich habe „darauf hingewiesen, dass dieses 
Prinzip des Kampfes ums Dasein im Menschenleben heute eine starke Nahrung dadurch 
erhält, dass die Naturwissenschaft es zu einem allgemeinen natürlichen Weltprinzip 
gemacht hat, dass sie, namentlich im Westen, eine Zeitlang geglaubt hat, diejenigen Wesen 
in der Welt seien am zweckdienlichsten gestaltet, welche ihren Gegner aus dem Felde 
geschlagen haben und in diesem Daseinskampfe übriggeblieben sind.“ Huxley spricht von 
einem „Gladiatorenkampf, der Stärkste bleibt Sieger, die andern gehen zugrunde.“ Auch in 
der Soziologie wird gesagt: „Wir brauchten eine solche Gesellschaftsordnung, die den 
Schwachen unterdrücke, weil er schädlich sei. - Ich frage Sie: Wer ist der Starke, derjenige 
der eine ideale Geisteskraft, aber einen schwächlichen Körper hat, oder der andere, welcher 
eine weniger hohe Geisteskraft mit einem robusten Körper besitzt?“  54, 181f  
(>Geisteswissenschaft führt zu Bruderschaft)

  Naturwissenschaft und Soziales: „Wie viel haben gerade Naturwissenschafter 
gesprochen über die Grenzen des naturwissenschaftlichen Erkennens!“ So fruchtbar es auf 
seinem Gebiet ist; es ist nicht anwendbar auf das sittlich-soziale Leben. Was in der 
Naturwissenschaft ein Irrtum oder eine Einseitigkeit bleibt, lässt sich im Laufe der Zeit 
zurechtlegen. Wenn es aber der Arbeit im sozialen Leben zugrunde gelegt wird, führt es 
kleinere oder grössere Katastrophen herbei. 72, 150f  (>Volkswirtschaftswissenschaft-
Naturwissenschaft, >Geistesw. u. Soziales, >Aufbau und Abbau)

  Unsere an der Natur entwickelten Begriffe werden klar, aber ihr Umfang wird arm. „Wir 
machen uns mit dieser Klarheit ein Weltbild. Aber in diesem Weltbild ist keine Möglichkeit,
den Menschen, uns selbst, drinnen zu finden. … Und im Grunde genommen ist das 
Ignorabimus gegenüber dem Materiebegriff einfach das Bekenntnis: Ich .. habe mich zum 
vollen Erwachen des Bewusstseins durchgerungen, aber ich habe das Wesen des Menschen 
dabei in meinem Erkennen, in meinem Erklären, in meinem Erfassen verloren.
Und wir wenden uns dann nach innen. Wir wenden uns von der Materie ab und schauen nun
nach dem Inneren des Bewusstseins. Wir schauen, wie in diesem Inneren des Bewusstseins 
Vorstellungen verlaufen, Gefühle sich abspielen, wie Willensimpulse uns durchzucken. Wir 
beobachten das alles, und siehe da, wenn wir nun versuchen, jene Klarheit, die wir uns 
errungen haben an der äußeren Natur, da in unserer Selbstanschauung zu entfalten - es geht 
nicht.“ Man versucht in der Psychologie die äußere Klarheit auf das Empfinden 
anzuwenden, es geht nicht. „Es ist so, wie wenn man die Gesetze des Fliegens anwenden 
wollte beim Schwimmen. … Man kann rechnen, aber die Rechnungen schweben in der 
Luft.“  322, 18f  (>Mathematik)



  „Im Experiment geht man ja .. so vor, dass man eine gewisse Richtung verfolgt und sich 
gewissermaßen durch die Erscheinungen bestätigen lässt dasjenige, was in den Ideen lebt, 
die man vielleicht eben zu Naturgesetzen, vielleicht auch rechnerisch formuliert.
Aber … wenn man diese Ideen dann einführen will in ein soziales Wissen, in eine soziale 
Erkenntnis“ dann lässt sich damit nichts anfangen. „Es könnte ja leicht vorkommen, dass 
durch eine solche soziale Experimentierkunst Tausende und aber Tausende von Menschen 
sterben oder verhungern ..“  322, 63  (>Sozialistische Experimente)

  Naturwissenschaft und ältere Weltanschauungen: „Was wir heute mit Stolz unsere 
«wissenschaftliche Weltanschauung» nennen“, hat sich allmählich entwickelt „aus alten 
religiösen, künstlerisch-ästhetischen, sittlichen und so weiter Weltanschauungsströmungen. 
Diese Weltanschauungsströmungen hatten eine gewisse Stosskraft für das Leben. Vor allen 
Dingen eines war diesen Weltanschauungen eigen: sie brachten den Menschen zu dem 
Bewusstsein von der Geistigkeit seines Wesens. .. An die Stelle dieser Weltanschauung mit 
einer gewissen sozialen Stosskraft, mit einer Stosskraft für das Leben, trat nun die mehr 
wissenschaftlich orientierte neue Weltanschauung. Sie hat es zu tun mit mehr oder weniger 
abstrakten Naturgesetzen, mit mehr oder weniger von dem Menschen bloss abgesonderten 
Sinneswahrnehmungen, mit abstrakten Ideen und abstrakten Tatsachen. Und man muss 
diese Naturwissenschaft - man braucht ihr dadurch nicht im geringsten ihren Wert zu 
nehmen - daraufhin ansehen, was sie dem Menschen gibt, was sie vor allen Dingen dem 
Menschen so gibt, dass der Mensch die Frage seines eigenen Wesens beantwortet findet. … 
Diese wissenschaftlich orientierte Weltanschauung, sie kam herauf zugleich mit dem 
Kapitalismus, zugleich mit der modernen Kulturtechnik. Die Menschen wurden 
hinweggerufen von ihrem alten Handwerk und an die Maschine gestellt, in die Fabrik 
hineingepfercht. Neben dem stehen sie, in das sind sie eingepfercht, was nur von 
mechanischer Gesetzmässigkeit beherrscht wird, woraus nichts strömt, was zum Menschen 
selbst einen unmittelbaren Bezug hat. Aus dem alten Handwerk war etwas hervorgequollen,
was Antwort gab auf die Frage nach Menschenwert und Menschenwürde. Die abstrakte 
Maschine gibt keine Antwort. Der moderne Industrialismus ist wie ein mechanisches 
Gewebe, das um den Menschen herumgesponnen wird, in dem er drinnensteht, das ihm 
nicht entgegentönt von etwas, an dem er freudig beteiligt ist wie an dem Ergebnis des alten 
Handwerks.“ Die wissenschaftliche Weltanschauung wirkte auf die Arbeiter so, „dass sie 
immer mehr und mehr fühlten: Was als Weltanschauungs-Wahrheit gegeben werden kann, 
es sind ja nur Gedanken, Gedanken, die nur eine Gedankenwirklichkeit haben. … Die alte 
Weltanschauung wollte nicht bloss Gedanken liefern; sie wollte den Menschen etwas geben,
was ihnen zeigte: Du hängst mit deinem eigenen Geiste an den geistigen Wesenheiten der 
Welt. Geist dem Geiste, das wollten die alten Weltanschauungen den Menschen geben. … 
Und so entstand eben die Kluft zu den leitenden, führenden Kreisen, welche sich erhalten 
hatten die Tradition der alten Überlieferungen, der alten ästhetisch-künstlerischen 
Weltanschauungen, der religiösen, der sittlichen Weltauffassungen der älteren Zeiten und so 
weiter.“ 332a, 12f  (>Proletarier und Bürger, >Geistesleben als Ideologie)

  Naturwissenschaftliche Methode als Erziehung: „Heute ist es undenkbar, ein solches 
Wissen zu haben, wie es einmal auf der Erde war, weil die Menschen jenes Mass von freiem
Willen haben, dass sie es selbstverständlich heute noch missbrauchen könnten.“ Der freie 
Wille wird dadurch auf die richtige Bahn gelenkt, „dass der Mensch sich auf die 
naturwissenschaftliche Methode einlässt, .. mit ihrer Strenge und Genauigkeit; sie ist .. eine 

  „Im Experiment geht man ja .. so vor, dass man eine gewisse Richtung verfolgt und sich 
gewissermaßen durch die Erscheinungen bestätigen lässt dasjenige, was in den Ideen lebt, 
die man vielleicht eben zu Naturgesetzen, vielleicht auch rechnerisch formuliert.
Aber … wenn man diese Ideen dann einführen will in ein soziales Wissen, in eine soziale 
Erkenntnis“ dann lässt sich damit nichts anfangen. „Es könnte ja leicht vorkommen, dass 
durch eine solche soziale Experimentierkunst Tausende und aber Tausende von Menschen 
sterben oder verhungern ..“  322, 63  (>Sozialistische Experimente)

  Naturwissenschaft und ältere Weltanschauungen: „Was wir heute mit Stolz unsere 
«wissenschaftliche Weltanschauung» nennen“, hat sich allmählich entwickelt „aus alten 
religiösen, künstlerisch-ästhetischen, sittlichen und so weiter Weltanschauungsströmungen. 
Diese Weltanschauungsströmungen hatten eine gewisse Stosskraft für das Leben. Vor allen 
Dingen eines war diesen Weltanschauungen eigen: sie brachten den Menschen zu dem 
Bewusstsein von der Geistigkeit seines Wesens. .. An die Stelle dieser Weltanschauung mit 
einer gewissen sozialen Stosskraft, mit einer Stosskraft für das Leben, trat nun die mehr 
wissenschaftlich orientierte neue Weltanschauung. Sie hat es zu tun mit mehr oder weniger 
abstrakten Naturgesetzen, mit mehr oder weniger von dem Menschen bloss abgesonderten 
Sinneswahrnehmungen, mit abstrakten Ideen und abstrakten Tatsachen. Und man muss 
diese Naturwissenschaft - man braucht ihr dadurch nicht im geringsten ihren Wert zu 
nehmen - daraufhin ansehen, was sie dem Menschen gibt, was sie vor allen Dingen dem 
Menschen so gibt, dass der Mensch die Frage seines eigenen Wesens beantwortet findet. … 
Diese wissenschaftlich orientierte Weltanschauung, sie kam herauf zugleich mit dem 
Kapitalismus, zugleich mit der modernen Kulturtechnik. Die Menschen wurden 
hinweggerufen von ihrem alten Handwerk und an die Maschine gestellt, in die Fabrik 
hineingepfercht. Neben dem stehen sie, in das sind sie eingepfercht, was nur von 
mechanischer Gesetzmässigkeit beherrscht wird, woraus nichts strömt, was zum Menschen 
selbst einen unmittelbaren Bezug hat. Aus dem alten Handwerk war etwas hervorgequollen,
was Antwort gab auf die Frage nach Menschenwert und Menschenwürde. Die abstrakte 
Maschine gibt keine Antwort. Der moderne Industrialismus ist wie ein mechanisches 
Gewebe, das um den Menschen herumgesponnen wird, in dem er drinnensteht, das ihm 
nicht entgegentönt von etwas, an dem er freudig beteiligt ist wie an dem Ergebnis des alten 
Handwerks.“ Die wissenschaftliche Weltanschauung wirkte auf die Arbeiter so, „dass sie 
immer mehr und mehr fühlten: Was als Weltanschauungs-Wahrheit gegeben werden kann, 
es sind ja nur Gedanken, Gedanken, die nur eine Gedankenwirklichkeit haben. … Die alte 
Weltanschauung wollte nicht bloss Gedanken liefern; sie wollte den Menschen etwas geben,
was ihnen zeigte: Du hängst mit deinem eigenen Geiste an den geistigen Wesenheiten der 
Welt. Geist dem Geiste, das wollten die alten Weltanschauungen den Menschen geben. … 
Und so entstand eben die Kluft zu den leitenden, führenden Kreisen, welche sich erhalten 
hatten die Tradition der alten Überlieferungen, der alten ästhetisch-künstlerischen 
Weltanschauungen, der religiösen, der sittlichen Weltauffassungen der älteren Zeiten und so 
weiter.“ 332a, 12f  (>Proletarier und Bürger, >Geistesleben als Ideologie)

  Naturwissenschaftliche Methode als Erziehung: „Heute ist es undenkbar, ein solches 
Wissen zu haben, wie es einmal auf der Erde war, weil die Menschen jenes Mass von freiem
Willen haben, dass sie es selbstverständlich heute noch missbrauchen könnten.“ Der freie 
Wille wird dadurch auf die richtige Bahn gelenkt, „dass der Mensch sich auf die 
naturwissenschaftliche Methode einlässt, .. mit ihrer Strenge und Genauigkeit; sie ist .. eine 



wunderbare pädagogische Massnahme für die Entwicklung des freien Willens.“ Wir müssen
aber die naturwissenschaftliche Methode reinhalten „von allen möglichen nicht 
naturwissenschaftlichen Begriffen, zum Beispiel vom Atom und von der Atombewegung .. 
Das sind Phantasien der Naturwissenschaft. Da muss man den Unterschied merken. (…) 
Niemals war die blinde Anerkennung der Autorität grösser als gegenwärtig auf 
wissenschaftlichem Gebiete, wo jeder eigentlich demjenigen, dem er glaubt, die Sache zu 
entscheiden überlässt. (…) Die Ideen müssen aus der geistigen Welt kommen, und wir 
müssen sie erst verbinden mit den Wahrnehmungen: dann sind diese Ideen göttlich.“ Man 
kann die Ideen nicht mehr berechtigt in der Aussenwelt suchen, indem man bloss das 
kombiniert, was man in der Wahrnehmung findet.   254, 228f 

  Die Naturwissenschaft ist „seit dem 15., 16. Jahrhundert, immer mehr und mehr die 
Beherrscherin des menschlichen Denkens innerhalb der Kulturwelt geworden.“ Nicht nur 
durch die „Umgestaltung unseres ganzen Lebens durch die Errungenschaften 
naturwissenschaftlicher Forschung“, sondern durch ihre Weltanschuungskonsequenzen 
durch ihre „Rolle als Erzieher der ganzen zivilisierten Menschheit“. Durch sie ist das 
Denken, das in älteren Epochen immer etwas vom Menschen zu den Beobachtungen 
hinzugebracht hat (etwa bei Astrologie oder Alchimie), der Diener für die Forschung 
geworden, durfte nur noch formal zusammenstellend und ordnend eingreifen gegenüber 
dem, was die Betrachtung der Aussenwelt ergibt. Dazu kommt dann die Frage: „Wie 
können wir aus naturwissenschaftlicher Gesetzmässigkeit das Denken als eine Offenbarung 
des menschlichen Organismus begreifen?“ Das ist paradox und führt zu Zweifeln.  83, 17ff  
(>Denken als Bild und Freiheit)  

  Nerven und Abbau: Heute meint man noch, der seelische Vorstellungsvorgang sei 
ursächlich in einem Nervenvorgang, also durch den Organismus, begründet. Aber „im 
Nervenleben baut sich der Organismus in einer bestimmten Weise ab, nicht auf.“ Wachstum,
Fortpflanzung usw. sind aufsteigende Prozesse, aber „wir tragen, indem wir das 
Nervensystem in uns tragen, den Tod gewissermassen schon organisch in uns“; „als 
Nervenprozess, nicht als Nervenernährungsprozess“.  73, 175f  (>Nerven und Vorstellung 
bzw. Wahrnehmung)

  Nerven und Blut: „Alles Seelische .. offenbart sich im Leiblichen (...) Wie das 
Vorgeburtliche über Antipathie, Gedächtnis, Begriff in den menschlichen Leib herein wirkt 
und sich die Nerven schafft, „..wirkt Wollen, Sympathie, Phantasie und Imagination in 
gewisser Beziehung wieder aus dem Menschen heraus.“ ..keimhaft; „muss im Entstehen 
schon wieder vergehen.“ „Wir haben etwas in uns, was materiell ist, aber aus dem 
materiellen Zustand fortwährend in einen geistigen Zustand übergehen will. Wir lassen es 
nicht geistig werden; daher vernichten wir es in dem Moment, wo es geistig werden will. Es
ist das Blut – das Gegenteil der Nerven.“ Fortwährend „Bildung des Blutes – Vernichtung 
des Blutes und so weiter durch Einatmung und Ausatmung.“  293, 36ff  (>Denken und 
Wollen, >Blut und Geist, >Bild und Keim)

  Das Nervensystem hat gar keine Beziehung zum Geistig-Seelischen. „Blut, Muskeln u.s.w.
haben immer direkte Beziehungen zum Geistig-Seelischen (..) Für das Geistig-Seelische 
sind einfach dort, wo die Nerven sind, Hohlräume. Daher kann das Geistig-Seelische dort 
hinein, wo die Hohlräume sind.“  293, 110ff  (>“Motorische Nerven“)

wunderbare pädagogische Massnahme für die Entwicklung des freien Willens.“ Wir müssen
aber die naturwissenschaftliche Methode reinhalten „von allen möglichen nicht 
naturwissenschaftlichen Begriffen, zum Beispiel vom Atom und von der Atombewegung .. 
Das sind Phantasien der Naturwissenschaft. Da muss man den Unterschied merken. (…) 
Niemals war die blinde Anerkennung der Autorität grösser als gegenwärtig auf 
wissenschaftlichem Gebiete, wo jeder eigentlich demjenigen, dem er glaubt, die Sache zu 
entscheiden überlässt. (…) Die Ideen müssen aus der geistigen Welt kommen, und wir 
müssen sie erst verbinden mit den Wahrnehmungen: dann sind diese Ideen göttlich.“ Man 
kann die Ideen nicht mehr berechtigt in der Aussenwelt suchen, indem man bloss das 
kombiniert, was man in der Wahrnehmung findet.   254, 228f 

  Die Naturwissenschaft ist „seit dem 15., 16. Jahrhundert, immer mehr und mehr die 
Beherrscherin des menschlichen Denkens innerhalb der Kulturwelt geworden.“ Nicht nur 
durch die „Umgestaltung unseres ganzen Lebens durch die Errungenschaften 
naturwissenschaftlicher Forschung“, sondern durch ihre Weltanschuungskonsequenzen 
durch ihre „Rolle als Erzieher der ganzen zivilisierten Menschheit“. Durch sie ist das 
Denken, das in älteren Epochen immer etwas vom Menschen zu den Beobachtungen 
hinzugebracht hat (etwa bei Astrologie oder Alchimie), der Diener für die Forschung 
geworden, durfte nur noch formal zusammenstellend und ordnend eingreifen gegenüber 
dem, was die Betrachtung der Aussenwelt ergibt. Dazu kommt dann die Frage: „Wie 
können wir aus naturwissenschaftlicher Gesetzmässigkeit das Denken als eine Offenbarung 
des menschlichen Organismus begreifen?“ Das ist paradox und führt zu Zweifeln.  83, 17ff  
(>Denken als Bild und Freiheit)  

  Nerven und Abbau: Heute meint man noch, der seelische Vorstellungsvorgang sei 
ursächlich in einem Nervenvorgang, also durch den Organismus, begründet. Aber „im 
Nervenleben baut sich der Organismus in einer bestimmten Weise ab, nicht auf.“ Wachstum,
Fortpflanzung usw. sind aufsteigende Prozesse, aber „wir tragen, indem wir das 
Nervensystem in uns tragen, den Tod gewissermassen schon organisch in uns“; „als 
Nervenprozess, nicht als Nervenernährungsprozess“.  73, 175f  (>Nerven und Vorstellung 
bzw. Wahrnehmung)

  Nerven und Blut: „Alles Seelische .. offenbart sich im Leiblichen (...) Wie das 
Vorgeburtliche über Antipathie, Gedächtnis, Begriff in den menschlichen Leib herein wirkt 
und sich die Nerven schafft, „..wirkt Wollen, Sympathie, Phantasie und Imagination in 
gewisser Beziehung wieder aus dem Menschen heraus.“ ..keimhaft; „muss im Entstehen 
schon wieder vergehen.“ „Wir haben etwas in uns, was materiell ist, aber aus dem 
materiellen Zustand fortwährend in einen geistigen Zustand übergehen will. Wir lassen es 
nicht geistig werden; daher vernichten wir es in dem Moment, wo es geistig werden will. Es
ist das Blut – das Gegenteil der Nerven.“ Fortwährend „Bildung des Blutes – Vernichtung 
des Blutes und so weiter durch Einatmung und Ausatmung.“  293, 36ff  (>Denken und 
Wollen, >Blut und Geist, >Bild und Keim)

  Das Nervensystem hat gar keine Beziehung zum Geistig-Seelischen. „Blut, Muskeln u.s.w.
haben immer direkte Beziehungen zum Geistig-Seelischen (..) Für das Geistig-Seelische 
sind einfach dort, wo die Nerven sind, Hohlräume. Daher kann das Geistig-Seelische dort 
hinein, wo die Hohlräume sind.“  293, 110ff  (>“Motorische Nerven“)



  Der Mensch stirbt fortwährend und lebt wiederum auf. Dem entspricht die Polarität von 
Nerven- und Blutsystem. Wären nur ahrimanische Kräfte da, würden wir fortwährend 
verhärten, fortwährend Leichnahm werden, Pedant oder Philister werden, fortwährend 
aufwachen. Die Kräfte, die uns verweichen, verjüngen, zur Phantasie, zur Schwärmerei 
bringen, sind die luziferischen Kräfte. Diese zwei entgegengesetzten Kräfte müssen im 
Menschen sein, aber sie müssen ausgeglichen sein. Die heutige Erziehung ist ganz 
ahrimanisch. Etwa vom Jahre 8000 bis zur Zeitenwende war ein luziferisches Zeitalter, dann
kam ein ahrimanisches Zeitalter. Christlich sein heisst, den Ausgleich zwischen dem 
Ahrimanischen und dem Luziferischen suchen.   349, 7.5.1923

  Nerven und Vorstellung bzw. Wahrnehmung: Unmittelbar aus dem Nervensystem kann 
sich nichts entwickeln, es kann nur den Grund und Boden liefern. „Was sich über dieses 
Nervenleben gleichsam hinzieht, das ist dasjenige, was in dieses Nervenleben nun als das – 
zunächst durch die äusseren Sinne angeregte – Vorstellungsleben einzieht. .. Es ist wirklich 
so, wie wenn ich über eine Strasse gehe und meine Fusstritte als Spuren eingrabe.“ Die 
Fusstritte sind nicht aus irgendwelchen Kräften des Erdreichs ableitbar.  73, 176  
(>Organisches und Geistiges, >Vorstellung)

  „Eigentlich ist es nichts weiter als ein blosser Unsinn, der nicht einmal durch eine 
Anatomie gerechtfertigt wird, die Nerven zu teilen in sensitive und motorische Nerven. Die 
Nerven sind alle einheitlich organisiert, und sie haben alle eine Funktion. Die sogenannten 
motorischen Nerven unterscheiden sich nur dadurch von den sogenannten sensitiven 
Nerven, dass die sensitiven darauf eingerichtet sind, der Wahrnehmung der Aussenwelt zu 
dienen, während die sogenannten motorischen Nerven der Wahrnehmung des eigenen 
Organismus dienen. Ein motorischer Nerv ist nicht dazu bestimmt, meine Hand zu bewegen
- das ist ein bloßer Unsinn -, sondern .. der sogenannte motorische Nerv, ist dazu bestimmt, 
die Bewegung der Hand wahrzunehmen, also innerlich wahrzunehmen, während der 
sensitive Nerv dazu bestimmt ist, bei der Wahrnehmung der Außenwelt zu dienen. Das ist 
der ganze Unterschied.“  172, 57  (>Wahrnehmung)

  Norm-Handeln: „Wer nur handelt, weil er bestimmte sittliche Normen anerkennt, ... ist 
ein höherer Automat. Werfet einen Anlass zum Handeln in sein Bewusstsein, und alsbald 
setzt sich das Räderwerk seiner Moralprinzipien in Bewegung und läuft in gesetzmässiger 
Weise ab, um eine christliche, humane, ihm selbstlos geltende, oder eine Handlung des 
kulturgeschichtlichen Fortschrittes zu vollbringen. Nur wenn ich meiner Liebe zu dem 
Objekte folge, dann bin ich es selbst, der handelt.“  4, 161f

  „Die aber, die eigentlich gar nichts zu sagen haben, die sprechen von Toleranz und 
Liberalismus. Sie meinen damit aber nichts weiter, als dass ein allgemeines Heim für alles 
Unbedeutende und Flache geschaffen werden soll.“ Diejenigen aber, die Aufgaben in der 
Welt haben, können sich nicht unter das Joch irgendeiner Allgemeinheit beugen. „In der 
Ablehnung jeglicher Norm besteht geradezu der Hauptgrundzug des modernen 
Bewusstseins.  Kants Grundsatz: Lebe so, dass die Maxime deines Handelns 
allgemeingeltend werden kann, ist abgetan. An seine Stelle muss der treten: Lebe so, wie es 
deinem innern Wesen am besten entspricht; lebe dich ganz, restlos aus.“  31, 169  (>Ethik, 
>Bewusstseinsseele)

  Not und Denken: „Die Natur gibt uns heute nicht weniger als zu irgendeiner anderen 

  Der Mensch stirbt fortwährend und lebt wiederum auf. Dem entspricht die Polarität von 
Nerven- und Blutsystem. Wären nur ahrimanische Kräfte da, würden wir fortwährend 
verhärten, fortwährend Leichnahm werden, Pedant oder Philister werden, fortwährend 
aufwachen. Die Kräfte, die uns verweichen, verjüngen, zur Phantasie, zur Schwärmerei 
bringen, sind die luziferischen Kräfte. Diese zwei entgegengesetzten Kräfte müssen im 
Menschen sein, aber sie müssen ausgeglichen sein. Die heutige Erziehung ist ganz 
ahrimanisch. Etwa vom Jahre 8000 bis zur Zeitenwende war ein luziferisches Zeitalter, dann
kam ein ahrimanisches Zeitalter. Christlich sein heisst, den Ausgleich zwischen dem 
Ahrimanischen und dem Luziferischen suchen.   349, 7.5.1923

  Nerven und Vorstellung bzw. Wahrnehmung: Unmittelbar aus dem Nervensystem kann 
sich nichts entwickeln, es kann nur den Grund und Boden liefern. „Was sich über dieses 
Nervenleben gleichsam hinzieht, das ist dasjenige, was in dieses Nervenleben nun als das – 
zunächst durch die äusseren Sinne angeregte – Vorstellungsleben einzieht. .. Es ist wirklich 
so, wie wenn ich über eine Strasse gehe und meine Fusstritte als Spuren eingrabe.“ Die 
Fusstritte sind nicht aus irgendwelchen Kräften des Erdreichs ableitbar.  73, 176  
(>Organisches und Geistiges, >Vorstellung)

  „Eigentlich ist es nichts weiter als ein blosser Unsinn, der nicht einmal durch eine 
Anatomie gerechtfertigt wird, die Nerven zu teilen in sensitive und motorische Nerven. Die 
Nerven sind alle einheitlich organisiert, und sie haben alle eine Funktion. Die sogenannten 
motorischen Nerven unterscheiden sich nur dadurch von den sogenannten sensitiven 
Nerven, dass die sensitiven darauf eingerichtet sind, der Wahrnehmung der Aussenwelt zu 
dienen, während die sogenannten motorischen Nerven der Wahrnehmung des eigenen 
Organismus dienen. Ein motorischer Nerv ist nicht dazu bestimmt, meine Hand zu bewegen
- das ist ein bloßer Unsinn -, sondern .. der sogenannte motorische Nerv, ist dazu bestimmt, 
die Bewegung der Hand wahrzunehmen, also innerlich wahrzunehmen, während der 
sensitive Nerv dazu bestimmt ist, bei der Wahrnehmung der Außenwelt zu dienen. Das ist 
der ganze Unterschied.“  172, 57  (>Wahrnehmung)

  Norm-Handeln: „Wer nur handelt, weil er bestimmte sittliche Normen anerkennt, ... ist 
ein höherer Automat. Werfet einen Anlass zum Handeln in sein Bewusstsein, und alsbald 
setzt sich das Räderwerk seiner Moralprinzipien in Bewegung und läuft in gesetzmässiger 
Weise ab, um eine christliche, humane, ihm selbstlos geltende, oder eine Handlung des 
kulturgeschichtlichen Fortschrittes zu vollbringen. Nur wenn ich meiner Liebe zu dem 
Objekte folge, dann bin ich es selbst, der handelt.“  4, 161f

  „Die aber, die eigentlich gar nichts zu sagen haben, die sprechen von Toleranz und 
Liberalismus. Sie meinen damit aber nichts weiter, als dass ein allgemeines Heim für alles 
Unbedeutende und Flache geschaffen werden soll.“ Diejenigen aber, die Aufgaben in der 
Welt haben, können sich nicht unter das Joch irgendeiner Allgemeinheit beugen. „In der 
Ablehnung jeglicher Norm besteht geradezu der Hauptgrundzug des modernen 
Bewusstseins.  Kants Grundsatz: Lebe so, dass die Maxime deines Handelns 
allgemeingeltend werden kann, ist abgetan. An seine Stelle muss der treten: Lebe so, wie es 
deinem innern Wesen am besten entspricht; lebe dich ganz, restlos aus.“  31, 169  (>Ethik, 
>Bewusstseinsseele)

  Not und Denken: „Die Natur gibt uns heute nicht weniger als zu irgendeiner anderen 



Zeit“ .. „Dass die Menschen heute in einer grösseren Notlage sind, als sie vorher waren, das 
ist nicht durch physische Ursachen bewirkt..“  Nicht „irgendwelche unbekannten Mächte 
haben die Not bewirkt, und man muss diese Not zuerst aufheben, bevor man daran gehen 
kann, in der richtigen Weise zu denken“, sondern die Not ist bewirkt vom unrichtigen 
Denken der Menschen und „so kann auch nur das richtige Denken die Aufhebung dieser 
Not bewirken.“    338, 21f

  Nützlichkeitsprinzip und Kunst: „Schaut Euch die riesenhaften Maschinen an, welche 
die menschliche Technik heute mit allem Scharfsinn konstruiert! In ihnen schafft sich der 
Mensch die Dämonen, die in Zukunft gegen ihn wüten werden. Alles, was der Mensch 
heute an technischen Apparaten und Maschinen sich erbaut, wird in Zukunft  Leben 
gewinnen und sich dem Menschen in furchtbarer Weise feindlich entgegenstellen. Alles, 
was aus reinem Nützlichkeitsprinzip, aus Einzel- oder Gesamtegoismus heraus geschaffen 
wird, ist in Zukunft des Menschen Feind. Wir fragen heute viel zu viel nach dem Nutzen 
dessen, was wir tun. Wenn wir die Entwicklung wirklich fördern wollen, so dürfen wir nicht
nach dem Nutzen fragen, sondern vielmehr danach, ob etwas schön und edel ist. Wir sollen 
nicht nur aus dem Nützlichkeitsprinzip heraus handeln, sondern aus reiner Freude am 
Schönen. Alles, was der Mensch heute schafft, um sein künstlerisches Bedürfnis zu 
befriedigen, aus reiner Liebe am Schönen, auch das wird sich in Zukunft beleben, und es 
wird zur Höherentwicklung des Menschen beitragen. Aber furchtbar ist es, heute sehen zu 
müssen, wie viele Tausende von Menschen schon von der frühesten Kindheit an dazu 
angehalten werden, keine andere Tätigkeit zu kennen als die um des materiellen Nutzens 
willen, abgeschnitten zu sein zeitlebens von allem Schönen und Künstlerischen. In den 
ärmsten Volksschulen sollten die herrlichsten Kunstwerke hängen, das würde unendlichen 
Segen bringen in der menschlichen Entwicklung. Der Mensch baut sich selbst seine 
Zukunft.“  266a, 298 

  Nützlichkeitsstandpunkt: Wenn die Begriffe wahr und falsch auf die Begriffe nützlich 
und schädlich zurückgeführt werden, ist das der äusserste Tiefstand. Wir müssen wahr und 
falsch wieder empfinden lernen, ja sogar „gesund oder krank-, und das muss auf den Willen 
wirken. (…) Nützlich oder schädlich .. für wahr oder falsch anzusehen, bedeutet zugleich, 
alle Weltbetrachtung nur auf die physische Welt beschränken.“   199, 84ff

  Der Nützlichkeitsstandpunkt als Irrtum; es geht um die Umformung der Natur für die 
Zukunft. Im Kinderspiel wird kein Nutzen angestrebt, sondern es wird um des Handelns 
selber willen getan. 196, 30.1.20 (>Westen, >Spiel, >Schiller-Kant, >Urteil, Kategorien)

  Nützlichkeitsmoral wird niemals den Menschen zu seiner eigenen Würde bringen. Auch 
alte religiöse Offenbarung taugt nicht mehr.   196, 31.1.20  (>Pragmatimus)

  Öffentliche Meinung >Meinung, öffentliche, >Urteilsfähigkeit, >Weltanschauung, 
>Soziales Urteil

Zeit“ .. „Dass die Menschen heute in einer grösseren Notlage sind, als sie vorher waren, das 
ist nicht durch physische Ursachen bewirkt..“  Nicht „irgendwelche unbekannten Mächte 
haben die Not bewirkt, und man muss diese Not zuerst aufheben, bevor man daran gehen 
kann, in der richtigen Weise zu denken“, sondern die Not ist bewirkt vom unrichtigen 
Denken der Menschen und „so kann auch nur das richtige Denken die Aufhebung dieser 
Not bewirken.“    338, 21f

  Nützlichkeitsprinzip und Kunst: „Schaut Euch die riesenhaften Maschinen an, welche 
die menschliche Technik heute mit allem Scharfsinn konstruiert! In ihnen schafft sich der 
Mensch die Dämonen, die in Zukunft gegen ihn wüten werden. Alles, was der Mensch 
heute an technischen Apparaten und Maschinen sich erbaut, wird in Zukunft  Leben 
gewinnen und sich dem Menschen in furchtbarer Weise feindlich entgegenstellen. Alles, 
was aus reinem Nützlichkeitsprinzip, aus Einzel- oder Gesamtegoismus heraus geschaffen 
wird, ist in Zukunft des Menschen Feind. Wir fragen heute viel zu viel nach dem Nutzen 
dessen, was wir tun. Wenn wir die Entwicklung wirklich fördern wollen, so dürfen wir nicht
nach dem Nutzen fragen, sondern vielmehr danach, ob etwas schön und edel ist. Wir sollen 
nicht nur aus dem Nützlichkeitsprinzip heraus handeln, sondern aus reiner Freude am 
Schönen. Alles, was der Mensch heute schafft, um sein künstlerisches Bedürfnis zu 
befriedigen, aus reiner Liebe am Schönen, auch das wird sich in Zukunft beleben, und es 
wird zur Höherentwicklung des Menschen beitragen. Aber furchtbar ist es, heute sehen zu 
müssen, wie viele Tausende von Menschen schon von der frühesten Kindheit an dazu 
angehalten werden, keine andere Tätigkeit zu kennen als die um des materiellen Nutzens 
willen, abgeschnitten zu sein zeitlebens von allem Schönen und Künstlerischen. In den 
ärmsten Volksschulen sollten die herrlichsten Kunstwerke hängen, das würde unendlichen 
Segen bringen in der menschlichen Entwicklung. Der Mensch baut sich selbst seine 
Zukunft.“  266a, 298 

  Nützlichkeitsstandpunkt: Wenn die Begriffe wahr und falsch auf die Begriffe nützlich 
und schädlich zurückgeführt werden, ist das der äusserste Tiefstand. Wir müssen wahr und 
falsch wieder empfinden lernen, ja sogar „gesund oder krank-, und das muss auf den Willen 
wirken. (…) Nützlich oder schädlich .. für wahr oder falsch anzusehen, bedeutet zugleich, 
alle Weltbetrachtung nur auf die physische Welt beschränken.“   199, 84ff

  Der Nützlichkeitsstandpunkt als Irrtum; es geht um die Umformung der Natur für die 
Zukunft. Im Kinderspiel wird kein Nutzen angestrebt, sondern es wird um des Handelns 
selber willen getan. 196, 30.1.20 (>Westen, >Spiel, >Schiller-Kant, >Urteil, Kategorien)

  Nützlichkeitsmoral wird niemals den Menschen zu seiner eigenen Würde bringen. Auch 
alte religiöse Offenbarung taugt nicht mehr.   196, 31.1.20  (>Pragmatimus)

  Öffentliche Meinung >Meinung, öffentliche, >Urteilsfähigkeit, >Weltanschauung, 
>Soziales Urteil



  Organisches und Geistiges: Das Organische kann nicht in gerader Linie fortschreiten und
das Geistige aus sich hervorbringen. Es muss, „indem das Geistige heraufzieht in das 
Organische, zuerst den Boden dadurch bereiten, .. dass es sich selbst vernichtet, in sich 
abbaut.“  73, 178  (>Aufbau und Abbau)

  Organische Wirksamkeit: „Ein gesundes Verhältnis ergibt sich nur dann, wenn man .., 
ein System gewissermassen darum, dass es seine in ihm liegenden Kräfte voll ausbildet, in 
relativer Selbständigkeit sich voll entfalten lässt und dann dasjenige, was sich ergibt, 
begrenzt, verbessert durch ein danebenliegendes, relativ selbständiges System, wie im 
natürlichen Organismus ein System sich voll entwickelt, auch seine Schäden zum Ausdruck 
bringt, diese Schäden aber fortwährend paralysiert werden durch das danebenliegende 
System. Darauf beruht alle organische Wirksamkeit. Darauf muss auch beruhen die 
Gesundung des sozialen Organismus.“  328, 84  (>Sozialer Organismus)

  Organisieren von aussen: Es geht bei der Dreigliederung nicht um Utopien. „es wird gar 
nicht gesagt: Dies soll so oder so eingerichtet werden. Es wird nur darauf hingedeutet, wie 
die Menschen sich selbst die Dinge einrichten werden, wenn sie in Gemeinschaften wirken 
wollen, die ihren Einsichten und ihren Interessen entsprechen. … Der Gedanke der 
„Organisation“ (ist) zu einer Suggestion geworden.“ Das Organisieren will die Menschen 
von aussen zusammenschliessen. Ihm steht das freie Assoziieren als sein Gegenbild 
gegenüber. … Die „organisatorische Regelung unterbindet die freie Schaffenskraft des 
Einzelnen.“ Die Menschen „arbeiten ohne Einsicht in das Ganze des Menschenlebens“ Was 
in der assoziativen Wirtschaft „der einzelne zu tun hat, das ergibt sich ihm aus dem 
Zusammenleben mit denen, mit denen er wirtschaftlich assoziiert ist.“ (…) „Die Einheit des
ganzen sozialen Organismus wird entstehen aus der selbständigen Entfaltung seiner drei 
Glieder.“   Kp, 18ff    (>Vertrauen, >Sozialer Organismus, Selbststeuerung, >Geistesleben 
als Heilmittel)

  Organisieren durch Blut oder Bewusstsein:  In älteren Zeiten wurden Stämme und 
Grossfamilien durch das Blut organisiert. Das, was damals unterbewusst geschehen ist, 
muss heute durch bewusstes Zusammenschliessen geschehen. Sozialistische Parteien wollen
organisieren, haben aber noch nicht das Objekt dazu gefunden; man bleibt beim Staat!   
191, 20

  „Was früher instinktiv genial“ war, „das war aus dem Leibe und das hatte zu gleicher Zeit 
eine organisierende Kraft an dem Leibe.“ Was heute als abstrakte Naturgesetze auftritt, sind 
nicht mehr Gedanken, die leibbildend und sozial organisierend sind. Die höheren 
Hierarchien haben sich aus dem Leib zurückgezogen.   193, 112f

  Organismus: Die Einzelheiten des Organismus, abgesondert betrachtet, tragen das Prinzip
ihrer Erklärung nicht in sich. „Sie sind nur durch die Natur des Ganzen zu erklären, weil es 
das Ganze ist, das ihnen Wesen und Bedeutung gibt.“  1, 10

  Organismus erkennen: Bei einer Maschine sind alle sinnlichen Verhältnisse die Folge 
von anderen sinnlich wahrnehmbaren Verhältnissen. Bei einem lebenden Wesen erscheinen 
alle sinnlichen Qualitäten „als Folge einer über den sinnlichen Vorgängen schwebenden 
höheren Einheit. .. Wir können hier das, was wir sinnlich wahrnehmen, nicht wieder aus 
sinnlich wahrnehmbaren Verhältnissen ableiten, .. Es genügt die Anschauung nicht mehr, 

  Organisches und Geistiges: Das Organische kann nicht in gerader Linie fortschreiten und
das Geistige aus sich hervorbringen. Es muss, „indem das Geistige heraufzieht in das 
Organische, zuerst den Boden dadurch bereiten, .. dass es sich selbst vernichtet, in sich 
abbaut.“  73, 178  (>Aufbau und Abbau)

  Organische Wirksamkeit: „Ein gesundes Verhältnis ergibt sich nur dann, wenn man .., 
ein System gewissermassen darum, dass es seine in ihm liegenden Kräfte voll ausbildet, in 
relativer Selbständigkeit sich voll entfalten lässt und dann dasjenige, was sich ergibt, 
begrenzt, verbessert durch ein danebenliegendes, relativ selbständiges System, wie im 
natürlichen Organismus ein System sich voll entwickelt, auch seine Schäden zum Ausdruck 
bringt, diese Schäden aber fortwährend paralysiert werden durch das danebenliegende 
System. Darauf beruht alle organische Wirksamkeit. Darauf muss auch beruhen die 
Gesundung des sozialen Organismus.“  328, 84  (>Sozialer Organismus)

  Organisieren von aussen: Es geht bei der Dreigliederung nicht um Utopien. „es wird gar 
nicht gesagt: Dies soll so oder so eingerichtet werden. Es wird nur darauf hingedeutet, wie 
die Menschen sich selbst die Dinge einrichten werden, wenn sie in Gemeinschaften wirken 
wollen, die ihren Einsichten und ihren Interessen entsprechen. … Der Gedanke der 
„Organisation“ (ist) zu einer Suggestion geworden.“ Das Organisieren will die Menschen 
von aussen zusammenschliessen. Ihm steht das freie Assoziieren als sein Gegenbild 
gegenüber. … Die „organisatorische Regelung unterbindet die freie Schaffenskraft des 
Einzelnen.“ Die Menschen „arbeiten ohne Einsicht in das Ganze des Menschenlebens“ Was 
in der assoziativen Wirtschaft „der einzelne zu tun hat, das ergibt sich ihm aus dem 
Zusammenleben mit denen, mit denen er wirtschaftlich assoziiert ist.“ (…) „Die Einheit des
ganzen sozialen Organismus wird entstehen aus der selbständigen Entfaltung seiner drei 
Glieder.“   Kp, 18ff    (>Vertrauen, >Sozialer Organismus, Selbststeuerung, >Geistesleben 
als Heilmittel)

  Organisieren durch Blut oder Bewusstsein:  In älteren Zeiten wurden Stämme und 
Grossfamilien durch das Blut organisiert. Das, was damals unterbewusst geschehen ist, 
muss heute durch bewusstes Zusammenschliessen geschehen. Sozialistische Parteien wollen
organisieren, haben aber noch nicht das Objekt dazu gefunden; man bleibt beim Staat!   
191, 20

  „Was früher instinktiv genial“ war, „das war aus dem Leibe und das hatte zu gleicher Zeit 
eine organisierende Kraft an dem Leibe.“ Was heute als abstrakte Naturgesetze auftritt, sind 
nicht mehr Gedanken, die leibbildend und sozial organisierend sind. Die höheren 
Hierarchien haben sich aus dem Leib zurückgezogen.   193, 112f

  Organismus: Die Einzelheiten des Organismus, abgesondert betrachtet, tragen das Prinzip
ihrer Erklärung nicht in sich. „Sie sind nur durch die Natur des Ganzen zu erklären, weil es 
das Ganze ist, das ihnen Wesen und Bedeutung gibt.“  1, 10

  Organismus erkennen: Bei einer Maschine sind alle sinnlichen Verhältnisse die Folge 
von anderen sinnlich wahrnehmbaren Verhältnissen. Bei einem lebenden Wesen erscheinen 
alle sinnlichen Qualitäten „als Folge einer über den sinnlichen Vorgängen schwebenden 
höheren Einheit. .. Wir können hier das, was wir sinnlich wahrnehmen, nicht wieder aus 
sinnlich wahrnehmbaren Verhältnissen ableiten, .. Es genügt die Anschauung nicht mehr, 



wir müssen die Einheit begrifflich erfassen, wenn wir die Erscheinungen erklären wollen. 
Dadurch aber tritt eine Entfernung von Anschauung und Begriff ein; sie scheinen sich nicht 
mehr zu decken; der Begriff schwebt über der Anschauung.“ Goethe kam über Spinozas 
„anschauendes Wissen“ zu seiner „anschauenden Urteilskraft“; „Ein Organismus kann nur 
im intuitiven Begriff erfasst werden. Dass es dem Menschen gegönnt ist, so zu erkennen, 
das zeigt Goethe durch die Tat.“  1, 65ff 

Organismus und moralische Gesetze: Unser moralisches Leben lässt „sich nicht mit dem 
Leben des Organismus vergleichen .. . Die Wirksamkeit des Organismus ist ohne unser 
Zutun da; wir finden dessen Gesetze in der Welt fertig vor, können sie also suchen, und 
dann die gefundenen anwenden. Die moralischen Gesetze werden aber von uns erst 
geschaffen. Wir können sie nicht anwenden, bevor sie geschaffen sind. Der Irrtum entsteht 
dadurch, dass die moralischen Gesetze nicht in jedem Momente inhaltlich neu geschaffen 
werden, sondern sich forterben. Die von den Vorfahren übernommenen erscheinen dann 
gegeben wie die Naturgesetze des Organismus. Sie werden aber durchaus nicht mit 
demselben Rechte von einer späteren Generation wie diätetische Regeln angewendet. Denn 
sie gehen auf das Individuum und nicht wie das Naturgesetz auf das Exemplar einer 
Gattung. Als Organismus bin ich ein solches Gattungsexemplar, und ich werde naturgemäß 
leben, wenn ich die Naturgesetze der Gattung in meinem besonderen Falle anwende; als 
sittliches Wesen bin ich Individuum und habe meine ganz eigenen Gesetze. (…) Insofern 
ich Individuum bin, brauche ich keine Diät. Diätetik heisst die Kunst, das besondere 
Exemplar mit den allgemeinen Gesetzen in Einklang zu bringen. Als Individuum bin ich 
aber kein Exemplar der Gattung.“  4, 195f 

  Organismus und „organisieren“: „Ich habe es immer wiederum .. erleben müssen, dass 
gefragt worden ist: Wie hat man das zu organisieren? Wie das, wie jenes? Es ist schon 
wirklich recht schlimm, .. wenn einer dasjenige, was er gern verwirklicht sehen möchte, 
Organismus nennt ..; organisieren tut man da, wo Mechanisches ist; ein Organismus ist ja 
eben dazu da, dass man ihn nicht organisieren kann. Man kann das Organische nicht 
organisieren. .. Man kann nicht einen Organismus organisieren. Den muss man werden 
lassen.“ Die Dinge müssen sich bilden, der dreigliedrige soziale Organismus muss eben 
entstehen. „Deshalb kann man ihn nicht abstrakt beschreiben.“  336, 468f

  Osten; Asien, Orient: „.. dasjenige, was früher unter dem Einfluss des Gedankens 
„Sinnlichkeit ist Maja, inneres Seelisches ist Wirklichkeit, göttliche Wirklichkeit“ dem 
Orientalen Kraft und Stärke gegeben hat, es gibt ihm heute Schwäche, es macht ihn zum 
Fatalisten ..“ 330, 254   (>Russland, >China, >Westen-Osten)

  Der Orientale hat über den Yoga Erkenntnisse der übersinnlichen Welt, aber über den Leib 
und dadurch mit Rassenimpulsen.   192, 305   (>Leib und Geist, >Geistesleben und 
Kastenbildung)

  „Der Asiate verachtet gründlich das europäische und amerikanische Wesen, weil es ihm 
überall den Nützlichkeitsstandpunkt entgegenbringt..“  191, 253  (>Nützlichkeit)

  „Der Orient, der das geistige Leben zunächst abgeschwächt hat, nimmt einfach vom 
Westen herüber das Wirtschaftsleben und impft sich etwas vollständig Fremdes ein.“
199, 127

wir müssen die Einheit begrifflich erfassen, wenn wir die Erscheinungen erklären wollen. 
Dadurch aber tritt eine Entfernung von Anschauung und Begriff ein; sie scheinen sich nicht 
mehr zu decken; der Begriff schwebt über der Anschauung.“ Goethe kam über Spinozas 
„anschauendes Wissen“ zu seiner „anschauenden Urteilskraft“; „Ein Organismus kann nur 
im intuitiven Begriff erfasst werden. Dass es dem Menschen gegönnt ist, so zu erkennen, 
das zeigt Goethe durch die Tat.“  1, 65ff 

Organismus und moralische Gesetze: Unser moralisches Leben lässt „sich nicht mit dem 
Leben des Organismus vergleichen .. . Die Wirksamkeit des Organismus ist ohne unser 
Zutun da; wir finden dessen Gesetze in der Welt fertig vor, können sie also suchen, und 
dann die gefundenen anwenden. Die moralischen Gesetze werden aber von uns erst 
geschaffen. Wir können sie nicht anwenden, bevor sie geschaffen sind. Der Irrtum entsteht 
dadurch, dass die moralischen Gesetze nicht in jedem Momente inhaltlich neu geschaffen 
werden, sondern sich forterben. Die von den Vorfahren übernommenen erscheinen dann 
gegeben wie die Naturgesetze des Organismus. Sie werden aber durchaus nicht mit 
demselben Rechte von einer späteren Generation wie diätetische Regeln angewendet. Denn 
sie gehen auf das Individuum und nicht wie das Naturgesetz auf das Exemplar einer 
Gattung. Als Organismus bin ich ein solches Gattungsexemplar, und ich werde naturgemäß 
leben, wenn ich die Naturgesetze der Gattung in meinem besonderen Falle anwende; als 
sittliches Wesen bin ich Individuum und habe meine ganz eigenen Gesetze. (…) Insofern 
ich Individuum bin, brauche ich keine Diät. Diätetik heisst die Kunst, das besondere 
Exemplar mit den allgemeinen Gesetzen in Einklang zu bringen. Als Individuum bin ich 
aber kein Exemplar der Gattung.“  4, 195f 

  Organismus und „organisieren“: „Ich habe es immer wiederum .. erleben müssen, dass 
gefragt worden ist: Wie hat man das zu organisieren? Wie das, wie jenes? Es ist schon 
wirklich recht schlimm, .. wenn einer dasjenige, was er gern verwirklicht sehen möchte, 
Organismus nennt ..; organisieren tut man da, wo Mechanisches ist; ein Organismus ist ja 
eben dazu da, dass man ihn nicht organisieren kann. Man kann das Organische nicht 
organisieren. .. Man kann nicht einen Organismus organisieren. Den muss man werden 
lassen.“ Die Dinge müssen sich bilden, der dreigliedrige soziale Organismus muss eben 
entstehen. „Deshalb kann man ihn nicht abstrakt beschreiben.“  336, 468f

  Osten; Asien, Orient: „.. dasjenige, was früher unter dem Einfluss des Gedankens 
„Sinnlichkeit ist Maja, inneres Seelisches ist Wirklichkeit, göttliche Wirklichkeit“ dem 
Orientalen Kraft und Stärke gegeben hat, es gibt ihm heute Schwäche, es macht ihn zum 
Fatalisten ..“ 330, 254   (>Russland, >China, >Westen-Osten)

  Der Orientale hat über den Yoga Erkenntnisse der übersinnlichen Welt, aber über den Leib 
und dadurch mit Rassenimpulsen.   192, 305   (>Leib und Geist, >Geistesleben und 
Kastenbildung)

  „Der Asiate verachtet gründlich das europäische und amerikanische Wesen, weil es ihm 
überall den Nützlichkeitsstandpunkt entgegenbringt..“  191, 253  (>Nützlichkeit)

  „Der Orient, der das geistige Leben zunächst abgeschwächt hat, nimmt einfach vom 
Westen herüber das Wirtschaftsleben und impft sich etwas vollständig Fremdes ein.“
199, 127



  „Was im Osten gelebt hat, was im Osten die Seelen durchzittert hat, das lebt in den 
äussersten Ausläufern zuletzt da, wo es nicht mehr verstanden wird, wo es abergläubischer 
Kultus geworden ist, wo es heuchlerisches Gemurmel der Popen geworden ist .. Es war eine
Linie vom alten Indertum bis zu diesen bloss noch auf den Lippen heuchlerisch in die 
Menge hineingeplärrten Formeln des russischen Kultus.“ Der Osten „war dazu veranlagt, 
dieses Leben als die Pflicht aufzufassen desjenigen, was einem von den Göttern gegeben 
worden ist, bevor man in diesen irdisch-fleischlichen Leib heruntergestiegen ist.“ Es war 
das „Hingeordnetsein auf das Leben vor der Geburt“ (…) „Und man wird im Osten in 
denselben Formeln, in denen man einstmals geredet hat von dem heiligen Brahman, reden 
von dem wirtschaftlichen Leben. Denn dasjenige, was Grundveranlagung des Seelischen ist,
das ändert sich nicht, das bleibt; denn nicht der Inhalt ist es, auf den es dabei ankommt.“   
199, 112ff  (>Selbstlosigkeit, >Ich und Arbeit)

  Heute ist die östliche Seelenverfassung „überschüttet, weil sie schwach geworden ist .. 
Heute ist man in praxi überschwemmt von dem, was als äusserster radikaler Flügel des 
Westens im Bolschewismus sich auslebt, und der Westen wird es zu erleben haben, dass 
das, was er selbst nicht haben will, sich nach dem Osten hinüber abschiebt, und dass ihm in 
einer gar nicht zu fernen Zeit von dem Osten dasjenige entgegenkommt, was er selber 
dorthin abgeschoben hat. Und es wird dann eine merkwürdige Selbsterkenntnis sein.“  199, 
114

  In anderer Art sehen wir die Verschmelzung des politischen Lebens mit dem Kulturleben 
zunächst in der Form der nationalistischen Volkskulturen und ihres aus dem 
Nationalistischen herausgehenden Geisteslebens. Nach Osten blickend, sehen wir die 
Verschmelzung des Geisteslebens mit dem politischen Leben.“   330, 138

  „.. weil die Staatsmänner nicht fähig waren, zu sehen, .. wie es .. Zündstoffe über 
Zündstoffe lieferte im Osten, dass das geistige Leben mit dem Staatsleben in unorganischer 
Weise verschmolzen ist.“ - Nationalistisches Geistesleben.  330, 139 

  „Entweder wird die heutige zivilisierte Menschheit sich dazu bequemen müssen, ein 
solches selbständiges Geistesleben hinzunehmen, oder die gegenwärtige Zivilisation muss 
ihrem Untergang entgegengehen und aus den asiatischen Kulturen muss sich etwas 
Zukünftiges für die Menschheit ergeben.“  191, 211f

  In China und Indien, in diesen beiden Kulturen werden einmal „die zwei grossen 
Gegensätze der nachatlantischen Zeit“ zusammenstossen.   121, 172

  Chinesen und Japaner; diese Völker haben Astralleiber, welche selbst schon zur 
Spiritualität neigen.  93, 255

  Pädagogik >Kind, >Erziehung, >Schule

  „Was im Osten gelebt hat, was im Osten die Seelen durchzittert hat, das lebt in den 
äussersten Ausläufern zuletzt da, wo es nicht mehr verstanden wird, wo es abergläubischer 
Kultus geworden ist, wo es heuchlerisches Gemurmel der Popen geworden ist .. Es war eine
Linie vom alten Indertum bis zu diesen bloss noch auf den Lippen heuchlerisch in die 
Menge hineingeplärrten Formeln des russischen Kultus.“ Der Osten „war dazu veranlagt, 
dieses Leben als die Pflicht aufzufassen desjenigen, was einem von den Göttern gegeben 
worden ist, bevor man in diesen irdisch-fleischlichen Leib heruntergestiegen ist.“ Es war 
das „Hingeordnetsein auf das Leben vor der Geburt“ (…) „Und man wird im Osten in 
denselben Formeln, in denen man einstmals geredet hat von dem heiligen Brahman, reden 
von dem wirtschaftlichen Leben. Denn dasjenige, was Grundveranlagung des Seelischen ist,
das ändert sich nicht, das bleibt; denn nicht der Inhalt ist es, auf den es dabei ankommt.“   
199, 112ff  (>Selbstlosigkeit, >Ich und Arbeit)

  Heute ist die östliche Seelenverfassung „überschüttet, weil sie schwach geworden ist .. 
Heute ist man in praxi überschwemmt von dem, was als äusserster radikaler Flügel des 
Westens im Bolschewismus sich auslebt, und der Westen wird es zu erleben haben, dass 
das, was er selbst nicht haben will, sich nach dem Osten hinüber abschiebt, und dass ihm in 
einer gar nicht zu fernen Zeit von dem Osten dasjenige entgegenkommt, was er selber 
dorthin abgeschoben hat. Und es wird dann eine merkwürdige Selbsterkenntnis sein.“  199, 
114

  In anderer Art sehen wir die Verschmelzung des politischen Lebens mit dem Kulturleben 
zunächst in der Form der nationalistischen Volkskulturen und ihres aus dem 
Nationalistischen herausgehenden Geisteslebens. Nach Osten blickend, sehen wir die 
Verschmelzung des Geisteslebens mit dem politischen Leben.“   330, 138

  „.. weil die Staatsmänner nicht fähig waren, zu sehen, .. wie es .. Zündstoffe über 
Zündstoffe lieferte im Osten, dass das geistige Leben mit dem Staatsleben in unorganischer 
Weise verschmolzen ist.“ - Nationalistisches Geistesleben.  330, 139 

  „Entweder wird die heutige zivilisierte Menschheit sich dazu bequemen müssen, ein 
solches selbständiges Geistesleben hinzunehmen, oder die gegenwärtige Zivilisation muss 
ihrem Untergang entgegengehen und aus den asiatischen Kulturen muss sich etwas 
Zukünftiges für die Menschheit ergeben.“  191, 211f

  In China und Indien, in diesen beiden Kulturen werden einmal „die zwei grossen 
Gegensätze der nachatlantischen Zeit“ zusammenstossen.   121, 172

  Chinesen und Japaner; diese Völker haben Astralleiber, welche selbst schon zur 
Spiritualität neigen.  93, 255

  Pädagogik >Kind, >Erziehung, >Schule



  Parlamentarismus:  „Parlamentarismus ist nur ein Weg, sich geltend zu machen als 
Persönlichkeit.“ Gleichzeitig vernichtet der Teilnehmende seine Persönlichkeit in dem 
Augenblick, wo aus dem Wollen die Abstimmung wird. Parlamentarisierung geht hervor 
aus der Geltendmachung der Persönlichkeit und endet mit der Auslöschung der 
Persönlichkeit – ein Kreislaufprozess wie das Menschenleben, das mit der Geburt beginnt 
und mit dem Tod endet. Die Bewusstseinsseele steht unter dem Zeichen von Geburt und 
Tod.  185, 69f

  Parlamentarismus kann nur auf dem Erwachsensein, der Mündigkeit beruhen und im 
Rechtsleben wirken. Drei „Parlamente“ für drei Gebiete würden sich gegenseitig sabotieren.
337a, 73

  „.. ein Parlament kann es nur im Staate geben, nicht im freien Geistesleben. Da kann es nur
die einzelne Individualität geben. (..) Auf wirtschaftlichem Gebiet kann es nur 
Assoziationen geben.“   NÖS, 87f   (> Demokratie, >Persönlichkeit, >Westen; England)

  Parteien: Vereinigungen, „in denen allerlei Töne aus mumifizierten Menschen kommen. 
Man nennt diese Vereinigungen „Parteien“.“   196, 70  

  Es gibt keine Partei, die nicht in irgendeiner Weise mit dem, was sie behauptet, recht hat. 
Aber sie hat auch wiederum nicht vollständig recht, vielmehr muss sie in einem gewissen 
Sinne wieder unrecht haben. „Alles was gewöhnlich als Parteirichtungen geltend gemacht 
wird, kann einem doch vorkommen wie Photographien des Lebens von verschiedenen 
Seiten aus.“   83, 168

  „In der geistigen Welt gibt es keine Abstraktionen, und die Parteien stehen unter 
Abstraktionen. Da oben gibt es nur Wesen. (…) Hier läuft man einem konservativen oder 
liberalen Programm nach, oben ist man Anhänger von einem ahrimanischen Wesen 
irgendeiner Hierarchie oder einem luziferischen Wesen irgendeiner Hierarchie.“ 199, 23f

  Das Zerteilen der Menschen in kleine Gruppen ist ein Mittel, das Ahriman hat. „Sie 
brauchen bloß in der Gegenwart auf das Parteiwesen, auf das sich befehdende Parteiwesen 
hinzusehen, und Sie werden finden - wenn Sie nur unbefangen sind, können Sie das 
anerkennen -, dass diese sich befehdenden Parteien eigentlich aus der bloßen 
Menschennatur heraus wahrhaftig nicht zu erklären sind.“ 193, 171

„Weder mit einer anderen Partei noch mit einer selbst gegründeten möchte ich irgend etwas 
zu tun haben. Also auch nicht mit einer selbst gegründeten.“ 330, 404

  Nur wenn man auf gewisse Grundgesetze – Urideen – kommt, „kann man hoffen, das zu 
überwinden, was nach und nach in Form .. von Parteimeinungen in so furchtbarer Weise die
Massen ergreift und durch die Massen leider zu Tatsachen wird.“    332a, 36

  „Über die alten Parteiprogramme kann man nicht mehr diskutieren, darüber hat der 
Weltkrieg diskutiert.“   330, 404

  „Parteien haben immer die Eigentümlichkeiten, dass sie nach und nach eigentlich 

  Parlamentarismus:  „Parlamentarismus ist nur ein Weg, sich geltend zu machen als 
Persönlichkeit.“ Gleichzeitig vernichtet der Teilnehmende seine Persönlichkeit in dem 
Augenblick, wo aus dem Wollen die Abstimmung wird. Parlamentarisierung geht hervor 
aus der Geltendmachung der Persönlichkeit und endet mit der Auslöschung der 
Persönlichkeit – ein Kreislaufprozess wie das Menschenleben, das mit der Geburt beginnt 
und mit dem Tod endet. Die Bewusstseinsseele steht unter dem Zeichen von Geburt und 
Tod.  185, 69f

  Parlamentarismus kann nur auf dem Erwachsensein, der Mündigkeit beruhen und im 
Rechtsleben wirken. Drei „Parlamente“ für drei Gebiete würden sich gegenseitig sabotieren.
337a, 73

  „.. ein Parlament kann es nur im Staate geben, nicht im freien Geistesleben. Da kann es nur
die einzelne Individualität geben. (..) Auf wirtschaftlichem Gebiet kann es nur 
Assoziationen geben.“   NÖS, 87f   (> Demokratie, >Persönlichkeit, >Westen; England)

  Parteien: Vereinigungen, „in denen allerlei Töne aus mumifizierten Menschen kommen. 
Man nennt diese Vereinigungen „Parteien“.“   196, 70  

  Es gibt keine Partei, die nicht in irgendeiner Weise mit dem, was sie behauptet, recht hat. 
Aber sie hat auch wiederum nicht vollständig recht, vielmehr muss sie in einem gewissen 
Sinne wieder unrecht haben. „Alles was gewöhnlich als Parteirichtungen geltend gemacht 
wird, kann einem doch vorkommen wie Photographien des Lebens von verschiedenen 
Seiten aus.“   83, 168

  „In der geistigen Welt gibt es keine Abstraktionen, und die Parteien stehen unter 
Abstraktionen. Da oben gibt es nur Wesen. (…) Hier läuft man einem konservativen oder 
liberalen Programm nach, oben ist man Anhänger von einem ahrimanischen Wesen 
irgendeiner Hierarchie oder einem luziferischen Wesen irgendeiner Hierarchie.“ 199, 23f

  Das Zerteilen der Menschen in kleine Gruppen ist ein Mittel, das Ahriman hat. „Sie 
brauchen bloß in der Gegenwart auf das Parteiwesen, auf das sich befehdende Parteiwesen 
hinzusehen, und Sie werden finden - wenn Sie nur unbefangen sind, können Sie das 
anerkennen -, dass diese sich befehdenden Parteien eigentlich aus der bloßen 
Menschennatur heraus wahrhaftig nicht zu erklären sind.“ 193, 171

„Weder mit einer anderen Partei noch mit einer selbst gegründeten möchte ich irgend etwas 
zu tun haben. Also auch nicht mit einer selbst gegründeten.“ 330, 404

  Nur wenn man auf gewisse Grundgesetze – Urideen – kommt, „kann man hoffen, das zu 
überwinden, was nach und nach in Form .. von Parteimeinungen in so furchtbarer Weise die
Massen ergreift und durch die Massen leider zu Tatsachen wird.“    332a, 36

  „Über die alten Parteiprogramme kann man nicht mehr diskutieren, darüber hat der 
Weltkrieg diskutiert.“   330, 404

  „Parteien haben immer die Eigentümlichkeiten, dass sie nach und nach eigentlich 



abkommen von dem, was ursprünglich ihre Impulse waren. (...) Die Parteien entstehen, 
haben eine gewisse Lebenszeit, die verhältnismässig kurz ist, dann sterben sie. Aber sie 
bleiben gewissermassen, wenn sie schon Leichnam sind, noch lebendig als Leichnam; sie 
mögen nicht gerne sterben. Aber das schadet nichts. .. es ist trotzdem noch gut, wenn sie da 
sind, damit die Menschen eben nicht auseinanderlaufen. .. wenn man sich auf praktischen 
Boden stellen will und sich bewusst ist, dass im politischen Leben nur etwas zu erreichen ist
mit geschlossenen Menschengruppen, .. hat man gar kein Interesse daran, die Parteien zu 
zersplittern.“  331, 137f   (>Gruppen)

  „Es handelt sich darum, dass man gerade bevor man zur Macht kommt, klar und deutlich 
weiß, was man mit der Macht anzufangen hat. ..Wenn aber jeder bei den alten 
Parteimeinungen bleibt, dann mag er nach Einigkeit rufen. Es gibt eine Methode, zur 
Einigkeit aufzufordern, das ist die, wirklich zu sehen, wo die Schäden sind. Auf diese Weise
sucht der Dreigliederungsimpuls Einigkeit zu bringen. Es ist einfach objektiv eine 
Verleumdung, zu sagen, es solle eine neue Partei oder eine neue Sekte gegründet werden.“  
333, 34f

  „Ich denke nicht an eine Partei, aber ich denke an alle diejenigen Menschen, die heute aus 
der Not und aus dem Elend heraus sich retten wollen ein vernünftiges Urteil des gesunden 
Menschenverstandes: Die werden sich nicht in eine Partei scharen. Sie werden
aber vielleicht die Träger desjenigen sein, was wir für die Zukunft brauchen, was wir 
anstreben müssen, wenn wir aus Wirrnis und Chaos herauskommen wollen.“  336, 326

  „Ich appelliere an Verstand und Vernunft jedes einzelnen Menschen und nicht an Parteien; 
das muss ich immer wiederum sagen, wenn mir erwidert wird, dass das schwer verständlich 
sei, was ich vortrage. Ich weiss, es ist der Wirklichkeit entnommen. Und dasjenige, was der 
Wirklichkeit entnommen ist, das fordert einen gewissen Instinkt seiner Realisierbarkeit. 
Dieser gewisse Instinkt für die Realisierbarkeit kann nicht aufgenommen werden von 
abstrakten Parteimenschen-Meinungen.“  336, 325  (>Rechtsstaat und Parteien)

  Patente: „Gewiss, durch diese naturwissenschaftliche Methode sind ganz ungeheure 
Fortschritte gemacht worden, aber gerade unter diesem Fortschritte ist das Denken 
vollständig verwahrlost. Und daraus erwächst die Pflicht: nicht zur Macht kommen zu 
lassen in der Welt diejenigen, die diese Macht anstreben auf Grundlage eines blossen 
materialistischen Experimentalwissens – und um Macht ist es diesen Leuten zu tun, und 
heute sind wir schon so weit, dass durch die brutalsten Machtsprüche der materialistischen 
Gelehrsamkeit aus der Welt geschafft werden solle alles dasjenige, was nicht
materialistische Gelehrsamkeit ist. …  Darum handelt es sich, einzusehen, wie die 
Machtverhältnisse in der Welt walten.“ 165, 108f 

  Sozialismus braucht „die Emanzipation alles Strebens nach dem Geiste unabhängig von 
der Staatsorganisation. .. Jene über die Welt zerstreuten Kasernen der Wissenschaft, die man
Universitäten nennt“ widerstreben der Zukunft. Für die Erkenntnis ist nötig, „dass ein 
vollständig gleiches Zusammengehen entsteht, dass jeder seinen Anteil haben kann an der 
Fortentwickelung der Menschheit. Nicht im geringsten dürfen, wenn die sozialistische 
Bewegung gesund sich entwickeln will, Privilegien, Patente, Monopole auf irgendeinem 
Zweig der Erkenntnis liegen. (…) In einer Zeit, in der man immer mehr und mehr dahin 
strebt, solche Dinge wie die Medizin zum Beispiel zu monopolisieren durch die 

abkommen von dem, was ursprünglich ihre Impulse waren. (...) Die Parteien entstehen, 
haben eine gewisse Lebenszeit, die verhältnismässig kurz ist, dann sterben sie. Aber sie 
bleiben gewissermassen, wenn sie schon Leichnam sind, noch lebendig als Leichnam; sie 
mögen nicht gerne sterben. Aber das schadet nichts. .. es ist trotzdem noch gut, wenn sie da 
sind, damit die Menschen eben nicht auseinanderlaufen. .. wenn man sich auf praktischen 
Boden stellen will und sich bewusst ist, dass im politischen Leben nur etwas zu erreichen ist
mit geschlossenen Menschengruppen, .. hat man gar kein Interesse daran, die Parteien zu 
zersplittern.“  331, 137f   (>Gruppen)

  „Es handelt sich darum, dass man gerade bevor man zur Macht kommt, klar und deutlich 
weiß, was man mit der Macht anzufangen hat. ..Wenn aber jeder bei den alten 
Parteimeinungen bleibt, dann mag er nach Einigkeit rufen. Es gibt eine Methode, zur 
Einigkeit aufzufordern, das ist die, wirklich zu sehen, wo die Schäden sind. Auf diese Weise
sucht der Dreigliederungsimpuls Einigkeit zu bringen. Es ist einfach objektiv eine 
Verleumdung, zu sagen, es solle eine neue Partei oder eine neue Sekte gegründet werden.“  
333, 34f

  „Ich denke nicht an eine Partei, aber ich denke an alle diejenigen Menschen, die heute aus 
der Not und aus dem Elend heraus sich retten wollen ein vernünftiges Urteil des gesunden 
Menschenverstandes: Die werden sich nicht in eine Partei scharen. Sie werden
aber vielleicht die Träger desjenigen sein, was wir für die Zukunft brauchen, was wir 
anstreben müssen, wenn wir aus Wirrnis und Chaos herauskommen wollen.“  336, 326

  „Ich appelliere an Verstand und Vernunft jedes einzelnen Menschen und nicht an Parteien; 
das muss ich immer wiederum sagen, wenn mir erwidert wird, dass das schwer verständlich 
sei, was ich vortrage. Ich weiss, es ist der Wirklichkeit entnommen. Und dasjenige, was der 
Wirklichkeit entnommen ist, das fordert einen gewissen Instinkt seiner Realisierbarkeit. 
Dieser gewisse Instinkt für die Realisierbarkeit kann nicht aufgenommen werden von 
abstrakten Parteimenschen-Meinungen.“  336, 325  (>Rechtsstaat und Parteien)

  Patente: „Gewiss, durch diese naturwissenschaftliche Methode sind ganz ungeheure 
Fortschritte gemacht worden, aber gerade unter diesem Fortschritte ist das Denken 
vollständig verwahrlost. Und daraus erwächst die Pflicht: nicht zur Macht kommen zu 
lassen in der Welt diejenigen, die diese Macht anstreben auf Grundlage eines blossen 
materialistischen Experimentalwissens – und um Macht ist es diesen Leuten zu tun, und 
heute sind wir schon so weit, dass durch die brutalsten Machtsprüche der materialistischen 
Gelehrsamkeit aus der Welt geschafft werden solle alles dasjenige, was nicht
materialistische Gelehrsamkeit ist. …  Darum handelt es sich, einzusehen, wie die 
Machtverhältnisse in der Welt walten.“ 165, 108f 

  Sozialismus braucht „die Emanzipation alles Strebens nach dem Geiste unabhängig von 
der Staatsorganisation. .. Jene über die Welt zerstreuten Kasernen der Wissenschaft, die man
Universitäten nennt“ widerstreben der Zukunft. Für die Erkenntnis ist nötig, „dass ein 
vollständig gleiches Zusammengehen entsteht, dass jeder seinen Anteil haben kann an der 
Fortentwickelung der Menschheit. Nicht im geringsten dürfen, wenn die sozialistische 
Bewegung gesund sich entwickeln will, Privilegien, Patente, Monopole auf irgendeinem 
Zweig der Erkenntnis liegen. (…) In einer Zeit, in der man immer mehr und mehr dahin 
strebt, solche Dinge wie die Medizin zum Beispiel zu monopolisieren durch die 



Universitätsleute, in der man auch auf den verschiedensten anderen Gebieten alles, alles 
durchorganisieren will, in einer solchen Zeit hat man es ja nicht nötig, über Einzelheiten der
geistigen Gleichheit zu sprechen … Aber natürlich, Anfänge könnten überall gebildet 
werden.“ 185, 225f

  Persönlich, halbpersönlich, unpersönlich: Der Staat regelt in unpersönlichen Gesetzen, 
die Ökonomie ist das halb Persönliche, das Geistesleben ist ganz persönlich.   188, 162

  Menschen der altindischen Zeit lechzten danach, die Persönlichkeit abzustreifen. Das Yoga
führte ins Unpersönliche, zum „Ruhen in dem allgemeinen Göttlichen.“  Der letzte 
Ausläufer davon war das Bewusstsein der Zusammengehörigkeit mit den Generationen, die 
Blutsverwandschaft.   103, 158 

  Persönlichkeit:  „Der Weltengrund hat sich in die Welt vollständig ausgegossen; er hat 
sich nicht von der Welt zurückgezogen, um sie von aussen zu lenken, er treibt sie von innen 
(..). Die höchste Form, in der er innerhalb der Wirklichkeit des gewöhnlichen Lebens 
auftritt, ist das Denken und mit demselben die menschliche Persönlichkeit. Hat somit der 
Weltengrund Ziele, so sind sie identisch mit den Zielen, die sich der Mensch setzt, indem er 
sich darlebt.“ Alle Gedanken auf aussermenschliche Weltbestimmungen müssen aufgegeben
werden.   2, 125    (>Freie Persönlichkeit, >Ich, >Egoismus, >Besitz, >Individuelles und 
universelles Sein)

  Unsere Ideale sind nicht das Abbild von etwas außer uns Befindlichem, sondern „unser 
eigenes freies Erzeugnis. Wir haben nur auszuführen, was wir uns selbst als Norm unseres 
Handelns vorschreiben. Die Anschauung von der Wahrheit als Freiheitstat begründet somit 
auch eine Sittenlehre, deren Grundlage die vollkommen freie Persönlichkeit ist. .. Die 
Erhöhung des Daseinswertes der menschlichen Persönlichkeit ist doch das Endziel aller 
Wissenschaft.“   3, 11f

  „Die Gesetze seines Handelns erkennen heisst, sich seiner Freiheit bewusst sein. Der 
Erkenntnisprozess ist .. der Entwicklungsprozess zur Freiheit. (..) Das wichtigste Problem 
alles menschlichen Denkens ist das: den Menschen als auf sich selbst gegründete, freie 
Persönlichkeit zu begreifen.“  3, 90ff

  Geister der Persönlichkeit steigen in unserer Epoche zu schöpferischer Tätigkeit auf. Im 
Gegenzug werden Geister der Finsternis durch die Maschinenwelt aktiv; Ersatz für 
Menschenarbeit. 186, 274

  „Irgend jemand wirkt im Dienste der regelrecht fortwirkenden Evolution. Statt an die 
Sache sich heranzumachen, wird immer mehr und mehr der Kampf gegen seine 
Persönlichkeit losgehen, persönliche Verleumdungen, persönliche Entstellungen, das wird 
an die Stelle des Sachlichen treten.“  272, 313

  Persönlichkeit und Individualität: „Was sich hindurchzieht durch die Persönlichkeiten 
als die bleibende Individualität, was mit dem Menschen geboren wird, stirbt, wieder 
geboren wird, wieder stirbt und so weiter, das steht in einer gewissen Beziehung unter dem 
Regiment der Geister der Weisheit. .. das, was der Mensch als Persönlichkeit unter dem 
Element der Liebe entwickelt, wenn er es einmal entwickelt hat, [wird] bleibend .. für seine 

Universitätsleute, in der man auch auf den verschiedensten anderen Gebieten alles, alles 
durchorganisieren will, in einer solchen Zeit hat man es ja nicht nötig, über Einzelheiten der
geistigen Gleichheit zu sprechen … Aber natürlich, Anfänge könnten überall gebildet 
werden.“ 185, 225f

  Persönlich, halbpersönlich, unpersönlich: Der Staat regelt in unpersönlichen Gesetzen, 
die Ökonomie ist das halb Persönliche, das Geistesleben ist ganz persönlich.   188, 162

  Menschen der altindischen Zeit lechzten danach, die Persönlichkeit abzustreifen. Das Yoga
führte ins Unpersönliche, zum „Ruhen in dem allgemeinen Göttlichen.“  Der letzte 
Ausläufer davon war das Bewusstsein der Zusammengehörigkeit mit den Generationen, die 
Blutsverwandschaft.   103, 158 

  Persönlichkeit:  „Der Weltengrund hat sich in die Welt vollständig ausgegossen; er hat 
sich nicht von der Welt zurückgezogen, um sie von aussen zu lenken, er treibt sie von innen 
(..). Die höchste Form, in der er innerhalb der Wirklichkeit des gewöhnlichen Lebens 
auftritt, ist das Denken und mit demselben die menschliche Persönlichkeit. Hat somit der 
Weltengrund Ziele, so sind sie identisch mit den Zielen, die sich der Mensch setzt, indem er 
sich darlebt.“ Alle Gedanken auf aussermenschliche Weltbestimmungen müssen aufgegeben
werden.   2, 125    (>Freie Persönlichkeit, >Ich, >Egoismus, >Besitz, >Individuelles und 
universelles Sein)

  Unsere Ideale sind nicht das Abbild von etwas außer uns Befindlichem, sondern „unser 
eigenes freies Erzeugnis. Wir haben nur auszuführen, was wir uns selbst als Norm unseres 
Handelns vorschreiben. Die Anschauung von der Wahrheit als Freiheitstat begründet somit 
auch eine Sittenlehre, deren Grundlage die vollkommen freie Persönlichkeit ist. .. Die 
Erhöhung des Daseinswertes der menschlichen Persönlichkeit ist doch das Endziel aller 
Wissenschaft.“   3, 11f

  „Die Gesetze seines Handelns erkennen heisst, sich seiner Freiheit bewusst sein. Der 
Erkenntnisprozess ist .. der Entwicklungsprozess zur Freiheit. (..) Das wichtigste Problem 
alles menschlichen Denkens ist das: den Menschen als auf sich selbst gegründete, freie 
Persönlichkeit zu begreifen.“  3, 90ff

  Geister der Persönlichkeit steigen in unserer Epoche zu schöpferischer Tätigkeit auf. Im 
Gegenzug werden Geister der Finsternis durch die Maschinenwelt aktiv; Ersatz für 
Menschenarbeit. 186, 274

  „Irgend jemand wirkt im Dienste der regelrecht fortwirkenden Evolution. Statt an die 
Sache sich heranzumachen, wird immer mehr und mehr der Kampf gegen seine 
Persönlichkeit losgehen, persönliche Verleumdungen, persönliche Entstellungen, das wird 
an die Stelle des Sachlichen treten.“  272, 313

  Persönlichkeit und Individualität: „Was sich hindurchzieht durch die Persönlichkeiten 
als die bleibende Individualität, was mit dem Menschen geboren wird, stirbt, wieder 
geboren wird, wieder stirbt und so weiter, das steht in einer gewissen Beziehung unter dem 
Regiment der Geister der Weisheit. .. das, was der Mensch als Persönlichkeit unter dem 
Element der Liebe entwickelt, wenn er es einmal entwickelt hat, [wird] bleibend .. für seine 



Individualität. (…) Alles, was der Mensch aus der einzelnen Persönlichkeit als Frucht 
hineinbringen kann in die Individualität, erlangt er dadurch, dass er einen Zusammenhang 
hat mit dem Christus-Wesen.“  102, 107ff  (>Bewusstseinsseele und Geistselbst)

  Persönlichkeit loslösen, ausschalten: Zu Zeiten der Rothschilds wurde das Kapital noch 
von der Einzelpersönlichkeit verwaltet. Nun fängt das Kapital an, sich selbst zu verwalten 
und zieht allen Willen der Persönlichkeit an sich. Die Menschheit stieg in Bezug auf die 
Persönlichkeit zu einem tiefsten Punkt herunter. Das Verständnis für den Christusimpuls 
kann Umkehr bringen.  104, 140f  (>Selbst und Welt)

  „.. ich habe Sie öfter darauf hingewiesen,, wie die menschliche Persönlichkeit mit ihrem 
eigenen Denken selbst im Kapitalleben allmählich ausgeschaltet worden ist. (…) die Aktien
wirken für sich..“   190, 41

  Loslösen des Wirtschaftsprozesses von dem Persönlichen im Kapitalismus. Ausnahme: 
Das Künstlerische oder eigentlich geistige Gebiet. Hier ist das Abtrennen ungesund.
188, 224   

  Pfingsten: „Der Geist, der wohl auch genannt wird der Heilige Geist, der da ist, der seine 
Kraft herniederschickte in der Zeit, als der Christus-Jesus in die Erde hinein seinen Geist 
sandte, der zunächst wiedererschien, als der Jesus getauft wurde von Johannes dem Täufer, 
derselbe Geist in einer anderen Form, in Form vieler einzelner, leuchtend feuriger Zungen, 
senkte sich nieder zu den einzelnen Individualitäten der ersten christlichen Versteher.“ Der 
Volksgeist soll abgelöst werden von einer „Kraft, die also ausgoss das allgemein 
Menschliche über die ganze Menschheit“. Christus war der Erste, der das allgemein 
Menschliche im Erdendasein ausbilden konnte. Uns stattet das Pfingstfest mit Zuversicht 
und Kraft aus, „.. wenn wir wissen, was wir werden können in unseren Seelen, indem wir 
Nachfolger derjenigen werden, die durch ihr erstes Verstehen des Christus-Impulses sich 
würdig gemacht haben, die feurigen Zungen über sich ergiessen zu lassen.“ Pfingsten wird 
unser „gewaltigstes Ideal der freien Entwicklung der Menschenseele zu einer in sich 
geschlossenen freien Individualität.“ Das Pfingstfest ist als ein Zukunftsfest zu verstehen. 
„Welche Vermessenheit wäre es, heute zu sagen: Die Menschheit ist schon reif, das 
Christentum zu verstehen ..“  Das geht nur in aufeinanderfolgenden späteren Erdenleben. 
118, 170ff

  Pflicht: „Es gibt einen Satz von Fichte ..: „Die äussere Welt ist das versinnlichte Material 
der Pflicht.“ Ich kann nicht meine Pflicht verrichten, wenn ich in einer Welt stehe, in der ich
nicht umgeben bin von irgend etwas, das ich angreifen kann. Es muss Holz da sein, es muss 
ein Hammer da sein: das ist für sich gar nicht bedeutend, hat keine Materialität, sondern es 
ist nur das versinnlichte Material meiner Pflicht. … Das hat ein Mensch aus den innersten 
Empfindungen seiner Seele .. und dann aus dem Volkstum heraus vor einem Jahrhundert 
geprägt. Das ist nicht populär geworden. .. Verstehen tut keiner etwas von Fichte.“  
199, 111f  

  „Und der Mensch steht um so höher, je mehr er seine Neigungen, sein Gefallen und 
Missfallen dahin veredelt hat, dass sie ohne Zwang, ohne Unterwerfung durch sich selbst 
der erkannten Pflicht folgen.“   9, 46   (>Freiheit und Liebe, >Osten)

Individualität. (…) Alles, was der Mensch aus der einzelnen Persönlichkeit als Frucht 
hineinbringen kann in die Individualität, erlangt er dadurch, dass er einen Zusammenhang 
hat mit dem Christus-Wesen.“  102, 107ff  (>Bewusstseinsseele und Geistselbst)

  Persönlichkeit loslösen, ausschalten: Zu Zeiten der Rothschilds wurde das Kapital noch 
von der Einzelpersönlichkeit verwaltet. Nun fängt das Kapital an, sich selbst zu verwalten 
und zieht allen Willen der Persönlichkeit an sich. Die Menschheit stieg in Bezug auf die 
Persönlichkeit zu einem tiefsten Punkt herunter. Das Verständnis für den Christusimpuls 
kann Umkehr bringen.  104, 140f  (>Selbst und Welt)

  „.. ich habe Sie öfter darauf hingewiesen,, wie die menschliche Persönlichkeit mit ihrem 
eigenen Denken selbst im Kapitalleben allmählich ausgeschaltet worden ist. (…) die Aktien
wirken für sich..“   190, 41

  Loslösen des Wirtschaftsprozesses von dem Persönlichen im Kapitalismus. Ausnahme: 
Das Künstlerische oder eigentlich geistige Gebiet. Hier ist das Abtrennen ungesund.
188, 224   

  Pfingsten: „Der Geist, der wohl auch genannt wird der Heilige Geist, der da ist, der seine 
Kraft herniederschickte in der Zeit, als der Christus-Jesus in die Erde hinein seinen Geist 
sandte, der zunächst wiedererschien, als der Jesus getauft wurde von Johannes dem Täufer, 
derselbe Geist in einer anderen Form, in Form vieler einzelner, leuchtend feuriger Zungen, 
senkte sich nieder zu den einzelnen Individualitäten der ersten christlichen Versteher.“ Der 
Volksgeist soll abgelöst werden von einer „Kraft, die also ausgoss das allgemein 
Menschliche über die ganze Menschheit“. Christus war der Erste, der das allgemein 
Menschliche im Erdendasein ausbilden konnte. Uns stattet das Pfingstfest mit Zuversicht 
und Kraft aus, „.. wenn wir wissen, was wir werden können in unseren Seelen, indem wir 
Nachfolger derjenigen werden, die durch ihr erstes Verstehen des Christus-Impulses sich 
würdig gemacht haben, die feurigen Zungen über sich ergiessen zu lassen.“ Pfingsten wird 
unser „gewaltigstes Ideal der freien Entwicklung der Menschenseele zu einer in sich 
geschlossenen freien Individualität.“ Das Pfingstfest ist als ein Zukunftsfest zu verstehen. 
„Welche Vermessenheit wäre es, heute zu sagen: Die Menschheit ist schon reif, das 
Christentum zu verstehen ..“  Das geht nur in aufeinanderfolgenden späteren Erdenleben. 
118, 170ff

  Pflicht: „Es gibt einen Satz von Fichte ..: „Die äussere Welt ist das versinnlichte Material 
der Pflicht.“ Ich kann nicht meine Pflicht verrichten, wenn ich in einer Welt stehe, in der ich
nicht umgeben bin von irgend etwas, das ich angreifen kann. Es muss Holz da sein, es muss 
ein Hammer da sein: das ist für sich gar nicht bedeutend, hat keine Materialität, sondern es 
ist nur das versinnlichte Material meiner Pflicht. … Das hat ein Mensch aus den innersten 
Empfindungen seiner Seele .. und dann aus dem Volkstum heraus vor einem Jahrhundert 
geprägt. Das ist nicht populär geworden. .. Verstehen tut keiner etwas von Fichte.“  
199, 111f  

  „Und der Mensch steht um so höher, je mehr er seine Neigungen, sein Gefallen und 
Missfallen dahin veredelt hat, dass sie ohne Zwang, ohne Unterwerfung durch sich selbst 
der erkannten Pflicht folgen.“   9, 46   (>Freiheit und Liebe, >Osten)



  „Mag einer ein noch so gescheiter Kerl sein, er bringt sich mit der Geburt seine  
Fähigkeiten mit, aber das hat keine soziale Bedeutung, im Gegenteil, das ist er verpflichtet 
der menschlichen Gesellschaft darzubringen, mit diesen Fähigkeiten wäre es nichts, wenn 
der Mensch nicht drinnenstehen würde in der menschlichen Gesellschaft. Der Mensch 
verdankt, was er aus seinen Fähigkeiten schaffen kann, .. der menschlichen sozialen 
Ordnung. Es gehört einem in Wahrheit nicht.“  330, 97  (>Eigentum, geistiges)

  Aus Optimismus erreicht man nichts, aus Pessimismus „weniger als nichts“. „Das einzig 
Mögliche ist, .. wenn es vom Gefühl zum Willen übergehen muss, dass man sich dann den 
blauen Teufel schert darum, ob die Welt gut oder schlecht ist, sondern dass man tut 
dasjenige, was man als seine Pflicht empfindet; wenn auch langsam oder schnell, dann wird 
die Welt schon besser werden. Man hat daran zu denken, dass man selbst so handle, dass 
schon morgen die Welt besser werden könne. Das ist dasjenige, was uns als ein neuer Geist 
beherrschen muss. Dieser neue Geist geht vielmehr aus einem Erfühlen, Empfinden, 
herzlich Darinnenstehen in diesem ganzen Willensimpuls hervor als aus etwas anderem; aus
der Phrase ganz gewiss nicht.“  332b, 195

  Pflicht und Neigung: Bei Kant „steht der Inhalt der Pflicht als eine von außen gegebene 
moralische Intuition da, und da steht auf der anderen Seite der Mensch dieser moralischen 
Intuition so gegenüber, dass er sich ihr zu unterwerfen hat. Sittlich wird es empfunden, 
wenn der Mensch so sich unterwirft, dass von einem inneren Wohlgefallen an der 
Befolgung der Pflicht nichts zu merken ist, sondern lediglich das Eisige da ist: Ich muss der 
Pflicht folgen. Sie wissen ja, dass Schiller schon diesem Kantschen Worte von der Pflicht 
entgegengesetzt hat: «Gerne dien' ich den Freunden, doch tu' ich es leider mit Neigung, und 
so wurmt es mir oft, dass ich nicht tugendhaft bin.» So hat Schiller in ironischer Weise auf 
diesen kategorischen Imperativ geantwortet. Sehen Sie, diesem sogenannten kategorischen 
Imperativ, wie er aus alten Zeiten, aus alten sittlichen Impulsen herüberkommt, steht 
gegenüber die Forderung an die Menschheit, aus den Tiefen der Seele heraus gerade die 
Liebe zu dem, was Handlung, was Tat werden soll, mehr und mehr zu entfalten. ..  Gerade 
so wenig, wie man im Alter von sechzig Jahren Säuglingsallüren entwickeln kann, 
ebensowenig kann man in einem späteren Momente der Menschheitsentwickelung so leben,
wie es einem früheren Zeitalter der Menschheit angemessen war. Es mag ja sein, dass einem
das besser gefällt. Aber darauf kommt es nicht an ..“  217, 86  (>Ethischer Individualismus)

  Phänomenalismus: „Man kann nicht aus dem blauen Dunst heraus Anthroposophie 
entwickeln“ Das heutige „Leben ist eben zunächst das materialistische Leben.“ Aber man 
muss dabei „eine Grundempfindung in sich entwickeln, … dass alles dasjenige, was uns 
zunächst in der Wahrnehmungswelt umgibt, was unsere Augen sehen, was unsere Ohren 
hören und so weiter, nicht eine Realität ist und dass darinnen gar nicht die Realität gesucht 
werden darf, dass es also grundfalsch ist, wenn man innerhalb dieser äußeren 
Wahrnehmungswelt Atome und Moleküle sucht als Realitäten, auch in dem Sinne, dass sie 
Denkmünzen sein sollen. Darauf .. kommt es nicht an, ob man materielle Punkte oder 
solche Gedankenpunkte in den Atomen annimmt, sondern darauf, ob man ausgeht von 
einem lebendigen Erfassen geistiger Wesenheiten, oder ob man .. ausgeht von dem, was 
man nur in der materiellen Welt gewinnt. .. Sobald man ausgeht von atomistischen 
Vorstellungen, steckt man schon in einem in den Untergang hineinführenden Materialismus 
darinnen. Zurecht kommt man mit der Wahrnehmungswelt nur, wenn man sie als 
Phänomen, als Erscheinungswelt auffasst. Was uns durch die Sinne entgegentritt ..“ der 

  „Mag einer ein noch so gescheiter Kerl sein, er bringt sich mit der Geburt seine  
Fähigkeiten mit, aber das hat keine soziale Bedeutung, im Gegenteil, das ist er verpflichtet 
der menschlichen Gesellschaft darzubringen, mit diesen Fähigkeiten wäre es nichts, wenn 
der Mensch nicht drinnenstehen würde in der menschlichen Gesellschaft. Der Mensch 
verdankt, was er aus seinen Fähigkeiten schaffen kann, .. der menschlichen sozialen 
Ordnung. Es gehört einem in Wahrheit nicht.“  330, 97  (>Eigentum, geistiges)

  Aus Optimismus erreicht man nichts, aus Pessimismus „weniger als nichts“. „Das einzig 
Mögliche ist, .. wenn es vom Gefühl zum Willen übergehen muss, dass man sich dann den 
blauen Teufel schert darum, ob die Welt gut oder schlecht ist, sondern dass man tut 
dasjenige, was man als seine Pflicht empfindet; wenn auch langsam oder schnell, dann wird 
die Welt schon besser werden. Man hat daran zu denken, dass man selbst so handle, dass 
schon morgen die Welt besser werden könne. Das ist dasjenige, was uns als ein neuer Geist 
beherrschen muss. Dieser neue Geist geht vielmehr aus einem Erfühlen, Empfinden, 
herzlich Darinnenstehen in diesem ganzen Willensimpuls hervor als aus etwas anderem; aus
der Phrase ganz gewiss nicht.“  332b, 195

  Pflicht und Neigung: Bei Kant „steht der Inhalt der Pflicht als eine von außen gegebene 
moralische Intuition da, und da steht auf der anderen Seite der Mensch dieser moralischen 
Intuition so gegenüber, dass er sich ihr zu unterwerfen hat. Sittlich wird es empfunden, 
wenn der Mensch so sich unterwirft, dass von einem inneren Wohlgefallen an der 
Befolgung der Pflicht nichts zu merken ist, sondern lediglich das Eisige da ist: Ich muss der 
Pflicht folgen. Sie wissen ja, dass Schiller schon diesem Kantschen Worte von der Pflicht 
entgegengesetzt hat: «Gerne dien' ich den Freunden, doch tu' ich es leider mit Neigung, und 
so wurmt es mir oft, dass ich nicht tugendhaft bin.» So hat Schiller in ironischer Weise auf 
diesen kategorischen Imperativ geantwortet. Sehen Sie, diesem sogenannten kategorischen 
Imperativ, wie er aus alten Zeiten, aus alten sittlichen Impulsen herüberkommt, steht 
gegenüber die Forderung an die Menschheit, aus den Tiefen der Seele heraus gerade die 
Liebe zu dem, was Handlung, was Tat werden soll, mehr und mehr zu entfalten. ..  Gerade 
so wenig, wie man im Alter von sechzig Jahren Säuglingsallüren entwickeln kann, 
ebensowenig kann man in einem späteren Momente der Menschheitsentwickelung so leben,
wie es einem früheren Zeitalter der Menschheit angemessen war. Es mag ja sein, dass einem
das besser gefällt. Aber darauf kommt es nicht an ..“  217, 86  (>Ethischer Individualismus)

  Phänomenalismus: „Man kann nicht aus dem blauen Dunst heraus Anthroposophie 
entwickeln“ Das heutige „Leben ist eben zunächst das materialistische Leben.“ Aber man 
muss dabei „eine Grundempfindung in sich entwickeln, … dass alles dasjenige, was uns 
zunächst in der Wahrnehmungswelt umgibt, was unsere Augen sehen, was unsere Ohren 
hören und so weiter, nicht eine Realität ist und dass darinnen gar nicht die Realität gesucht 
werden darf, dass es also grundfalsch ist, wenn man innerhalb dieser äußeren 
Wahrnehmungswelt Atome und Moleküle sucht als Realitäten, auch in dem Sinne, dass sie 
Denkmünzen sein sollen. Darauf .. kommt es nicht an, ob man materielle Punkte oder 
solche Gedankenpunkte in den Atomen annimmt, sondern darauf, ob man ausgeht von 
einem lebendigen Erfassen geistiger Wesenheiten, oder ob man .. ausgeht von dem, was 
man nur in der materiellen Welt gewinnt. .. Sobald man ausgeht von atomistischen 
Vorstellungen, steckt man schon in einem in den Untergang hineinführenden Materialismus 
darinnen. Zurecht kommt man mit der Wahrnehmungswelt nur, wenn man sie als 
Phänomen, als Erscheinungswelt auffasst. Was uns durch die Sinne entgegentritt ..“ der 



Sternenhimmel, die Wolkenkonfiguration, „die Inhalte der drei Reiche, des Mineralischen, 
Pflanzlichen und Tierischen, aber auch .. des Menschenreiches … in alledem, was wir so 
wahrnehmungsgemäss an uns herantreten finden .. steckt keine Materie! Das sind durchaus 
solche Erscheinungen, solche Phänomene, wie zum Beispiel der Regenbogen selbst, wenn 
sie auch sonst derber auftreten als dieser Regenbogen. So wie niemand den Regenbogen als 
irgendeine äussere Realität .. anschauen soll, sondern als ein Phänomen, als eine 
Erscheinung, so soll jeder dasjenige, was ihm äusserlich entgegentritt durch die Sinne, als 
ein Phänomen, als eine Erscheinung auffassen, wenn es auch noch so derb auftritt. Auch 
beim Quarzkristall, wenn wir ihn auch greifen können .. müssen wir doch .. nur sprechen 
von einem Phänomen; wir dürfen nicht hineinphantasieren irgendeine materielle Realität, 
gleichgültig wie es sich auch die heute auf Abwegen wandelnde Naturanschauung vorstellt. 
Also was wir als «materielle» Erscheinungen vorfinden, sind gar keine materiellen 
Erscheinungen, ist gar keine Materie in Wirklichkeit. Das sind eben nur Erscheinungen; sie 
sind das, was kommt und geht aus einer andern Wirklichkeit heraus, die wir nicht fassen, 
wenn wir sie uns nicht geistig denken können. … Da kommt man dann auf Punkte, die dem 
gegenwärtigen Menschen recht unbequem sind, weil sie hart an das heranstreifen, was man 
die Erlebnisse beim Hüter der Schwelle nennt. Unbequeme Erlebnisse sind das; aber ohne 
dass man an sie herantritt, wird man nicht weiterkommen .. man muss die 
Unbequemlichkeit auf sich nehmen, aus dem Theoretischen heraus und ins Reale 
hineinzukommen.“  197, 97ff  (>Goetheanismus)

  Philosophie: Wir können zur „Erklärung der Welt durch Begriffe nicht von den zeitlich 
ersten Elementen des Daseins ausgehen, sondern von dem, was uns als das Nächste, als das 
Intimste gegeben ist. Wir können uns nicht mit einem Sprunge an den Anfang der Welt 
versetzen. .. Solange die Philosophie alle möglichen Prinzipien annehmen wird, wie Atom, 
Bewegung, Materie, Wille, Unbewusstes, wird sie in der Luft schweben. Erst wenn der 
Philosoph das absolut Letzte als sein Erstes ansehen wird, kann er zum Ziele kommen. 
Dieses absolut Letzte, zu dem es die Weltentwicklung gebracht hat, ist aber das Denken.“  
4, 53

  „Philosophie der Freiheit“:   „Von den Dingen, die ich selber getan habe, möchte ich 
eben gerade hervorheben die Produktion von Gedanken, die dem sozialen Leben eine 
Struktur geben können, und von denen ich im Anfange der neunziger Jahre, vor einem 
Vierteljahrhundert eben hoffte, dass sie schon dazumal einen Resonanzboden finden 
könnten, ..“  185a, 65    (>Mathematik, Philosophie, Geisteswissenschaft)

  (Ich habe) „dasjenige, von dem ich dazumal glaubte, dass es am notwendigsten sei für die 
soziale Erkenntnis der Gegenwart, zusammengefasst in meiner „Philosophie der Freiheit.“ 
„Was in den menschlichen Willen einströmen kann durch die dort entwickelten Ideen, 
(kann) einlaufen .. in das unmittelbare soziale Leben des Menschen.“   332a, 120f

  „Man nennt mit einem alten Ausdruck die Bearbeitung des astralischen Leibes auf dem 
Umwege durch Meditation und Konzentration «Katharsis», Reinigung. … Sehr weit kann 
der Mensch in Bezug auf diese Katharsis schon kommen, wenn er zum Beispiel alles das, 
was in meiner «Philosophie der Freiheit» steht, so innerlich durchgenommen und erlebt hat,
dass er das Gefühl hat: Das Buch war für mich eine Anregung, aber ich kann jetzt die 
Gedanken genau so, wie sie dastehen, eigentlich selbst reproduzieren. Wenn sich jemand zu 
diesem Buch so verhält – denn so ist es geschrieben –, wie sich etwa ein Virtuose mit dem 

Sternenhimmel, die Wolkenkonfiguration, „die Inhalte der drei Reiche, des Mineralischen, 
Pflanzlichen und Tierischen, aber auch .. des Menschenreiches … in alledem, was wir so 
wahrnehmungsgemäss an uns herantreten finden .. steckt keine Materie! Das sind durchaus 
solche Erscheinungen, solche Phänomene, wie zum Beispiel der Regenbogen selbst, wenn 
sie auch sonst derber auftreten als dieser Regenbogen. So wie niemand den Regenbogen als 
irgendeine äussere Realität .. anschauen soll, sondern als ein Phänomen, als eine 
Erscheinung, so soll jeder dasjenige, was ihm äusserlich entgegentritt durch die Sinne, als 
ein Phänomen, als eine Erscheinung auffassen, wenn es auch noch so derb auftritt. Auch 
beim Quarzkristall, wenn wir ihn auch greifen können .. müssen wir doch .. nur sprechen 
von einem Phänomen; wir dürfen nicht hineinphantasieren irgendeine materielle Realität, 
gleichgültig wie es sich auch die heute auf Abwegen wandelnde Naturanschauung vorstellt. 
Also was wir als «materielle» Erscheinungen vorfinden, sind gar keine materiellen 
Erscheinungen, ist gar keine Materie in Wirklichkeit. Das sind eben nur Erscheinungen; sie 
sind das, was kommt und geht aus einer andern Wirklichkeit heraus, die wir nicht fassen, 
wenn wir sie uns nicht geistig denken können. … Da kommt man dann auf Punkte, die dem 
gegenwärtigen Menschen recht unbequem sind, weil sie hart an das heranstreifen, was man 
die Erlebnisse beim Hüter der Schwelle nennt. Unbequeme Erlebnisse sind das; aber ohne 
dass man an sie herantritt, wird man nicht weiterkommen .. man muss die 
Unbequemlichkeit auf sich nehmen, aus dem Theoretischen heraus und ins Reale 
hineinzukommen.“  197, 97ff  (>Goetheanismus)

  Philosophie: Wir können zur „Erklärung der Welt durch Begriffe nicht von den zeitlich 
ersten Elementen des Daseins ausgehen, sondern von dem, was uns als das Nächste, als das 
Intimste gegeben ist. Wir können uns nicht mit einem Sprunge an den Anfang der Welt 
versetzen. .. Solange die Philosophie alle möglichen Prinzipien annehmen wird, wie Atom, 
Bewegung, Materie, Wille, Unbewusstes, wird sie in der Luft schweben. Erst wenn der 
Philosoph das absolut Letzte als sein Erstes ansehen wird, kann er zum Ziele kommen. 
Dieses absolut Letzte, zu dem es die Weltentwicklung gebracht hat, ist aber das Denken.“  
4, 53

  „Philosophie der Freiheit“:   „Von den Dingen, die ich selber getan habe, möchte ich 
eben gerade hervorheben die Produktion von Gedanken, die dem sozialen Leben eine 
Struktur geben können, und von denen ich im Anfange der neunziger Jahre, vor einem 
Vierteljahrhundert eben hoffte, dass sie schon dazumal einen Resonanzboden finden 
könnten, ..“  185a, 65    (>Mathematik, Philosophie, Geisteswissenschaft)

  (Ich habe) „dasjenige, von dem ich dazumal glaubte, dass es am notwendigsten sei für die 
soziale Erkenntnis der Gegenwart, zusammengefasst in meiner „Philosophie der Freiheit.“ 
„Was in den menschlichen Willen einströmen kann durch die dort entwickelten Ideen, 
(kann) einlaufen .. in das unmittelbare soziale Leben des Menschen.“   332a, 120f

  „Man nennt mit einem alten Ausdruck die Bearbeitung des astralischen Leibes auf dem 
Umwege durch Meditation und Konzentration «Katharsis», Reinigung. … Sehr weit kann 
der Mensch in Bezug auf diese Katharsis schon kommen, wenn er zum Beispiel alles das, 
was in meiner «Philosophie der Freiheit» steht, so innerlich durchgenommen und erlebt hat,
dass er das Gefühl hat: Das Buch war für mich eine Anregung, aber ich kann jetzt die 
Gedanken genau so, wie sie dastehen, eigentlich selbst reproduzieren. Wenn sich jemand zu 
diesem Buch so verhält – denn so ist es geschrieben –, wie sich etwa ein Virtuose mit dem 



Spielen eines Stückes auf dem Klavier verhält zu dem Komponisten des Stückes, so dass er 
das Ganze in sich selbst produziert – natürlich in der entsprechenden Weise‚ dann kann 
schon durch die in sich streng gegliederte Gedankenfolge dieses Buches bis zu einem hohen
Grade die Katharsis herbeigeführt werden. Denn es, kommt eben bei solchen Dingen, wie 
dieses Buch es ist, darauf an, dass die Gedanken alle so gesetzt sind, dass sie zur 
Wirksamkeit kommen.“   103, 195f  (>Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft)

 „Ich habe geglaubt, dass im Beginne der neunziger Jahre die Welt schon aus den damaligen
Ereignissen heraus den Antrieb verstehen würde zum Hinweis auf Tiefen der 
Menschennatur, aus denen ein neues, befreites Geistesleben sich allmählich entwickeln 
kann. Und ich habe versucht, diesem Glauben Ausdruck zu geben in meiner .. „Philosophie 
der Freiheit“. .. Denn in dem, was sich aussprach, .. liegt ein dreifaches. Es liegt darin das 
dunkle Gefühl: Die äusseren Einrichtungen des Rechts- und Wirtschaftslebens haben eine 
Gestalt angenommen, in die ich als Mensch so hineingeklemmt bin, dass ich bloss gehemmt
bin, und dass es im Grunde genommen keinen Sinn hat, von einem freien Willen zu 
sprechen .. Und dann, .. Bis zu einem Höhepunkt scheint gekommen zu sein unter dem 
modernen kapitalistischen Konkurrenzkampf .. was man nennen kann Schwinden des 
Vertrauens von Mensch zu Mensch. .. antisoziale Triebe .. Sich-Nichtverstehen der 
modernen Klassen der Menschheit .. die Beklemmung in Bezug auf das Rechtsgefühl. .. 
Drittes Erlebnis der Seele: Es wurde einem gleichsam schwarz vor den Gedanken, wenn 
man hineinblickte in jenes Durcheinanderwirbeln der modernen Märkte, in denen das Reale 
für die Menschen eigentlich nur das war, was auf kapitalistische Art erworben wurde. … 
Das war jene Empfindung, .. aus der hervorgegangen ist der Antrieb, das Wesen des freien 
Menschen zu suchen .. der Antrieb, das Wesen dieses freien Menschen, das Wesen des 
freien Geistesmenschen in dem Sinne dass alle Menschen solche freien Geistesmenschen 
sein können innerhalb der Einrichtungen des modernen Rechts- und Wirtschaftslebens, zu 
suchen.“   330, 260ff

  „Dieser Hinweis auf dasjenige, was sich der Mensch in seiner Seele erst selbsterzieherisch 
erobern muss, um wirklich der Freiheit teilhaftig zu werden, dieser Hinweis führte dann 
dazu, dass ich notwendigerweise suchte die Fortsetzung desjenigen zu geben, was 
angedeutet war in der „Philosophie der Freiheit“. Und ich habe sie versucht zu geben im 
Lauf der letzten Jahrzehnte durch dasjenige, was ich nenne: anthroposophisch orientierte 
Geisteswissenschaft. (...) Und im Grunde genommen nur eine Summe alles desjenigen, auf 
was dazumal in meiner „Philosophie der Freiheit“ hingewiesen worden ist, sind die 
Ausführungen der anthroposophisch gehaltenen Schriften der nächsten Jahre. (…) Und 
niemals habe ich ein Hehl daraus gemacht, dass es mir, indem ich die „Philosophie der 
Freiheit“ und dann die darauf gebaute anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft  
vertrat, .. dass es mir nicht ankam auf auf diesen oder jenen Inhalt, auf diese oder jene 
Einzelheit. (...) Dagegen kam es mir immer darauf an, die Frage zu beantworten: was wird 
aus dem ganzen Menschen, .. wenn er sich bemüht, .. nicht so zu denken, wie es ihm die 
blosse Naturwissenschaft gibt heute, nicht so zu wollen, wie es die Organisationen ihm 
einimpfen .. Darauf machte ich schon immer aufmerksam, dass das Denken, das einfach 
durch die Aufnahme dieser Geisteswissenschaft erzeugt wird, beweglich wird: dass es das 
Interesse weit öffnet für die Angelegenheiten der Gegenwart.“   335, 15.6.20

  Kann der Mensch eine solche soziale Ordnung begründen, dass er in ihr dasjenige finden 
kann, „was er berechtigt ist als die Freiheit seines Wesens zu bezeichnen?“ Dieses 

Spielen eines Stückes auf dem Klavier verhält zu dem Komponisten des Stückes, so dass er 
das Ganze in sich selbst produziert – natürlich in der entsprechenden Weise‚ dann kann 
schon durch die in sich streng gegliederte Gedankenfolge dieses Buches bis zu einem hohen
Grade die Katharsis herbeigeführt werden. Denn es, kommt eben bei solchen Dingen, wie 
dieses Buch es ist, darauf an, dass die Gedanken alle so gesetzt sind, dass sie zur 
Wirksamkeit kommen.“   103, 195f  (>Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft)

 „Ich habe geglaubt, dass im Beginne der neunziger Jahre die Welt schon aus den damaligen
Ereignissen heraus den Antrieb verstehen würde zum Hinweis auf Tiefen der 
Menschennatur, aus denen ein neues, befreites Geistesleben sich allmählich entwickeln 
kann. Und ich habe versucht, diesem Glauben Ausdruck zu geben in meiner .. „Philosophie 
der Freiheit“. .. Denn in dem, was sich aussprach, .. liegt ein dreifaches. Es liegt darin das 
dunkle Gefühl: Die äusseren Einrichtungen des Rechts- und Wirtschaftslebens haben eine 
Gestalt angenommen, in die ich als Mensch so hineingeklemmt bin, dass ich bloss gehemmt
bin, und dass es im Grunde genommen keinen Sinn hat, von einem freien Willen zu 
sprechen .. Und dann, .. Bis zu einem Höhepunkt scheint gekommen zu sein unter dem 
modernen kapitalistischen Konkurrenzkampf .. was man nennen kann Schwinden des 
Vertrauens von Mensch zu Mensch. .. antisoziale Triebe .. Sich-Nichtverstehen der 
modernen Klassen der Menschheit .. die Beklemmung in Bezug auf das Rechtsgefühl. .. 
Drittes Erlebnis der Seele: Es wurde einem gleichsam schwarz vor den Gedanken, wenn 
man hineinblickte in jenes Durcheinanderwirbeln der modernen Märkte, in denen das Reale 
für die Menschen eigentlich nur das war, was auf kapitalistische Art erworben wurde. … 
Das war jene Empfindung, .. aus der hervorgegangen ist der Antrieb, das Wesen des freien 
Menschen zu suchen .. der Antrieb, das Wesen dieses freien Menschen, das Wesen des 
freien Geistesmenschen in dem Sinne dass alle Menschen solche freien Geistesmenschen 
sein können innerhalb der Einrichtungen des modernen Rechts- und Wirtschaftslebens, zu 
suchen.“   330, 260ff

  „Dieser Hinweis auf dasjenige, was sich der Mensch in seiner Seele erst selbsterzieherisch 
erobern muss, um wirklich der Freiheit teilhaftig zu werden, dieser Hinweis führte dann 
dazu, dass ich notwendigerweise suchte die Fortsetzung desjenigen zu geben, was 
angedeutet war in der „Philosophie der Freiheit“. Und ich habe sie versucht zu geben im 
Lauf der letzten Jahrzehnte durch dasjenige, was ich nenne: anthroposophisch orientierte 
Geisteswissenschaft. (...) Und im Grunde genommen nur eine Summe alles desjenigen, auf 
was dazumal in meiner „Philosophie der Freiheit“ hingewiesen worden ist, sind die 
Ausführungen der anthroposophisch gehaltenen Schriften der nächsten Jahre. (…) Und 
niemals habe ich ein Hehl daraus gemacht, dass es mir, indem ich die „Philosophie der 
Freiheit“ und dann die darauf gebaute anthroposophisch orientierte Geisteswissenschaft  
vertrat, .. dass es mir nicht ankam auf auf diesen oder jenen Inhalt, auf diese oder jene 
Einzelheit. (...) Dagegen kam es mir immer darauf an, die Frage zu beantworten: was wird 
aus dem ganzen Menschen, .. wenn er sich bemüht, .. nicht so zu denken, wie es ihm die 
blosse Naturwissenschaft gibt heute, nicht so zu wollen, wie es die Organisationen ihm 
einimpfen .. Darauf machte ich schon immer aufmerksam, dass das Denken, das einfach 
durch die Aufnahme dieser Geisteswissenschaft erzeugt wird, beweglich wird: dass es das 
Interesse weit öffnet für die Angelegenheiten der Gegenwart.“   335, 15.6.20

  Kann der Mensch eine solche soziale Ordnung begründen, dass er in ihr dasjenige finden 
kann, „was er berechtigt ist als die Freiheit seines Wesens zu bezeichnen?“ Dieses 



Wesentlichste in der Menschheitsentwicklung der neueren Zeit kann nur begründet werden 
auf zweierlei: „erstens auf dasjenige, was ich dazumal nannte das intuitive Denken, 
zweitens auf dasjenige, was ich damals nannte das soziale Vertrauen. (…) Und zu zeigen 
versuchte ich in meiner „Philosophie der Freiheit“, dass man immer abhängig ist, wenn man
nur folgt dem, was Naturimpulse sind.“  335, 15.6.20

  „Ich selbst habe in meiner „Philosophie der Freiheit“ ein Buch geliefert, das, nach meiner 
Meinung, ganz im Sinne des Darwinismus geschrieben ist. (…) Die Gesetze, welche die 
Darwinisten gefunden haben, wirken im Tier- und Pflanzenreiche. Im Menschenreiche 
haben wir nach Gesetzen zu suchen, die im Geiste der darwinistischen gedacht sind – die 
aber diesem Reiche ebenso spezifisch eigen sind wie die organischen Entwicklungsgesetze 
den genannten Naturreichen.“  31, 248

  In „Wie erlangt man Erkenntnisse ..“ ist ein durchaus sicherer Weg in die übersinnlichen 
Gebiete hinein charakterisiert, wie er für jedermann taugt. Es gibt einen Weg, der mehr für 
Wissenschaftler taugt, der über die „Philosophie der Freiheit“ führt.  322, 111

  „Würde man verstehen, was mit diesem Buche gewollt war für die Grundlegung eines 
sozialen und ethischen Individualismus, für die Grundlegung eines sozialen und eines 
politischen Lebens, .. dann würde man wissen: Es gibt Mittel und Wege ..“ 185, 147 

  „Von dieser Philosophie aus ist es möglich, die Brücke hinüber zu finden zu dem Christus-
Geist, wie man von der Naturwissenschaft aus die Brücke zum Vater-Geist finden kann.“ 
Der „paulinische Gedanke auf dem Gebiet der Erkenntnistheorie.“
176, 315   (>Erkenntnistheorie, >Gesetz, >Christus, Jehova, Luzifer, >Pfingsten)  

  „In meiner „Philosophie der Freiheit“ findet man die „Freiheit“ des Menschenwesens in 
der gegenwärtigen Weltzeit als Inhalt des Bewusstseins nachgewiesen; in den Darstellungen
der Michael-Mission, die hier (Anthroposophische Leitsätze) gegeben werden, findet man 
das „Werden dieser Freiheit“ kosmisch begründet.“   26, 160

  „Philosophie der Freiheit“ als Begriffskunst: „Man braucht sich also nicht zu 
wundern .., dass die Leute eine Gänsehaut bekommen, wenn man ihnen sagt, ein Buch 
müsse ganz anders gelesen werden als andere Bücher; es müsse so gelesen werden, dass 
man dabei etwas erlebt. Und was muss erlebt werden? Das Erwachen des Willens aus dem 
Geistigen heraus! In dieser Beziehung sollte mein Buch ein Erziehungsmittel sein. Es wollte
nicht bloß einen Inhalt vermitteln .. . Daher finden Sie in meiner «Philosophie der Freiheit» 
eine Auseinandersetzung über Begriffskunst, das heißt eine Schilderung dessen, was im 
menschlichen Seelenleben vorgeht, wenn man sich mit seinen Begriffen nicht bloß an die 
äußeren Eindrücke hält, sondern im freien Gedankenstrome leben kann.
Das aber, meine lieben Freunde, ist eine Tätigkeit, die zwar auf Erkenntnisse in einem viel 
tieferen Sinne abzielt als die äußere Naturerkenntnis, und die zu gleicher Zeit künstlerisch 
ist, ganz identisch ist mit der künstlerischen Tätigkeit. In dem Augenblick, wo das reine 
Denken als Wille erlebt wird, ist der Mensch in künstlerischer Verfassung.“
217, 144f  (>Kunst; durch Schönheit zur Weisheit)

  „Es ist ja das Eigentümliche, dass dasjenige, was gerade in der Seele real werden soll beim
Verfolgen meiner «Philosophie der Freiheit», von den meisten Philosophen des 

Wesentlichste in der Menschheitsentwicklung der neueren Zeit kann nur begründet werden 
auf zweierlei: „erstens auf dasjenige, was ich dazumal nannte das intuitive Denken, 
zweitens auf dasjenige, was ich damals nannte das soziale Vertrauen. (…) Und zu zeigen 
versuchte ich in meiner „Philosophie der Freiheit“, dass man immer abhängig ist, wenn man
nur folgt dem, was Naturimpulse sind.“  335, 15.6.20

  „Ich selbst habe in meiner „Philosophie der Freiheit“ ein Buch geliefert, das, nach meiner 
Meinung, ganz im Sinne des Darwinismus geschrieben ist. (…) Die Gesetze, welche die 
Darwinisten gefunden haben, wirken im Tier- und Pflanzenreiche. Im Menschenreiche 
haben wir nach Gesetzen zu suchen, die im Geiste der darwinistischen gedacht sind – die 
aber diesem Reiche ebenso spezifisch eigen sind wie die organischen Entwicklungsgesetze 
den genannten Naturreichen.“  31, 248

  In „Wie erlangt man Erkenntnisse ..“ ist ein durchaus sicherer Weg in die übersinnlichen 
Gebiete hinein charakterisiert, wie er für jedermann taugt. Es gibt einen Weg, der mehr für 
Wissenschaftler taugt, der über die „Philosophie der Freiheit“ führt.  322, 111

  „Würde man verstehen, was mit diesem Buche gewollt war für die Grundlegung eines 
sozialen und ethischen Individualismus, für die Grundlegung eines sozialen und eines 
politischen Lebens, .. dann würde man wissen: Es gibt Mittel und Wege ..“ 185, 147 

  „Von dieser Philosophie aus ist es möglich, die Brücke hinüber zu finden zu dem Christus-
Geist, wie man von der Naturwissenschaft aus die Brücke zum Vater-Geist finden kann.“ 
Der „paulinische Gedanke auf dem Gebiet der Erkenntnistheorie.“
176, 315   (>Erkenntnistheorie, >Gesetz, >Christus, Jehova, Luzifer, >Pfingsten)  

  „In meiner „Philosophie der Freiheit“ findet man die „Freiheit“ des Menschenwesens in 
der gegenwärtigen Weltzeit als Inhalt des Bewusstseins nachgewiesen; in den Darstellungen
der Michael-Mission, die hier (Anthroposophische Leitsätze) gegeben werden, findet man 
das „Werden dieser Freiheit“ kosmisch begründet.“   26, 160

  „Philosophie der Freiheit“ als Begriffskunst: „Man braucht sich also nicht zu 
wundern .., dass die Leute eine Gänsehaut bekommen, wenn man ihnen sagt, ein Buch 
müsse ganz anders gelesen werden als andere Bücher; es müsse so gelesen werden, dass 
man dabei etwas erlebt. Und was muss erlebt werden? Das Erwachen des Willens aus dem 
Geistigen heraus! In dieser Beziehung sollte mein Buch ein Erziehungsmittel sein. Es wollte
nicht bloß einen Inhalt vermitteln .. . Daher finden Sie in meiner «Philosophie der Freiheit» 
eine Auseinandersetzung über Begriffskunst, das heißt eine Schilderung dessen, was im 
menschlichen Seelenleben vorgeht, wenn man sich mit seinen Begriffen nicht bloß an die 
äußeren Eindrücke hält, sondern im freien Gedankenstrome leben kann.
Das aber, meine lieben Freunde, ist eine Tätigkeit, die zwar auf Erkenntnisse in einem viel 
tieferen Sinne abzielt als die äußere Naturerkenntnis, und die zu gleicher Zeit künstlerisch 
ist, ganz identisch ist mit der künstlerischen Tätigkeit. In dem Augenblick, wo das reine 
Denken als Wille erlebt wird, ist der Mensch in künstlerischer Verfassung.“
217, 144f  (>Kunst; durch Schönheit zur Weisheit)

  „Es ist ja das Eigentümliche, dass dasjenige, was gerade in der Seele real werden soll beim
Verfolgen meiner «Philosophie der Freiheit», von den meisten Philosophen des 



Abendlandes überhaupt in seiner Realität geleugnet wird. Sie finden bei zahlreichen 
Philosophen Ausführungen darüber, dass es ja ein reines Denken gar nicht gäbe, dass alles 
Denken immer erfüllt sein müsse mit Resten wenigstens, wenn auch noch so sehr 
verdünnten Resten der sinnlichen Anschauung. Man müsste allerdings glauben, dass solche 
Philosophen niemals wirklich Mathematik studiert haben ..“  322, 112  (>Mathematik .., 
>Denken, reines)  

  „Philosophie der Freiheit“ und „Kernpunkte ..“: „Der Mensch will, indem er sich heute
geltend macht, gerade eine Individualität sein. Das bewirkt die heissen Kämpfe der 
Gegenwart .. Man kann sie verstehen als ein Aufbäumen des Menschen gegen das, was die 
Menschheit umspinnen will wie ein aussermenschlich Objektives, wie ein soziales 
Irrenhaus. Da regt sich der Mensch. Der Mensch ist es, auf den es ankommt. … Aus dieser 
Tendenz heraus ist das entsprungen, was zum Beispiel zuerst in meiner „Philosophie der 
Freiheit“ darzustellen versucht worden ist, als eine Grundlegung des Subjektiven im 
Menschen für ein heutiges, der heutigen geschichtlichen Menschheitsperiode angepasstes 
soziales Zusammenleben, was dann wiederum in meinen „Kernpunkten der sozialen Frage“ 
darzustellen versucht worden ist, nicht als Utopie, sondern aus vollster Lebenspraxis, aus 
empirischer Lebensbeobachtung, aber einer solchen, die vom Geiste getragen ist. 
Was hineinfliesst in das Leben, das den Menschen voll berücksichtigt, das Verständnis hat 
für das Individuelle, das da zeigt, wie der einzelne Mensch nicht in das allgemein-
menschliche Schema hineingepresst werden kann, wie Volksbestände eben Volksbestände 
sind, wie andere kleine Verbände kleine Verbände sind mit ihren Eigentümlichkeiten – das 
alles fliesst aus dem Geiste heraus. Und nur diejenige Erziehung, die aus den Ideen und 
Begriffen wirklicher Anthroposophie hervorquillt, kann so in das soziale Menschenleben 
hineinschauen, dass eine lebendige, lebensvolle, bestandgewährende, eine innerlich 
fruchbare Soziologie entstehen kann, die nun auch die sozialen Verbände gestalten kann. 
Eine solche Soziologie heranzuerziehen mit Hinwegräumung aller Utopie ist versucht 
worden in meinen „Kernpunkten“. 77a, 155f  
 (>Liebe zur Handlung, >Moralische Phantasie, >Kommunion)

  Philosophie und Hellsehen: Die Vedantaphilosophie ist noch nicht „von Vernunft 
durchzogen, sondern sie ist gleichsam noch heruntergeholt aus den höheren Welten, aber in 
menschliche Worte gebracht .. hellseherisch erschaut.“ Heute können die Philosophen nicht 
verstehen, „dass man das, was sie da von Begriff zu Begriff weben, in gewisser Beziehung 
auch hellseherisch schauen kann.“ Mit einem Schlag, ohne die einzelnen Gedankenschritte 
zu machen. 139, 141

  Philosophie, Imagination, Inspiration: „Wie man mit der Philosophie noch in einer
selbstgemachten Wirklichkeit drinnensteckt, so steckt man dann“ durch den Weg der 
«Philosophie der Freiheit» „drinnen in einer Welt von Ideen, die aber jetzt nicht 
Traumbilder sind, sondern die ebenso auf Realitäten, aber auf geistige Realitäten hinweisen,
wie Farben und Töne in den sinnlichen Realitäten verankert sind. Jetzt gelangt man in das 
Gebiet des bildlichen, des imaginativen Denkens hinein. Man gelangt zu jenen 
Imaginationen, die real sind, durch die man in einer Welt steht, nicht mehr bloß in seinem 
Inneren steht; man gelangt zu der Inspiration, die sich erleben lässt, wenn man im richtigen 
Sinne mathematisiert, wenn das Mathematisieren selbst ein Erleben wird ..“  322, 56f  
(>Philosophie der Freiheit)

Abendlandes überhaupt in seiner Realität geleugnet wird. Sie finden bei zahlreichen 
Philosophen Ausführungen darüber, dass es ja ein reines Denken gar nicht gäbe, dass alles 
Denken immer erfüllt sein müsse mit Resten wenigstens, wenn auch noch so sehr 
verdünnten Resten der sinnlichen Anschauung. Man müsste allerdings glauben, dass solche 
Philosophen niemals wirklich Mathematik studiert haben ..“  322, 112  (>Mathematik .., 
>Denken, reines)  

  „Philosophie der Freiheit“ und „Kernpunkte ..“: „Der Mensch will, indem er sich heute
geltend macht, gerade eine Individualität sein. Das bewirkt die heissen Kämpfe der 
Gegenwart .. Man kann sie verstehen als ein Aufbäumen des Menschen gegen das, was die 
Menschheit umspinnen will wie ein aussermenschlich Objektives, wie ein soziales 
Irrenhaus. Da regt sich der Mensch. Der Mensch ist es, auf den es ankommt. … Aus dieser 
Tendenz heraus ist das entsprungen, was zum Beispiel zuerst in meiner „Philosophie der 
Freiheit“ darzustellen versucht worden ist, als eine Grundlegung des Subjektiven im 
Menschen für ein heutiges, der heutigen geschichtlichen Menschheitsperiode angepasstes 
soziales Zusammenleben, was dann wiederum in meinen „Kernpunkten der sozialen Frage“ 
darzustellen versucht worden ist, nicht als Utopie, sondern aus vollster Lebenspraxis, aus 
empirischer Lebensbeobachtung, aber einer solchen, die vom Geiste getragen ist. 
Was hineinfliesst in das Leben, das den Menschen voll berücksichtigt, das Verständnis hat 
für das Individuelle, das da zeigt, wie der einzelne Mensch nicht in das allgemein-
menschliche Schema hineingepresst werden kann, wie Volksbestände eben Volksbestände 
sind, wie andere kleine Verbände kleine Verbände sind mit ihren Eigentümlichkeiten – das 
alles fliesst aus dem Geiste heraus. Und nur diejenige Erziehung, die aus den Ideen und 
Begriffen wirklicher Anthroposophie hervorquillt, kann so in das soziale Menschenleben 
hineinschauen, dass eine lebendige, lebensvolle, bestandgewährende, eine innerlich 
fruchbare Soziologie entstehen kann, die nun auch die sozialen Verbände gestalten kann. 
Eine solche Soziologie heranzuerziehen mit Hinwegräumung aller Utopie ist versucht 
worden in meinen „Kernpunkten“. 77a, 155f  
 (>Liebe zur Handlung, >Moralische Phantasie, >Kommunion)

  Philosophie und Hellsehen: Die Vedantaphilosophie ist noch nicht „von Vernunft 
durchzogen, sondern sie ist gleichsam noch heruntergeholt aus den höheren Welten, aber in 
menschliche Worte gebracht .. hellseherisch erschaut.“ Heute können die Philosophen nicht 
verstehen, „dass man das, was sie da von Begriff zu Begriff weben, in gewisser Beziehung 
auch hellseherisch schauen kann.“ Mit einem Schlag, ohne die einzelnen Gedankenschritte 
zu machen. 139, 141

  Philosophie, Imagination, Inspiration: „Wie man mit der Philosophie noch in einer
selbstgemachten Wirklichkeit drinnensteckt, so steckt man dann“ durch den Weg der 
«Philosophie der Freiheit» „drinnen in einer Welt von Ideen, die aber jetzt nicht 
Traumbilder sind, sondern die ebenso auf Realitäten, aber auf geistige Realitäten hinweisen,
wie Farben und Töne in den sinnlichen Realitäten verankert sind. Jetzt gelangt man in das 
Gebiet des bildlichen, des imaginativen Denkens hinein. Man gelangt zu jenen 
Imaginationen, die real sind, durch die man in einer Welt steht, nicht mehr bloß in seinem 
Inneren steht; man gelangt zu der Inspiration, die sich erleben lässt, wenn man im richtigen 
Sinne mathematisiert, wenn das Mathematisieren selbst ein Erleben wird ..“  322, 56f  
(>Philosophie der Freiheit)



  Phrase: „Und wo die Phrase zu herrschen beginnt, da erstirbt die innerlich seelisch erlebte
Wahrheit. Und mit der Phrase geht einher ein anderes: Der Mensch kann den Menschen 
nicht mehr finden im sozialen Leben.“ Man hat gar nicht mehr das Bedürfnis, „anderen 
Menschen seelisch nahezutreten. Die Menschen gehen alle aneinander vorbei. Das meiste 
Interesse hat jeder Mensch nur an sich selber. .. Jeder hat einen Standpunkt .. dadurch 
kommt man sich nicht näher. Näher kommt man sich, wenn man seine verschiedenen 
Standpunkte in eine gemeinsame Welt hineinzustellen weiss. Aber diese gemeinsame Welt 
fehlt heute ganz. Eine gemeinsame Welt für den Menschen findet sich nur im Geiste. Und 
der fehlt.“  217, 13f  (>Denken mit Herz)

  „In dieser Dreigliederung wird eine Erneuerung des Geisteslebens gefordert so, dass die 
Menschen wirklich einen Zusammenhang ihres Seelischen empfinden mit dem objektiv 
geistigen Leben. Den haben sie nicht, die Menschen. Denn wenn die Menschen heute 
sprechen, so sprechen sie zum großen Teil Phrasen. Warum spricht man aber Phrasen? 
Phrasen spricht man dann, wenn man keinen Zusammenhang hat mit dem, was die Phrasen 
bedeuten sollen. Weil den Menschen fehlt der Zusammenhang mit dem geistigen Leben, 
sind ihre Worte zu Phrasen geworden.“ Zur Phrase entartete griechische Geistesstruktur, 
dazu römische Staatsstruktur: Von Recht reden, um Macht streiten.   296, 28   (>Ideologie, 
>Sprache)

  Es ist „viel über allerlei schöne Dinge gesprochen worden: Selbstbestimmung der Völker 
und so weiter. - Alle diese Dinge waren nicht wahr .. das waren selbstverständlich 
Machtfragen.“  Der Imperialismus entwickelt sich in verschiedenen Phasen. Er beginnt mit 
der Ausdehnung des Gottesreiches, das sich zur Herrschaft berechtigt sieht. Zuerst war ein 
Mensch der Gott, dann wurde das Königtum zur Dekoration und seit dem 17. Jahrhundert 
spricht man vom Volkswillen, aber es ist Phrase; „ausgequetschtes, ausgeleertes Wort .. Aus
den Majoritätsbeschlüssen wird selbstverständlich nichts Wirkliches, sondern eine 
herrschende Phrase. Und die Wirklichkeiten schweben darunter; das Kolonisieren durch die 
Wirtschaft. (…) Während in der ersten Phase die physische Wirklichkeit als geistig gedacht 
war, darf in der Zukunft die physische Wirklichkeit nicht als geistig gedacht sein. Dafür 
aber muss das Geistige hier in der physischen Welt anwesend sein. .. Der Mensch muss hier 
herumgehen, .. und eine geistige Wirklichkeit anerkennen ..“  196, 244ff 

  „Würde alte Realität sich nicht verwandeln in Phrase, das heisst in etwas, das ein 
existierendes Illusionäres ist, so würde sich nicht etwas ganz neues als Realität geltend 
machen können.“ In der römischen Zeit gab es noch den sinnlich wahrnehmbaren Gott in 
Menschengestalt, das Geistesleben wurde aus der sinnlichen Welt geholt. Heute muss es aus
der übersinnlichen Welt geholt werden. Man schwebt heute mit der Phrase in der Luft und 
die  Realität darunter ist das Wirtschaftsleben. Wir müssen die Festigkeit des aufsteigenden  
neuen Geisteslebens erfühlen. „Um Mensch zu sein, brauchen wir eine geistige Wirklichkeit
zu der physischen Wirklichkeit des blossen Wirtschaftens hinzu.“  196, 260ff

  Es ist eine Phrase, wenn Wilson sagt, der Staat entfalte einen Willen. Das ist abstrakter 
Idealismus und fast dasselbe wie Materialismus. Er würde zwar nicht mehr vom Willen der 
Kirche sprechen, aber auch der Staatsbegriff ist nur noch ein Schattengebilde. Man presst 
heute alles in den Staatsbegriff. „Die Sehnsucht nach der Illusion ist insbesondere heute im 
Zeitalter der Phrase eine ungeheuer grosse.“ Es muss die Sehnsucht nach der Wahrheit und 
nach der Befreiung des Geisteslebens kommen. Das Reich des Christus kann allein der 

  Phrase: „Und wo die Phrase zu herrschen beginnt, da erstirbt die innerlich seelisch erlebte
Wahrheit. Und mit der Phrase geht einher ein anderes: Der Mensch kann den Menschen 
nicht mehr finden im sozialen Leben.“ Man hat gar nicht mehr das Bedürfnis, „anderen 
Menschen seelisch nahezutreten. Die Menschen gehen alle aneinander vorbei. Das meiste 
Interesse hat jeder Mensch nur an sich selber. .. Jeder hat einen Standpunkt .. dadurch 
kommt man sich nicht näher. Näher kommt man sich, wenn man seine verschiedenen 
Standpunkte in eine gemeinsame Welt hineinzustellen weiss. Aber diese gemeinsame Welt 
fehlt heute ganz. Eine gemeinsame Welt für den Menschen findet sich nur im Geiste. Und 
der fehlt.“  217, 13f  (>Denken mit Herz)

  „In dieser Dreigliederung wird eine Erneuerung des Geisteslebens gefordert so, dass die 
Menschen wirklich einen Zusammenhang ihres Seelischen empfinden mit dem objektiv 
geistigen Leben. Den haben sie nicht, die Menschen. Denn wenn die Menschen heute 
sprechen, so sprechen sie zum großen Teil Phrasen. Warum spricht man aber Phrasen? 
Phrasen spricht man dann, wenn man keinen Zusammenhang hat mit dem, was die Phrasen 
bedeuten sollen. Weil den Menschen fehlt der Zusammenhang mit dem geistigen Leben, 
sind ihre Worte zu Phrasen geworden.“ Zur Phrase entartete griechische Geistesstruktur, 
dazu römische Staatsstruktur: Von Recht reden, um Macht streiten.   296, 28   (>Ideologie, 
>Sprache)

  Es ist „viel über allerlei schöne Dinge gesprochen worden: Selbstbestimmung der Völker 
und so weiter. - Alle diese Dinge waren nicht wahr .. das waren selbstverständlich 
Machtfragen.“  Der Imperialismus entwickelt sich in verschiedenen Phasen. Er beginnt mit 
der Ausdehnung des Gottesreiches, das sich zur Herrschaft berechtigt sieht. Zuerst war ein 
Mensch der Gott, dann wurde das Königtum zur Dekoration und seit dem 17. Jahrhundert 
spricht man vom Volkswillen, aber es ist Phrase; „ausgequetschtes, ausgeleertes Wort .. Aus
den Majoritätsbeschlüssen wird selbstverständlich nichts Wirkliches, sondern eine 
herrschende Phrase. Und die Wirklichkeiten schweben darunter; das Kolonisieren durch die 
Wirtschaft. (…) Während in der ersten Phase die physische Wirklichkeit als geistig gedacht 
war, darf in der Zukunft die physische Wirklichkeit nicht als geistig gedacht sein. Dafür 
aber muss das Geistige hier in der physischen Welt anwesend sein. .. Der Mensch muss hier 
herumgehen, .. und eine geistige Wirklichkeit anerkennen ..“  196, 244ff 

  „Würde alte Realität sich nicht verwandeln in Phrase, das heisst in etwas, das ein 
existierendes Illusionäres ist, so würde sich nicht etwas ganz neues als Realität geltend 
machen können.“ In der römischen Zeit gab es noch den sinnlich wahrnehmbaren Gott in 
Menschengestalt, das Geistesleben wurde aus der sinnlichen Welt geholt. Heute muss es aus
der übersinnlichen Welt geholt werden. Man schwebt heute mit der Phrase in der Luft und 
die  Realität darunter ist das Wirtschaftsleben. Wir müssen die Festigkeit des aufsteigenden  
neuen Geisteslebens erfühlen. „Um Mensch zu sein, brauchen wir eine geistige Wirklichkeit
zu der physischen Wirklichkeit des blossen Wirtschaftens hinzu.“  196, 260ff

  Es ist eine Phrase, wenn Wilson sagt, der Staat entfalte einen Willen. Das ist abstrakter 
Idealismus und fast dasselbe wie Materialismus. Er würde zwar nicht mehr vom Willen der 
Kirche sprechen, aber auch der Staatsbegriff ist nur noch ein Schattengebilde. Man presst 
heute alles in den Staatsbegriff. „Die Sehnsucht nach der Illusion ist insbesondere heute im 
Zeitalter der Phrase eine ungeheuer grosse.“ Es muss die Sehnsucht nach der Wahrheit und 
nach der Befreiung des Geisteslebens kommen. Das Reich des Christus kann allein der 



Wille des einzelnen Menschen verwirklichen, der in dem befreiten Geistesleben lebt.  196, 
278ff

  Ein Hemmnis für den Fortschritt insbesondere des Geisteslebens ist „die Neigung der 
Gegenwart zur Phrase, zum gedankenleeren Wort, denn sobald im Worte Gedanke drinnen 
pulst, ist das Wort auch taterzeugend, ja tattragend. Denn ein Abgrund besteht zwischen 
dem Worte und der Tat. Das ist immer deshalb der Fall, weil dem Worte der Gedanke fehlt.“
Die Geisteswissenschaft „war immer bestrebt, neuen Geist hineinzugiessen in die Worte, die
allmählich zur blossen Phrase geworden sind, die inhaltleer geworden sind.“  332b, 118  
(>Lüge) 

„Nicht mit agitatorischen Schlagworten, sondern einzig und allein dadurch, dass diejenigen 
Kräfte des Geisteslebens, die frei und selbständig gepflegt werden müssen, auch in 
entsprechender Weise sich dem Wirtschaftsleben widmen können, vom Wirtschaftsleben in 
der richtigen Weise verstanden werden und aufgenommen werden, ist eine soziale 
Besserung möglich.“  332b, 283

Die Brücke zwischen den führenden Klassen und dem Proletariat sind „durch die Schuld 
der führenden Klassen abgebrochen .. die Aufgabe, diese Brücke zu schlagen, sie muss 
gelöst werden. .. Selbstverständlich ist es bei diesen Menschen so, dass sie aus den 
urältesten Blüten sozialer Phrasen heraus reden. .. Sie sind gewissermassen ausgehöhlt .. 
und ausgestopft mit marxistischen .., jetzt auch schon mit bolschewistisch gefärbten 
Phrasen. Die Leute tragen das mit sich, sind gepanzert durch dasjenige, was einem 
Menschen ähnlich sieht im Grunde, und bringen es vor.“  332b, 290 (>Proletarier und 
Bürger)

  Phrase, Konvention, Routine: „Alles andere Recht, das gewissermaßen über dem   
Menschen schwebt, das wird zur Konvention. Wirkliches Recht muss hervorgehen aus dem 
Zusammensein der Menschen, sonst wird es zur Konvention. Und wirkliche Brüderlichkeit 
kann nur eine Lebenspraxis begründen, wenn sie aus den wirtschaftlichen Verhältnissen 
selbst heraus, in Assoziationen, begründet wird; sonst begründet das menschliche 
Zusammenwirken in den Verbänden nicht Lebenspraxis, sondern Lebenroutine, wie wir das 
fast allgemein in der Gegenwart haben. Erst wenn man fragen gelernt hat: Was haben sich 
für soziale chaotische Zustände ergeben unter dem Einfluss der Phrase statt der Wahrheit 
auf geistigem Gebiet, der Konvention statt des Rechts auf staatlich-rechtlichem Gebiet, der 
Lebensroutine statt der Lebenspraxis auf wirtschaftlichem Gebiet, dann wird man die Frage 
in der richtigen Weise stellen.“ Die Phrase geht aus der menschlichen Individualität dadurch
hervor, dass sie sich in ihrem geistigen Schaffen einem anderen beugen muss.  83, 310f 

  Die Seele muss „hinausstreben über Phrase, Konvention und Routine; hinaus über die 
Phrase – zur Erfassung der Wahrheit, hinaus über die Konvention – zu dem unmittelbaren, 
elementaren herzlichen Verhältnis von Mensch zu Mensch, und hinaus über die Routine – 
zu dem, wodurch in jeder einzelnen Handlung des Lebens wieder Geist liegt, so dass wir 
nicht aus einem Automatischen heraus handeln, wie das heute so vielfach geschieht, 
sondern dass in der alltäglichsten Handlung wieder Geist lebt.“  217, 66

  Physischer Leib: „Was der Materialismus, was die alltägliche Weltanschauung beim 
Menschen kennt, das betrachtet die geisteswissenschaftliche Forschung .. bloss als einen 

Wille des einzelnen Menschen verwirklichen, der in dem befreiten Geistesleben lebt.  196, 
278ff

  Ein Hemmnis für den Fortschritt insbesondere des Geisteslebens ist „die Neigung der 
Gegenwart zur Phrase, zum gedankenleeren Wort, denn sobald im Worte Gedanke drinnen 
pulst, ist das Wort auch taterzeugend, ja tattragend. Denn ein Abgrund besteht zwischen 
dem Worte und der Tat. Das ist immer deshalb der Fall, weil dem Worte der Gedanke fehlt.“
Die Geisteswissenschaft „war immer bestrebt, neuen Geist hineinzugiessen in die Worte, die
allmählich zur blossen Phrase geworden sind, die inhaltleer geworden sind.“  332b, 118  
(>Lüge) 

„Nicht mit agitatorischen Schlagworten, sondern einzig und allein dadurch, dass diejenigen 
Kräfte des Geisteslebens, die frei und selbständig gepflegt werden müssen, auch in 
entsprechender Weise sich dem Wirtschaftsleben widmen können, vom Wirtschaftsleben in 
der richtigen Weise verstanden werden und aufgenommen werden, ist eine soziale 
Besserung möglich.“  332b, 283

Die Brücke zwischen den führenden Klassen und dem Proletariat sind „durch die Schuld 
der führenden Klassen abgebrochen .. die Aufgabe, diese Brücke zu schlagen, sie muss 
gelöst werden. .. Selbstverständlich ist es bei diesen Menschen so, dass sie aus den 
urältesten Blüten sozialer Phrasen heraus reden. .. Sie sind gewissermassen ausgehöhlt .. 
und ausgestopft mit marxistischen .., jetzt auch schon mit bolschewistisch gefärbten 
Phrasen. Die Leute tragen das mit sich, sind gepanzert durch dasjenige, was einem 
Menschen ähnlich sieht im Grunde, und bringen es vor.“  332b, 290 (>Proletarier und 
Bürger)

  Phrase, Konvention, Routine: „Alles andere Recht, das gewissermaßen über dem   
Menschen schwebt, das wird zur Konvention. Wirkliches Recht muss hervorgehen aus dem 
Zusammensein der Menschen, sonst wird es zur Konvention. Und wirkliche Brüderlichkeit 
kann nur eine Lebenspraxis begründen, wenn sie aus den wirtschaftlichen Verhältnissen 
selbst heraus, in Assoziationen, begründet wird; sonst begründet das menschliche 
Zusammenwirken in den Verbänden nicht Lebenspraxis, sondern Lebenroutine, wie wir das 
fast allgemein in der Gegenwart haben. Erst wenn man fragen gelernt hat: Was haben sich 
für soziale chaotische Zustände ergeben unter dem Einfluss der Phrase statt der Wahrheit 
auf geistigem Gebiet, der Konvention statt des Rechts auf staatlich-rechtlichem Gebiet, der 
Lebensroutine statt der Lebenspraxis auf wirtschaftlichem Gebiet, dann wird man die Frage 
in der richtigen Weise stellen.“ Die Phrase geht aus der menschlichen Individualität dadurch
hervor, dass sie sich in ihrem geistigen Schaffen einem anderen beugen muss.  83, 310f 

  Die Seele muss „hinausstreben über Phrase, Konvention und Routine; hinaus über die 
Phrase – zur Erfassung der Wahrheit, hinaus über die Konvention – zu dem unmittelbaren, 
elementaren herzlichen Verhältnis von Mensch zu Mensch, und hinaus über die Routine – 
zu dem, wodurch in jeder einzelnen Handlung des Lebens wieder Geist liegt, so dass wir 
nicht aus einem Automatischen heraus handeln, wie das heute so vielfach geschieht, 
sondern dass in der alltäglichsten Handlung wieder Geist lebt.“  217, 66

  Physischer Leib: „Was der Materialismus, was die alltägliche Weltanschauung beim 
Menschen kennt, das betrachtet die geisteswissenschaftliche Forschung .. bloss als einen 



Teil der menschlichen Wesenheit. … Dieser physische Leib des Menschen hat dieselben 
physikalischen und chemischen Kräfte und Gesetze und Stoffe, die sich draußen in der 
sogenannten leblosen Natur finden.“  54, 121  (>Geistesmensch)

Zum Begriff des physischen Leibes gehört der Tod und das, was den Tod in sich trägt. 
Dieser Teil des Menschen ist den Sinnen und dem auf sie gestützten Verstand zugänglich.  
13, 52  (>Körper, >Tod, >Erde)

 
  In Wahrheit ist der physische Leib nur ein Teil der Erde, ja in weiterem Sinne des ganzen 
physischen Weltalls. Er verhält sich wie der Finger zur Hand, nur „dass der Finger nicht am 
Leibe herumspazieren kann wie der Mensch auf der Erde.“ 13, 86  (>Mensch und Erde)

  „Physischen Leib nennen wir das am Menschen, was er gemeinsam hat mit allen ihn 
umgebenden Wesen, was er mit der mineralischen Welt gemeinsam hat. (…) Man kann 
durchaus sagen, der Menschenleib ist ein komplizierter Mechanismus .. . Aber wie hinter 
jeder Maschine ein Erbauer und Erhalter stehen muss, so auch hier, und das ist der Äther- 
oder Lebensleib ..“ 57, 262  (>Ätherleib)

 
  Der menschliche physische Leib ist in einer gewissen Weise viergliedrig. Rein physisch 
sind die Sinnesorgane; die Drüsen sind der Ausdruck für den Ätherleib das Nervensystem 
für den Astralleib und das Blut für das Ich.  57, 174  (>Astralleib)

  „Der Leib des Menschen wird auf keine andere Weise erklärlich, als indem man zuerst 
seine Vorgänge, seine Prozesse kennt, indem man weiss, dass der Mensch in sich auflösen 
muss das Mineral, in sich umkehren muss das Pflanzenreich, über sich hinausführen muss, 
das heisst vergeistigen muss das Tierreich.“  293, 175   (>Ich und Leiber ..)

  „In allen alten Religionen wird der physische Körper, da er so weisheitsvoll aufgebaut ist, 
ein Tempel genannt. Es ist nicht recht, vom physischen Körper als von der niederen Natur 
zu sprechen, denn das Niedrige im Menschen liegt eigentlich in den höheren Körpern, die 
heute noch babyhaft sind.“  93a, 72

  Physisches und Geistiges: „Das Physische der Zukunft wird die Folge des Geistigen sein, 
das wir heute in unserer Seele tragen; das Physische, das jetzt geschieht, rührt von 
vergangenem Geistigen her..“   199, 237

  Planwirtschaft: „Im Grunde genommen haben sozialistische Agitatoren zumeist keinen 
Dunst vom Wirtschaftsleben und für die Bedingungen des Wirtschaftslebens erst recht 
nicht. … Ich will zum Beispiel erwähnen, wie Industriezweige, die auf einem feinen, 
minuziösen Ineinandergreifen von ganz Verschiedenem beruhen, mit ihrem Export 
zurechtkommen sollen, wenn sie nach einer Möllendorffschen Planwirtschaft oder 
dergleichen organisiert werden sollen.“   334, 169  (>Sozialismus, >Reformer)

  Platonischer Staat: „Wir sehen, wie Plato das Ideal eines sozialen Organismus darin 
sieht, dass eine gewisse Gemeinschaft geschaffen werde auch auf Kosten der Entwickelung
menschlicher Individualitäten … Plato hält es durchaus für möglich, dass zum Leben 
untüchtig erscheinende Kinder einfach ausgesetzt werden, damit sie nicht .. den sozialen 
Organismus stören können.“ Plato findet einen sozialen Organismus möglich, in dem nur 

Teil der menschlichen Wesenheit. … Dieser physische Leib des Menschen hat dieselben 
physikalischen und chemischen Kräfte und Gesetze und Stoffe, die sich draußen in der 
sogenannten leblosen Natur finden.“  54, 121  (>Geistesmensch)

Zum Begriff des physischen Leibes gehört der Tod und das, was den Tod in sich trägt. 
Dieser Teil des Menschen ist den Sinnen und dem auf sie gestützten Verstand zugänglich.  
13, 52  (>Körper, >Tod, >Erde)

 
  In Wahrheit ist der physische Leib nur ein Teil der Erde, ja in weiterem Sinne des ganzen 
physischen Weltalls. Er verhält sich wie der Finger zur Hand, nur „dass der Finger nicht am 
Leibe herumspazieren kann wie der Mensch auf der Erde.“ 13, 86  (>Mensch und Erde)

  „Physischen Leib nennen wir das am Menschen, was er gemeinsam hat mit allen ihn 
umgebenden Wesen, was er mit der mineralischen Welt gemeinsam hat. (…) Man kann 
durchaus sagen, der Menschenleib ist ein komplizierter Mechanismus .. . Aber wie hinter 
jeder Maschine ein Erbauer und Erhalter stehen muss, so auch hier, und das ist der Äther- 
oder Lebensleib ..“ 57, 262  (>Ätherleib)

 
  Der menschliche physische Leib ist in einer gewissen Weise viergliedrig. Rein physisch 
sind die Sinnesorgane; die Drüsen sind der Ausdruck für den Ätherleib das Nervensystem 
für den Astralleib und das Blut für das Ich.  57, 174  (>Astralleib)

  „Der Leib des Menschen wird auf keine andere Weise erklärlich, als indem man zuerst 
seine Vorgänge, seine Prozesse kennt, indem man weiss, dass der Mensch in sich auflösen 
muss das Mineral, in sich umkehren muss das Pflanzenreich, über sich hinausführen muss, 
das heisst vergeistigen muss das Tierreich.“  293, 175   (>Ich und Leiber ..)

  „In allen alten Religionen wird der physische Körper, da er so weisheitsvoll aufgebaut ist, 
ein Tempel genannt. Es ist nicht recht, vom physischen Körper als von der niederen Natur 
zu sprechen, denn das Niedrige im Menschen liegt eigentlich in den höheren Körpern, die 
heute noch babyhaft sind.“  93a, 72

  Physisches und Geistiges: „Das Physische der Zukunft wird die Folge des Geistigen sein, 
das wir heute in unserer Seele tragen; das Physische, das jetzt geschieht, rührt von 
vergangenem Geistigen her..“   199, 237

  Planwirtschaft: „Im Grunde genommen haben sozialistische Agitatoren zumeist keinen 
Dunst vom Wirtschaftsleben und für die Bedingungen des Wirtschaftslebens erst recht 
nicht. … Ich will zum Beispiel erwähnen, wie Industriezweige, die auf einem feinen, 
minuziösen Ineinandergreifen von ganz Verschiedenem beruhen, mit ihrem Export 
zurechtkommen sollen, wenn sie nach einer Möllendorffschen Planwirtschaft oder 
dergleichen organisiert werden sollen.“   334, 169  (>Sozialismus, >Reformer)

  Platonischer Staat: „Wir sehen, wie Plato das Ideal eines sozialen Organismus darin 
sieht, dass eine gewisse Gemeinschaft geschaffen werde auch auf Kosten der Entwickelung
menschlicher Individualitäten … Plato hält es durchaus für möglich, dass zum Leben 
untüchtig erscheinende Kinder einfach ausgesetzt werden, damit sie nicht .. den sozialen 
Organismus stören können.“ Plato findet einen sozialen Organismus möglich, in dem nur 



„eine gewisse Menschenkaste eine vollberechtigte Stellung hat.“ Für ihn ist Sklaverei 
„etwas Selbstverständliches“ und den Handel und Verkehr Treibenden wird „nur eine 
vorübergehende Stellung“ eingeräumt. „Es ist noch ganz der Blick auf die soziale 
Gemeinschaft gerichtet, die gewissermassen als Erstes angesehen wird. Und der Mensch, 
der in ihr leben soll, wird erst als etwas Zweites angesehen. Sein Leben ist nur insofern als 
ein berechtigtes zu erkennen, als er dem ausserhalb seiner Wesenheit festgesetzten sozialen 
Ideal sich einfügen kann.“ Die Wurzel dieses „Gemeinsamkeitsgedankens .. müssen wir 
wiederum in Asien, in der orientalischen Kultur suchen. Und dann kann es uns in geistiger 
Beziehung aufgehen, wie im Grunde genommen auch historisch das Geistesleben Europas 
sich entwickelte wie eine kleine Halbinsel, die zu einem großen Kontinent gehört.“  
83, 225f

  Plato stellte ein Staatsideal auf, „in dem der Gesamtgeist dadurch in Erfüllung geht, dass 
die Mehrzahl der Arbeitsmenschen von den wenigen Einsichtsvollen zur Arbeit gezwungen 
werde. Die Aufgabe der Gegenwart aber ist, die Menschen in eine solche Lage zu bringen, 
dass ein jeder aus seinem innersten Antriebe heraus die Arbeit für die Gesamtheit leistet.“  
34, 215  (>Mission, >Arbeitszwang) 

  Dreigliederung „ist das Gegenteil davon“. Es sollen „nicht etwa Menschen gegliedert 
werden in Stände“, sondern „was vom Menschen abgesondert ist, die Einrichtungen“ in drei
Glieder zerfallen, „die ja zusammenzuwirken haben gerade durch den lebendigen 
Menschen. Der lebendige Mensch steht ja in allen drei Gebieten drinnen. Es ist nach und 
nach in der Menschheit das Bewusstsein entstanden, dass es eigentlich nicht 
menschenwürdig ist, Klassenunterschiede, Standesunterschiede usw. zu entwickeln. In der 
Realität werden diese nur überwunden, wenn man den sozialen Organismus nach dem 
Objektiven gliedert, nach dem, was vom Menschen abgesondert ist.“  332a, 98

  Pluralismus >Monismus, Monotheismus, Pluralismus 

  Polarität >Zweiheit, >Widerspruch, >Geistesleben–Wirtschaftsleben

  Politik: „Das Politische ist in der Weltgeschichte ein sekundäres Produkt. (..) die Politik 
ist der ins Geistige übertragene moderne Krieg. Denn dieser Krieg beruht darauf, dass man 
den Gegner täuscht..“ (..) „Es müsste danach gestrebt werden, dass die Politik in allem 
überwunden wird, selbst in der Politik.“ Dann hätte man den Rechtsstaat. NÖS, 41f

  Was der Politik zugrunde liegt, sind irgendwelche Parteiprogramme, Systeme, 
Abstraktionen. Es sind keine Realitäten, sondern Illusionen.  197, 121f

  Wenn alles in das politische Gebiet hineingezogen wird, verschwinden allmählich 
Sachlichkeit und Vorurteilslosigkeit. Das geistige Leben wird in das Vorurteil eingespannt, 
im Wirtschaftsleben dominiert die Selbstsucht. 198, 143  (>Parteien)

  Politik und Geistesleben: Wer heute sagt, das Geistige dürfe nicht ins Politische 
übergreifen, erliegt einer Illusion. Die Innerlichkeit hat keinen Wert, wenn sie nicht 
heraustritt ins Leben und in den öffentlichen Angelegenheiten mitspricht, wenn die Welt in 
Flammen steht.  337a, 159f  (>Dreigliederung, Verständnis und Ausführung)

„eine gewisse Menschenkaste eine vollberechtigte Stellung hat.“ Für ihn ist Sklaverei 
„etwas Selbstverständliches“ und den Handel und Verkehr Treibenden wird „nur eine 
vorübergehende Stellung“ eingeräumt. „Es ist noch ganz der Blick auf die soziale 
Gemeinschaft gerichtet, die gewissermassen als Erstes angesehen wird. Und der Mensch, 
der in ihr leben soll, wird erst als etwas Zweites angesehen. Sein Leben ist nur insofern als 
ein berechtigtes zu erkennen, als er dem ausserhalb seiner Wesenheit festgesetzten sozialen 
Ideal sich einfügen kann.“ Die Wurzel dieses „Gemeinsamkeitsgedankens .. müssen wir 
wiederum in Asien, in der orientalischen Kultur suchen. Und dann kann es uns in geistiger 
Beziehung aufgehen, wie im Grunde genommen auch historisch das Geistesleben Europas 
sich entwickelte wie eine kleine Halbinsel, die zu einem großen Kontinent gehört.“  
83, 225f

  Plato stellte ein Staatsideal auf, „in dem der Gesamtgeist dadurch in Erfüllung geht, dass 
die Mehrzahl der Arbeitsmenschen von den wenigen Einsichtsvollen zur Arbeit gezwungen 
werde. Die Aufgabe der Gegenwart aber ist, die Menschen in eine solche Lage zu bringen, 
dass ein jeder aus seinem innersten Antriebe heraus die Arbeit für die Gesamtheit leistet.“  
34, 215  (>Mission, >Arbeitszwang) 

  Dreigliederung „ist das Gegenteil davon“. Es sollen „nicht etwa Menschen gegliedert 
werden in Stände“, sondern „was vom Menschen abgesondert ist, die Einrichtungen“ in drei
Glieder zerfallen, „die ja zusammenzuwirken haben gerade durch den lebendigen 
Menschen. Der lebendige Mensch steht ja in allen drei Gebieten drinnen. Es ist nach und 
nach in der Menschheit das Bewusstsein entstanden, dass es eigentlich nicht 
menschenwürdig ist, Klassenunterschiede, Standesunterschiede usw. zu entwickeln. In der 
Realität werden diese nur überwunden, wenn man den sozialen Organismus nach dem 
Objektiven gliedert, nach dem, was vom Menschen abgesondert ist.“  332a, 98

  Pluralismus >Monismus, Monotheismus, Pluralismus 

  Polarität >Zweiheit, >Widerspruch, >Geistesleben–Wirtschaftsleben

  Politik: „Das Politische ist in der Weltgeschichte ein sekundäres Produkt. (..) die Politik 
ist der ins Geistige übertragene moderne Krieg. Denn dieser Krieg beruht darauf, dass man 
den Gegner täuscht..“ (..) „Es müsste danach gestrebt werden, dass die Politik in allem 
überwunden wird, selbst in der Politik.“ Dann hätte man den Rechtsstaat. NÖS, 41f

  Was der Politik zugrunde liegt, sind irgendwelche Parteiprogramme, Systeme, 
Abstraktionen. Es sind keine Realitäten, sondern Illusionen.  197, 121f

  Wenn alles in das politische Gebiet hineingezogen wird, verschwinden allmählich 
Sachlichkeit und Vorurteilslosigkeit. Das geistige Leben wird in das Vorurteil eingespannt, 
im Wirtschaftsleben dominiert die Selbstsucht. 198, 143  (>Parteien)

  Politik und Geistesleben: Wer heute sagt, das Geistige dürfe nicht ins Politische 
übergreifen, erliegt einer Illusion. Die Innerlichkeit hat keinen Wert, wenn sie nicht 
heraustritt ins Leben und in den öffentlichen Angelegenheiten mitspricht, wenn die Welt in 
Flammen steht.  337a, 159f  (>Dreigliederung, Verständnis und Ausführung)



  Politik und Okkultismus: Der Mitteleuropäer fürchtet oder verachtet das Erkennen der 
geistigen Welt. „Die Menschen der anglo-amerikanischen Welt sind viel zu gescheit, um es 
so zu machen.“ Aus „medialen Persönlichkeiten heraus hat man insbesondere im Verlauf 
des neunzehnten Jahrhunderts .. die Prinzipien erfahren, durch die man politisch gegen 
Europa und gegen Asien die Erfolge hat erringen können, die man errungen hat.“ Die 
gewöhnliche Logik kennt nicht, „was eigentlich sozial und geistig in der 
Menschheitsentwicklung waltet. .. Indem man geeignete Persönlichkeiten in Trance bringt, 
schaltet man den gewöhnlichen logischen Verstand aus.“ Man kommt auf „Impulse, die 
einem helfen können zum Vorwärtskommen“. Aber der Weg über Medien ist bedenklich, 
weil die Impulse gefärbt sind mit dem „Egoismus der anglo-amerikanischen Rasse“. Auch 
der Orientale bedient sich übersinnlicher Impulse, aber nicht durch Ausschalten des 
Verstandes, sondern durch dessen Befruchtung „vom rhythmischen Menschen aus“; durch 
„eine gewisse Art des Atmens, durch eine gewisse Technik der Herzbewegungen“. Beide 
Erkenntnisarten liegen im volksegoistischen Sinne. Aber es sind wirkliche Erkenntnisse im 
Vergleich zu dem, „was die Europäer faseln aus ihrer Naturwissenschaft heraus. .. Weil wir 
in einer blossen Faselei leben .. kommen wir in das Unglück hinein.“  192, 14. Vortrag

  Politik in Ost, Mitte, West: Das Verhältnis, das Ost, Mitte und der Westen zur Politik 
haben. In den Mittelländern „ist keine Anlage zur Politik; wenn politisiert wird, wird 
geträumt oder gelogen.“   186, 180

  Politik und Wirtschaft: Sozialistisch Denkende können sich „zwar ein Wirtschaften 
denken, dessen Leitung nach politisch-rechtlichen Verwaltungsgrundsätzen verfährt, nicht 
aber ein solches, das aus seinen eigenen Voraussetzungen und Bedürfnissen sich ordnet, und
in das die von anderer Seite stammenden Rechtssatzungen hineinwirken.“   24, 59  
(>Wirtschaft und Macht)

  „..das politische System muss die Wirtschaft vernichten, wenn es sie übernehmen will; und
das wirtschaftliche System verliert seine Lebenskräfte, wenn es politisch werden will.“   
189, 21  (>Planwirtschaft)

  Die sozialpolitischen Angelegenheiten dürfen nicht „in Konfusion mit wirtschaftlichen 
Verhältnissen“ kommen, sondern es geht um die „notwendige Trennung von Politik und 
Wirtschaft“. „Man kann nicht von einer Zentralstelle aus irgendwie organisieren“, sondern 
man muss „den Einzelnen, die in den einzelnen Betrieben drinnen stehen“ überlassen, „dass 
sie sich in Gruppen zusammenfinden, die sich von selbst ergeben, man kann zeigen, dass 
einfach aus den Bodenverhältnissen oder sonstigen Betriebsmöglichkeiten eine Assoziation,
die sich aus verschiedenen Wirtschaftszweigen und Konsumtionszweigen bildet, durch die 
natürlichen Verhältnisse, durch die Betriebsmöglichkeiten und Konsumverhältnisse eine 
bestimmte Grösse erhält. Zu kleine Assoziationen würden zu kostspielig sein, zu grosse 
würden zu unübersichtlich sein.“ Nicht die alten Verwaltungsbezirke, nicht der Staat und 
nicht die Kommunen können die „Lasthalter“ sein, sondern es geht um die „Bildung von 
neuen Wirtschaftskörpern, wo nur wirtschaftliche Sach- und Fachkenntnis gelten, 
Zusammengewachsensein des einzelnen Wirtschafters mit seiner Wirtschaft.“ Das Recht ist 
durch die Menschen trotzdem verknüpft mit der Wirtschaft. 332b, 346ff

  Positivität: In (Steiners Buch) „Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten“ ist der 
elementarste Impuls die Positivität; Das Überwinden von Sympathie und Antipathie durch 

  Politik und Okkultismus: Der Mitteleuropäer fürchtet oder verachtet das Erkennen der 
geistigen Welt. „Die Menschen der anglo-amerikanischen Welt sind viel zu gescheit, um es 
so zu machen.“ Aus „medialen Persönlichkeiten heraus hat man insbesondere im Verlauf 
des neunzehnten Jahrhunderts .. die Prinzipien erfahren, durch die man politisch gegen 
Europa und gegen Asien die Erfolge hat erringen können, die man errungen hat.“ Die 
gewöhnliche Logik kennt nicht, „was eigentlich sozial und geistig in der 
Menschheitsentwicklung waltet. .. Indem man geeignete Persönlichkeiten in Trance bringt, 
schaltet man den gewöhnlichen logischen Verstand aus.“ Man kommt auf „Impulse, die 
einem helfen können zum Vorwärtskommen“. Aber der Weg über Medien ist bedenklich, 
weil die Impulse gefärbt sind mit dem „Egoismus der anglo-amerikanischen Rasse“. Auch 
der Orientale bedient sich übersinnlicher Impulse, aber nicht durch Ausschalten des 
Verstandes, sondern durch dessen Befruchtung „vom rhythmischen Menschen aus“; durch 
„eine gewisse Art des Atmens, durch eine gewisse Technik der Herzbewegungen“. Beide 
Erkenntnisarten liegen im volksegoistischen Sinne. Aber es sind wirkliche Erkenntnisse im 
Vergleich zu dem, „was die Europäer faseln aus ihrer Naturwissenschaft heraus. .. Weil wir 
in einer blossen Faselei leben .. kommen wir in das Unglück hinein.“  192, 14. Vortrag

  Politik in Ost, Mitte, West: Das Verhältnis, das Ost, Mitte und der Westen zur Politik 
haben. In den Mittelländern „ist keine Anlage zur Politik; wenn politisiert wird, wird 
geträumt oder gelogen.“   186, 180

  Politik und Wirtschaft: Sozialistisch Denkende können sich „zwar ein Wirtschaften 
denken, dessen Leitung nach politisch-rechtlichen Verwaltungsgrundsätzen verfährt, nicht 
aber ein solches, das aus seinen eigenen Voraussetzungen und Bedürfnissen sich ordnet, und
in das die von anderer Seite stammenden Rechtssatzungen hineinwirken.“   24, 59  
(>Wirtschaft und Macht)

  „..das politische System muss die Wirtschaft vernichten, wenn es sie übernehmen will; und
das wirtschaftliche System verliert seine Lebenskräfte, wenn es politisch werden will.“   
189, 21  (>Planwirtschaft)

  Die sozialpolitischen Angelegenheiten dürfen nicht „in Konfusion mit wirtschaftlichen 
Verhältnissen“ kommen, sondern es geht um die „notwendige Trennung von Politik und 
Wirtschaft“. „Man kann nicht von einer Zentralstelle aus irgendwie organisieren“, sondern 
man muss „den Einzelnen, die in den einzelnen Betrieben drinnen stehen“ überlassen, „dass 
sie sich in Gruppen zusammenfinden, die sich von selbst ergeben, man kann zeigen, dass 
einfach aus den Bodenverhältnissen oder sonstigen Betriebsmöglichkeiten eine Assoziation,
die sich aus verschiedenen Wirtschaftszweigen und Konsumtionszweigen bildet, durch die 
natürlichen Verhältnisse, durch die Betriebsmöglichkeiten und Konsumverhältnisse eine 
bestimmte Grösse erhält. Zu kleine Assoziationen würden zu kostspielig sein, zu grosse 
würden zu unübersichtlich sein.“ Nicht die alten Verwaltungsbezirke, nicht der Staat und 
nicht die Kommunen können die „Lasthalter“ sein, sondern es geht um die „Bildung von 
neuen Wirtschaftskörpern, wo nur wirtschaftliche Sach- und Fachkenntnis gelten, 
Zusammengewachsensein des einzelnen Wirtschafters mit seiner Wirtschaft.“ Das Recht ist 
durch die Menschen trotzdem verknüpft mit der Wirtschaft. 332b, 346ff

  Positivität: In (Steiners Buch) „Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten“ ist der 
elementarste Impuls die Positivität; Das Überwinden von Sympathie und Antipathie durch 



naturwissenschaftliches, objektives Interesse am anderen.  185, 96

  Pragmatismus: Eine amerikanische Philosophenschule „urteilt so, dass Wahr und Falsch 
nur Illusion ist“. Was nützlich ist, heisst „wahr“, was schädlich ist, heisst „falsch“ „Wir 
betrachten den Weltengang so, „als ob“ sich sittliche Ideale verwirklichten. Das ist uns 
nützlich.“  199, 83f  (>Nützlichkeitsstandpunkt, >Urteil, Kategorien)

  Praktiker als Theoretiker: Wenn man aus der Wirklichkeit heraus denkt, wird man  
nicht verstanden. „Heute schlagen gerade im praktischen Leben die Theorien die 
Wirklichkeit tot. Das ist das eigentümliche Rätsel unserer Zeit, dass die Praktiker alle 
Theoretiker geworden sind, dass sie alle Ideen im Kopfe haben .. und mit diesen 
theoretischen Ideen das ganze soziale Leben meistern wollen.“  305, 206

  Praxis: Das Unsichtbare hat eine praktische Bedeutung. „Praktisch sind diejenigen 
Menschen zu nennen, welche ihren Blick, ihre Anschauung auf die übersinnliche 
Anschauung des Daseins lenken, und unpraktisch diejenigen, die beim bloß Äußerlichen 
stehenbleiben wollen, beim bloßen Physischen.“ Das Übersinnliche ist der Grund des 
Sinnlichen, z. B. die Furcht-Gefühle. „Alles, alles Materielle hat geistigen Ursprung.“  
57, 259f  (>Geisteswissenschaft und Praxis, >Geisteswissenschaft bringt Nahrung)

  „Derjenige, der auf dem Boden steht, dass schliesslich alles, was im äusseren sozialen 
Menschenleben bewirkt wird, von Menschen kommt, wird keinen Augenblick daran 
zweifeln: Wenn eine genügend grosse Anzahl von Menschen durchdrungen ist von 
irgendeiner Sache, dann ist der Weg in die äussere Praxis gegeben.“  332a, 148

  „Gerade diejenigen, die sich heute Praktiker nennen, sind von den grauesten Theorien 
beherrscht. Sie sind nur in der Lage, diese grauen Theorien in einer naheliegenden 
Lebensroutine zum Ausdruck zu bringen und halten sie daher für praktisch, weil sie nicht 
sehen, ob sie fruchtbringend oder zerstörend für das Leben wirken.“ 332a, 28   

  Ein praktischer Mensch ist nach einer gewissen Richtung hin ein routinierter Mensch, der 
aus einer gewissen Brutalität heraus innerhalb seines Bereiches rücksichtslos wirkt und alles
dasjenige von sich weist, was nicht zu dieser Auffassung routinehaften Strebens dient.  
191, 263

  „Praktisch können wir nur etwas tun, wenn wir zunächst diejenigen Menschen, die 
geeignet sind, praktisch zu wirken, gewissermassen auf die Beine gestellt haben. Dazu 
brauchen wir die Betriebsräte, die hervorgehen müssen aus den einzelnen Betrieben. … Die 
Hauptsache bleibt, dass diejenigen, die aufgestellt werden, das Vertrauen der physischen 
und geistigen Arbeiterschaft der betreffenden Betriebe haben. … es handelt sich zunächst 
nicht darum, dass wir Leute mit einer speziellen Fachbildung bekommen, sondern darum, 
dass wir aus der unmittelbaren Praxis des Wirtschaftslebens heraus Menschen bekommen, 
die das Vertrauen der Wirtschaftenden haben.“   331, 90

  „Das ist auch eine Abstraktion, wenn man sagt, es solle der praktische Versuch gemacht 
werden, solange gar kein Boden da ist dafür.“   337a, 56

  „Der Praxis, die nur eine Routine war, die Gedanken verachtete, stellten sich die 

naturwissenschaftliches, objektives Interesse am anderen.  185, 96

  Pragmatismus: Eine amerikanische Philosophenschule „urteilt so, dass Wahr und Falsch 
nur Illusion ist“. Was nützlich ist, heisst „wahr“, was schädlich ist, heisst „falsch“ „Wir 
betrachten den Weltengang so, „als ob“ sich sittliche Ideale verwirklichten. Das ist uns 
nützlich.“  199, 83f  (>Nützlichkeitsstandpunkt, >Urteil, Kategorien)

  Praktiker als Theoretiker: Wenn man aus der Wirklichkeit heraus denkt, wird man  
nicht verstanden. „Heute schlagen gerade im praktischen Leben die Theorien die 
Wirklichkeit tot. Das ist das eigentümliche Rätsel unserer Zeit, dass die Praktiker alle 
Theoretiker geworden sind, dass sie alle Ideen im Kopfe haben .. und mit diesen 
theoretischen Ideen das ganze soziale Leben meistern wollen.“  305, 206

  Praxis: Das Unsichtbare hat eine praktische Bedeutung. „Praktisch sind diejenigen 
Menschen zu nennen, welche ihren Blick, ihre Anschauung auf die übersinnliche 
Anschauung des Daseins lenken, und unpraktisch diejenigen, die beim bloß Äußerlichen 
stehenbleiben wollen, beim bloßen Physischen.“ Das Übersinnliche ist der Grund des 
Sinnlichen, z. B. die Furcht-Gefühle. „Alles, alles Materielle hat geistigen Ursprung.“  
57, 259f  (>Geisteswissenschaft und Praxis, >Geisteswissenschaft bringt Nahrung)

  „Derjenige, der auf dem Boden steht, dass schliesslich alles, was im äusseren sozialen 
Menschenleben bewirkt wird, von Menschen kommt, wird keinen Augenblick daran 
zweifeln: Wenn eine genügend grosse Anzahl von Menschen durchdrungen ist von 
irgendeiner Sache, dann ist der Weg in die äussere Praxis gegeben.“  332a, 148

  „Gerade diejenigen, die sich heute Praktiker nennen, sind von den grauesten Theorien 
beherrscht. Sie sind nur in der Lage, diese grauen Theorien in einer naheliegenden 
Lebensroutine zum Ausdruck zu bringen und halten sie daher für praktisch, weil sie nicht 
sehen, ob sie fruchtbringend oder zerstörend für das Leben wirken.“ 332a, 28   

  Ein praktischer Mensch ist nach einer gewissen Richtung hin ein routinierter Mensch, der 
aus einer gewissen Brutalität heraus innerhalb seines Bereiches rücksichtslos wirkt und alles
dasjenige von sich weist, was nicht zu dieser Auffassung routinehaften Strebens dient.  
191, 263

  „Praktisch können wir nur etwas tun, wenn wir zunächst diejenigen Menschen, die 
geeignet sind, praktisch zu wirken, gewissermassen auf die Beine gestellt haben. Dazu 
brauchen wir die Betriebsräte, die hervorgehen müssen aus den einzelnen Betrieben. … Die 
Hauptsache bleibt, dass diejenigen, die aufgestellt werden, das Vertrauen der physischen 
und geistigen Arbeiterschaft der betreffenden Betriebe haben. … es handelt sich zunächst 
nicht darum, dass wir Leute mit einer speziellen Fachbildung bekommen, sondern darum, 
dass wir aus der unmittelbaren Praxis des Wirtschaftslebens heraus Menschen bekommen, 
die das Vertrauen der Wirtschaftenden haben.“   331, 90

  „Das ist auch eine Abstraktion, wenn man sagt, es solle der praktische Versuch gemacht 
werden, solange gar kein Boden da ist dafür.“   337a, 56

  „Der Praxis, die nur eine Routine war, die Gedanken verachtete, stellten sich die 



sozialistischen Gedanken entgegen, die eine Theorie ohne Praxis sind.“  24, 16 
   (>Dreigliederung, Verständnis und Ausführung, >Assoziationen, Entstehen)

  Das soziale Hauptgesetz ist „praktischer als nur irgendein anderes, das jemals von 
«Praktikern» ausgedacht oder in die Wirklichkeit eingeführt worden ist.“ Immer derjenige 
Teil der menschlichen Einrichtungen muss sich als unpraktisch erweisen, „der von den 
«Praktikern» auf die Art zustande gebracht wird, dass dabei entweder mit dem eigenen oder 
dem fremden Egoismus gerechnet wird.“  34, 213  (>Soziales Hauptgesetz)

  Praxis und Ideale: Es ist unsinnig, „wenn sogenannte Praktiker kommen und dem 
Idealisten sagen: Ja, deine Ideale sind sehr schön, aber die Praxis fordert ganz anderes! - 
Der einzig wirkliche Tatbestand ist der, dass die Praxis diese Ideale gerade fordert, wenn sie
eine wirkliche Praxis werden soll. Und das verhindert die Verwirklichung dieser Ideale, dass
diese angeblichen Praktiker diejenigen sind, die sie nicht verwirklichen lassen, weil sie zu 
bequem dazu sind oder ein anderes Interesse haben, sie nicht verwirklichen zu lassen. … 
Wie zuerst die ganze Brücke ideell sein muss, und gerade dann, wenn sie gut ideell 
errechnet ist, eine wirkliche praktische Brücke werden kann, so muss das, was aus 
Idealismus sich gestalten soll, aus innerem praktischem Sinn heraus eine praktische Idee 
sein. Und man muss den Instinkt, das Gefühl dafür haben, wie man eine solche objektive 
Gesetzmässigkeit in die wirkliche Lebenspraxis hineinzutragen hat.
Dann wird man auch nicht mehr fragen: Wie trägt man diese Dinge in die Lebenspraxis 
hinein? - Dann wird man wissen: Wenn genügend Menschen da sind, die die Dinge 
verstehen, dann wird durch diese Menschen und ihre Handlungen die Sache unmittelbar 
praktisch. … Ja, was heisst denn das eigentlich, wenn man sagt, die Menschen in ihrer 
Masse seien noch nicht reif?“ Es gibt „genügend Menschen in der Gegenwart, welche, wenn
sie nur tief genug in ihr Inneres hineingehen, volles Verständnis aufbringen können .. . Was 
abhält, ist zumeist nur die Mutlosigkeit. Die Energie fehlt ..“  332a, 202f 

  Preis: „Die Vertreter der Volkswirtschaftslehre beschäftigen sich jetzt mit allem 
Möglichen, aber nicht damit, dass der Preis einer Ware eigentlich etwas ist, was eine 
bestimmte Höhe nicht über- oder unterschreiten darf.“ Das Preisproblem ist wichtiger als 
die Lohn- oder Kapitalprobleme.   337a, 283  (>Wert und Preis, >Preis, richtiger)

   Der Warenpreis ergibt sich dadurch, „dass eine bestimmte Anzahl von Menschen dieses 
Territoriums gewisse Dinge in einem gewissen Quantum brauchen.“ 337b, 170

  „Der Geldwert einer Ware wird dann der Ausdruck dafür sein, dass diese Ware in der den 
Bedürfnissen entsprechenden Menge durch die Einrichtungen des Wirtschaftsorganismus 
erzeugt wird.“   Kp, 131

  Die Warenpreise werden in Zukunft nicht „feststellen sollen, wie lang gearbeitet werden 
soll, oder wieviel gearbeitet werden soll, oder wieviel Lohn bezahlt werden soll und 
dergleichen, sondern man hat es im Wirtschaftsleben nur zu tun mit dem vergleichsweisen 
Wert der Waren.“   332a, 58f  (>Assoziationen und Preis)

  Preis, Angebot, Nachfrage: „Wir müssen nicht glauben, dass wir es mit unabhängigen 
Veränderlichen nur in a (Angebot) und n (Nachfrage) zu tun haben und mit dem Preis als 
einer Funktion von beiden, sondern mit drei voneinander Unabhängigen, die miteinander in 

sozialistischen Gedanken entgegen, die eine Theorie ohne Praxis sind.“  24, 16 
   (>Dreigliederung, Verständnis und Ausführung, >Assoziationen, Entstehen)

  Das soziale Hauptgesetz ist „praktischer als nur irgendein anderes, das jemals von 
«Praktikern» ausgedacht oder in die Wirklichkeit eingeführt worden ist.“ Immer derjenige 
Teil der menschlichen Einrichtungen muss sich als unpraktisch erweisen, „der von den 
«Praktikern» auf die Art zustande gebracht wird, dass dabei entweder mit dem eigenen oder 
dem fremden Egoismus gerechnet wird.“  34, 213  (>Soziales Hauptgesetz)

  Praxis und Ideale: Es ist unsinnig, „wenn sogenannte Praktiker kommen und dem 
Idealisten sagen: Ja, deine Ideale sind sehr schön, aber die Praxis fordert ganz anderes! - 
Der einzig wirkliche Tatbestand ist der, dass die Praxis diese Ideale gerade fordert, wenn sie
eine wirkliche Praxis werden soll. Und das verhindert die Verwirklichung dieser Ideale, dass
diese angeblichen Praktiker diejenigen sind, die sie nicht verwirklichen lassen, weil sie zu 
bequem dazu sind oder ein anderes Interesse haben, sie nicht verwirklichen zu lassen. … 
Wie zuerst die ganze Brücke ideell sein muss, und gerade dann, wenn sie gut ideell 
errechnet ist, eine wirkliche praktische Brücke werden kann, so muss das, was aus 
Idealismus sich gestalten soll, aus innerem praktischem Sinn heraus eine praktische Idee 
sein. Und man muss den Instinkt, das Gefühl dafür haben, wie man eine solche objektive 
Gesetzmässigkeit in die wirkliche Lebenspraxis hineinzutragen hat.
Dann wird man auch nicht mehr fragen: Wie trägt man diese Dinge in die Lebenspraxis 
hinein? - Dann wird man wissen: Wenn genügend Menschen da sind, die die Dinge 
verstehen, dann wird durch diese Menschen und ihre Handlungen die Sache unmittelbar 
praktisch. … Ja, was heisst denn das eigentlich, wenn man sagt, die Menschen in ihrer 
Masse seien noch nicht reif?“ Es gibt „genügend Menschen in der Gegenwart, welche, wenn
sie nur tief genug in ihr Inneres hineingehen, volles Verständnis aufbringen können .. . Was 
abhält, ist zumeist nur die Mutlosigkeit. Die Energie fehlt ..“  332a, 202f 

  Preis: „Die Vertreter der Volkswirtschaftslehre beschäftigen sich jetzt mit allem 
Möglichen, aber nicht damit, dass der Preis einer Ware eigentlich etwas ist, was eine 
bestimmte Höhe nicht über- oder unterschreiten darf.“ Das Preisproblem ist wichtiger als 
die Lohn- oder Kapitalprobleme.   337a, 283  (>Wert und Preis, >Preis, richtiger)

   Der Warenpreis ergibt sich dadurch, „dass eine bestimmte Anzahl von Menschen dieses 
Territoriums gewisse Dinge in einem gewissen Quantum brauchen.“ 337b, 170

  „Der Geldwert einer Ware wird dann der Ausdruck dafür sein, dass diese Ware in der den 
Bedürfnissen entsprechenden Menge durch die Einrichtungen des Wirtschaftsorganismus 
erzeugt wird.“   Kp, 131

  Die Warenpreise werden in Zukunft nicht „feststellen sollen, wie lang gearbeitet werden 
soll, oder wieviel gearbeitet werden soll, oder wieviel Lohn bezahlt werden soll und 
dergleichen, sondern man hat es im Wirtschaftsleben nur zu tun mit dem vergleichsweisen 
Wert der Waren.“   332a, 58f  (>Assoziationen und Preis)

  Preis, Angebot, Nachfrage: „Wir müssen nicht glauben, dass wir es mit unabhängigen 
Veränderlichen nur in a (Angebot) und n (Nachfrage) zu tun haben und mit dem Preis als 
einer Funktion von beiden, sondern mit drei voneinander Unabhängigen, die miteinander in 



ein Wechselspiel treten und die eben ein Neues geben. … x=f(anp). … Der Standpunkt des 
Konsumenten wird bewirkt durch das, was er hat. .. Der Konsument hat eine 
Wechselwirkung zwischen Preis und Nachfrage. … Beim Händler haben wir mehr zu sehen 
auf das Wechselspiel zwischen Angebot und Nachfrage. Und beim Produzenten handelt es 
sich darum, dass wir jetzt bei ihm zu sehen haben auf das Wechselspiel zwischen Angebot 
und Preis.“   NÖK, 113f 

  „Wenn Sie diese drei Gleichungen haben, so wird derjenige, der ganz und gar die Usancen 
des Händlers kennt, immer .. (die zweite) Gleichung im Kopfe haben, wird unter dem 
Einfluss dieser Gleichung handeln … Ebenso wird der Konsument, der mit Verstand den 
Konsum verfolgt, alles wissen, was unter dem Einfluss der .. (ersten) Gleichung steht. Und 
der Produzent wird alles wissen, was unter dem Einfluss der dritten Gleichung steht. … es 
handelt sich (beim Händler) nicht darum, wie gehandelt wird im allgemeinen, sondern 
darum, dass Sie wissen, wie in Basel und seiner Umgebung die Produkte hin und her 
gehen.“ NÖK, 122 (>Händlergleichung, >Konsumentengleichung, >Produzentengl.)

  Der auf dem Markt zuletzt auftretende offenbare Preis ist von geringerer Bedeutung, als 
das, was hinter der Preisbildung liegt: die sozialen Zusammenhänge; die Lage, in der der 
Käufer oder Verkäufer ist; der Wert des Geldes in ihren Händen.  NÖK, 170f  

  Preis und Arbeitende: „Die Bedürfnisse, die jeweils vorhanden sind, müssen studiert 
werden, danach müssen die Einrichtungen für das Produzieren getroffen werden. Wenn ein 
Artikel irgendwie die Tendenz entwickelt, zu teuer zu werden, dann ist das ein Zeichen 
dafür, dass zu wenige Menschen für diesen Artikel arbeiten. Es müssen Verhandlungen 
gepflogen werden, durch die aus anderen Produktionszweigen zu diesem Produktionszweig 
arbeitende Menschen übergeführt werden, so dass mehr von diesem Artikel erzeugt wird. 
Hat ein Artikel die Tendenz, zu billig zu werden, verdient sein Erzeuger zu wenig, dann 
müssen Verhandlungen eingeleitet werden, durch die weniger Menschen gerade an diesem 
Artikel arbeiten. Das heisst: Von der Art und Weise, wie die Menschen an ihre Plätze 
gestellt werden, muss in der Zukunft abhängig werden, wie die Bedürfnisse befriedigt 
werden. Der Preis des Produkts bedingt sich durch die Zahl der Menschen, die daran 
arbeiten. Aber er wird durch solche Einrichtungen dem Werte ähnlich sein, gleich sein im 
wesentlichen dem Werte, den das menschliche Bedürfnis dem betreffenden erzeugten Gut 
beizulegen hat.“  332a, 58 

  Preis beeinflussen, indirekt: „Wenn schon der Wert etwas Fluktuierendes ist, das man 
nicht definieren kann, dann ist ja, wenn Sie Wert gegen Wert austauschen, .. (das), was im 
Austausch entsteht als Preis, das ist etwas Fluktuierendes im Quadrat.“ Es ist vergeblich, 
Werte und Preise erfassen und darüber direkt eingreifen zu wollen.  NÖK, 34f

  Was muss die Volkswirtschaftswissenschaft für eine Form haben? Es hat „eigentlich 
keinen rechten Sinn, unmittelbar das Fluktuierende betrachtend ergreifen zu wollen; es hat 
nur einen Sinn, wenn man das Fluktuierende im Zusammenhang betrachtet mit dem, was 
darunter liegt.“ Werte und Preise müssen wie fluktuierende Thermometerstände 
zurückgeführt werden auf das Zugrundeliegende.  NÖK, 38f

  „Wir müssen tatsächlich etwas vollbringen, was ähnlich ist der Beeinflussung des 
Thermometerstandes: Wenn uns im Zimmer friert,“ werden wir nicht den 

ein Wechselspiel treten und die eben ein Neues geben. … x=f(anp). … Der Standpunkt des 
Konsumenten wird bewirkt durch das, was er hat. .. Der Konsument hat eine 
Wechselwirkung zwischen Preis und Nachfrage. … Beim Händler haben wir mehr zu sehen 
auf das Wechselspiel zwischen Angebot und Nachfrage. Und beim Produzenten handelt es 
sich darum, dass wir jetzt bei ihm zu sehen haben auf das Wechselspiel zwischen Angebot 
und Preis.“   NÖK, 113f 

  „Wenn Sie diese drei Gleichungen haben, so wird derjenige, der ganz und gar die Usancen 
des Händlers kennt, immer .. (die zweite) Gleichung im Kopfe haben, wird unter dem 
Einfluss dieser Gleichung handeln … Ebenso wird der Konsument, der mit Verstand den 
Konsum verfolgt, alles wissen, was unter dem Einfluss der .. (ersten) Gleichung steht. Und 
der Produzent wird alles wissen, was unter dem Einfluss der dritten Gleichung steht. … es 
handelt sich (beim Händler) nicht darum, wie gehandelt wird im allgemeinen, sondern 
darum, dass Sie wissen, wie in Basel und seiner Umgebung die Produkte hin und her 
gehen.“ NÖK, 122 (>Händlergleichung, >Konsumentengleichung, >Produzentengl.)

  Der auf dem Markt zuletzt auftretende offenbare Preis ist von geringerer Bedeutung, als 
das, was hinter der Preisbildung liegt: die sozialen Zusammenhänge; die Lage, in der der 
Käufer oder Verkäufer ist; der Wert des Geldes in ihren Händen.  NÖK, 170f  

  Preis und Arbeitende: „Die Bedürfnisse, die jeweils vorhanden sind, müssen studiert 
werden, danach müssen die Einrichtungen für das Produzieren getroffen werden. Wenn ein 
Artikel irgendwie die Tendenz entwickelt, zu teuer zu werden, dann ist das ein Zeichen 
dafür, dass zu wenige Menschen für diesen Artikel arbeiten. Es müssen Verhandlungen 
gepflogen werden, durch die aus anderen Produktionszweigen zu diesem Produktionszweig 
arbeitende Menschen übergeführt werden, so dass mehr von diesem Artikel erzeugt wird. 
Hat ein Artikel die Tendenz, zu billig zu werden, verdient sein Erzeuger zu wenig, dann 
müssen Verhandlungen eingeleitet werden, durch die weniger Menschen gerade an diesem 
Artikel arbeiten. Das heisst: Von der Art und Weise, wie die Menschen an ihre Plätze 
gestellt werden, muss in der Zukunft abhängig werden, wie die Bedürfnisse befriedigt 
werden. Der Preis des Produkts bedingt sich durch die Zahl der Menschen, die daran 
arbeiten. Aber er wird durch solche Einrichtungen dem Werte ähnlich sein, gleich sein im 
wesentlichen dem Werte, den das menschliche Bedürfnis dem betreffenden erzeugten Gut 
beizulegen hat.“  332a, 58 

  Preis beeinflussen, indirekt: „Wenn schon der Wert etwas Fluktuierendes ist, das man 
nicht definieren kann, dann ist ja, wenn Sie Wert gegen Wert austauschen, .. (das), was im 
Austausch entsteht als Preis, das ist etwas Fluktuierendes im Quadrat.“ Es ist vergeblich, 
Werte und Preise erfassen und darüber direkt eingreifen zu wollen.  NÖK, 34f

  Was muss die Volkswirtschaftswissenschaft für eine Form haben? Es hat „eigentlich 
keinen rechten Sinn, unmittelbar das Fluktuierende betrachtend ergreifen zu wollen; es hat 
nur einen Sinn, wenn man das Fluktuierende im Zusammenhang betrachtet mit dem, was 
darunter liegt.“ Werte und Preise müssen wie fluktuierende Thermometerstände 
zurückgeführt werden auf das Zugrundeliegende.  NÖK, 38f

  „Wir müssen tatsächlich etwas vollbringen, was ähnlich ist der Beeinflussung des 
Thermometerstandes: Wenn uns im Zimmer friert,“ werden wir nicht den 



Thermometerstand in die Länge ziehen, sondern einheizen.  NÖK, 40 

  Wenn der Preis steigt, müssen mehr Menschen diesen Artikel bearbeiten, wenn er sinkt 
müssen die Arbeiter auf ein anderes Arbeitsfeld gelenkt werden – durch die Assoziationen.  
NÖK, 80  (>Assoziationen und Preise)  

  „.. alle wirtschaftlichen Preisbildungen werden sich nicht als Ursache ergeben, sondern als 
Wirkung dessen, was im.. Arbeitsrecht selbst schon begründet ist. Das Arbeitsrecht wird für
das Wirtschaftsleben etwas sein wie die Naturbedingungen selber.“  331, 27   

  Preis, falscher: „Erst dann, wenn es möglich ist, alles das auszumerzen, was heute da ist 
und was die Preisbildung verunreinigt, erst dann ist es möglich, eine wirkliche 
Sozialisierung zu erreichen. Heute kauft man ja nicht bloss Güter, sondern heute kauft man 
erstens Güter, zweitens Rechte und drittens Arbeit.“   331, 129  (>Preise verdecken Werte, 
>Preis, richtiger)

  Wenn zum Beispiel ein kleiner Fabrikant eine reiche Erbschaft macht, kann er seine 
restlichen Waren unglaublich billig verkaufen. „Es wird der Preis im volkswirtschaftlichen 
Verkehr gefälscht. (..) Deshalb ist er aber doch da.“ NÖK, 98f

  Wenn z.B. für teuer gewordene Grundstücke eine höhere Grundsteuer eingeführt wird, 
steckt der Staat das ein, was abfällt. Aber der Preis ist dennoch teurer geworden. Man kann 
den Preis durch irgendwelche Massregeln kaschieren, aber „man macht nur eine 
Umlagerung; und volkswirtschaftlich gedacht ist das nicht.“   NÖK, 27

  Der vom Bodenrecht her beeinflusste Preis ist mit der Tendenz behaftet, über seine 
Wahrheit hinaus zu steigen. „So dass also die Stufenfolge dieser Tendenz, dass die Preise 
über die Wahrheit hinaussteigen oder unter die Wahrheit hinuntersinken, .. diese ist: am 
meisten ist das bei der Forstwirtschaft der Fall, dann kommt die Landwirtschaft, dann 
kommt das Handwerk und dann die vollständig freie Betätigung. So müssen wir die 
Preisbildung innerhalb des volkswirtschaftlichen Prozesses aufsuchen.“   NÖK, 100f
(>Preise im Spannungsfeld) 

  Preis; Gerichtspreis im Mittelalter: „In den freien Städten des Mittelalters sprach man 
überall von einem «Gerichtspreis», von einem «Gerichtsmarkt». Was war damit gemeint? 
Ich will es an einem konkreten Beispiele anschaulich machen. Wenn von den umliegenden 
Ländereien Produkte in eine Stadt gebracht wurden, so war es streng verboten, dass sie in 
den ersten Tagen anders als Im Kleinverkauf abgesetzt wurden. Niemand durfte im grossen 
kaufen und Zwischenhändler werden. Niemals war damals daran gedacht worden, dass der 
Preis durch Angebot und Nachfrage geregelt werden sollte. Man verstand damals beides zu 
regulieren. Die Gruppen in den Städten oder die Gilden mussten den Mitgliedern, welche 
nach Darlegung dessen, was erforderlich war, um Waren herzustellen, um Produzent zu 
werden, aufgenommen worden waren, den Preis für diese Produkte feststellen. Niemand 
durfte den Preis überschreiten. Wenn wir selbst über die Arbeitsverhältnisse ein wenig 
Umschau halten, dann sehen wir, wie ein gründliches Verständnis vorhanden war für das, 
was ein Mensch nötig hatte.“ Die Arbeitslöhne waren im Vergleich besser als die 
„Entlohnung von heute“.  54, 186 

Thermometerstand in die Länge ziehen, sondern einheizen.  NÖK, 40 

  Wenn der Preis steigt, müssen mehr Menschen diesen Artikel bearbeiten, wenn er sinkt 
müssen die Arbeiter auf ein anderes Arbeitsfeld gelenkt werden – durch die Assoziationen.  
NÖK, 80  (>Assoziationen und Preise)  

  „.. alle wirtschaftlichen Preisbildungen werden sich nicht als Ursache ergeben, sondern als 
Wirkung dessen, was im.. Arbeitsrecht selbst schon begründet ist. Das Arbeitsrecht wird für
das Wirtschaftsleben etwas sein wie die Naturbedingungen selber.“  331, 27   

  Preis, falscher: „Erst dann, wenn es möglich ist, alles das auszumerzen, was heute da ist 
und was die Preisbildung verunreinigt, erst dann ist es möglich, eine wirkliche 
Sozialisierung zu erreichen. Heute kauft man ja nicht bloss Güter, sondern heute kauft man 
erstens Güter, zweitens Rechte und drittens Arbeit.“   331, 129  (>Preise verdecken Werte, 
>Preis, richtiger)

  Wenn zum Beispiel ein kleiner Fabrikant eine reiche Erbschaft macht, kann er seine 
restlichen Waren unglaublich billig verkaufen. „Es wird der Preis im volkswirtschaftlichen 
Verkehr gefälscht. (..) Deshalb ist er aber doch da.“ NÖK, 98f

  Wenn z.B. für teuer gewordene Grundstücke eine höhere Grundsteuer eingeführt wird, 
steckt der Staat das ein, was abfällt. Aber der Preis ist dennoch teurer geworden. Man kann 
den Preis durch irgendwelche Massregeln kaschieren, aber „man macht nur eine 
Umlagerung; und volkswirtschaftlich gedacht ist das nicht.“   NÖK, 27

  Der vom Bodenrecht her beeinflusste Preis ist mit der Tendenz behaftet, über seine 
Wahrheit hinaus zu steigen. „So dass also die Stufenfolge dieser Tendenz, dass die Preise 
über die Wahrheit hinaussteigen oder unter die Wahrheit hinuntersinken, .. diese ist: am 
meisten ist das bei der Forstwirtschaft der Fall, dann kommt die Landwirtschaft, dann 
kommt das Handwerk und dann die vollständig freie Betätigung. So müssen wir die 
Preisbildung innerhalb des volkswirtschaftlichen Prozesses aufsuchen.“   NÖK, 100f
(>Preise im Spannungsfeld) 

  Preis; Gerichtspreis im Mittelalter: „In den freien Städten des Mittelalters sprach man 
überall von einem «Gerichtspreis», von einem «Gerichtsmarkt». Was war damit gemeint? 
Ich will es an einem konkreten Beispiele anschaulich machen. Wenn von den umliegenden 
Ländereien Produkte in eine Stadt gebracht wurden, so war es streng verboten, dass sie in 
den ersten Tagen anders als Im Kleinverkauf abgesetzt wurden. Niemand durfte im grossen 
kaufen und Zwischenhändler werden. Niemals war damals daran gedacht worden, dass der 
Preis durch Angebot und Nachfrage geregelt werden sollte. Man verstand damals beides zu 
regulieren. Die Gruppen in den Städten oder die Gilden mussten den Mitgliedern, welche 
nach Darlegung dessen, was erforderlich war, um Waren herzustellen, um Produzent zu 
werden, aufgenommen worden waren, den Preis für diese Produkte feststellen. Niemand 
durfte den Preis überschreiten. Wenn wir selbst über die Arbeitsverhältnisse ein wenig 
Umschau halten, dann sehen wir, wie ein gründliches Verständnis vorhanden war für das, 
was ein Mensch nötig hatte.“ Die Arbeitslöhne waren im Vergleich besser als die 
„Entlohnung von heute“.  54, 186 



  Preis, mittlerer: Um Preise beobachten zu können, braucht man, wie beim Thermometer, 
eine Art Nullgrad. Dieser mittlere Preis ergibt sich praktisch an der Stelle, wo 
Zwischenhändler von Zwischenhändler kauft. „Die mittlere Preislage müssen wir nicht 
suchen bei den Interessen der Produzenten, die auf der Naturseite stehen, und nicht bei den 
Interessen derjenigen, die auf der geistigen Seite stehen, sondern wir müssen (sie) suchen 
beim Zwischenhändler.“  NÖK, 49f  

  Preis; Normalpreis: Weil sich durch das Zusammenwirken dieser Kooperative mit 
anderen der Normalpreis festlegt, könnte ein Nicht- Angeschlossener gar nicht zu diesem 
Preis verkaufen, sondern nur zu einem teureren Preis. So könnte er nichts verkaufen und 
müsste hungern. Und wenn ein Angehöriger einer zu großen Kooperative - einer 
Kooperative mit zu vielen Arbeitern - danach streben würde, seine Produkte unterbillig 
verkaufen zu können, dann würde das aber heißen, dass er damit die eigenen Arbeiter 
zwingen müsste, ihm ihre Erzeugnisse zu billig zu verkaufen, das heißt, sie müssten 
hungern. Es gilt also geradezu das Gesetz: Wer zu teuer verkaufen muss, verurteilt sich zum
Hunger. Wer zu billig verkaufen will, verurteilt andere zum Hunger.  331A, 67

  Preis; richtiger, gerechter – Wert, gerechter:  Im Geistesleben geht es um Fähigkeiten, 
im Rechtsleben um Gleichheit, im Wirtschaftsleben um gerechte Preise.   331, 24.6.19

  „Und im Wirtschaftsleben müssen gerechte Preise herrschen. Dann wird nicht alles 
ausgerichtet sein auf einen Konkurrenzkampf zwischen Kapital und Lohn oder einen 
Konkurrenzkampf der einzelnen Unternehmungen untereinander. Dazu aber ist notwendig, 
dass man an die Stelle des Konkurrenzkampfes, der in der Wechselwirkung von Angebot 
und Nachfrage seien Höhepunkt erfährt, vernünftige Beschlüsse und Verträge setzt..“   331, 
175  (>Recht beeinflusst Preis, >Assoziationen und Preise)

  Damit der wahre Wert der Verbrauchsgüter zum Vorschein kommen kann, muss eine 
bestimmte Voraussetzung erfüllt sein: Es darf das Produktionsmittel nichts kosten, denn 
allein dann werden die Werte nicht verfälscht. Und das heißt: Sobald ein hergestelltes 
Produkt zum Produktionsmittel geworden ist, hört es auf, verkaufbar zu sein; es ist nicht 
mehr verkäuflich, sondern es kann nur noch frei übertragen werden. Wenn die 
Produktionsmittel in der Vermögensbilanz ausgewiesen werden und damit von einem 
Warenwert der Produktionsmittel ausgegangen werden muss, dann verteuert das die 
Verbrauchsgüter und damit selbstverständlich die Lebenslage der Menschen. Zu hohe Werte
und damit zu hohe Preise der Verbrauchsgüter macht das Volk arm, zu geringe Werte 
beziehungsweise zu geringe Preise der Verbrauchsgüter macht die Kultur arm. Für den
ersten Fall braucht es billiges Geld, für den zweiten teures Geld. Ein Ausgleich der 
gegensätzlichen Interessen kann aber nur durch das Zusammenwirken der unmittelbar am 
Wirtschaftsleben beteiligten Kooperativen erreicht werden.  331A, 68

  Schon in der „allereinfachsten Wirtschaft“ geht es um die richtigen Preise. Wer da 
wirtschaftet, „bestimmt aus zwei konkreten Komponenten zusammen die richtigen Preise: 
erstens aus dem, was er gerne hätte für seine Produkte, und zweitens aus dem, was er 
kriegt“, er geht „eine Assoziation mit den Konsumenten ein.“  337b, 213  

  Gegen die Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts gab es in Mitteleuropa einmal eine 
Normalpreisbildung. „.. sie war nur dadurch möglich geworden, dass die alte Hörigkeit und 

  Preis, mittlerer: Um Preise beobachten zu können, braucht man, wie beim Thermometer, 
eine Art Nullgrad. Dieser mittlere Preis ergibt sich praktisch an der Stelle, wo 
Zwischenhändler von Zwischenhändler kauft. „Die mittlere Preislage müssen wir nicht 
suchen bei den Interessen der Produzenten, die auf der Naturseite stehen, und nicht bei den 
Interessen derjenigen, die auf der geistigen Seite stehen, sondern wir müssen (sie) suchen 
beim Zwischenhändler.“  NÖK, 49f  

  Preis; Normalpreis: Weil sich durch das Zusammenwirken dieser Kooperative mit 
anderen der Normalpreis festlegt, könnte ein Nicht- Angeschlossener gar nicht zu diesem 
Preis verkaufen, sondern nur zu einem teureren Preis. So könnte er nichts verkaufen und 
müsste hungern. Und wenn ein Angehöriger einer zu großen Kooperative - einer 
Kooperative mit zu vielen Arbeitern - danach streben würde, seine Produkte unterbillig 
verkaufen zu können, dann würde das aber heißen, dass er damit die eigenen Arbeiter 
zwingen müsste, ihm ihre Erzeugnisse zu billig zu verkaufen, das heißt, sie müssten 
hungern. Es gilt also geradezu das Gesetz: Wer zu teuer verkaufen muss, verurteilt sich zum
Hunger. Wer zu billig verkaufen will, verurteilt andere zum Hunger.  331A, 67

  Preis; richtiger, gerechter – Wert, gerechter:  Im Geistesleben geht es um Fähigkeiten, 
im Rechtsleben um Gleichheit, im Wirtschaftsleben um gerechte Preise.   331, 24.6.19

  „Und im Wirtschaftsleben müssen gerechte Preise herrschen. Dann wird nicht alles 
ausgerichtet sein auf einen Konkurrenzkampf zwischen Kapital und Lohn oder einen 
Konkurrenzkampf der einzelnen Unternehmungen untereinander. Dazu aber ist notwendig, 
dass man an die Stelle des Konkurrenzkampfes, der in der Wechselwirkung von Angebot 
und Nachfrage seien Höhepunkt erfährt, vernünftige Beschlüsse und Verträge setzt..“   331, 
175  (>Recht beeinflusst Preis, >Assoziationen und Preise)

  Damit der wahre Wert der Verbrauchsgüter zum Vorschein kommen kann, muss eine 
bestimmte Voraussetzung erfüllt sein: Es darf das Produktionsmittel nichts kosten, denn 
allein dann werden die Werte nicht verfälscht. Und das heißt: Sobald ein hergestelltes 
Produkt zum Produktionsmittel geworden ist, hört es auf, verkaufbar zu sein; es ist nicht 
mehr verkäuflich, sondern es kann nur noch frei übertragen werden. Wenn die 
Produktionsmittel in der Vermögensbilanz ausgewiesen werden und damit von einem 
Warenwert der Produktionsmittel ausgegangen werden muss, dann verteuert das die 
Verbrauchsgüter und damit selbstverständlich die Lebenslage der Menschen. Zu hohe Werte
und damit zu hohe Preise der Verbrauchsgüter macht das Volk arm, zu geringe Werte 
beziehungsweise zu geringe Preise der Verbrauchsgüter macht die Kultur arm. Für den
ersten Fall braucht es billiges Geld, für den zweiten teures Geld. Ein Ausgleich der 
gegensätzlichen Interessen kann aber nur durch das Zusammenwirken der unmittelbar am 
Wirtschaftsleben beteiligten Kooperativen erreicht werden.  331A, 68

  Schon in der „allereinfachsten Wirtschaft“ geht es um die richtigen Preise. Wer da 
wirtschaftet, „bestimmt aus zwei konkreten Komponenten zusammen die richtigen Preise: 
erstens aus dem, was er gerne hätte für seine Produkte, und zweitens aus dem, was er 
kriegt“, er geht „eine Assoziation mit den Konsumenten ein.“  337b, 213  

  Gegen die Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts gab es in Mitteleuropa einmal eine 
Normalpreisbildung. „.. sie war nur dadurch möglich geworden, dass die alte Hörigkeit und 



halbe Sklavenverhältnisse, die alte Erbpächterei und dergleichen allmählich besseren 
Zuständen gewichen waren … Aber es ist abgeschnitten worden durch die radikale 
Einführung der römischen Rechtsbegriffe..“   330, 205f

 „Ein Wirtschaftsorganismus, der nicht aus den Bedürfnissen der einzelnen 
Produktionszweige die Arbeit der Menschen in Anspruch nimmt, sondern der mit dem zu 
wirtschaften hat, was ihm das Recht möglich macht, wird den Wert der Güter nach dem 
bestimmen, was ihm die Menschen leisten. Er wird nicht die Menschen leisten lassen, was 
durch den unabhängig von Menschenwohlfahrt und Menschenwürde zustande gekommenen
Güterwert bestimmt ist.“   Kp, 127  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Es wird zum Beispiel zu viel menschlich konsumierbares Fett erzeugt. Den Überfluss 
nimmt man noch zum Wagenschmieren. Sein Wert ist herabgemindert. Wenn aber zu wenig 
Fett erzeugt wird, wird sein Wert hinaufgesteigert und nur Wohlhabende können es sich 
leisten. „Es handelt sich darum, dass der Wert des Gutes in der Zirkulation des 
menschlichen Verkehrs zum wirklichen Ausdruck kommt, dass wirklich das Gut, das ich 
hervorbringe, so viel mir einbringt, als ich brauche zu einer solchen Leistung.“ 332a, 29ff   

  Das Lohnverhältnis steht heute im Wirtschaftsleben drinnen wie andere Waren. „Man 
kauft die Ware Arbeitskraft durch den Lohn. Herausgenommen werden muss die 
Arbeitskraft hinsichtlich ihrer Masse, hinsichtlich ihrer Art aus dem Wirtschaftsleben, dann 
wird in den Preisen der Ware nur der gegenseitige Wert der Ware stecken. Dann wird nicht 
in dem Preise der Ware dasjenige drinnenstecken, was heute durch Lohnverhältnisse 
drinnensteckt. Dann wird entschieden werden auf dem Boden des Wirtschaftslebens nur 
über den vom Menschen abgesonderten Warenpreis.“  336, 303

  Preise im Spannungsfeld zwischen Natur und freiem menschlichen Willen: „Und 
daher ist die allerwichtigste Frage in Bezug auf Preisbildung: Wie gelangen wir dahin, die 
Spannung auszugleichen, die besteht in der Preiserzeugung zwischen der Bewertung der aus
freiem menschlichem Willen entstehenden Güter gegenüber denjenigen Gütern, zu denen 
die Natur mitwirkt.“   NÖK, 103    (>Landwirtschaft und Industrie)

  In die Preisbewertung der Naturprodukte spielen Rechtsverhältnisse hinein, in die 
Preisbewertung des Unternehmerkapitals der freie menschliche Wille.   NÖK, 105 

  Preise im Verhältnis zueinander: „Die Preise an sich, .. man kann auch sagen, sie sind 
gleichgültig. Es kommt nur immer darauf an, dass man dasjenige verdient, was die Dinge 
kosten.“  330, 204f   (>Leistung und Gegenleistung)

  „Preise haben nur einen Sinn, wenn sie relativ zueinander sind.“   337a, 164f   

  „Jeder Ware entspricht ein bestimmter Preis, denn der Preis einer Ware (..) ist nichts 
anderes als dasjenige, was ihren Wert darstellt im Vergleich zum Wert der anderen Waren, 
für die man als Mensch Bedürfnis hat. Der Preis drückt ein Verhältnis aus, zum Beispiel das
Verhältnis zwischen dem Wert eines Rockes zu einem Laib Brot..“  337b, 208

  Mit der Arbeitsteilung kommen neue Bedürfnisse und die Differenzierung der Produkte 
nimmt zu. Damit wird aber auch deren gegenseitige Bewertung schwieriger.  NÖK, 104

halbe Sklavenverhältnisse, die alte Erbpächterei und dergleichen allmählich besseren 
Zuständen gewichen waren … Aber es ist abgeschnitten worden durch die radikale 
Einführung der römischen Rechtsbegriffe..“   330, 205f

 „Ein Wirtschaftsorganismus, der nicht aus den Bedürfnissen der einzelnen 
Produktionszweige die Arbeit der Menschen in Anspruch nimmt, sondern der mit dem zu 
wirtschaften hat, was ihm das Recht möglich macht, wird den Wert der Güter nach dem 
bestimmen, was ihm die Menschen leisten. Er wird nicht die Menschen leisten lassen, was 
durch den unabhängig von Menschenwohlfahrt und Menschenwürde zustande gekommenen
Güterwert bestimmt ist.“   Kp, 127  (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Es wird zum Beispiel zu viel menschlich konsumierbares Fett erzeugt. Den Überfluss 
nimmt man noch zum Wagenschmieren. Sein Wert ist herabgemindert. Wenn aber zu wenig 
Fett erzeugt wird, wird sein Wert hinaufgesteigert und nur Wohlhabende können es sich 
leisten. „Es handelt sich darum, dass der Wert des Gutes in der Zirkulation des 
menschlichen Verkehrs zum wirklichen Ausdruck kommt, dass wirklich das Gut, das ich 
hervorbringe, so viel mir einbringt, als ich brauche zu einer solchen Leistung.“ 332a, 29ff   

  Das Lohnverhältnis steht heute im Wirtschaftsleben drinnen wie andere Waren. „Man 
kauft die Ware Arbeitskraft durch den Lohn. Herausgenommen werden muss die 
Arbeitskraft hinsichtlich ihrer Masse, hinsichtlich ihrer Art aus dem Wirtschaftsleben, dann 
wird in den Preisen der Ware nur der gegenseitige Wert der Ware stecken. Dann wird nicht 
in dem Preise der Ware dasjenige drinnenstecken, was heute durch Lohnverhältnisse 
drinnensteckt. Dann wird entschieden werden auf dem Boden des Wirtschaftslebens nur 
über den vom Menschen abgesonderten Warenpreis.“  336, 303

  Preise im Spannungsfeld zwischen Natur und freiem menschlichen Willen: „Und 
daher ist die allerwichtigste Frage in Bezug auf Preisbildung: Wie gelangen wir dahin, die 
Spannung auszugleichen, die besteht in der Preiserzeugung zwischen der Bewertung der aus
freiem menschlichem Willen entstehenden Güter gegenüber denjenigen Gütern, zu denen 
die Natur mitwirkt.“   NÖK, 103    (>Landwirtschaft und Industrie)

  In die Preisbewertung der Naturprodukte spielen Rechtsverhältnisse hinein, in die 
Preisbewertung des Unternehmerkapitals der freie menschliche Wille.   NÖK, 105 

  Preise im Verhältnis zueinander: „Die Preise an sich, .. man kann auch sagen, sie sind 
gleichgültig. Es kommt nur immer darauf an, dass man dasjenige verdient, was die Dinge 
kosten.“  330, 204f   (>Leistung und Gegenleistung)

  „Preise haben nur einen Sinn, wenn sie relativ zueinander sind.“   337a, 164f   

  „Jeder Ware entspricht ein bestimmter Preis, denn der Preis einer Ware (..) ist nichts 
anderes als dasjenige, was ihren Wert darstellt im Vergleich zum Wert der anderen Waren, 
für die man als Mensch Bedürfnis hat. Der Preis drückt ein Verhältnis aus, zum Beispiel das
Verhältnis zwischen dem Wert eines Rockes zu einem Laib Brot..“  337b, 208

  Mit der Arbeitsteilung kommen neue Bedürfnisse und die Differenzierung der Produkte 
nimmt zu. Damit wird aber auch deren gegenseitige Bewertung schwieriger.  NÖK, 104



  Preise verdecken Werte: „Was liefert dieses Wirtschaftsleben für den Menschen? Dieses 
Wirtschaftsleben liefert für den Menschen Güter, die er für seinen Konsum braucht. Wir 
brauchen heute noch gar nicht zu unterscheiden zwischen geistigen und physischen Gütern, 
denn auch geistige Güter können wirtschaftlich so aufgefasst werden, dass sie eben für den 
menschlichen Konsum verbraucht werden. Dieses Wirtschaftsleben liefert also Güter, und 
diese Güter sind Werte, weil der Mensch ihrer bedarf, weil das menschliche Begehren 
darauf geht. Der Mensch muss den Gütern einen bestimmten Wert beimessen. Dadurch 
haben sie innerhalb des sozialen Lebens auch ihren objektiven Wert, der innig 
zusammenhängt mit dem subjektiven Beurteilungswert, den der Mensch ihnen beilegt.
Aber wie drückt sich in der neueren Zeit volkswirtschaftlich der Wert der Güter aus? Der 
Wert der Güter, der im wesentlichen das ausmacht, was diese Güter bedeuten im sozialen, 
im wirtschaftlichen Zusammenleben, wie drückt sich dieser Wert aus? Dieser Wert drückt 
sich in den Preisen aus. … Es ist auch ein grosser Irrtum, wenn man den Wert der Güter mit 
den Geldpreisen verwechselt. Und nicht eigentlich durch theoretische Erwägungen, sondern
durch die Lebenspraxis wird die Menschheit immer mehr und mehr darauf kommen, dass 
etwas anderes ist der Wert der Güter, die wirtschaftlich erzeugt werden, und der abhängt 
von menschlicher subjektiver Beurteilung, von gewissen sozialen Rechts- und 
Kulturverhältnissen, und dasjenige, was sich ausdrückt in den Preisverhältnissen, die durch 
das Geld zum Vorschein kommen. Aber der Wert der Güter wird zugedeckt in der neueren 
Zeit durch die Preisverhältnisse, die in der sozialen Zirkulation herrschen.“  332a, 25

  Preise Sache der Wirtschaft: „Das Rechtsgebiet hat mit dem Warenpreis nichts zu tun. 
Der Warenpreis kann im Wesentlichen ja nur aus demjenigen entstehen, was durch die 
Assoziationen sich als gegenseitige Wert ergibt nach dem Prinzip der wirtschaftlichen 
Urzelle ..“ 337b, 169f

  Preisbildung: Wenn die Menschen sich wirtschaftlich zusammenschliesen, assoziieren, 
entsteht „im Wirtschaften selber die unmittelbare Kenntnis des Wirtschaftslebens. .. Man 
stelle sich vor, was es bedeuten würde, wenn aus solchem Vertrauensverhältnis heraus die 
Preisregulierungen entstehen würden, statt dass sie diktiert werden von aussen, bestimmt 
werden von aussen. Es soll deshalb durchaus nicht irgendwie gesagt werden: So und so 
muss man es machen, um einen gerechten Preis herauszubekommen. Sondern es soll auf die
Tatsachen hingewiesen werden, dass, wenn solche Assoziationen bestehen, und die sich mit 
der Preisbildung befassen, dann werden die entsprechenden Preise aus einem solchen real 
erfassten Wirtschaftsleben heraus sich bilden.“  336, 421f

  „Was also im Volkswirtschaftlichen die Werte (..) erzeugt, was also zu der Preisbildung 
führt, das wird hervorgehen aus diesen drei Faktoren, aus Kauf, Schenkung, Leihung.“ 
NÖK, 96 (>Wertbildende Bewegung)  

Preisbildung und Verteilungsvertrag: Auf der Grundlage dessen, was man (hier die 
Betriebsräte) als provisorisches Material bekommen hat, muss zunächst dasjenige festgelegt
werden, was zu einer wirklichen Feststellung von Normalpreisen der verschiedenen 
produzierten Güter führt. „Das ist die erste Aufgabe im Zuge der künftigen Sozialisierung, 
dass wir in Erfahrung bringen, wie viel, der Wirtschaftslage entsprechend, zum Beispiel ein 
Paar Stiefel, ein Rock und so weiter kosten dürfen.“ Die Grundlage für die Preisregelung ist
ja, „dass jeder für das, was er selber produziert, so viel bekommt, dass er seine Bedürfnisse“

  Preise verdecken Werte: „Was liefert dieses Wirtschaftsleben für den Menschen? Dieses 
Wirtschaftsleben liefert für den Menschen Güter, die er für seinen Konsum braucht. Wir 
brauchen heute noch gar nicht zu unterscheiden zwischen geistigen und physischen Gütern, 
denn auch geistige Güter können wirtschaftlich so aufgefasst werden, dass sie eben für den 
menschlichen Konsum verbraucht werden. Dieses Wirtschaftsleben liefert also Güter, und 
diese Güter sind Werte, weil der Mensch ihrer bedarf, weil das menschliche Begehren 
darauf geht. Der Mensch muss den Gütern einen bestimmten Wert beimessen. Dadurch 
haben sie innerhalb des sozialen Lebens auch ihren objektiven Wert, der innig 
zusammenhängt mit dem subjektiven Beurteilungswert, den der Mensch ihnen beilegt.
Aber wie drückt sich in der neueren Zeit volkswirtschaftlich der Wert der Güter aus? Der 
Wert der Güter, der im wesentlichen das ausmacht, was diese Güter bedeuten im sozialen, 
im wirtschaftlichen Zusammenleben, wie drückt sich dieser Wert aus? Dieser Wert drückt 
sich in den Preisen aus. … Es ist auch ein grosser Irrtum, wenn man den Wert der Güter mit 
den Geldpreisen verwechselt. Und nicht eigentlich durch theoretische Erwägungen, sondern
durch die Lebenspraxis wird die Menschheit immer mehr und mehr darauf kommen, dass 
etwas anderes ist der Wert der Güter, die wirtschaftlich erzeugt werden, und der abhängt 
von menschlicher subjektiver Beurteilung, von gewissen sozialen Rechts- und 
Kulturverhältnissen, und dasjenige, was sich ausdrückt in den Preisverhältnissen, die durch 
das Geld zum Vorschein kommen. Aber der Wert der Güter wird zugedeckt in der neueren 
Zeit durch die Preisverhältnisse, die in der sozialen Zirkulation herrschen.“  332a, 25

  Preise Sache der Wirtschaft: „Das Rechtsgebiet hat mit dem Warenpreis nichts zu tun. 
Der Warenpreis kann im Wesentlichen ja nur aus demjenigen entstehen, was durch die 
Assoziationen sich als gegenseitige Wert ergibt nach dem Prinzip der wirtschaftlichen 
Urzelle ..“ 337b, 169f

  Preisbildung: Wenn die Menschen sich wirtschaftlich zusammenschliesen, assoziieren, 
entsteht „im Wirtschaften selber die unmittelbare Kenntnis des Wirtschaftslebens. .. Man 
stelle sich vor, was es bedeuten würde, wenn aus solchem Vertrauensverhältnis heraus die 
Preisregulierungen entstehen würden, statt dass sie diktiert werden von aussen, bestimmt 
werden von aussen. Es soll deshalb durchaus nicht irgendwie gesagt werden: So und so 
muss man es machen, um einen gerechten Preis herauszubekommen. Sondern es soll auf die
Tatsachen hingewiesen werden, dass, wenn solche Assoziationen bestehen, und die sich mit 
der Preisbildung befassen, dann werden die entsprechenden Preise aus einem solchen real 
erfassten Wirtschaftsleben heraus sich bilden.“  336, 421f

  „Was also im Volkswirtschaftlichen die Werte (..) erzeugt, was also zu der Preisbildung 
führt, das wird hervorgehen aus diesen drei Faktoren, aus Kauf, Schenkung, Leihung.“ 
NÖK, 96 (>Wertbildende Bewegung)  

Preisbildung und Verteilungsvertrag: Auf der Grundlage dessen, was man (hier die 
Betriebsräte) als provisorisches Material bekommen hat, muss zunächst dasjenige festgelegt
werden, was zu einer wirklichen Feststellung von Normalpreisen der verschiedenen 
produzierten Güter führt. „Das ist die erste Aufgabe im Zuge der künftigen Sozialisierung, 
dass wir in Erfahrung bringen, wie viel, der Wirtschaftslage entsprechend, zum Beispiel ein 
Paar Stiefel, ein Rock und so weiter kosten dürfen.“ Die Grundlage für die Preisregelung ist
ja, „dass jeder für das, was er selber produziert, so viel bekommt, dass er seine Bedürfnisse“



und die seiner Angehörigen „bis zu dem Zeitpunkt, an dem er wiederum eine gleiche 
Leistung hervorgebracht hat, befriedigen kann.“ Ich stelle ein Paar Stiefel her - das 
Folgende gilt auch für nicht deutlich abgrenzbare Leistungen -, und diese müssten einen 
Wert haben, der so vergleichbar ist mit anderen Gütern, „dass das, was ich für die Stiefel 
bekomme, zur Befriedigung meiner Bedürfnisse dienen kann, bis ein neues Stiefelpaar 
fertiggestellt ist. Das ist dasjenige, was die einzelnen Preislagen stipuliert.“ Daraus „ergibt 
sich der richtige Preis. Diesen festzusetzen, das ist die erste Tat. Das ist aber eine sehr 
grosse Arbeit .. Es ist ein Selbstbetrug, wenn man glaubt, dass man durch die Festlegung 
von Löhnen aus anderen Untergründen heraus zu einer wirklichen Sozialisierung  kommt. .. 
Die Betriebsräteschaft wird einige Wochen damit zu tun haben -, dann wird man dazu 
übergehen müssen, die gerechten Preise zu finden. Hierdurch wird dann eine Grundlage 
geschaffen für das, was in der Zukunft weiterhin entstehen soll, und man wird wissen, 
womit man rechnen kann. Dann wird an die Stelle des bisherigen sogenannten 
Arbeitsvertrages ein Verteilungsvertrag zwischen dem geistigen und physischen Arbeiter 
treten können.“  Geistige und physische Arbeiter „arbeiten gemeinsam an irgendeinem 
Produkt, und dieses Produkt hat einen gewissen Preis. Unter Berücksichtigung der 
jeweiligen Gegebenheiten und Möglichkeiten muss nun dieser Preis vertragsmässig 
zwischen geistigen Leitern und Arbeitern verteilt werden. Es wird also nicht mehr 
irgendwie die Arbeitskraft bezahlt, sondern, wenn man Güter produziert oder die 
Güterproduktion leitet, dann erhält man gemäss dem Verteilungsvertrag den entsprechenden
Anteil. Ausführen kann man das nur, wenn feststeht, was Arbeitsrecht ist.“  331, 275f  
(>Lohn-Preis-Spirale)

  Preisformel: „Ein richtiger Preis ist dann vorhanden, wenn jemand für ein Erzeugnis, das 
er verfertigt hat, so viel an Gegenwert bekommt, dass er seine Bedürfnisse (..), worin 
natürlich eingeschlossen sind die Bedürfnisse derjenigen, die zu ihm gehören, befriedigen 
kann solange, bis er wiederum ein gleiches Produkt verfertigt haben wird. Diese Formel ist, 
so abstrakt sie ist, dennoch erschöpfend.“ „.. für das Volkswirtschaftliche ist diese Formel 
wirklich so erschöpfend, wie, sagen wir, der Pythagoräische Lehrsatz erschöpfend ist für 
alle rechtwinkligen Dreiecke. … Das Verständnis, wie man in diese Formel den ganzen 
volkswirtschaftlichen Prozess hineinbringt, das ist eben Volkswirtschaftswissenschaft.“  
NÖK, 82   (>Wirtschaftliche Urzelle)

  
  Presse; Zeitung: „Im Zeitungsgewerbe fließen im Grunde genommen alle drei 
Betätigungsweisen des menschlichen Lebens zusammen. Im Zeitungsgewerbe haben wir 
auf der einen Seite den Verleger, denjenigen, der dafür zu sorgen hat, dass die Zeitung 
gedruckt wird, dass sie in der entsprechenden Weise vertrieben wird und so weiter - das ist 
eine rein wirtschaftliche Aufgabe. Auf der anderen Seite haben wir diejenigen, welche die 
Zeitung schreiben .. irgend etwas der Menschheit Heilsames kann ja bei dem 
Zeitungsschreiben nur herauskommen, wenn dasjenige, was geschrieben wird, lediglich 
hervorgeht aus den Interessen und Bedürfnissen des geistigen Lebens der Menschheit und 
aus den Bedürfnissen, die sich dadurch ergeben, dass das geistige Leben auch die 
verschiedenen anderen Lebenszweige anschaut. Der Zeitungsschreiber und alles dasjenige, 
was zum Redaktionsstab gehört, gehört dem geistigen Leben an. Und da man es beiderseits,
sowohl im wirtschaftlichen Teile des Zeitungsgewerbes wie im geistigen Teile des 
Zeitungsgewerbes, zu tun hat mit Menschen, die ihrerseits wieder als Menschen in 
Beziehungen stehen, nicht etwa bloß zu ihren Abonnenten, sondern auch zu der ganzen 
breiten Öffentlichkeit, so hat man es dabei zu tun mit Verhältnissen, die von Mensch zu 

und die seiner Angehörigen „bis zu dem Zeitpunkt, an dem er wiederum eine gleiche 
Leistung hervorgebracht hat, befriedigen kann.“ Ich stelle ein Paar Stiefel her - das 
Folgende gilt auch für nicht deutlich abgrenzbare Leistungen -, und diese müssten einen 
Wert haben, der so vergleichbar ist mit anderen Gütern, „dass das, was ich für die Stiefel 
bekomme, zur Befriedigung meiner Bedürfnisse dienen kann, bis ein neues Stiefelpaar 
fertiggestellt ist. Das ist dasjenige, was die einzelnen Preislagen stipuliert.“ Daraus „ergibt 
sich der richtige Preis. Diesen festzusetzen, das ist die erste Tat. Das ist aber eine sehr 
grosse Arbeit .. Es ist ein Selbstbetrug, wenn man glaubt, dass man durch die Festlegung 
von Löhnen aus anderen Untergründen heraus zu einer wirklichen Sozialisierung  kommt. .. 
Die Betriebsräteschaft wird einige Wochen damit zu tun haben -, dann wird man dazu 
übergehen müssen, die gerechten Preise zu finden. Hierdurch wird dann eine Grundlage 
geschaffen für das, was in der Zukunft weiterhin entstehen soll, und man wird wissen, 
womit man rechnen kann. Dann wird an die Stelle des bisherigen sogenannten 
Arbeitsvertrages ein Verteilungsvertrag zwischen dem geistigen und physischen Arbeiter 
treten können.“  Geistige und physische Arbeiter „arbeiten gemeinsam an irgendeinem 
Produkt, und dieses Produkt hat einen gewissen Preis. Unter Berücksichtigung der 
jeweiligen Gegebenheiten und Möglichkeiten muss nun dieser Preis vertragsmässig 
zwischen geistigen Leitern und Arbeitern verteilt werden. Es wird also nicht mehr 
irgendwie die Arbeitskraft bezahlt, sondern, wenn man Güter produziert oder die 
Güterproduktion leitet, dann erhält man gemäss dem Verteilungsvertrag den entsprechenden
Anteil. Ausführen kann man das nur, wenn feststeht, was Arbeitsrecht ist.“  331, 275f  
(>Lohn-Preis-Spirale)

  Preisformel: „Ein richtiger Preis ist dann vorhanden, wenn jemand für ein Erzeugnis, das 
er verfertigt hat, so viel an Gegenwert bekommt, dass er seine Bedürfnisse (..), worin 
natürlich eingeschlossen sind die Bedürfnisse derjenigen, die zu ihm gehören, befriedigen 
kann solange, bis er wiederum ein gleiches Produkt verfertigt haben wird. Diese Formel ist, 
so abstrakt sie ist, dennoch erschöpfend.“ „.. für das Volkswirtschaftliche ist diese Formel 
wirklich so erschöpfend, wie, sagen wir, der Pythagoräische Lehrsatz erschöpfend ist für 
alle rechtwinkligen Dreiecke. … Das Verständnis, wie man in diese Formel den ganzen 
volkswirtschaftlichen Prozess hineinbringt, das ist eben Volkswirtschaftswissenschaft.“  
NÖK, 82   (>Wirtschaftliche Urzelle)

  
  Presse; Zeitung: „Im Zeitungsgewerbe fließen im Grunde genommen alle drei 
Betätigungsweisen des menschlichen Lebens zusammen. Im Zeitungsgewerbe haben wir 
auf der einen Seite den Verleger, denjenigen, der dafür zu sorgen hat, dass die Zeitung 
gedruckt wird, dass sie in der entsprechenden Weise vertrieben wird und so weiter - das ist 
eine rein wirtschaftliche Aufgabe. Auf der anderen Seite haben wir diejenigen, welche die 
Zeitung schreiben .. irgend etwas der Menschheit Heilsames kann ja bei dem 
Zeitungsschreiben nur herauskommen, wenn dasjenige, was geschrieben wird, lediglich 
hervorgeht aus den Interessen und Bedürfnissen des geistigen Lebens der Menschheit und 
aus den Bedürfnissen, die sich dadurch ergeben, dass das geistige Leben auch die 
verschiedenen anderen Lebenszweige anschaut. Der Zeitungsschreiber und alles dasjenige, 
was zum Redaktionsstab gehört, gehört dem geistigen Leben an. Und da man es beiderseits,
sowohl im wirtschaftlichen Teile des Zeitungsgewerbes wie im geistigen Teile des 
Zeitungsgewerbes, zu tun hat mit Menschen, die ihrerseits wieder als Menschen in 
Beziehungen stehen, nicht etwa bloß zu ihren Abonnenten, sondern auch zu der ganzen 
breiten Öffentlichkeit, so hat man es dabei zu tun mit Verhältnissen, die von Mensch zu 



Mensch spielen, das heißt mit Rechtsverhältnissen. Dasjenige, um was es sich handelt, .. das
ist, dass gerade bei einem solchen Gewerbe wie dem Zeitungsgewerbe in der Zukunft nicht 
ineinander spielt zum Unheile der Menschheit das eine in das andere, das Wirtschaftliche, 
das Rechtliche und das Geistige ..“ sonst machen die Grossindustriellen und die Kapitalisten
zusammen eine Zeitung und „kämpfen gegen die Sozialisierung der Produktionsmittel. .. In 
der Zukunft muss angestrebt werden, dass der Zeitungsverleger, der Drucker, ein bloßer 
Wirtschafter ist und der Verwaltung des wirtschaftlichen Teils des sozialen Organismus 
untersteht. .. Nicht wird in dem wirtschaftlichen Organismus drinnenstehen der 
Redaktionsstab .. Der Redaktionsstab wird eine Einheit bilden mit alle dem, was 
Unterrichts-, Kunstwesen oder dergleichen ist, was sonstige Zweige des geistigen Lebens 
sind. Wie ein bestimmter Zeitungsverleger zu einem bestimmten Redakteur wird kommen 
können, hängt von dem Vertrag ab, welcher abgeschlossen werden kann zwischen dem 
Zeitungsverleger und dem Redakteur, wobei der Redakteur, weil er der Selbstverwaltung 
des geistigen Organismus zugehört, mit Bezug auf sein ganzes materielles Leben 
unabhängig ist von der Zeitungsverlegerschaft. Der Redakteur wird bloß ein Interesse daran 
haben, überhaupt seinen Beruf ausüben zu können. Ginge er diesem Interesse nicht nach, 
seinen Beruf auszuüben, so würde er ja brotlos sein. Aber in dem Augenblicke, wo es ihm 
gelingt, einen Vertrag abzuschließen mit irgendeiner Administration, wird er nicht die 
Entschädigung für diesen Beruf aus den Interessen dieser Administration heraus erhalten, 
sondern aus den Interessen des sich selbstverwaltenden Geisteslebens. Wenn irgendwelche 
Dinge vorliegen, durch die der eine oder andere Teil der Zeitung das Recht verletzt, wird 
diese Rechtsverletzung den Gesetzen des Rechtsstaates unterstehen.“ Es geht darum, dass 
sich die Interessen, die sich, wenn sie zusammengeschmolzen werden,  gegenseitig stören, 
„dass sich diese Interessen gerade gegenseitig moralisieren, ethisieren, stützen werden. .. 
Für unerlässlich betrachtet man heute, dass derjenige, der das wirtschaftliche Risiko für eine
Zeitung übernimmt, auch denjenigen, der an der Zeitung im Redaktionsstabe angestellt ist, 
zu seinem Schreiber macht. Das wird er in der Zukunft nicht tun können. Daraus wird eine 
großartige Unabhängigkeit des Schreibenden gegenüber den wirtschaftlichen Interessen des 
Zeitungsverlegers im Zeitungsgewerbe entstehen, und gerade in diesem Zweige wird eine 
Gesundung eintreten, die wir wahrhaftig brauchen und von der wir zugeben müssen, dass 
wir sie brauchen, wenn wir auf die Lebensbedingungen des gesunden sozialen Organismus 
eingehen wollen.“ 337a, 69ff 

  Presse verhüllt Wahrheit: „Zwar wird die Menschheit heute von allen Angelegenheiten 
durch (..) die Presse unterrichtet; aber sie wird durch die Presse so unterrichtet, dass ihr 
gerade .. das Wahre, .. dasjenige worauf es ankommt, verhüllt wird.“ Man muss die Dinge 
nicht kritisieren, sondern charakterisieren. „Die Dinge können nicht anders sein, aber ein 
Bewusstsein müssen die Menschen davon haben.“   178, 73  (>Verstand und Ahriman)

  Die Schreiber gewisser Journale „vertreten die Intelligenz gewisser Kreise, .. die so 
objektiv wuchert und deren Sprachrohr sie nur sind.“ … „Die Menschen müssen sich 
bestreben, gegen die Zukunft hin ihren Verstand individuell, richtig individuell handhaben 
zu lernen, ihren Verstand nicht unbewacht zu lassen.“  254, 175f   (>Lügen, >Sprache, 
>Soziale Intelligenz, >Meinung, öffentliche, >Sozialisierung u. Gedankenfr.)

  Menschen haben sich „bemüht, zu ergründen den wirklichen Vorgang bei der Tötung der 
Rosa Luxemburg und des Karl Liebknecht in Berlin. Ein Manifest ist aufgesetzt worden .. 
mit der Darstellung des Ereignisses. Das ist an die Zeitungen geschickt worden. Keine 

Mensch spielen, das heißt mit Rechtsverhältnissen. Dasjenige, um was es sich handelt, .. das
ist, dass gerade bei einem solchen Gewerbe wie dem Zeitungsgewerbe in der Zukunft nicht 
ineinander spielt zum Unheile der Menschheit das eine in das andere, das Wirtschaftliche, 
das Rechtliche und das Geistige ..“ sonst machen die Grossindustriellen und die Kapitalisten
zusammen eine Zeitung und „kämpfen gegen die Sozialisierung der Produktionsmittel. .. In 
der Zukunft muss angestrebt werden, dass der Zeitungsverleger, der Drucker, ein bloßer 
Wirtschafter ist und der Verwaltung des wirtschaftlichen Teils des sozialen Organismus 
untersteht. .. Nicht wird in dem wirtschaftlichen Organismus drinnenstehen der 
Redaktionsstab .. Der Redaktionsstab wird eine Einheit bilden mit alle dem, was 
Unterrichts-, Kunstwesen oder dergleichen ist, was sonstige Zweige des geistigen Lebens 
sind. Wie ein bestimmter Zeitungsverleger zu einem bestimmten Redakteur wird kommen 
können, hängt von dem Vertrag ab, welcher abgeschlossen werden kann zwischen dem 
Zeitungsverleger und dem Redakteur, wobei der Redakteur, weil er der Selbstverwaltung 
des geistigen Organismus zugehört, mit Bezug auf sein ganzes materielles Leben 
unabhängig ist von der Zeitungsverlegerschaft. Der Redakteur wird bloß ein Interesse daran 
haben, überhaupt seinen Beruf ausüben zu können. Ginge er diesem Interesse nicht nach, 
seinen Beruf auszuüben, so würde er ja brotlos sein. Aber in dem Augenblicke, wo es ihm 
gelingt, einen Vertrag abzuschließen mit irgendeiner Administration, wird er nicht die 
Entschädigung für diesen Beruf aus den Interessen dieser Administration heraus erhalten, 
sondern aus den Interessen des sich selbstverwaltenden Geisteslebens. Wenn irgendwelche 
Dinge vorliegen, durch die der eine oder andere Teil der Zeitung das Recht verletzt, wird 
diese Rechtsverletzung den Gesetzen des Rechtsstaates unterstehen.“ Es geht darum, dass 
sich die Interessen, die sich, wenn sie zusammengeschmolzen werden,  gegenseitig stören, 
„dass sich diese Interessen gerade gegenseitig moralisieren, ethisieren, stützen werden. .. 
Für unerlässlich betrachtet man heute, dass derjenige, der das wirtschaftliche Risiko für eine
Zeitung übernimmt, auch denjenigen, der an der Zeitung im Redaktionsstabe angestellt ist, 
zu seinem Schreiber macht. Das wird er in der Zukunft nicht tun können. Daraus wird eine 
großartige Unabhängigkeit des Schreibenden gegenüber den wirtschaftlichen Interessen des 
Zeitungsverlegers im Zeitungsgewerbe entstehen, und gerade in diesem Zweige wird eine 
Gesundung eintreten, die wir wahrhaftig brauchen und von der wir zugeben müssen, dass 
wir sie brauchen, wenn wir auf die Lebensbedingungen des gesunden sozialen Organismus 
eingehen wollen.“ 337a, 69ff 

  Presse verhüllt Wahrheit: „Zwar wird die Menschheit heute von allen Angelegenheiten 
durch (..) die Presse unterrichtet; aber sie wird durch die Presse so unterrichtet, dass ihr 
gerade .. das Wahre, .. dasjenige worauf es ankommt, verhüllt wird.“ Man muss die Dinge 
nicht kritisieren, sondern charakterisieren. „Die Dinge können nicht anders sein, aber ein 
Bewusstsein müssen die Menschen davon haben.“   178, 73  (>Verstand und Ahriman)

  Die Schreiber gewisser Journale „vertreten die Intelligenz gewisser Kreise, .. die so 
objektiv wuchert und deren Sprachrohr sie nur sind.“ … „Die Menschen müssen sich 
bestreben, gegen die Zukunft hin ihren Verstand individuell, richtig individuell handhaben 
zu lernen, ihren Verstand nicht unbewacht zu lassen.“  254, 175f   (>Lügen, >Sprache, 
>Soziale Intelligenz, >Meinung, öffentliche, >Sozialisierung u. Gedankenfr.)

  Menschen haben sich „bemüht, zu ergründen den wirklichen Vorgang bei der Tötung der 
Rosa Luxemburg und des Karl Liebknecht in Berlin. Ein Manifest ist aufgesetzt worden .. 
mit der Darstellung des Ereignisses. Das ist an die Zeitungen geschickt worden. Keine 



Zeitung wollte es aufnehmen. .. Es ist nicht sehr dienlich, wenn wir über das, was in der 
Presse zu geschehen hat, einen Zeitungsschreiber fragen, sondern da muss man diejenigen 
fragen, die die Sache lesen sollen.“  332b, 176

  Produktion für Bedürfnisse: Es wird „nicht der Impuls ausschlaggebend sein, welcher 
durch die blosse Menge der Produktion Reichtum ansammeln will, sondern es wird durch 
die entstehenden und sich in der mannigfaltigsten Art verbindenden Genossenschaften die 
Gütererzeugung sich den Bedürfnissen anpassen.“   Kp, 131  (>Bedürfnisse)

  „Man sagt nun zwar mit vollem Recht: In der Zukunft soll nicht produziert werden, um zu 
profitieren, sondern es soll produziert werden, um zu konsumieren. - Das ist ganz richtig, 
denn man will damit ausdrücken, dass es darauf ankommt, dass jeder das bekommt, was 
seinen Bedürfnissen entspricht. Aber damit wäre noch kein gesundes Gemeinwesen 
geschaffen. Dieses ist erst dann gegeben, wenn der Leistung eine Gegenleistung 
gegenübersteht, wenn also der Mensch geneigt ist, für das, was die anderen für ihn arbeiten,
für ihn erzeugen und an ihn liefern, eine entsprechend gleichwertige Gegenleistung zu 
erbringen.“  331, 169f  (>Produktion mit Initiative)

  Die Produktion muss den Bedürfnissen angepasst werden. Ein Buch soll nur erscheinen, 
wenn man sicher ist, dass es Abnehmer findet. Das kann nur mit Assoziationen geschehen. 
330, 38

 „Diese Räteschaft wird dann an die Menschen, die einen Artikel zu billig erzeugen, 
herantreten müssen und ihnen sagen müssen durch ihren Rat – Räte sollen es ja sein, die 
nicht durch Tyrannis und Gewalt, sondern durch Rat wirken -, dieser Betrieb ist unnötig, er 
muss daher stillgelegt werden. Ihr müsst euch einem anderen Betriebe zuwenden, damit 
immer nur so viel in einem geschlossenen Wirtschaftsgebiete erzeugt wird, dass kein 
Artikel zu teuer oder zu billig ist! … Das wird eine wichtige Einrichtung im 
Wirtschaftsleben der Zukunft sein, dass an die Menschen, an ihre Einsicht und an ihr 
Verständnis wird so herangetreten werden können, dass man sie durch ihre eigenen inneren 
Impulse, die man erwecken kann, von dem bloss auf Erwerb gestellten Produzieren 
weglenkt und auf ein solches Produzieren hinlenkt, welches dem notwendigen Konsum, 
dem notwendigen Bedürfnis der Allgemeinheit dient.“   330, 283

  Produktion ohne Geist: „.. im sozialen Werden besteht die grosse Gefahr, die dem Verlust
des Geistes in der materialistischen Weltanschauung entspricht: der Verlust einer die 
Menschheit möglichst befriedigenden Produktion, einer möglichsten Einsicht in das 
Produktive.“  188, 177   

  
  Produzieren als Krebsgeschwür; nicht von Gedanken beherrscht. 296, 9.8.19  (>Karzinom,
soziales) 

  „Heute werden wir gerade durch das Darauflosproduzieren , also weil wir von der 
Erzeugung des Reichtums ausgehen, zu fortwährenden Krisen geführt, die von dem sozialen
Elend der Massen bewirkt sind. Geht man aus von der Konsumtion, dann wird das 
Wirtschaftsleben auf eine gesunde Grundlage gestellt.“  330, 70  (>Produzenten-Interessen)

  Produktion mit Initiative: Wollen Sie nach einem vorhandenen Bedarf die Produktion 

Zeitung wollte es aufnehmen. .. Es ist nicht sehr dienlich, wenn wir über das, was in der 
Presse zu geschehen hat, einen Zeitungsschreiber fragen, sondern da muss man diejenigen 
fragen, die die Sache lesen sollen.“  332b, 176

  Produktion für Bedürfnisse: Es wird „nicht der Impuls ausschlaggebend sein, welcher 
durch die blosse Menge der Produktion Reichtum ansammeln will, sondern es wird durch 
die entstehenden und sich in der mannigfaltigsten Art verbindenden Genossenschaften die 
Gütererzeugung sich den Bedürfnissen anpassen.“   Kp, 131  (>Bedürfnisse)

  „Man sagt nun zwar mit vollem Recht: In der Zukunft soll nicht produziert werden, um zu 
profitieren, sondern es soll produziert werden, um zu konsumieren. - Das ist ganz richtig, 
denn man will damit ausdrücken, dass es darauf ankommt, dass jeder das bekommt, was 
seinen Bedürfnissen entspricht. Aber damit wäre noch kein gesundes Gemeinwesen 
geschaffen. Dieses ist erst dann gegeben, wenn der Leistung eine Gegenleistung 
gegenübersteht, wenn also der Mensch geneigt ist, für das, was die anderen für ihn arbeiten,
für ihn erzeugen und an ihn liefern, eine entsprechend gleichwertige Gegenleistung zu 
erbringen.“  331, 169f  (>Produktion mit Initiative)

  Die Produktion muss den Bedürfnissen angepasst werden. Ein Buch soll nur erscheinen, 
wenn man sicher ist, dass es Abnehmer findet. Das kann nur mit Assoziationen geschehen. 
330, 38

 „Diese Räteschaft wird dann an die Menschen, die einen Artikel zu billig erzeugen, 
herantreten müssen und ihnen sagen müssen durch ihren Rat – Räte sollen es ja sein, die 
nicht durch Tyrannis und Gewalt, sondern durch Rat wirken -, dieser Betrieb ist unnötig, er 
muss daher stillgelegt werden. Ihr müsst euch einem anderen Betriebe zuwenden, damit 
immer nur so viel in einem geschlossenen Wirtschaftsgebiete erzeugt wird, dass kein 
Artikel zu teuer oder zu billig ist! … Das wird eine wichtige Einrichtung im 
Wirtschaftsleben der Zukunft sein, dass an die Menschen, an ihre Einsicht und an ihr 
Verständnis wird so herangetreten werden können, dass man sie durch ihre eigenen inneren 
Impulse, die man erwecken kann, von dem bloss auf Erwerb gestellten Produzieren 
weglenkt und auf ein solches Produzieren hinlenkt, welches dem notwendigen Konsum, 
dem notwendigen Bedürfnis der Allgemeinheit dient.“   330, 283

  Produktion ohne Geist: „.. im sozialen Werden besteht die grosse Gefahr, die dem Verlust
des Geistes in der materialistischen Weltanschauung entspricht: der Verlust einer die 
Menschheit möglichst befriedigenden Produktion, einer möglichsten Einsicht in das 
Produktive.“  188, 177   

  
  Produzieren als Krebsgeschwür; nicht von Gedanken beherrscht. 296, 9.8.19  (>Karzinom,
soziales) 

  „Heute werden wir gerade durch das Darauflosproduzieren , also weil wir von der 
Erzeugung des Reichtums ausgehen, zu fortwährenden Krisen geführt, die von dem sozialen
Elend der Massen bewirkt sind. Geht man aus von der Konsumtion, dann wird das 
Wirtschaftsleben auf eine gesunde Grundlage gestellt.“  330, 70  (>Produzenten-Interessen)

  Produktion mit Initiative: Wollen Sie nach einem vorhandenen Bedarf die Produktion 



regeln, wollen Sie der Produktion nicht Initiative geben, so bringen Sie den Bedarf zur 
Stagnation. Sie können allein das richtige Verhältnis zwischen Bedarf und Produktion 
herstellen, wenn Sie den sozialen Organismus dreifach gliedern. Dann ist im lebendigen 
Zusammenwirken die Regelung von selbst da zwischen Produktion und Bedarf.“188, 243   

  Produktion, Interesse daran: „Was also eingetreten ist, ist die Trennung des Menschen 
von seinem Produkte. Es ist ihm gleichgültig geworden. Er wird an die Maschine 
hingestellt. Was interessiert ihn diese Maschine! Sie interessiert ja höchstens - nicht einmal 
mehr den Konstrukteur, sondern höchstens den Erfinder, und das Interesse, das der Erfinder 
daran hat, ist meistens kein wirklich soziales. Denn das soziale Interesse fängt erst dann an, 
wenn man den möglichen Wert für die Rendite herausfinden kann, nun ja, wenn man also 
die Geschichte auf den Preis reduziert hat.“ Der Proletarier ist in das hineingestellt, das 
geistige Leben nimmt er als etwas fremdes auf, als Ideologie. „Weit, weit entfernt liegt es 
ihm, daran zu denken, dass er mit dieser Anschauung ja eben gerade nur das Produkt der 
neuzeitlichen Entwickelung geworden ist. Es ist sehr schwer, ihm das begreiflich zu 
machen. Merkt er es, dann kehrt er mit seiner ganzen Denkweise um, dann wird es ihm 
schrecklich, dass alles nur eine Ideologie sein soll, dann wird er sich des ganz Illusionären 
dieser Anschauung bewusst. Er ist sozusagen derjenige, der am besten dazu vorbereitet ist, 
über die Tatsache, dass alles zur Ideologie geworden ist, Ekel zu empfinden.“ Dem 
Bourgeois muss man klarmachen, „Er ist der Veranlasser, dass beim Proletariat die 
Auffassung entstanden ist von der Ideologie.“ 339, 58f 

  Produktion und Konsumtion: Produktion und Konsumtion sind entgegengesetzte Pole. 
Hier entstehen Werte, dort werden sie aufgebraucht. „.. ein Organismus besteht eben 
darinnen, dass er etwas bildet und dann wieder entbildet.“   NÖK, 69  (>Produzenten-
Interessen)
  Es ist ungesund, „wenn jemand sagt, dass, wenn die gesamte Produktion durch die 
Maschine geleistet wird .., dass dann auch die Bedürfnisse steigen .. oder ob nicht die 
Möglichkeit ins Auge gefasst werden muss, dem Menschen Arbeit abzunehmen, damit er 
etwas Ruhe finden kann. .. Also, es kommt darauf an, dass gerade durch eine vernünftige 
Sozialisierung die Produktion nicht einfach blind gesteigert wird, sondern darauf, dass ein 
richtiges Gleichgewicht zwischen Konsumtion und Produktion hergestellt wird.“  331, 85f  
(>Reklame in der Dreigliederung)
  Produktion, natürlich-geistige und menschliche: „Wenn wir auf die Natur hinblicken, so
sehen wir das merkwürdige Schauspiel, dass überall nur eine geringe Anzahl von Keimen 
verwendet wird, um das gleichartige Leben fortzupflanzen, dass aber eine ungeheuer große 
Anzahl von Keimen zugrunde geht. Wir blicken hin auf das Heer der ungeheuer vielen 
Fischkeime, die im Meere vorhanden sind. Nur wenige von ihnen werden Fische, die 
anderen gehen zugrunde. Wir sehen hinaus auf das Feld und sehen die ungeheuer vielen 
Kornkeime. Nur wenige werden wieder zu Kornpflanzen, die anderen gehen als 
Getreidekörner zugrunde, indem sie zu menschlicher Nahrung und anderem verwendet 
werden. Ungeheuer viel mehr muss in der Natur erzeugt werden, als was sozusagen im 
gleichmässig fortfliessenden Strom des Daseins wirklich Frucht wird .. Die Wesen würden 
nicht leben können, wenn alle Keime wirklich fruchteten und zu der in ihnen liegenden 
Entwicklung kämen. Es müssen Keime da sein, welche dazu verwendet werden, dass 
sozusagen Boden gegründet wird, aus dem die Wesen herauswachsen können. Nur 
scheinbar, der Maja nach, geht etwas verloren, in Wirklichkeit geht innerhalb des 

regeln, wollen Sie der Produktion nicht Initiative geben, so bringen Sie den Bedarf zur 
Stagnation. Sie können allein das richtige Verhältnis zwischen Bedarf und Produktion 
herstellen, wenn Sie den sozialen Organismus dreifach gliedern. Dann ist im lebendigen 
Zusammenwirken die Regelung von selbst da zwischen Produktion und Bedarf.“188, 243   

  Produktion, Interesse daran: „Was also eingetreten ist, ist die Trennung des Menschen 
von seinem Produkte. Es ist ihm gleichgültig geworden. Er wird an die Maschine 
hingestellt. Was interessiert ihn diese Maschine! Sie interessiert ja höchstens - nicht einmal 
mehr den Konstrukteur, sondern höchstens den Erfinder, und das Interesse, das der Erfinder 
daran hat, ist meistens kein wirklich soziales. Denn das soziale Interesse fängt erst dann an, 
wenn man den möglichen Wert für die Rendite herausfinden kann, nun ja, wenn man also 
die Geschichte auf den Preis reduziert hat.“ Der Proletarier ist in das hineingestellt, das 
geistige Leben nimmt er als etwas fremdes auf, als Ideologie. „Weit, weit entfernt liegt es 
ihm, daran zu denken, dass er mit dieser Anschauung ja eben gerade nur das Produkt der 
neuzeitlichen Entwickelung geworden ist. Es ist sehr schwer, ihm das begreiflich zu 
machen. Merkt er es, dann kehrt er mit seiner ganzen Denkweise um, dann wird es ihm 
schrecklich, dass alles nur eine Ideologie sein soll, dann wird er sich des ganz Illusionären 
dieser Anschauung bewusst. Er ist sozusagen derjenige, der am besten dazu vorbereitet ist, 
über die Tatsache, dass alles zur Ideologie geworden ist, Ekel zu empfinden.“ Dem 
Bourgeois muss man klarmachen, „Er ist der Veranlasser, dass beim Proletariat die 
Auffassung entstanden ist von der Ideologie.“ 339, 58f 

  Produktion und Konsumtion: Produktion und Konsumtion sind entgegengesetzte Pole. 
Hier entstehen Werte, dort werden sie aufgebraucht. „.. ein Organismus besteht eben 
darinnen, dass er etwas bildet und dann wieder entbildet.“   NÖK, 69  (>Produzenten-
Interessen)
  Es ist ungesund, „wenn jemand sagt, dass, wenn die gesamte Produktion durch die 
Maschine geleistet wird .., dass dann auch die Bedürfnisse steigen .. oder ob nicht die 
Möglichkeit ins Auge gefasst werden muss, dem Menschen Arbeit abzunehmen, damit er 
etwas Ruhe finden kann. .. Also, es kommt darauf an, dass gerade durch eine vernünftige 
Sozialisierung die Produktion nicht einfach blind gesteigert wird, sondern darauf, dass ein 
richtiges Gleichgewicht zwischen Konsumtion und Produktion hergestellt wird.“  331, 85f  
(>Reklame in der Dreigliederung)
  Produktion, natürlich-geistige und menschliche: „Wenn wir auf die Natur hinblicken, so
sehen wir das merkwürdige Schauspiel, dass überall nur eine geringe Anzahl von Keimen 
verwendet wird, um das gleichartige Leben fortzupflanzen, dass aber eine ungeheuer große 
Anzahl von Keimen zugrunde geht. Wir blicken hin auf das Heer der ungeheuer vielen 
Fischkeime, die im Meere vorhanden sind. Nur wenige von ihnen werden Fische, die 
anderen gehen zugrunde. Wir sehen hinaus auf das Feld und sehen die ungeheuer vielen 
Kornkeime. Nur wenige werden wieder zu Kornpflanzen, die anderen gehen als 
Getreidekörner zugrunde, indem sie zu menschlicher Nahrung und anderem verwendet 
werden. Ungeheuer viel mehr muss in der Natur erzeugt werden, als was sozusagen im 
gleichmässig fortfliessenden Strom des Daseins wirklich Frucht wird .. Die Wesen würden 
nicht leben können, wenn alle Keime wirklich fruchteten und zu der in ihnen liegenden 
Entwicklung kämen. Es müssen Keime da sein, welche dazu verwendet werden, dass 
sozusagen Boden gegründet wird, aus dem die Wesen herauswachsen können. Nur 
scheinbar, der Maja nach, geht etwas verloren, in Wirklichkeit geht innerhalb des 



Naturschaffens doch nichts verloren. In dieser Natur waltet der Geist, und dass so scheinbar 
etwas vom fortlaufenden Strom der Entwicklung verlorengeht, das ist in der Weisheit des 
Geistes begründet, das ist geistiges Gesetz, und wir müssen diese Sache vom Standpunkt 
des Geistes ansehen. .. Geistgegründet ist dieses; daher kann es auch, insoferne wir geistiges
Leben führen, auf dem physischen Plane Geltung haben.
  Nehmen Sie den uns ganz naheliegenden konkreten Fall: Es müssen öffentliche Vorträge 
gehalten werden über unsere Geisteswissenschaft. .. Da geht etwas Ähnliches vor wie mit 
den Getreidekörnern, .. . Man darf nicht zurückschrecken davor, dass man unter Umständen 
vor viele, viele Menschen scheinbar ohne Wahl die Ströme des spirituellen Lebens bringen 
muss, und dass sich dann nur wenige heraussondern und wirklich eintreten in dieses 
spirituelle Leben .. Die Seelen, die da gekommen sind durch ihr Karma, die dann fortgehen 
und sagen: Was hat der Kerl da für tollen Unsinn geschwatzt! - die sind noch nicht reif, die 
Wahrheit des Geistes zu empfangen, aber .. das bleibt doch in ihren Seelen, sie mögen noch 
so schimpfen, es bleibt als Kraft in ihren Seelen für ihre nächste Inkarnation, und dann sind 
die Keime nicht verloren, sie finden Wege. Es unterliegt das Dasein in Bezug auf das 
Geistige den gleichen Gesetzen, ob wir dieses Geistige in der Naturordnung verfolgen oder 
in dem Fall, den wir als unseren eigenen Fall anführen konnten.
  Aber nehmen wir jetzt an, wir wollten die Sache auch auf das äussere materielle Leben 
übertragen und man wollte sagen: Nun, man macht es im äusseren Leben ebenso. .. das ist 
es gerade .., dass wir einer Zukunft entgegenleben, wo sich das immer mehr herausbildet! 
Man produziert immer mehr und mehr darauf los, man gründet Fabriken, man fragt nicht: 
Wie viel wird gebraucht? .. Die Produktion arbeitet ganz nach dem Prinzip, nach dem die 
Natur schafft. Die Natur wird in die soziale Ordnung hinein fortgesetzt. Das wird zunächst 
immer mehr überhandnehmen. Aber hier betreten wir das Feld des Materiellen. Im äusseren 
Leben hat das geistige Gesetz, weil es eben für die geistige Welt gilt, keine Anwendung, 
und es entsteht etwas sehr Merkwürdiges. .. Es entsteht dadurch, dass diese Art von 
Produktion im sozialen Leben eintritt, .. genau dasselbe, was im Organismus entsteht, wenn 
so ein Karzinom entsteht.“ 153, 172ff  (>Karzinom, soziales, >Kapitalistische Produktion 
und Krieg)

  Produktion notwendig kollektivistisch – Konsumtion von Natur individualistisch:   
Von Seiten der Produktion liegt eine gewisse Notwendigkeit vor, in den Kollektivismus 
hineinzusegeln. Das ergibt sich aus den immer komplizierter werdenden technischen 
Möglichkeiten und Notwendigkeiten. Der Einzelne ist „wie in einem grossen Produk-
tionsmechanismus eingespannt“. So wird aus den wirtschaftlichen Kräften heraus das 
persönliche Können gewissermassen absorbiert durch den Kollektivismus. Dem steht auf 
der anderen Seite gegenüber die „Grundforderung des wirtschaftlichen Fortschrittes“, „die 
individuellen Kräfte der einzelnen menschlichen Persönlichkeit gerade innerhalb des 
Wirtschaftslebens zur Geltung zu bringen.“ - „In der Konsumtion steht der einzelne im 
Grunde genommen durch Naturnotwendigkeit als Individualität darinnen.“ „Was man 
gewöhnlich die soziale Frage nennt, wird eigentlich ganz und gar aus Konsumtions-
interessen vorgebracht, die wiederum nur auf der menschlichen Individualität beruhen 
können.“ „Es blieb daher, neben dem Kollektivistischen der Produktion, das 
Individualistische der Konsumtion bestehen.“ Der Abgrund zwischen beiden wurde immer 
schroffer.    79, 238ff   (>Individualität, >Egoismus und Konsum)

  Heute denkt man von der Produktion her. Umgedacht muss werden..  186, 235

Naturschaffens doch nichts verloren. In dieser Natur waltet der Geist, und dass so scheinbar 
etwas vom fortlaufenden Strom der Entwicklung verlorengeht, das ist in der Weisheit des 
Geistes begründet, das ist geistiges Gesetz, und wir müssen diese Sache vom Standpunkt 
des Geistes ansehen. .. Geistgegründet ist dieses; daher kann es auch, insoferne wir geistiges
Leben führen, auf dem physischen Plane Geltung haben.
  Nehmen Sie den uns ganz naheliegenden konkreten Fall: Es müssen öffentliche Vorträge 
gehalten werden über unsere Geisteswissenschaft. .. Da geht etwas Ähnliches vor wie mit 
den Getreidekörnern, .. . Man darf nicht zurückschrecken davor, dass man unter Umständen 
vor viele, viele Menschen scheinbar ohne Wahl die Ströme des spirituellen Lebens bringen 
muss, und dass sich dann nur wenige heraussondern und wirklich eintreten in dieses 
spirituelle Leben .. Die Seelen, die da gekommen sind durch ihr Karma, die dann fortgehen 
und sagen: Was hat der Kerl da für tollen Unsinn geschwatzt! - die sind noch nicht reif, die 
Wahrheit des Geistes zu empfangen, aber .. das bleibt doch in ihren Seelen, sie mögen noch 
so schimpfen, es bleibt als Kraft in ihren Seelen für ihre nächste Inkarnation, und dann sind 
die Keime nicht verloren, sie finden Wege. Es unterliegt das Dasein in Bezug auf das 
Geistige den gleichen Gesetzen, ob wir dieses Geistige in der Naturordnung verfolgen oder 
in dem Fall, den wir als unseren eigenen Fall anführen konnten.
  Aber nehmen wir jetzt an, wir wollten die Sache auch auf das äussere materielle Leben 
übertragen und man wollte sagen: Nun, man macht es im äusseren Leben ebenso. .. das ist 
es gerade .., dass wir einer Zukunft entgegenleben, wo sich das immer mehr herausbildet! 
Man produziert immer mehr und mehr darauf los, man gründet Fabriken, man fragt nicht: 
Wie viel wird gebraucht? .. Die Produktion arbeitet ganz nach dem Prinzip, nach dem die 
Natur schafft. Die Natur wird in die soziale Ordnung hinein fortgesetzt. Das wird zunächst 
immer mehr überhandnehmen. Aber hier betreten wir das Feld des Materiellen. Im äusseren 
Leben hat das geistige Gesetz, weil es eben für die geistige Welt gilt, keine Anwendung, 
und es entsteht etwas sehr Merkwürdiges. .. Es entsteht dadurch, dass diese Art von 
Produktion im sozialen Leben eintritt, .. genau dasselbe, was im Organismus entsteht, wenn 
so ein Karzinom entsteht.“ 153, 172ff  (>Karzinom, soziales, >Kapitalistische Produktion 
und Krieg)

  Produktion notwendig kollektivistisch – Konsumtion von Natur individualistisch:   
Von Seiten der Produktion liegt eine gewisse Notwendigkeit vor, in den Kollektivismus 
hineinzusegeln. Das ergibt sich aus den immer komplizierter werdenden technischen 
Möglichkeiten und Notwendigkeiten. Der Einzelne ist „wie in einem grossen Produk-
tionsmechanismus eingespannt“. So wird aus den wirtschaftlichen Kräften heraus das 
persönliche Können gewissermassen absorbiert durch den Kollektivismus. Dem steht auf 
der anderen Seite gegenüber die „Grundforderung des wirtschaftlichen Fortschrittes“, „die 
individuellen Kräfte der einzelnen menschlichen Persönlichkeit gerade innerhalb des 
Wirtschaftslebens zur Geltung zu bringen.“ - „In der Konsumtion steht der einzelne im 
Grunde genommen durch Naturnotwendigkeit als Individualität darinnen.“ „Was man 
gewöhnlich die soziale Frage nennt, wird eigentlich ganz und gar aus Konsumtions-
interessen vorgebracht, die wiederum nur auf der menschlichen Individualität beruhen 
können.“ „Es blieb daher, neben dem Kollektivistischen der Produktion, das 
Individualistische der Konsumtion bestehen.“ Der Abgrund zwischen beiden wurde immer 
schroffer.    79, 238ff   (>Individualität, >Egoismus und Konsum)

  Heute denkt man von der Produktion her. Umgedacht muss werden..  186, 235



  Produktion und alte Rechtsformen: „In Wahrheit hat die neuere Produktionsform sich 
nicht aus dem alten Wirtschaften entwickelt, sondern aus den Rechtsformen und den 
geistigen Vorstellungsarten einer alten Zeit. Diese selbst aber (..) bedürfen der Verjüngung.“
24, 82  (>Produktionsmittel; Kreislauf ..)

  Produktionsmittel: Der Schneider in der Arbeitsteilung macht sich für sich selber den 
Rock, um für andere Kleider machen zu können. „Der Wert des Rockes für ihn hängt ganz 
von den Leistungen der anderen ab. Der Rock ist eigentlich Produktionsmittel.“  Kp, 133f

  „Produktionsmittel ist ja alles dasjenige, was mich instandsetzt, meinen Beruf 
auszuführen.“ 337b, 40    (>Technische Kultur, Maschinen, >Kapital und Geist)

  Produktionsmittel-Besitz: Im heutigen Fabrikzeitalter kommt eine neue Abhängigkeit, 
und das ist diejenige vom Kapital. Das Sachkapital, das heißt die produzierten 
Produktionsmittel stellen eine neue Stufe in der wirtschaftlichen Entwicklung dar: Über die 
Produktion von landwirtschaftlichen Gütern hinaus ist die Möglichkeit gegeben, die 
Produktion zu erweitern und industriell zu produzieren. Die produzierten Produktionsmittel 
bringen die Nichtbesitzer in die Gewalt ihrer Besitzer, und an eine Änderung ist nicht zu 
denken, wenn der Privatbesitz erhalten bleibt. Bei Allgemeinbesitz der Produktionsmittel 
würde etwas anderes Nachteiliges entstehen: Es würde die Willkür der Zentralgewalt 
herrschen. Ansonsten, wenn die Produktionsmittel nicht verstaatlicht sind, entsteht das 
Gegenteil: Es herrscht die Willkür der einzelnen Besitzer.  331A, 75

  „Grund und Boden ist Produktionsmittel. .. Nur der soll über Produktionsmittel Verfügung 
haben, der sie ausnützen kann. Der Arbeiter wird mitarbeiten, wenn er weiss, dass er 
rationeller arbeitet, wenn der eine und nicht ein anderer leitet. Das Verhältnis zwischen 
Arbeitgeber und -nehmer wird ein Vertrauensverhältnis sein. Der Arbeitgeber steht an seiner
Stelle durch seine Fähigkeiten.“  332b, 87

  Produktionsmittel zwischen Geistesleben und Rechtsleben (Arbeit):
„Produktionsmittel dürfen nur solange im wirtschaftlichen Produktionsprozess Ware sein, 
bis sie fertig sind und dem volkswirtschaftlichen Leben übergeben werden. Was ist dann 
nachher? Dann sind sie etwas, was unterliegt dem politischen oder Staatsleben, der 
Demokratie, und zwar mit Bezug auf die Arbeit, die die Menschen mit diesen 
Produktionsmitteln zu leisten haben, indem sie als mündige Menschen miteinander 
auskommen müssen.“ Auch „dass immer derjenige, der die Produktionsmittel braucht, sie 
wirklich auch hat“ unterliegt dem Staatsleben. „Aber sie sind auch etwas, was unterliegt den
Einrichtungen der geistigen Arbeit“ und müssen an denjenigen übergehen, „der durch seine 
Anlagen und Fähigkeiten das Produktionsmittel weiter versorgen kann.“  337a, 208

  Produktionsmittel; Kreislauf statt Gemeineigentum: Produktionsmittel müssen nicht 
„gesellschaftlich“, sondern durch das freie Geistgebiet verwaltet werden. Dadurch wird der 
wirtschaftliche Zwang des Kapitalisten unmöglich gemacht, wenn dieser nur vom 
Wirtschaftsleben her tätig wird. Kp, 98f (>Kapital-Besitz, >Marxismus)

  „Statt dem Gemeineigentum der Produktionsmittel wird im sozialen Organismus ein 
Kreislauf dieser Mittel eintreten“, der sie immer von neuem zu den individuell Fähigen 
bringt. Es wird wie ein zeitweiliger Privatbesitz sein.  Kp, 124f  (>Kapital-Übertragung)

  Produktion und alte Rechtsformen: „In Wahrheit hat die neuere Produktionsform sich 
nicht aus dem alten Wirtschaften entwickelt, sondern aus den Rechtsformen und den 
geistigen Vorstellungsarten einer alten Zeit. Diese selbst aber (..) bedürfen der Verjüngung.“
24, 82  (>Produktionsmittel; Kreislauf ..)

  Produktionsmittel: Der Schneider in der Arbeitsteilung macht sich für sich selber den 
Rock, um für andere Kleider machen zu können. „Der Wert des Rockes für ihn hängt ganz 
von den Leistungen der anderen ab. Der Rock ist eigentlich Produktionsmittel.“  Kp, 133f

  „Produktionsmittel ist ja alles dasjenige, was mich instandsetzt, meinen Beruf 
auszuführen.“ 337b, 40    (>Technische Kultur, Maschinen, >Kapital und Geist)

  Produktionsmittel-Besitz: Im heutigen Fabrikzeitalter kommt eine neue Abhängigkeit, 
und das ist diejenige vom Kapital. Das Sachkapital, das heißt die produzierten 
Produktionsmittel stellen eine neue Stufe in der wirtschaftlichen Entwicklung dar: Über die 
Produktion von landwirtschaftlichen Gütern hinaus ist die Möglichkeit gegeben, die 
Produktion zu erweitern und industriell zu produzieren. Die produzierten Produktionsmittel 
bringen die Nichtbesitzer in die Gewalt ihrer Besitzer, und an eine Änderung ist nicht zu 
denken, wenn der Privatbesitz erhalten bleibt. Bei Allgemeinbesitz der Produktionsmittel 
würde etwas anderes Nachteiliges entstehen: Es würde die Willkür der Zentralgewalt 
herrschen. Ansonsten, wenn die Produktionsmittel nicht verstaatlicht sind, entsteht das 
Gegenteil: Es herrscht die Willkür der einzelnen Besitzer.  331A, 75

  „Grund und Boden ist Produktionsmittel. .. Nur der soll über Produktionsmittel Verfügung 
haben, der sie ausnützen kann. Der Arbeiter wird mitarbeiten, wenn er weiss, dass er 
rationeller arbeitet, wenn der eine und nicht ein anderer leitet. Das Verhältnis zwischen 
Arbeitgeber und -nehmer wird ein Vertrauensverhältnis sein. Der Arbeitgeber steht an seiner
Stelle durch seine Fähigkeiten.“  332b, 87

  Produktionsmittel zwischen Geistesleben und Rechtsleben (Arbeit):
„Produktionsmittel dürfen nur solange im wirtschaftlichen Produktionsprozess Ware sein, 
bis sie fertig sind und dem volkswirtschaftlichen Leben übergeben werden. Was ist dann 
nachher? Dann sind sie etwas, was unterliegt dem politischen oder Staatsleben, der 
Demokratie, und zwar mit Bezug auf die Arbeit, die die Menschen mit diesen 
Produktionsmitteln zu leisten haben, indem sie als mündige Menschen miteinander 
auskommen müssen.“ Auch „dass immer derjenige, der die Produktionsmittel braucht, sie 
wirklich auch hat“ unterliegt dem Staatsleben. „Aber sie sind auch etwas, was unterliegt den
Einrichtungen der geistigen Arbeit“ und müssen an denjenigen übergehen, „der durch seine 
Anlagen und Fähigkeiten das Produktionsmittel weiter versorgen kann.“  337a, 208

  Produktionsmittel; Kreislauf statt Gemeineigentum: Produktionsmittel müssen nicht 
„gesellschaftlich“, sondern durch das freie Geistgebiet verwaltet werden. Dadurch wird der 
wirtschaftliche Zwang des Kapitalisten unmöglich gemacht, wenn dieser nur vom 
Wirtschaftsleben her tätig wird. Kp, 98f (>Kapital-Besitz, >Marxismus)

  „Statt dem Gemeineigentum der Produktionsmittel wird im sozialen Organismus ein 
Kreislauf dieser Mittel eintreten“, der sie immer von neuem zu den individuell Fähigen 
bringt. Es wird wie ein zeitweiliger Privatbesitz sein.  Kp, 124f  (>Kapital-Übertragung)



  Ein Landgut darf keine Hypothek haben, da der Boden nicht verkäuflich sein kann. Ebenso
darf eine Fabrik nicht ein Kaufobjekt sein.  331a, 65

  „Die Zirkulation der Produktionsmittel (..) hängt ab von der Selbständigkeit des 
Geisteslebens, der sie gewissermassen untersteht, von der sie bewirkt wird.“ „Die 
Strömung, die sich dem Wirtschaftsleben eingliedert, kommt aus dem selbständigen 
Geistesleben, aus dem selbständigen Rechtsleben her.“  332a, 166

  „Bei dem industriellen Pol wird ja vorzugsweise die individuelle geistige Fähigkeit der 
Menschen, dasjenige, was sie können, gelernt haben, wozu sie veranlagt sind, bei dieser 
Übertragung in Betracht kommen. Bei der agrarischen Übertragung kommt anderes in 
Betracht; da kommt zum Beispiel in Betracht das Zusammengewachsensein des Menschen 
mit Grund und Boden. Da muss durchaus berücksichtigt werden, dass derjenige, der die 
besten Fähigkeiten hat, um den Grund und Boden weiter zu bearbeiten, nicht in abstrakter 
Weise gewählt werden kann nach seiner geistigen Veranlagung, sondern in einer gewissen 
Weise mit dem Boden zusammengewachsen sein muss.“  332a, 180

  Das zirkulierende Kapital wird „nicht übergehen können an diejenigen, die den Besitz 
nicht rechtfertigen durch individuelle Fähigkeiten. Sondern dann werden die individuellen 
Fähigkeiten immer verbunden bleiben mit der Leitung der Produktionsmittel.“ Es geht in 
der Dreigliederung nicht um einen falschen Idealismus. „Derjenige, der Handarbeiter ist, er 
hat sein egoistisches Interesse daran, dass immer der Beste Leiter da sein kann. Das aber 
kann nur dadurch herbeigeführt werden, dass eine solche Zirkulation der Produktionsmittel 
stattfindet. Das bedingt aber .., dass man bricht mit dem Prinzip, die Produktionsmittel seien
eine Ware.“  336, 308

  Produktionsmittel gleich Natur, ungleich Ware: „Das Produktionsmittel kann nur 
solange etwas kosten, bis es fertig ist.“ Dann wird es von dem Fähigen verwaltet. „Aber es 
ist ferner nicht ein Gut, das verkauft werden kann.“   332a, 167 

  „Die Lokomotive darf nur so lange als Kapital gelten, bis sie fertig ist. Dann hört sie auf, 
einen äusseren Warenwert zu haben. Dann geht sie nur noch durch Übertragung 
beziehungsweise durch Rechtsverhältnisse über an denjenigen, der sie im Sinne des Ganzen
am besten zu leiten weiss.“  336, 308

  „Wo es anfängt zu produzieren, ändert sich für das Produktionsmittel der Strom des 
nationalökonomischen Geschehens.“ Es ist herausgehoben aus dem Waren-Zusammenhang.
Es fängt an, mit „der Natur ganz gleichgeartet zu sein, weil es keinen Preis mehr haben 
kann. Es steht genau so in den Wirtschaftsprozessen darin wie die blosse Natur. Es bewegt 
sich also wiederum zur Natur zurück.“ NÖS, 74 (>Erde-Spiritualität und freie Spiritualität)

  „Dann, wenn der Geist aufnimmt, was bearbeitete Natur ist, wenn er es nicht einfach .. in 
den volkswirtschaftlichen Prozess hineinführt (wo es durch die organisierte Arbeit zu 
Kapital wird), sondern wenn er es aufnimmt, so entsteht das Produktionsmittel. „Es ist kein 
für den Konsum bearbeitetes Naturprodukt, sondern ein „Naturprodukt, das der Geist haben 
muss. Von der Schreibfeder an, die ich als mein Produktionsmittel habe, bis zu den 
kompliziertesten Maschinen in der Fabrik, sind die Produktionsmittel gewissermassen vom 

  Ein Landgut darf keine Hypothek haben, da der Boden nicht verkäuflich sein kann. Ebenso
darf eine Fabrik nicht ein Kaufobjekt sein.  331a, 65

  „Die Zirkulation der Produktionsmittel (..) hängt ab von der Selbständigkeit des 
Geisteslebens, der sie gewissermassen untersteht, von der sie bewirkt wird.“ „Die 
Strömung, die sich dem Wirtschaftsleben eingliedert, kommt aus dem selbständigen 
Geistesleben, aus dem selbständigen Rechtsleben her.“  332a, 166

  „Bei dem industriellen Pol wird ja vorzugsweise die individuelle geistige Fähigkeit der 
Menschen, dasjenige, was sie können, gelernt haben, wozu sie veranlagt sind, bei dieser 
Übertragung in Betracht kommen. Bei der agrarischen Übertragung kommt anderes in 
Betracht; da kommt zum Beispiel in Betracht das Zusammengewachsensein des Menschen 
mit Grund und Boden. Da muss durchaus berücksichtigt werden, dass derjenige, der die 
besten Fähigkeiten hat, um den Grund und Boden weiter zu bearbeiten, nicht in abstrakter 
Weise gewählt werden kann nach seiner geistigen Veranlagung, sondern in einer gewissen 
Weise mit dem Boden zusammengewachsen sein muss.“  332a, 180

  Das zirkulierende Kapital wird „nicht übergehen können an diejenigen, die den Besitz 
nicht rechtfertigen durch individuelle Fähigkeiten. Sondern dann werden die individuellen 
Fähigkeiten immer verbunden bleiben mit der Leitung der Produktionsmittel.“ Es geht in 
der Dreigliederung nicht um einen falschen Idealismus. „Derjenige, der Handarbeiter ist, er 
hat sein egoistisches Interesse daran, dass immer der Beste Leiter da sein kann. Das aber 
kann nur dadurch herbeigeführt werden, dass eine solche Zirkulation der Produktionsmittel 
stattfindet. Das bedingt aber .., dass man bricht mit dem Prinzip, die Produktionsmittel seien
eine Ware.“  336, 308

  Produktionsmittel gleich Natur, ungleich Ware: „Das Produktionsmittel kann nur 
solange etwas kosten, bis es fertig ist.“ Dann wird es von dem Fähigen verwaltet. „Aber es 
ist ferner nicht ein Gut, das verkauft werden kann.“   332a, 167 

  „Die Lokomotive darf nur so lange als Kapital gelten, bis sie fertig ist. Dann hört sie auf, 
einen äusseren Warenwert zu haben. Dann geht sie nur noch durch Übertragung 
beziehungsweise durch Rechtsverhältnisse über an denjenigen, der sie im Sinne des Ganzen
am besten zu leiten weiss.“  336, 308

  „Wo es anfängt zu produzieren, ändert sich für das Produktionsmittel der Strom des 
nationalökonomischen Geschehens.“ Es ist herausgehoben aus dem Waren-Zusammenhang.
Es fängt an, mit „der Natur ganz gleichgeartet zu sein, weil es keinen Preis mehr haben 
kann. Es steht genau so in den Wirtschaftsprozessen darin wie die blosse Natur. Es bewegt 
sich also wiederum zur Natur zurück.“ NÖS, 74 (>Erde-Spiritualität und freie Spiritualität)

  „Dann, wenn der Geist aufnimmt, was bearbeitete Natur ist, wenn er es nicht einfach .. in 
den volkswirtschaftlichen Prozess hineinführt (wo es durch die organisierte Arbeit zu 
Kapital wird), sondern wenn er es aufnimmt, so entsteht das Produktionsmittel. „Es ist kein 
für den Konsum bearbeitetes Naturprodukt, sondern ein „Naturprodukt, das der Geist haben 
muss. Von der Schreibfeder an, die ich als mein Produktionsmittel habe, bis zu den 
kompliziertesten Maschinen in der Fabrik, sind die Produktionsmittel gewissermassen vom 



Geist erfasste Natur.“ Im weiteren Verlauf entsteht dann die Verbindung zwischen den 
Produktionsmitteln und der Arbeit. Das ist das Unternehmerkapital.  NÖK, 107    
(>Kapital-Bildung, >Boden und Produktionsmittel)

  Ein so und so grosses Geldstück bedeutet „so und so viel Bodenbearbeitung, 
beziehungsweise es muss dazu auch verrechnet werden die Arbeit mit anderen 
Produktionsmitteln, die aber gleichwertig werden mit der Natur, indem sie in dem 
Augenblick, wo sie verfertigt sind, wo sie also dem Warengebiet entfallen, übergehen in 
einen Zustand der Entwertung, der Unmöglichkeit, sie zu kaufen oder zu verkaufen.“   
NÖK, 211  (>Geld und Produktionsmittel)

  Produktivität: „Es ist dieses Zusammenwirken der Elemente von Denken, Fühlen und 
Wollen im Innern des Menschen zunächst so, dass dieses eigentliche Innere zur Substanz 
der Liebe wird. Das ist dasjenige, was man das eigentlich Produktive, das eigentlich 
Produzierende im Erdendasein nennen kann.“   121, 96  (>Geistesleben und Produktivität, 
>Bodenrente, >Schöpfung aus dem Nichts, >Antisoziales, Fähigkeiten ..)

  „..durch die moderne Technik und durch andere gewisse soziale Verhältnisse (ist) eine 
Herrschaft des Produktes über die produzierenden Menschen eingetreten ...“ Diese 
Loslösung des Produktes von dem Produzierenden ist im Grunde genommen ein völliger 
Unsinn.    337a, 144f  (>Inspirationskraft, >Liebe zum Produkt ..)

  „.. im sozialen Werden besteht die grosse Gefahr, die dem Verlust des Geistes in der 
materialistischen Weltanschauung entspricht: der Verlust einer die Menschheit möglichst 
befriedigenden Produktion, einer möglichsten Einsicht in das Produktive.“  188, 177

  Produzent als Schuldner: Der Produzent als geistiger Schöpfer ist volkswirtschaftlich 
Schuldner; „..eines der gesündesten Verhältnisse“ NÖK, 59 (>Schuldner, >Unternehmer)

  Produzentengleichung: „.. beim Produzenten handelt es sich darum, dass wir jetzt bei 
ihm zu sehen haben auf das Wechselspiel zwischen Angebot und Preis.“ n = f(ap) Er richtet 
sich mit seinem Angebot nach den überhaupt möglichen Preisen.  NÖK, 114  
(>Händlergleichung, >Konsumentengleichung)

  Produzenten-Interessen: „Der Besitzer der Produktionsmittel lässt die Erzeugnisse 
herstellen, weil sie ihm Gewinn bringen; der Arbeiter, weil er seinen Lebensunterhalt 
verdienen muss.“ Es gibt einen „Mangel eines persönlichen Verhältnisses der Erzeuger zu 
ihren Erzeugnissen“ in der modernen Wirtschaftsordnung.   24, 78

  „.. denken Sie sich nur einmal in der notdürftigsten Weise die Assoziationen installiert: 
Sofort tritt die Erfahrung zutage, wie schädlich auf die Preisbildung all die unnatürlichen 
Dinge wirken, die im Wirtschaftsleben drinnenstehen.“ Das Interesse am starken 
Produzieren einzelner Firmen „muss ersetzt werden durch die positive Kenntnis: Wieviele 
Produzenten müssen da sein..?“ - Sachliches statt Unternehmer-Interesse.    
„Deshalb müssen die einseitigen Assoziierungen der Kartelle und Trusts, die aber aus 
blossem Produktionsinteresse hervorgehen, ergänzt werden dadurch, dass sie gestellt 
werden auf (..) die Einsicht in die Bedürfnisse irgendeines Territoriums.“ Kartelle und 
Trusts sind Karikaturen dessen, was entstehen soll.  338, 175f  (>Interesse und Produktion)

Geist erfasste Natur.“ Im weiteren Verlauf entsteht dann die Verbindung zwischen den 
Produktionsmitteln und der Arbeit. Das ist das Unternehmerkapital.  NÖK, 107    
(>Kapital-Bildung, >Boden und Produktionsmittel)

  Ein so und so grosses Geldstück bedeutet „so und so viel Bodenbearbeitung, 
beziehungsweise es muss dazu auch verrechnet werden die Arbeit mit anderen 
Produktionsmitteln, die aber gleichwertig werden mit der Natur, indem sie in dem 
Augenblick, wo sie verfertigt sind, wo sie also dem Warengebiet entfallen, übergehen in 
einen Zustand der Entwertung, der Unmöglichkeit, sie zu kaufen oder zu verkaufen.“   
NÖK, 211  (>Geld und Produktionsmittel)

  Produktivität: „Es ist dieses Zusammenwirken der Elemente von Denken, Fühlen und 
Wollen im Innern des Menschen zunächst so, dass dieses eigentliche Innere zur Substanz 
der Liebe wird. Das ist dasjenige, was man das eigentlich Produktive, das eigentlich 
Produzierende im Erdendasein nennen kann.“   121, 96  (>Geistesleben und Produktivität, 
>Bodenrente, >Schöpfung aus dem Nichts, >Antisoziales, Fähigkeiten ..)

  „..durch die moderne Technik und durch andere gewisse soziale Verhältnisse (ist) eine 
Herrschaft des Produktes über die produzierenden Menschen eingetreten ...“ Diese 
Loslösung des Produktes von dem Produzierenden ist im Grunde genommen ein völliger 
Unsinn.    337a, 144f  (>Inspirationskraft, >Liebe zum Produkt ..)

  „.. im sozialen Werden besteht die grosse Gefahr, die dem Verlust des Geistes in der 
materialistischen Weltanschauung entspricht: der Verlust einer die Menschheit möglichst 
befriedigenden Produktion, einer möglichsten Einsicht in das Produktive.“  188, 177

  Produzent als Schuldner: Der Produzent als geistiger Schöpfer ist volkswirtschaftlich 
Schuldner; „..eines der gesündesten Verhältnisse“ NÖK, 59 (>Schuldner, >Unternehmer)

  Produzentengleichung: „.. beim Produzenten handelt es sich darum, dass wir jetzt bei 
ihm zu sehen haben auf das Wechselspiel zwischen Angebot und Preis.“ n = f(ap) Er richtet 
sich mit seinem Angebot nach den überhaupt möglichen Preisen.  NÖK, 114  
(>Händlergleichung, >Konsumentengleichung)

  Produzenten-Interessen: „Der Besitzer der Produktionsmittel lässt die Erzeugnisse 
herstellen, weil sie ihm Gewinn bringen; der Arbeiter, weil er seinen Lebensunterhalt 
verdienen muss.“ Es gibt einen „Mangel eines persönlichen Verhältnisses der Erzeuger zu 
ihren Erzeugnissen“ in der modernen Wirtschaftsordnung.   24, 78

  „.. denken Sie sich nur einmal in der notdürftigsten Weise die Assoziationen installiert: 
Sofort tritt die Erfahrung zutage, wie schädlich auf die Preisbildung all die unnatürlichen 
Dinge wirken, die im Wirtschaftsleben drinnenstehen.“ Das Interesse am starken 
Produzieren einzelner Firmen „muss ersetzt werden durch die positive Kenntnis: Wieviele 
Produzenten müssen da sein..?“ - Sachliches statt Unternehmer-Interesse.    
„Deshalb müssen die einseitigen Assoziierungen der Kartelle und Trusts, die aber aus 
blossem Produktionsinteresse hervorgehen, ergänzt werden dadurch, dass sie gestellt 
werden auf (..) die Einsicht in die Bedürfnisse irgendeines Territoriums.“ Kartelle und 
Trusts sind Karikaturen dessen, was entstehen soll.  338, 175f  (>Interesse und Produktion)



  „Aus blosser menschlicher Vorliebe heraus sollte nicht einmal Wahrheit produziert 
werden.“ 190, 217  (>Produktion ohne Geist, >Produktion notwendig kollektivistisch ..)

  Profit >Kapital-Profit, >Gewinn, >Rente

  Programme >Reformer und Programme, >Dreigliederung; Verständnis u. Ausführung

  Proletarier: „Das Bedeutungsvollste erscheint mir, dass die Tatsache vorliegt: Innerhalb 
der Arbeiterschaft selbst … wirkt als mächtigster Impuls ein Gedankensystem. .. Eine 
praktische Bewegung .. stand noch niemals so fast ganz allein auf einer rein 
wissenschaftlichen, gedanklichen Grundlage wie diese moderne Proletarierbewegung.“  
328, 10f   (>Ideologie)

  Das Proletariat als die Menschengruppe, die in unserem Zeitalter bewusst die ökonomische
Struktur einrichten will, die vorher unbewusst war.   186, 1.12.18

 „In der neun Zehntel betragenden, sogenannten ungebildeten, abhängigen, 
führerbedürftigen Menschheit ist, wie man sagen könnte, eine Intelligenz noch latent 
verborgen, die ungeheuer viel empfänglicher ist für den starken geistigen Impuls, der heute 
aufgenommen werden soll, der ungeheuer viel stärker ist als derjenige, der bei der 
sogenannten Intelligenz mit der dekadenten Intelligenz zu finden ist.“   188, 187

  „Dieses Proletariat drängte hin zum modernen Denken, zur modernen Intelligenz, zum 
Erfassen desjenigen, was erfasst werden kann mit den menschlichen Geisteskräften. Es   
fand aber eine Wissenschaft, die nicht mehr in sich die Stosskraft hatte, den ganzen 
Menschen zu ergreifen und zu erfüllen. … So wurde sein Blick darauf gerichtet, das 
Wirtschaftsleben selber so umzugestalten, dass ihm genommen werde all der Schaden, der 
von der privaten Unternehmung, von dem Egoismus des einzelnen Arbeitgebers herrührt...“ 
328, 16ff   (>Arbeiter und Unternehmer, >Entfremdung)

  „Als eine Fortsetzung des alten Sklaventums empfand der moderne Proletarier die 
Tatsache, dass er seine Arbeitskraft auf dem Arbeitsmarkte verkaufen musste nach Angebot 
und Nachfrage, wie man Ware kauft und verkauft. So fühlte er sich in den 
Wirtschaftsprozess eingesponnen, fühlte sich nicht aus diesem herausragend, wie die 
anderen Schichten der Bevölkerung.“ .. „Der Proletarier hat in Bezug auf das Geistesleben 
nur gesehen, dass dieses von dem Wirtschaftsleben abhängig ist.“  330, 28ff

  Der Proletarier sucht sein Heil allein in einer Umgestaltung des Wirtschaftslebens. Die 
Überwindung des Egoismus und das Erreichen der Menschenwürde wird erhofft durch 
gemeinschaftlichen Betrieb seitherigen Privatbesitzes oder sogar gemeinschaftliches 
Eigentum.   Kp, 51  (>Gemeinsamkeit, abstrakte und wahre)

  „Aber es ist in diesem Proletariat ein Wille vorhanden, ein Wille, der seine Fragen und 
Begriffe in Ideen kleidet, und in dem Augenblick, wo diese verwirklicht werden, würden sie
alles, was wir an menschlicher Zivilisation haben, zugrunderichten..“   337a, 175   

  Proletarier aller Länder vereinigt euch. „In einer sonderbaren Weise sind (bei dieser 

  „Aus blosser menschlicher Vorliebe heraus sollte nicht einmal Wahrheit produziert 
werden.“ 190, 217  (>Produktion ohne Geist, >Produktion notwendig kollektivistisch ..)

  Profit >Kapital-Profit, >Gewinn, >Rente

  Programme >Reformer und Programme, >Dreigliederung; Verständnis u. Ausführung

  Proletarier: „Das Bedeutungsvollste erscheint mir, dass die Tatsache vorliegt: Innerhalb 
der Arbeiterschaft selbst … wirkt als mächtigster Impuls ein Gedankensystem. .. Eine 
praktische Bewegung .. stand noch niemals so fast ganz allein auf einer rein 
wissenschaftlichen, gedanklichen Grundlage wie diese moderne Proletarierbewegung.“  
328, 10f   (>Ideologie)

  Das Proletariat als die Menschengruppe, die in unserem Zeitalter bewusst die ökonomische
Struktur einrichten will, die vorher unbewusst war.   186, 1.12.18

 „In der neun Zehntel betragenden, sogenannten ungebildeten, abhängigen, 
führerbedürftigen Menschheit ist, wie man sagen könnte, eine Intelligenz noch latent 
verborgen, die ungeheuer viel empfänglicher ist für den starken geistigen Impuls, der heute 
aufgenommen werden soll, der ungeheuer viel stärker ist als derjenige, der bei der 
sogenannten Intelligenz mit der dekadenten Intelligenz zu finden ist.“   188, 187

  „Dieses Proletariat drängte hin zum modernen Denken, zur modernen Intelligenz, zum 
Erfassen desjenigen, was erfasst werden kann mit den menschlichen Geisteskräften. Es   
fand aber eine Wissenschaft, die nicht mehr in sich die Stosskraft hatte, den ganzen 
Menschen zu ergreifen und zu erfüllen. … So wurde sein Blick darauf gerichtet, das 
Wirtschaftsleben selber so umzugestalten, dass ihm genommen werde all der Schaden, der 
von der privaten Unternehmung, von dem Egoismus des einzelnen Arbeitgebers herrührt...“ 
328, 16ff   (>Arbeiter und Unternehmer, >Entfremdung)

  „Als eine Fortsetzung des alten Sklaventums empfand der moderne Proletarier die 
Tatsache, dass er seine Arbeitskraft auf dem Arbeitsmarkte verkaufen musste nach Angebot 
und Nachfrage, wie man Ware kauft und verkauft. So fühlte er sich in den 
Wirtschaftsprozess eingesponnen, fühlte sich nicht aus diesem herausragend, wie die 
anderen Schichten der Bevölkerung.“ .. „Der Proletarier hat in Bezug auf das Geistesleben 
nur gesehen, dass dieses von dem Wirtschaftsleben abhängig ist.“  330, 28ff

  Der Proletarier sucht sein Heil allein in einer Umgestaltung des Wirtschaftslebens. Die 
Überwindung des Egoismus und das Erreichen der Menschenwürde wird erhofft durch 
gemeinschaftlichen Betrieb seitherigen Privatbesitzes oder sogar gemeinschaftliches 
Eigentum.   Kp, 51  (>Gemeinsamkeit, abstrakte und wahre)

  „Aber es ist in diesem Proletariat ein Wille vorhanden, ein Wille, der seine Fragen und 
Begriffe in Ideen kleidet, und in dem Augenblick, wo diese verwirklicht werden, würden sie
alles, was wir an menschlicher Zivilisation haben, zugrunderichten..“   337a, 175   

  Proletarier aller Länder vereinigt euch. „In einer sonderbaren Weise sind (bei dieser 



Parole) zusammengekoppelt Liebe und Hass, die Vereinigung wird angestrebt aus dem Hass
heraus, dem Gegensatz der Vereinigung!“   186, 210  

  Proletarier und Bürger bzw. Kapital: Heute „ist eine grosse Gruppe von Menschen an 
die Maschine geworfen, in die moderne Wirtschaftsordnung hineingeworfen. …  Und so ist 
gerade jene Seite im Menschen, die der moderne Proletarier im Maschinenzeitalter nicht 
entwickelt, darauf angewiesen, zu fragen: Was bin ich als Mensch wert?“ 328, 108f

  „Und so spaltete sich diese moderne Menschheit immer mehr und mehr in zwei Glieder: in
die einen, welche sich in einer gewissen Weise wohlfühlten oder wenigstens befriedigt 
fühlten in dieser modernen Zivilisation, die sich aber nur befriedigt fühlen konnten aus dem 
Grunde, weil die anderen im Untergrunde ihre Arbeitskraft hingeben mussten für eine 
gesellschaftliche Ordnung, an welcher sie im Grunde genommen doch keinen Anteil haben 
konnten.“  328, 138

  Der Proletarier fand „nicht Rechte, sondern Vorrechte, bedingt durch die Unterschiede der 
Klassen der Menschheit. Er fand, dass dasjenige, was sich als positive Rechte festgesetzt 
hatte, eigentlich nur hervorgegangen war aus Vorrechten der bevorzugten Klasse, als 
Benachteiligung des Rechtes bei den besitzlosen Klassen. Er fand auf dem Rechtsboden den
Klassenkampf anstatt der Auslebung des Rechtes.“  330, 26f

  Das Verhältnis des Proletariers zum Kulturgut der führenden Kreise war, dass er den 
Mehrwert dafür produzierte. Für den Proletarier war Kunst, Religion, Sitte, Recht ein 
Spiegelbild des Wirtschaftslebens: Ideologie. Diese Anschauung lässt sich wissenschaftlich 
beweisen, wie anderes auch, „aber es lässt sich nicht mit ihr leben.“ Aus der seelischen 
Verödung heraus kam es dazu, „eben zu verzweifeln an irgend etwas anderem im Leben als 
höchstens an einer Aufbesserung der äusseren materiellen Verhältnisse.“ Die Angehörigen 
der bürgerlichen Gesellschaftsklasse hatten noch ihre alten religiösen, sittlichen und 
ästhetischen Anschauungen und mussten nicht die Konsequenzen ziehen aus dem modernen
Geistesleben, das entsprungen war aus dem Wirtschaftsleben der bürgerlichen Kreise.  330, 
22ff  (>Mehrwert, >Geistesleben, modernes)

  Die bürgerlichen Kreise „stellten ja doch den Menschen ins Leben nicht durch die Schule, 
sondern durch die Familie, durch Verwandtschaft, durch Protektion und dergleichen. … Das
Proletarierkind .. muss sich durch das ins Leben hineinstellen, was es seiner eigenen inneren
Seelenverfassung nach ist. Der Proletarier, der auf die Menschheit losgelassene Mensch, der
nur auf sich selbst gestellt sein kann .., das ist  auch das, was die Fragen abgibt. .. Wie sollen
wir durch die Schule so erziehen“, dass der Mensch die veranlagten Kräfte „so ausbildet, 
dass sie in derjenigen Stärke dann im späteren Leben vorhanden sind und das Schicksal des 
Lebens sie nicht knicken kann?“ 330, 299

  „Das ist kein gemeinsames Erleben, wenn der eine im Tag acht Stunden (..) an der 
Maschine steht, und der andere die Möglichkeit hat, ein soziales Leben innerhalb einer 
gewissen Klasse auszubauen, und dann nach den acht Stunden dem, der an der Maschine 
steht, das so wie Brocken hinwirft..“   189, 123  

  Klassenkampf beruht auf der Einspannung des Arbeitslohnes in den Wirtschaftskreislauf.“ 
Kp, 136

Parole) zusammengekoppelt Liebe und Hass, die Vereinigung wird angestrebt aus dem Hass
heraus, dem Gegensatz der Vereinigung!“   186, 210  

  Proletarier und Bürger bzw. Kapital: Heute „ist eine grosse Gruppe von Menschen an 
die Maschine geworfen, in die moderne Wirtschaftsordnung hineingeworfen. …  Und so ist 
gerade jene Seite im Menschen, die der moderne Proletarier im Maschinenzeitalter nicht 
entwickelt, darauf angewiesen, zu fragen: Was bin ich als Mensch wert?“ 328, 108f

  „Und so spaltete sich diese moderne Menschheit immer mehr und mehr in zwei Glieder: in
die einen, welche sich in einer gewissen Weise wohlfühlten oder wenigstens befriedigt 
fühlten in dieser modernen Zivilisation, die sich aber nur befriedigt fühlen konnten aus dem 
Grunde, weil die anderen im Untergrunde ihre Arbeitskraft hingeben mussten für eine 
gesellschaftliche Ordnung, an welcher sie im Grunde genommen doch keinen Anteil haben 
konnten.“  328, 138

  Der Proletarier fand „nicht Rechte, sondern Vorrechte, bedingt durch die Unterschiede der 
Klassen der Menschheit. Er fand, dass dasjenige, was sich als positive Rechte festgesetzt 
hatte, eigentlich nur hervorgegangen war aus Vorrechten der bevorzugten Klasse, als 
Benachteiligung des Rechtes bei den besitzlosen Klassen. Er fand auf dem Rechtsboden den
Klassenkampf anstatt der Auslebung des Rechtes.“  330, 26f

  Das Verhältnis des Proletariers zum Kulturgut der führenden Kreise war, dass er den 
Mehrwert dafür produzierte. Für den Proletarier war Kunst, Religion, Sitte, Recht ein 
Spiegelbild des Wirtschaftslebens: Ideologie. Diese Anschauung lässt sich wissenschaftlich 
beweisen, wie anderes auch, „aber es lässt sich nicht mit ihr leben.“ Aus der seelischen 
Verödung heraus kam es dazu, „eben zu verzweifeln an irgend etwas anderem im Leben als 
höchstens an einer Aufbesserung der äusseren materiellen Verhältnisse.“ Die Angehörigen 
der bürgerlichen Gesellschaftsklasse hatten noch ihre alten religiösen, sittlichen und 
ästhetischen Anschauungen und mussten nicht die Konsequenzen ziehen aus dem modernen
Geistesleben, das entsprungen war aus dem Wirtschaftsleben der bürgerlichen Kreise.  330, 
22ff  (>Mehrwert, >Geistesleben, modernes)

  Die bürgerlichen Kreise „stellten ja doch den Menschen ins Leben nicht durch die Schule, 
sondern durch die Familie, durch Verwandtschaft, durch Protektion und dergleichen. … Das
Proletarierkind .. muss sich durch das ins Leben hineinstellen, was es seiner eigenen inneren
Seelenverfassung nach ist. Der Proletarier, der auf die Menschheit losgelassene Mensch, der
nur auf sich selbst gestellt sein kann .., das ist  auch das, was die Fragen abgibt. .. Wie sollen
wir durch die Schule so erziehen“, dass der Mensch die veranlagten Kräfte „so ausbildet, 
dass sie in derjenigen Stärke dann im späteren Leben vorhanden sind und das Schicksal des 
Lebens sie nicht knicken kann?“ 330, 299

  „Das ist kein gemeinsames Erleben, wenn der eine im Tag acht Stunden (..) an der 
Maschine steht, und der andere die Möglichkeit hat, ein soziales Leben innerhalb einer 
gewissen Klasse auszubauen, und dann nach den acht Stunden dem, der an der Maschine 
steht, das so wie Brocken hinwirft..“   189, 123  

  Klassenkampf beruht auf der Einspannung des Arbeitslohnes in den Wirtschaftskreislauf.“ 
Kp, 136



  Marx will die Übernahme der Produktionsmittel, weil der Arbeiter sieht, dass seine 
Arbeitskraft Ware geworden ist. Der Unternehmer kann nicht anders, als den Mehrwert 
einzuheimsen. Arbeiter und Unternehmer sind durch den historischen Prozess selber 
Gegner, und das führt mit Notwendigkeit zum Klassenkampf (nach Marx). 185a, 122

  Der Bourgeois will sich „auf ökonomischer Grundlage eine Lebensinsel schaffen (..) „Die 
Einschläferung durch den Besitz lässt einen antisoziale Impulse entwickeln..“   186, 102

  Die führenden Kreise „denken ökonomisch, während sie glauben, ästhetisch, religiös, 
ethisch zu leben.“   24, 96

  Die führenden Klassen „verfielen nach und nach darauf, allerlei abzugeben an das 
Proletariat; Volkshochschulen wurden gegründet, Kunsthäuser, in denen dem Volke gezeigt 
wurde, was die anderen Klassen an Kunst hervorbringen und so weiter ... eine grosse 
Lebenslüge.“  330, 123   (>Zwei Weltenströmungen, >Gut sein)

  „Es war ... das letzte grosse Vertrauen, das das Proletariat dem Bürgertum 
entgegenbrachte, und das darin bestand, dass es die neuere materialistische Weltanschauung
von dem Bürgertum übernahm.“  330, 116   (>Ideologie)

  Die Führer des Proletariats sind verbürgerlicht. Sie haben das Spießertum übernommen, 
und sie haben es zu einer gewissen Höhenkultur ausgebildet.  296, 29

  „Der Kapitalist glaubt, er lebe von seinem Kapital, oder .. von den Zinsen dieses seines 
Kapitals“ … „.. das Glaubensbekenntnis des Arbeiters .. lautet: Ich lebe von meiner 
Arbeit!“   330, 173f

  Das Christentum hat sich durch die intelligente, gebildete griechische und römische Welt 
hindurch entwickelt, aber erfasst hat es diese Menschen nicht! Eingeschlagen hat es bei den 
Leuten aus dem Norden, die als die Barbaren angeschaut worden sind. So ist es heute mit 
denjenigen Menschen, die sich herausheben aus den Kreisen, aus denen sich die bisherige 
Zivilisation gebildet hat. In deren Seelen ruht ein Verständnis für das, was die Zukunft 
bringen muss. Ihre unverbrauchte Intelligenz ist nicht in der abwärtsgehenden Bewegung 
wie die Intelligenz der heute vielfach leitenden Kreise.   329, 318f  (>Wirtschaft und Kopf)

  Die Diktatur des Proletariats als Laienkollegium, zusammen mit bürgerlichen Spezialisten.
So kommen keine neuen Gedanken, sondern alte Handlungsweisen. 186,35

  Die bürgerliche Weltanschauung geht unter im Ätherleib; ein Symbolum dafür die Egoistik
Max Stirners. Die proletarische Welt geht auf aus dem Astralleib und ist dazu berufen, 
bewusst über die Schwelle zu schreiten.   192, 79f   (>Römisches Denken)

Der Proletarier steht „ganz anders im sozialen Organismus drinnen als derjenige, der etwa 
durch Besitz oder durch andere Rechtsverhältnisse am politischen, am staatlichen Leben 
interessiert ist.“ Der Proletarier musste, wie der andere seine Ware auf den Markt trägt, 
etwas hintragen, was innig zusammenhängt mit seinem Menschenwesen; seine 
Arbeitskraft.“  336, 92f

  Marx will die Übernahme der Produktionsmittel, weil der Arbeiter sieht, dass seine 
Arbeitskraft Ware geworden ist. Der Unternehmer kann nicht anders, als den Mehrwert 
einzuheimsen. Arbeiter und Unternehmer sind durch den historischen Prozess selber 
Gegner, und das führt mit Notwendigkeit zum Klassenkampf (nach Marx). 185a, 122

  Der Bourgeois will sich „auf ökonomischer Grundlage eine Lebensinsel schaffen (..) „Die 
Einschläferung durch den Besitz lässt einen antisoziale Impulse entwickeln..“   186, 102

  Die führenden Kreise „denken ökonomisch, während sie glauben, ästhetisch, religiös, 
ethisch zu leben.“   24, 96

  Die führenden Klassen „verfielen nach und nach darauf, allerlei abzugeben an das 
Proletariat; Volkshochschulen wurden gegründet, Kunsthäuser, in denen dem Volke gezeigt 
wurde, was die anderen Klassen an Kunst hervorbringen und so weiter ... eine grosse 
Lebenslüge.“  330, 123   (>Zwei Weltenströmungen, >Gut sein)

  „Es war ... das letzte grosse Vertrauen, das das Proletariat dem Bürgertum 
entgegenbrachte, und das darin bestand, dass es die neuere materialistische Weltanschauung
von dem Bürgertum übernahm.“  330, 116   (>Ideologie)

  Die Führer des Proletariats sind verbürgerlicht. Sie haben das Spießertum übernommen, 
und sie haben es zu einer gewissen Höhenkultur ausgebildet.  296, 29

  „Der Kapitalist glaubt, er lebe von seinem Kapital, oder .. von den Zinsen dieses seines 
Kapitals“ … „.. das Glaubensbekenntnis des Arbeiters .. lautet: Ich lebe von meiner 
Arbeit!“   330, 173f

  Das Christentum hat sich durch die intelligente, gebildete griechische und römische Welt 
hindurch entwickelt, aber erfasst hat es diese Menschen nicht! Eingeschlagen hat es bei den 
Leuten aus dem Norden, die als die Barbaren angeschaut worden sind. So ist es heute mit 
denjenigen Menschen, die sich herausheben aus den Kreisen, aus denen sich die bisherige 
Zivilisation gebildet hat. In deren Seelen ruht ein Verständnis für das, was die Zukunft 
bringen muss. Ihre unverbrauchte Intelligenz ist nicht in der abwärtsgehenden Bewegung 
wie die Intelligenz der heute vielfach leitenden Kreise.   329, 318f  (>Wirtschaft und Kopf)

  Die Diktatur des Proletariats als Laienkollegium, zusammen mit bürgerlichen Spezialisten.
So kommen keine neuen Gedanken, sondern alte Handlungsweisen. 186,35

  Die bürgerliche Weltanschauung geht unter im Ätherleib; ein Symbolum dafür die Egoistik
Max Stirners. Die proletarische Welt geht auf aus dem Astralleib und ist dazu berufen, 
bewusst über die Schwelle zu schreiten.   192, 79f   (>Römisches Denken)

Der Proletarier steht „ganz anders im sozialen Organismus drinnen als derjenige, der etwa 
durch Besitz oder durch andere Rechtsverhältnisse am politischen, am staatlichen Leben 
interessiert ist.“ Der Proletarier musste, wie der andere seine Ware auf den Markt trägt, 
etwas hintragen, was innig zusammenhängt mit seinem Menschenwesen; seine 
Arbeitskraft.“  336, 92f



Diejenigen, die in der Gesellschaft so stehen, wie diese sich aus alten religiösen und 
sozialen Impulsen heraus gebildet hat, können für den Kopf theoretisch „davon überzeugt 
sein, dass alles, was geschieht, nur in der Naturordnung drinnen ist. .. Der Proletarier aber 
braucht dasjenige, was dem anderen Menschen die Religion gibt, und das verlangte er von 
der wissenschaftlichen Orientierung.“  336, 151  (>Luxemburg, Rosa)

„Warten wir es ab, ob nicht gerade die sozialistisch denkenden Menschen die Nächsten sein 
werden, die sich zuwenden dem eigentlichen Geistesleben ..“  336, 235

„Wer heute hineinschaut in das Menschengefüge der Gegenwart, der sieht, wie die 
leitenden, führenden Kreise, für die der Wissenschaftsgeist Autorität geworden ist, eben 
haltmachen vor dem Menschen. Wie sie in ihre Bücher eintragen können alles das, was aus 
dem mathematischen Flügel kommt bis in die Technik hinein, wie aber die Erziehung, die
daraus als Volks-, als Geisterziehung wirkt, kein Verständnis überliefert für den Menschen 
als solchen. Und so steht da eine Grenze zwischen Mensch und Mensch. Und diese Grenze 
ist zum furchtbaren Schicksal der modernen Zivilisation geworden. Denn dasjenige, was in 
kein Haupt und Kassenbuch geschrieben werden konnte, wo nur die Ausflüsse des 
Technischen stehen, bis in die Menschenbehandlung hinein, das trat auf in der neueren Zeit 
mit den Forderungen eines menschenwürdigen Daseins, mit anderen Forderungen.“  336, 
395  (Wissenschaft und Liebe)

  Proletarier und Menschenwürde: Die Wirtschaft hat den Menschen ins Unpersönliche 
hineingetrieben, dadurch wird er auf der anderen Seite gedrängt, sich auf die Spitze seiner 
eigenen Persönlichkeit zu stellen. „Derjenige, der als Arbeiter hingeführt worden ist an die 
Maschine, er hatte, da ihn die Maschine nicht interessieren konnte, wahrhaftig Gelegenheit 
und Zeit und Veranlassung, nachzudenken über dasjenige was er eigentlich im 
Weltenzusammenhange als Mensch ist.“ Hinter dem „Klassenbewusstsein steht eigentlich
das heraufkommende Bewusstsein der Menschenwurde überhaupt ..“ Das Proletariat ist „in 
Wahrheit der menschheitsbewusste Teil der modernen Welt.“  336, 87  (>Menschenwürde, 
>Mensch, Unglaube an ihn)

  Proletarier und Wirtschaft: Kein den Menschen „mit seiner eigenen Würde erfüllender 
Impuls konnte für den Proletarier aus dem Staats-, aus dem politischen Leben kommen — 
er hoffte von demjenigen, mit dem er verbunden geblieben war, mit dem er immer mehr und
mehr durch Technik und Kapitalismus verbunden wurde, er hoffte mit religiöser Zuversicht 
gerade alles für ihn von dem Wirtschaftsleben.“ Die moderne Proletarierseele verlor alles 
Vertrauen zu den persönlichen Kräften des Menschen und behielt nur noch das Vertrauen zu
der naturgeschichtlichen Notwendigkeit des die Welt durchflutenden Wirtschaftslebens. Das
in wenigen Händen liegende Kapital „wurde schliesslich für das auf diesem rein 
materiellen, ökonomischen Gebiete hellsichtig gewordenen Auge des modernen Proletariers
ganz besonders durchsichtig: Der ohne die Menschen sich abspielende Wirtschaftsprozess, 
er hat das moderne Elend gebracht.“ 336, 97f  (>Ausbeutung durch Rechtsverhältnisse, 
>Ideologie)

  Protestantismus: Hier gilt als Sakrileg, Glaubensinhalt zu durchtränken mit 
Gedankeninhalt, und Gedankeninhalt zu erwärmen mit dem Glaubensinhalt.   191, 11.10.19

Diejenigen, die in der Gesellschaft so stehen, wie diese sich aus alten religiösen und 
sozialen Impulsen heraus gebildet hat, können für den Kopf theoretisch „davon überzeugt 
sein, dass alles, was geschieht, nur in der Naturordnung drinnen ist. .. Der Proletarier aber 
braucht dasjenige, was dem anderen Menschen die Religion gibt, und das verlangte er von 
der wissenschaftlichen Orientierung.“  336, 151  (>Luxemburg, Rosa)

„Warten wir es ab, ob nicht gerade die sozialistisch denkenden Menschen die Nächsten sein 
werden, die sich zuwenden dem eigentlichen Geistesleben ..“  336, 235

„Wer heute hineinschaut in das Menschengefüge der Gegenwart, der sieht, wie die 
leitenden, führenden Kreise, für die der Wissenschaftsgeist Autorität geworden ist, eben 
haltmachen vor dem Menschen. Wie sie in ihre Bücher eintragen können alles das, was aus 
dem mathematischen Flügel kommt bis in die Technik hinein, wie aber die Erziehung, die
daraus als Volks-, als Geisterziehung wirkt, kein Verständnis überliefert für den Menschen 
als solchen. Und so steht da eine Grenze zwischen Mensch und Mensch. Und diese Grenze 
ist zum furchtbaren Schicksal der modernen Zivilisation geworden. Denn dasjenige, was in 
kein Haupt und Kassenbuch geschrieben werden konnte, wo nur die Ausflüsse des 
Technischen stehen, bis in die Menschenbehandlung hinein, das trat auf in der neueren Zeit 
mit den Forderungen eines menschenwürdigen Daseins, mit anderen Forderungen.“  336, 
395  (Wissenschaft und Liebe)

  Proletarier und Menschenwürde: Die Wirtschaft hat den Menschen ins Unpersönliche 
hineingetrieben, dadurch wird er auf der anderen Seite gedrängt, sich auf die Spitze seiner 
eigenen Persönlichkeit zu stellen. „Derjenige, der als Arbeiter hingeführt worden ist an die 
Maschine, er hatte, da ihn die Maschine nicht interessieren konnte, wahrhaftig Gelegenheit 
und Zeit und Veranlassung, nachzudenken über dasjenige was er eigentlich im 
Weltenzusammenhange als Mensch ist.“ Hinter dem „Klassenbewusstsein steht eigentlich
das heraufkommende Bewusstsein der Menschenwurde überhaupt ..“ Das Proletariat ist „in 
Wahrheit der menschheitsbewusste Teil der modernen Welt.“  336, 87  (>Menschenwürde, 
>Mensch, Unglaube an ihn)

  Proletarier und Wirtschaft: Kein den Menschen „mit seiner eigenen Würde erfüllender 
Impuls konnte für den Proletarier aus dem Staats-, aus dem politischen Leben kommen — 
er hoffte von demjenigen, mit dem er verbunden geblieben war, mit dem er immer mehr und
mehr durch Technik und Kapitalismus verbunden wurde, er hoffte mit religiöser Zuversicht 
gerade alles für ihn von dem Wirtschaftsleben.“ Die moderne Proletarierseele verlor alles 
Vertrauen zu den persönlichen Kräften des Menschen und behielt nur noch das Vertrauen zu
der naturgeschichtlichen Notwendigkeit des die Welt durchflutenden Wirtschaftslebens. Das
in wenigen Händen liegende Kapital „wurde schliesslich für das auf diesem rein 
materiellen, ökonomischen Gebiete hellsichtig gewordenen Auge des modernen Proletariers
ganz besonders durchsichtig: Der ohne die Menschen sich abspielende Wirtschaftsprozess, 
er hat das moderne Elend gebracht.“ 336, 97f  (>Ausbeutung durch Rechtsverhältnisse, 
>Ideologie)

  Protestantismus: Hier gilt als Sakrileg, Glaubensinhalt zu durchtränken mit 
Gedankeninhalt, und Gedankeninhalt zu erwärmen mit dem Glaubensinhalt.   191, 11.10.19



  „Das ist durchaus festzuhalten, dass jene eigentümliche Stellung, die Kant eingenommen 
hat in Bezug auf Glauben und Wissen, nichts anderes ist als das ins Philosophische 
übersetzte protestantische Prinzip. Das zeigt uns, dass der Katholizismus auf der Bahn der 
Auflösung war, dass aber der Protestantismus zu seiner Konsolidierung beigetragen hat.“  
338, 238f      (>Kant, >Reformation)

  Psychoanalyse: Diese Psychoanalyse ist dadurch bemerkenswert, dass vor dem 
psychoanalytischen Forscher fordernd ein Gebiet auftritt, das nicht von dem gewöhnlichen 
Bewusstsein umfasst wird, das hinweisen muss auf etwas, was unter der Schwelle dieses 
gewöhnlichen Bewusstseins liegt. Aber nun versucht man, dieses Gebiet zu ergreifen mit 
dem, was ich nennen möchte unzulängliche Erkenntnismittel. Und da man mit diesen 
unzulänglichen Erkenntnismitteln versucht, auch praktisch tätig zu sein, auch in die soziale 
Lebensstruktur einzugreifen .., so muss man sagen, die Sache hat nicht nur eine theoretische
Bedeutung, die Sache hat eine wichtige praktische Bedeutung. … Vor allen Dingen wissen 
Sie ja vielleicht, dass die analytische Psychologie im wesentlichen damit arbeitet, gewisse, 
ich möchte sagen verlorene, Erinnerungsvorstellungen in das gewöhnliche Bewusstsein zu 
therapeutischen Zwecken heraufzuholen ..  Sie .. sucht dann mit Hilfe des gewöhnlichen 
Erinnerungsbegriffes unter die Schwelle des Bewusstseins zu kommen ..“ Man begreift 
nicht „den dem Vorstellungsleben parallelgehenden Vorgang des Hereinspielens einer 
imaginativen Welt in unsere Welt. (…) Die psychoanalytische Forschung ahnt, dass das 
Seelenleben mit einem Geistesleben ausser ihm in Beziehung steht. Aber diese Beziehung 
wird nicht in ihrer Wirklichkeit erkannt. Jung spricht von einer überindividuellen 
Erinnerung. Die Seele müsse im Unbewussten Beziehungen zu einer göttlichen Welt 
herstellen, sonst werde sie krank. Aber das ist für Jung eine psychologische Funktion 
irrationaler Natur, die mit der Frage nach der Existenz Gottes überhaupt nichts zu tun hat. 
„Also: die Seele muss notwendigerweise auch zufrieden sein mit einer bloss illusionären 
Beziehung ..“ Das ist von einer ungeheuren Tragweite. 73, 182ff   (>Vorstellung und 
Erinnerung)

  Räteschaft; Aufgaben nach dem Krieg: Es scheint notwendig, sich Gedanken über eine 
sachgemässe Gestaltung dieses Rätewesens zu machen. Eine brennende Frage ist zum
Beispiel die, wie die Verwaltung und die Bewirtschaftung der Rohstoffe - nicht nur der 
einheimischen, sondern auch der vom Ausland eingeführten Rohstoffe - geregelt werden 
soll. Dazu gehört auch das Problem der Energiebewirtschaftung. Die Vergebung der 
Aufträge der öffentlichen Hand, die ganze öffentliche Wirtschaft, der Bau von 
Lokomotiven, von Straßenbahnen, das Schienennetz, das Telegraphen- und Telephonwesen 
- wie soll das alles sachgemäß gestaltet werden? Eine andere drängende Frage für 
Deutschland ist: Wie kann die Auslandseinfuhr bezahlt werden? Ein Teil unserer 
Fertigprodukte muss für die Begleichung der Kriegsentschädigung eingesetzt werden. Und 
der Überschuss, der Rest aus dem Verkauf der verbleibenden Fertigprodukte, dient dem 
Erwerb von Rohprodukten wie Kali, Kaffee, Stickstoff und auch Aluminium. Wir haben es 
also mit verschiedenen Bedürfnissen zu tun. Zur Feststellung dieser Bedürfnisse braucht es 
die assoziative Verbindung der interessierten Konsumenten untereinander. Da haben wir als 
erstes - nennen wir ihn - den Bereich A, den Verkehrsbereich, dessen Bedürfnisse zunächst 

  „Das ist durchaus festzuhalten, dass jene eigentümliche Stellung, die Kant eingenommen 
hat in Bezug auf Glauben und Wissen, nichts anderes ist als das ins Philosophische 
übersetzte protestantische Prinzip. Das zeigt uns, dass der Katholizismus auf der Bahn der 
Auflösung war, dass aber der Protestantismus zu seiner Konsolidierung beigetragen hat.“  
338, 238f      (>Kant, >Reformation)

  Psychoanalyse: Diese Psychoanalyse ist dadurch bemerkenswert, dass vor dem 
psychoanalytischen Forscher fordernd ein Gebiet auftritt, das nicht von dem gewöhnlichen 
Bewusstsein umfasst wird, das hinweisen muss auf etwas, was unter der Schwelle dieses 
gewöhnlichen Bewusstseins liegt. Aber nun versucht man, dieses Gebiet zu ergreifen mit 
dem, was ich nennen möchte unzulängliche Erkenntnismittel. Und da man mit diesen 
unzulänglichen Erkenntnismitteln versucht, auch praktisch tätig zu sein, auch in die soziale 
Lebensstruktur einzugreifen .., so muss man sagen, die Sache hat nicht nur eine theoretische
Bedeutung, die Sache hat eine wichtige praktische Bedeutung. … Vor allen Dingen wissen 
Sie ja vielleicht, dass die analytische Psychologie im wesentlichen damit arbeitet, gewisse, 
ich möchte sagen verlorene, Erinnerungsvorstellungen in das gewöhnliche Bewusstsein zu 
therapeutischen Zwecken heraufzuholen ..  Sie .. sucht dann mit Hilfe des gewöhnlichen 
Erinnerungsbegriffes unter die Schwelle des Bewusstseins zu kommen ..“ Man begreift 
nicht „den dem Vorstellungsleben parallelgehenden Vorgang des Hereinspielens einer 
imaginativen Welt in unsere Welt. (…) Die psychoanalytische Forschung ahnt, dass das 
Seelenleben mit einem Geistesleben ausser ihm in Beziehung steht. Aber diese Beziehung 
wird nicht in ihrer Wirklichkeit erkannt. Jung spricht von einer überindividuellen 
Erinnerung. Die Seele müsse im Unbewussten Beziehungen zu einer göttlichen Welt 
herstellen, sonst werde sie krank. Aber das ist für Jung eine psychologische Funktion 
irrationaler Natur, die mit der Frage nach der Existenz Gottes überhaupt nichts zu tun hat. 
„Also: die Seele muss notwendigerweise auch zufrieden sein mit einer bloss illusionären 
Beziehung ..“ Das ist von einer ungeheuren Tragweite. 73, 182ff   (>Vorstellung und 
Erinnerung)

  Räteschaft; Aufgaben nach dem Krieg: Es scheint notwendig, sich Gedanken über eine 
sachgemässe Gestaltung dieses Rätewesens zu machen. Eine brennende Frage ist zum
Beispiel die, wie die Verwaltung und die Bewirtschaftung der Rohstoffe - nicht nur der 
einheimischen, sondern auch der vom Ausland eingeführten Rohstoffe - geregelt werden 
soll. Dazu gehört auch das Problem der Energiebewirtschaftung. Die Vergebung der 
Aufträge der öffentlichen Hand, die ganze öffentliche Wirtschaft, der Bau von 
Lokomotiven, von Straßenbahnen, das Schienennetz, das Telegraphen- und Telephonwesen 
- wie soll das alles sachgemäß gestaltet werden? Eine andere drängende Frage für 
Deutschland ist: Wie kann die Auslandseinfuhr bezahlt werden? Ein Teil unserer 
Fertigprodukte muss für die Begleichung der Kriegsentschädigung eingesetzt werden. Und 
der Überschuss, der Rest aus dem Verkauf der verbleibenden Fertigprodukte, dient dem 
Erwerb von Rohprodukten wie Kali, Kaffee, Stickstoff und auch Aluminium. Wir haben es 
also mit verschiedenen Bedürfnissen zu tun. Zur Feststellung dieser Bedürfnisse braucht es 
die assoziative Verbindung der interessierten Konsumenten untereinander. Da haben wir als 
erstes - nennen wir ihn - den Bereich A, den Verkehrsbereich, dessen Bedürfnisse zunächst 



abzuklären sind. Dafür braucht es einen Rat, welcher sich einen Überblick über die 
vorhandenen Bedürfnisse an Lokomotiven, Straßenbahnen, Schienen, Telegraphen etc. 
besorgt. In Verbindung damit kommen wir nun zu einem zweiten Bereich, dem Bereich B, 
der alles zusammenfasst, was mit der Energie zu tun hat. Und das wäre die zweite Aufgabe
dieses Rates, die Verwaltung der Energien, die Versorgung der Wirtschaft mit Energie. Und 
damit hängt der dritte Bereich zusammen, die Rohstoff-Versorgung. Die Abstimmung dieses
Bereiches C mit den beiden übrigen Wirtschaftsgebieten wäre auch eine Aufgabe dieses
Rates, der ein klares Gesetz zu beachten hat: Das Angebot für den Bereich A kann nur so 
groß sein, wie das, was die Bereiche C und B an Rohstoffen und Energien bereitstellen 
können und was für sie schließlich die Normaleinnahme ergibt - im Gegensatz zu den 
Normalausgaben des Bereiches A. Dieser Rat, das heißt diese Wirtschaftsräte, sind ja 
eigentlich Konsumentenassoziationen, und so ist ihre Aufgabe ebenfalls, den Bedarf für 
Halbfabrikate abzuklären, indem sie den Bedarf an den verschiedenen Verbrauchsgütern
feststellen. Das ist der lebensgemässe Weg, nicht etwa die Rationierung. Solche 
Assoziationen sind auch die besten Garanten gegen eine schädliche Produktion, zum 
Beispiel die unnötige Luxusproduktion. Für das Betriebs- und Vertriebswesen sind die 
Betriebs- und Verkehrsräte zuständig. Die Verkehrsräte haben es als 
Produktionsassoziationen mit der sachgemäßen Verwendung des Kapitals, die Betriebsräte 
mit dem Ablauf der Produktion zu tun. Sie haben sich mit solchen Fragen wie zum Beispiel 
dem unterschiedlichen Produktionstempo verschiedener Betriebe auseinanderzusetzen und 
den Produktionsausstoß aufeinander abzustimmen. Durch das Wirken dieser Räte wird die 
Bildung von Syndikaten und Trusts nicht mehr möglich sein. Die Betriebsräte in den 
einzelnen Betrieben werden einen Nachweis der für die Produktion nötigen Arbeit liefern, 
so dass eine Vermittlung jener, die die Arbeit leisten können, in den entsprechenden Betrieb 
möglich ist. Heute, nach dem Krieg, geht es darum, die Produktion umzustellen - während 
des Krieges ging es darum, Kriegsmaterial herzustellen, was bedeutete, dass durch die 
Zerstörungskräfte des Krieges diese Produkte rasch wieder zerschlagen, vernichtet wurden. 
Diese Umstellung auf die Friedensproduktion kann die Zusammenfassung und Stilllegung
von Betrieben nach sich ziehen. Eine einseitige Produktionssteigerung ist nicht die Lösung, 
um die Wirtschaft wieder ins Gleichgewicht zu bringen; es muss ein Ausgleich zwischen 
Produktion und Konsumtion herrschen. So gesehen, muss die Betriebsführung zu einer 
wirklich wissenschaftlichen werden, und es ist die Aufgabe des Betriebsrates, in 
Zusammenarbeit mit den Konsumentengenossenschaften die richtige Größe für die Betriebe
zu finden.  331A, 59f

  Rätesystem als Symptom, eventuell Übergang: „.. die Entstehung dieses Rätesystems ist
es gerade, was den hergebrachten Sozialismus am allermeisten überrascht haben müsste. 
(…) Menschen haben sich erhoben, Menschen, die …  als Räte, als Menschenräte die 
Weiterentwicklung nun in die Hand nehmen wollen, die von sich aus, von ihrer 
menschlichen Entschlusskraft, von ihrer menschlichen Einsicht, von ihrem menschlichen 
Willen aus eingreifen wollen in die Entwicklung. (…) Viel wichtiger ist es heute, zu suchen,
was derjenige zu sagen hat, der von der Arbeit kommt, als aus irgendwelchen Ideen heraus 
nachzudenken, wie irgendein Gesetz oder dergleichen werden soll. Was wir heute brauchen,
.. das ist, anzuerkennen, dass aus dem Volke heraus geschehen muss, was geschehen soll. .. 
Sitzungen oben abzuhalten, das führt nur zur Fortsetzung der alten Schäden … das 
Symptom dafür, dass dies die Geschichte will, das ist das Rätesystem.“ “  330, 197f f  
(>Betriebsräte)

abzuklären sind. Dafür braucht es einen Rat, welcher sich einen Überblick über die 
vorhandenen Bedürfnisse an Lokomotiven, Straßenbahnen, Schienen, Telegraphen etc. 
besorgt. In Verbindung damit kommen wir nun zu einem zweiten Bereich, dem Bereich B, 
der alles zusammenfasst, was mit der Energie zu tun hat. Und das wäre die zweite Aufgabe
dieses Rates, die Verwaltung der Energien, die Versorgung der Wirtschaft mit Energie. Und 
damit hängt der dritte Bereich zusammen, die Rohstoff-Versorgung. Die Abstimmung dieses
Bereiches C mit den beiden übrigen Wirtschaftsgebieten wäre auch eine Aufgabe dieses
Rates, der ein klares Gesetz zu beachten hat: Das Angebot für den Bereich A kann nur so 
groß sein, wie das, was die Bereiche C und B an Rohstoffen und Energien bereitstellen 
können und was für sie schließlich die Normaleinnahme ergibt - im Gegensatz zu den 
Normalausgaben des Bereiches A. Dieser Rat, das heißt diese Wirtschaftsräte, sind ja 
eigentlich Konsumentenassoziationen, und so ist ihre Aufgabe ebenfalls, den Bedarf für 
Halbfabrikate abzuklären, indem sie den Bedarf an den verschiedenen Verbrauchsgütern
feststellen. Das ist der lebensgemässe Weg, nicht etwa die Rationierung. Solche 
Assoziationen sind auch die besten Garanten gegen eine schädliche Produktion, zum 
Beispiel die unnötige Luxusproduktion. Für das Betriebs- und Vertriebswesen sind die 
Betriebs- und Verkehrsräte zuständig. Die Verkehrsräte haben es als 
Produktionsassoziationen mit der sachgemäßen Verwendung des Kapitals, die Betriebsräte 
mit dem Ablauf der Produktion zu tun. Sie haben sich mit solchen Fragen wie zum Beispiel 
dem unterschiedlichen Produktionstempo verschiedener Betriebe auseinanderzusetzen und 
den Produktionsausstoß aufeinander abzustimmen. Durch das Wirken dieser Räte wird die 
Bildung von Syndikaten und Trusts nicht mehr möglich sein. Die Betriebsräte in den 
einzelnen Betrieben werden einen Nachweis der für die Produktion nötigen Arbeit liefern, 
so dass eine Vermittlung jener, die die Arbeit leisten können, in den entsprechenden Betrieb 
möglich ist. Heute, nach dem Krieg, geht es darum, die Produktion umzustellen - während 
des Krieges ging es darum, Kriegsmaterial herzustellen, was bedeutete, dass durch die 
Zerstörungskräfte des Krieges diese Produkte rasch wieder zerschlagen, vernichtet wurden. 
Diese Umstellung auf die Friedensproduktion kann die Zusammenfassung und Stilllegung
von Betrieben nach sich ziehen. Eine einseitige Produktionssteigerung ist nicht die Lösung, 
um die Wirtschaft wieder ins Gleichgewicht zu bringen; es muss ein Ausgleich zwischen 
Produktion und Konsumtion herrschen. So gesehen, muss die Betriebsführung zu einer 
wirklich wissenschaftlichen werden, und es ist die Aufgabe des Betriebsrates, in 
Zusammenarbeit mit den Konsumentengenossenschaften die richtige Größe für die Betriebe
zu finden.  331A, 59f

  Rätesystem als Symptom, eventuell Übergang: „.. die Entstehung dieses Rätesystems ist
es gerade, was den hergebrachten Sozialismus am allermeisten überrascht haben müsste. 
(…) Menschen haben sich erhoben, Menschen, die …  als Räte, als Menschenräte die 
Weiterentwicklung nun in die Hand nehmen wollen, die von sich aus, von ihrer 
menschlichen Entschlusskraft, von ihrer menschlichen Einsicht, von ihrem menschlichen 
Willen aus eingreifen wollen in die Entwicklung. (…) Viel wichtiger ist es heute, zu suchen,
was derjenige zu sagen hat, der von der Arbeit kommt, als aus irgendwelchen Ideen heraus 
nachzudenken, wie irgendein Gesetz oder dergleichen werden soll. Was wir heute brauchen,
.. das ist, anzuerkennen, dass aus dem Volke heraus geschehen muss, was geschehen soll. .. 
Sitzungen oben abzuhalten, das führt nur zur Fortsetzung der alten Schäden … das 
Symptom dafür, dass dies die Geschichte will, das ist das Rätesystem.“ “  330, 197f f  
(>Betriebsräte)



  „Es ist aber besser, es ohne diese Leute zu machen. Die Räte werden in einiger Zeit 
verschwinden, und zwar in schauriger Weise. Solange sie da sind, muss man sich mit ihnen 
auf realen Boden stellen. Ich würde einer solchen Organisation nicht so wichtige Dinge 
geben. Dagegen bin ich nicht, dass im Rat Vorträge darüber gehalten werden. Aber dass 
man es ihm ausliefert, in dem Glauben, dass es von ihm realisiert werden könne, das halte 
ich für eine Utopie.“  Molt, 232 
  „Der Verkehrsrat ist da, um die Verteilung zu regulieren. .. Der Wirtschaftsrat steht auf der 
Seite der Produktionsinteressen. Er wird die Maximalpreise eruieren. Der Betriebsrat steht 
auf der Seite der Konsuminteressen, wird
die Minimalpreise eruieren.“  331a, 66

  Die Arbeiterräte werden sich nach dem Rechtsleben hin entwickeln müssen. Es wird da 
zunächst nicht die relative, sondern die absolute Majorität gelten. Die Fachräte werden sich 
nach dem Wirtschaftsleben hin entwickeln müssen. Entschieden wird dort zunächst nach 
dem Prinzip der relativen Majorität. Für die Regelung der Belange des Geisteslebens 
werden Kulturräte zuständig sein; da kann es keine Majorität geben.  331A, 65

  Rasse >Gruppenseele, >Kultur statt Rasse

  Ratschläge: Im Geistesleben kann die Menschheit ihre Fähigkeiten für das Staats- und 
Wirtschaftsleben entwickeln. Die müssen erst entfaltet werden. „Das, was sich zum Beispiel
auf Erziehung und Unterricht bezieht, das kann weder beruhen auf Verträgen noch auf 
Gesetzen oder Verordnungen, sondern es muss beruhen auf Ratschlägen, die gegeben 
werden ..“  331, 167f  (>Erkenntnisse, Gesetze, Verträge, >Autorität)

  Reaktion: „Die Reaktion auf allen Gebieten des Lebens macht sich heute wieder breit. 
Und die Erkenntnis .. hat sich die Hände gebunden. Was nützt es, dass der Naturforscher .. 
seinen Schülern die Augen über die Gesetze der Natur öffnet, wenn sein Kollege, der 
Philosoph, doch sagt: alles, was ihr da von dem Naturforscher hört, ist nur Aussenwerk, ist 
Erscheinung, bis über eine gewisse Grenze kann unser Wissen nicht dringen. Ich muss 
gestehen, dass es für mich unter solchen Verhältnissen kein Wunder ist, wenn neben der 
fortgeschrittensten Wissenschaft der blindeste Köhlerglaube  sein Haupt kühn erhebt. … Je 
feiger die Philosophie ist, desto kühner ist die Theologie.“   30, 421

  Real oder abstrakt:  „Wer sich nicht vorstellen kann, dass der Begriff ein Wirkliches ist, 
der denkt nur an die abstrakte Form, wie er denselben in seinem Geiste festhält. Aber in 
solcher Absonderung ist er ebenso nur durch unsere Organisation vorhanden, wie die 
Wahrnehmung ..“  4, 247  (>Begriff, >Denken, wirklichkeitsgemässes)

  Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts sehen wir in der äusseren Welt nur göttliche 
Vergangenheit. In unserem leeren Inneren sehen wir zunächst die bloss bildhaften, 
abstrakten Begriffe, die die tote Natur begreifen und die erst real werden, wenn der Mensch 
geistige Wissenschaft aufnimmt.   198, 288f   (>Natur, >Maja)

  „Wenn man von richtig und falsch spricht, dann meint man etwas, was im Menschen eben 
nur als Gedanke lebt, eine blosse Nichtübereinstimmung des Inneren mit dem Äusseren. 
Wenn man aber von krankhaftem Urteil spricht, dann meint man, dass im Menschen etwas 
nicht in Ordnung ist; das ist zum Beispiel der Fall, sagen wir, wenn er die phänomenale 

  „Es ist aber besser, es ohne diese Leute zu machen. Die Räte werden in einiger Zeit 
verschwinden, und zwar in schauriger Weise. Solange sie da sind, muss man sich mit ihnen 
auf realen Boden stellen. Ich würde einer solchen Organisation nicht so wichtige Dinge 
geben. Dagegen bin ich nicht, dass im Rat Vorträge darüber gehalten werden. Aber dass 
man es ihm ausliefert, in dem Glauben, dass es von ihm realisiert werden könne, das halte 
ich für eine Utopie.“  Molt, 232 
  „Der Verkehrsrat ist da, um die Verteilung zu regulieren. .. Der Wirtschaftsrat steht auf der 
Seite der Produktionsinteressen. Er wird die Maximalpreise eruieren. Der Betriebsrat steht 
auf der Seite der Konsuminteressen, wird
die Minimalpreise eruieren.“  331a, 66

  Die Arbeiterräte werden sich nach dem Rechtsleben hin entwickeln müssen. Es wird da 
zunächst nicht die relative, sondern die absolute Majorität gelten. Die Fachräte werden sich 
nach dem Wirtschaftsleben hin entwickeln müssen. Entschieden wird dort zunächst nach 
dem Prinzip der relativen Majorität. Für die Regelung der Belange des Geisteslebens 
werden Kulturräte zuständig sein; da kann es keine Majorität geben.  331A, 65

  Rasse >Gruppenseele, >Kultur statt Rasse

  Ratschläge: Im Geistesleben kann die Menschheit ihre Fähigkeiten für das Staats- und 
Wirtschaftsleben entwickeln. Die müssen erst entfaltet werden. „Das, was sich zum Beispiel
auf Erziehung und Unterricht bezieht, das kann weder beruhen auf Verträgen noch auf 
Gesetzen oder Verordnungen, sondern es muss beruhen auf Ratschlägen, die gegeben 
werden ..“  331, 167f  (>Erkenntnisse, Gesetze, Verträge, >Autorität)

  Reaktion: „Die Reaktion auf allen Gebieten des Lebens macht sich heute wieder breit. 
Und die Erkenntnis .. hat sich die Hände gebunden. Was nützt es, dass der Naturforscher .. 
seinen Schülern die Augen über die Gesetze der Natur öffnet, wenn sein Kollege, der 
Philosoph, doch sagt: alles, was ihr da von dem Naturforscher hört, ist nur Aussenwerk, ist 
Erscheinung, bis über eine gewisse Grenze kann unser Wissen nicht dringen. Ich muss 
gestehen, dass es für mich unter solchen Verhältnissen kein Wunder ist, wenn neben der 
fortgeschrittensten Wissenschaft der blindeste Köhlerglaube  sein Haupt kühn erhebt. … Je 
feiger die Philosophie ist, desto kühner ist die Theologie.“   30, 421

  Real oder abstrakt:  „Wer sich nicht vorstellen kann, dass der Begriff ein Wirkliches ist, 
der denkt nur an die abstrakte Form, wie er denselben in seinem Geiste festhält. Aber in 
solcher Absonderung ist er ebenso nur durch unsere Organisation vorhanden, wie die 
Wahrnehmung ..“  4, 247  (>Begriff, >Denken, wirklichkeitsgemässes)

  Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts sehen wir in der äusseren Welt nur göttliche 
Vergangenheit. In unserem leeren Inneren sehen wir zunächst die bloss bildhaften, 
abstrakten Begriffe, die die tote Natur begreifen und die erst real werden, wenn der Mensch 
geistige Wissenschaft aufnimmt.   198, 288f   (>Natur, >Maja)

  „Wenn man von richtig und falsch spricht, dann meint man etwas, was im Menschen eben 
nur als Gedanke lebt, eine blosse Nichtübereinstimmung des Inneren mit dem Äusseren. 
Wenn man aber von krankhaftem Urteil spricht, dann meint man, dass im Menschen etwas 
nicht in Ordnung ist; das ist zum Beispiel der Fall, sagen wir, wenn er die phänomenale 



Welt für eine wirkliche materielle Welt hält, oder wenn er die Mystik für eine unmittelbare 
göttliche Kundgebung in seinem Inneren hält ..“   199, 82

  „Da hat man es nicht zu tun mit etwas so Leichtwiegendem wie „falsch“oder „richtig“, 
sondern um „gesund“ oder „krank“ in den organischen Funktionen. .. Der 
Erkenntnisprozess, insofern er sich in der Geisteswissenschaft ausspricht, ist etwas, was real
sich vollzieht im menschlichen Organismus.“  199, 20f
(>Abstrakt, >Urteil, Kategorien, >Urgedanken, >Erkenntnis als Tat)

  Die Welt ist eine Realität, „in der lauter reale Impulse sich gegenseitig kontrieren.“ Z.B. ist
die „Abrüstungsidee“ als solche unfruchtbar.  Man muss konkret sehen, wer abrüsten kann, 
ohne gefährdet zu sein.   173b, 214f  (>Idealismus)

  In der Sinneswelt haben wir sinnliche Erscheinungen, aber keine Materie, sondern geistige
Realitäten. Wenn wir nach innen gehen, haben wir mit unseren Gedanken und Vorstellungen
zunächst geistige Erscheinungen.  199, 95ff 

  Reale Wirkungen: Wenn die Beschaffung der Existenzmittel abgesondert wird von der 
Arbeit, so hat das reale Wirkungen (nämlich die Geldalterung), wie Morphium 
schlaferzeugend ist. Da kann man nicht sagen: Das sehe ich nicht ein.   186, 50   

  Realien: Realien sind: bearbeitete Natur, organisierte Arbeit und in Bewegung 
gebrachtes Kapital.   NÖS, 34  (>Wirklichkeit)

  Realismus und Nominalismus: „Wer den Seelenblick auf die Entwicklung der 
Menschheit im naturwissenschaftlichen Zeitalter wirft, dem bietet sich zunächst eine 
traurige Perspektive. Glänzend wird die Erkenntnis des Menschen in Bezug auf alles, was 
Aussenwelt ist. Dagegen tritt eine Art Bewusstsein ein, als ob eine Erkenntnis der Geist-
Welt überhaupt nicht mehr möglich sei. 
Es scheint, als ob eine solche Erkenntnis die Menschen nur in alten Zeiten gehabt hätten, 
und als ob man mit Bezug auf die geistige Welt sich eben damit begnügen müsse, die alten 
Traditionen aufzunehmen und zu einem Gegenstande des Glaubens zu machen.
Aus der Unsicherheit, die aus diesem gegenüber dem Verhältnis des Menschen zur geistigen
Welt im Mittelalter hervorgeht, entsteht der Unglaube an den Geist-Inhalt der Ideen im 
Nominalismus, dessen Fortsetzung die moderne Naturanschauung ist, und als Wissen von 
der Realität der Ideen ein Realismus, der aber erst durch die Anthroposophie seine 
Erfüllung finden kann.“ 26, 313f (>Gesetze und freier Geist, >Geisteswissenschaft)  

  Die Zahl hat keine Existenz. Für das, was in den Zahlen vorhanden ist, ist der 
Nominalismus absolut richtig; für das, was so vorhanden ist wie das einzelne Tier 
gegenüber seiner Gattung, ist der Realismus absolut richtig.  151, 33f

  „Man muss die Unbequemlichkeit auf sich nehmen, aus dem Theoretischen heraus und ins 
Reale hineinzukommen. .. Wer die Anschauung hat, dass innerhalb der Welt, die wir die 
materielle nennen, Materie zu finden sei - mancher wird schon glauben, weil man sagt 
„Materie“, so ist es Materie; mit solcher Wortweisheit geht man heute handeln -, wer also 
sagt, innerhalb der Wahrnehmungswelt sei Materie zu finden, der begeht nicht bloss einen 
theoretischen Irrtum. Und wer meint, damit sei alles getan, dass man sagt: Falsch ist es, 

Welt für eine wirkliche materielle Welt hält, oder wenn er die Mystik für eine unmittelbare 
göttliche Kundgebung in seinem Inneren hält ..“   199, 82

  „Da hat man es nicht zu tun mit etwas so Leichtwiegendem wie „falsch“oder „richtig“, 
sondern um „gesund“ oder „krank“ in den organischen Funktionen. .. Der 
Erkenntnisprozess, insofern er sich in der Geisteswissenschaft ausspricht, ist etwas, was real
sich vollzieht im menschlichen Organismus.“  199, 20f
(>Abstrakt, >Urteil, Kategorien, >Urgedanken, >Erkenntnis als Tat)

  Die Welt ist eine Realität, „in der lauter reale Impulse sich gegenseitig kontrieren.“ Z.B. ist
die „Abrüstungsidee“ als solche unfruchtbar.  Man muss konkret sehen, wer abrüsten kann, 
ohne gefährdet zu sein.   173b, 214f  (>Idealismus)

  In der Sinneswelt haben wir sinnliche Erscheinungen, aber keine Materie, sondern geistige
Realitäten. Wenn wir nach innen gehen, haben wir mit unseren Gedanken und Vorstellungen
zunächst geistige Erscheinungen.  199, 95ff 

  Reale Wirkungen: Wenn die Beschaffung der Existenzmittel abgesondert wird von der 
Arbeit, so hat das reale Wirkungen (nämlich die Geldalterung), wie Morphium 
schlaferzeugend ist. Da kann man nicht sagen: Das sehe ich nicht ein.   186, 50   

  Realien: Realien sind: bearbeitete Natur, organisierte Arbeit und in Bewegung 
gebrachtes Kapital.   NÖS, 34  (>Wirklichkeit)

  Realismus und Nominalismus: „Wer den Seelenblick auf die Entwicklung der 
Menschheit im naturwissenschaftlichen Zeitalter wirft, dem bietet sich zunächst eine 
traurige Perspektive. Glänzend wird die Erkenntnis des Menschen in Bezug auf alles, was 
Aussenwelt ist. Dagegen tritt eine Art Bewusstsein ein, als ob eine Erkenntnis der Geist-
Welt überhaupt nicht mehr möglich sei. 
Es scheint, als ob eine solche Erkenntnis die Menschen nur in alten Zeiten gehabt hätten, 
und als ob man mit Bezug auf die geistige Welt sich eben damit begnügen müsse, die alten 
Traditionen aufzunehmen und zu einem Gegenstande des Glaubens zu machen.
Aus der Unsicherheit, die aus diesem gegenüber dem Verhältnis des Menschen zur geistigen
Welt im Mittelalter hervorgeht, entsteht der Unglaube an den Geist-Inhalt der Ideen im 
Nominalismus, dessen Fortsetzung die moderne Naturanschauung ist, und als Wissen von 
der Realität der Ideen ein Realismus, der aber erst durch die Anthroposophie seine 
Erfüllung finden kann.“ 26, 313f (>Gesetze und freier Geist, >Geisteswissenschaft)  

  Die Zahl hat keine Existenz. Für das, was in den Zahlen vorhanden ist, ist der 
Nominalismus absolut richtig; für das, was so vorhanden ist wie das einzelne Tier 
gegenüber seiner Gattung, ist der Realismus absolut richtig.  151, 33f

  „Man muss die Unbequemlichkeit auf sich nehmen, aus dem Theoretischen heraus und ins 
Reale hineinzukommen. .. Wer die Anschauung hat, dass innerhalb der Welt, die wir die 
materielle nennen, Materie zu finden sei - mancher wird schon glauben, weil man sagt 
„Materie“, so ist es Materie; mit solcher Wortweisheit geht man heute handeln -, wer also 
sagt, innerhalb der Wahrnehmungswelt sei Materie zu finden, der begeht nicht bloss einen 
theoretischen Irrtum. Und wer meint, damit sei alles getan, dass man sagt: Falsch ist es, 



innerhalb der Wahrnehmungswelt Materie zu suchen -, der steht auch noch nicht in der 
anthroposophisch orientierten Geisteswissenschaft darinnen; denn die blosse Korrektur 
einer theoretischen Anschauung ist noch nicht Geisteswissenschaft. Geisteswissenschaft 
muss die Erkenntnis als Tat nehmen, Geisteswissenschaft muss mit dem Willen 
durchdrungenes Erkennen sein, muss also in Realitäten hineingehen, schon wenn sie ihre 
Definitionen, ihre Erklärungen gibt.“  197, 99f

  „Und die, welche heute gerade den Materialismus fördern, nennen sich heute 
«Spiritualisten» oder die Priester dieses oder jenes Glaubens, die Vertreter des 
Übersinnlichen. .. der stärkste Quell des Materialismus .. ist Rom und alles, was mit diesem 
Zentrum des Materialismus irgend etwas zu tun hat. .. Dass man etwa von Rom aus das 
Übersinnliche für den Menschen erobern wollte, das ist die weltgeschichtliche Unwahrheit 
der neueren Zeit, und das muss klar und deutlich durchschaut werden!  … Sie sehen, will 
man in der Welt etwas erreichen, dann handelt es sich darum, .. dass man sich 
gewissermassen einen entgegengesetzten Namen zulegt. Die Menschheit muss lernen, über 
den Glauben an die Namen hinauszukommen, und sie ist auf dem Wege dazu. Die 
Menschheit muss zu tieferen Quellen als zu dem Leben in Worten kommen. … Wir wissen 
heute nicht, wenn wir den Namen Schmied hören für einen Menschen, ob der ein Schmied 
ist, oder bei einem andern, ob er ein Müller ist, wenn wir den Namen Müller hören. Aber 
denselben Weg, den bis heute schon unsere Worte gemacht haben in Bezug auf unsere 
Eigennamen, denselben Weg wird die ganze Sprache nehmen, und der Mensch wird lernen 
müssen, aus andern Bedingungen heraus sich seine Vorstellungen zu bilden als aus den 
Worten. So wie Sie, wenn ein Herr Müller mit der Visitenkarte sich melden kommt, sich 
kein Bild machen können über das Wesen dieses Menschen, so müssen Sie sich gewöhnen, 
nicht aus dem Charakter der Worte das zu entnehmen, was man über die Welt denken 
muss.“  197, 139f 

  Aus dem römisch-lateinischen Wesen entwickelte sich der Nominalismus, für den 
allgemeine Begriffe nur Namen sind, wie man aus der Grammatik und Rhetorik heraus 
denken musste. Bei Albertus Magnus und Thomas von Aquin entwickelte sich ein 
Realismus, der das gedankliche Element wie etwas ausgesprochen Reales empfand.  325, 61
(>Sprache)

  Realität und Idealität: „Was in der Zukunft real sein wird, wir tragen es heute in Idealität 
in uns. Gestalten wir die Welt, dann wird sie real sein.“ 199, 234 (>Bild u. K.)

  Realität und Nachdenken: Damaschke will aus dem Nachdenken heraus die Bodenfrage 
lösen. Aber aus dem Nachdenken heraus werden keine realen Dinge gelöst, z.B. Holz 
hacken oder Essen. Die Impulse der Dreigliederung lösen die Bodenfrage „nicht bloss in 
Gedanken“, sondern so, „wie die Hacke das Holz zerhackt.“   337a, 213

  Realster Gedanke ist, „dass die moralische Weltenordnung in der Gegenwart die 
Keimkraft zukünftiger Naturordnung ist.“   175, 88

  Recht: „Vom menschlichen Handeln selbst aber kann es keine Wissenschaft geben; denn 
das ist unbedingt, produktiv, schöpferisch. Die Jurisprudenz ist keine Wissenschaft, sondern
nur eine Notizensammlung jener Rechtsgewohnheiten, die einer Volksindividualität eigen 
sind.“  1, 191   (>Rechtsleben, >Volk, >Gesetz, >Intuition und Recht)

innerhalb der Wahrnehmungswelt Materie zu suchen -, der steht auch noch nicht in der 
anthroposophisch orientierten Geisteswissenschaft darinnen; denn die blosse Korrektur 
einer theoretischen Anschauung ist noch nicht Geisteswissenschaft. Geisteswissenschaft 
muss die Erkenntnis als Tat nehmen, Geisteswissenschaft muss mit dem Willen 
durchdrungenes Erkennen sein, muss also in Realitäten hineingehen, schon wenn sie ihre 
Definitionen, ihre Erklärungen gibt.“  197, 99f

  „Und die, welche heute gerade den Materialismus fördern, nennen sich heute 
«Spiritualisten» oder die Priester dieses oder jenes Glaubens, die Vertreter des 
Übersinnlichen. .. der stärkste Quell des Materialismus .. ist Rom und alles, was mit diesem 
Zentrum des Materialismus irgend etwas zu tun hat. .. Dass man etwa von Rom aus das 
Übersinnliche für den Menschen erobern wollte, das ist die weltgeschichtliche Unwahrheit 
der neueren Zeit, und das muss klar und deutlich durchschaut werden!  … Sie sehen, will 
man in der Welt etwas erreichen, dann handelt es sich darum, .. dass man sich 
gewissermassen einen entgegengesetzten Namen zulegt. Die Menschheit muss lernen, über 
den Glauben an die Namen hinauszukommen, und sie ist auf dem Wege dazu. Die 
Menschheit muss zu tieferen Quellen als zu dem Leben in Worten kommen. … Wir wissen 
heute nicht, wenn wir den Namen Schmied hören für einen Menschen, ob der ein Schmied 
ist, oder bei einem andern, ob er ein Müller ist, wenn wir den Namen Müller hören. Aber 
denselben Weg, den bis heute schon unsere Worte gemacht haben in Bezug auf unsere 
Eigennamen, denselben Weg wird die ganze Sprache nehmen, und der Mensch wird lernen 
müssen, aus andern Bedingungen heraus sich seine Vorstellungen zu bilden als aus den 
Worten. So wie Sie, wenn ein Herr Müller mit der Visitenkarte sich melden kommt, sich 
kein Bild machen können über das Wesen dieses Menschen, so müssen Sie sich gewöhnen, 
nicht aus dem Charakter der Worte das zu entnehmen, was man über die Welt denken 
muss.“  197, 139f 

  Aus dem römisch-lateinischen Wesen entwickelte sich der Nominalismus, für den 
allgemeine Begriffe nur Namen sind, wie man aus der Grammatik und Rhetorik heraus 
denken musste. Bei Albertus Magnus und Thomas von Aquin entwickelte sich ein 
Realismus, der das gedankliche Element wie etwas ausgesprochen Reales empfand.  325, 61
(>Sprache)

  Realität und Idealität: „Was in der Zukunft real sein wird, wir tragen es heute in Idealität 
in uns. Gestalten wir die Welt, dann wird sie real sein.“ 199, 234 (>Bild u. K.)

  Realität und Nachdenken: Damaschke will aus dem Nachdenken heraus die Bodenfrage 
lösen. Aber aus dem Nachdenken heraus werden keine realen Dinge gelöst, z.B. Holz 
hacken oder Essen. Die Impulse der Dreigliederung lösen die Bodenfrage „nicht bloss in 
Gedanken“, sondern so, „wie die Hacke das Holz zerhackt.“   337a, 213

  Realster Gedanke ist, „dass die moralische Weltenordnung in der Gegenwart die 
Keimkraft zukünftiger Naturordnung ist.“   175, 88

  Recht: „Vom menschlichen Handeln selbst aber kann es keine Wissenschaft geben; denn 
das ist unbedingt, produktiv, schöpferisch. Die Jurisprudenz ist keine Wissenschaft, sondern
nur eine Notizensammlung jener Rechtsgewohnheiten, die einer Volksindividualität eigen 
sind.“  1, 191   (>Rechtsleben, >Volk, >Gesetz, >Intuition und Recht)



  „Wenn man ein starr kodifiziertes Recht hätte, wäre es im Grunde etwa ebenso, wie wenn 
man ein siebenjähriges Kind hätte, dessen organische Lebenskräfte Sie jetzt festsetzen 
würden, und, wenn das Kind vierzig Jahre alt geworden ist, verlangen würden, dass es noch 
danach lebte.“   337b, 143   (>Römisches Denken)

  Der Inhalt des Rechtssystems gleicht einer lebendigen Mathematik. Rechtswissenschaft ist
zunächst formal, und das „Objekt ihrer Anwendung in der Wirklichkeit sind die 
Beziehungen der mündig gewordenen .. Menschen“, die ausserdem auch noch im 
Geistesleben und im Wirtschaftsleben drinnenstehen.  337b, 145f  

  „Im öffentlichen Leben begründet den Rechtsanspruch das, dass die Voraussetzung 
bestehen darf, dass der, der seine Betätigung einer Sache oder einem Vorgange oder einer 
Reihe von Vorgängen zuwenden darf, dies mit der grösseren Wahrscheinlichkeit mehr im 
Sinne der allgemeinen Menschheit tut als irgendein anderer.“ Das gilt auch für die 
Rechtsfragen des internationalen Lebens: „Man wird demjenigen voll zusprechen das Recht 
über ein gewisses Territorium, bei dem die Aussicht besteht, dass im Sinne des Wohles der 
allgemeinen Menschheit gerade dieses Volk das Territorium am fruchtbarsten, am sichersten
verwalten kann.“ „.. nicht ein Verständnis für irgendeine abstrakte Definition des Rechtes, 
sondern ein Verständnis für die Wirksamkeit des Rechtes im einzelnen konkreten Fall, das 
ist es, was behufs eines gesunden sozialen Lebens der Menschheit eintreten muss.“  328, 88 
(>Richter und Gerichte, >Menschenrechte) 

  „Das öffentliche Recht, das Recht, das sich auf die Sicherheit und Gleichheit aller 
Menschen bezieht, muss abgetrennt werden von dem, was Recht ist gegenüber einer 
Rechtsverletzung, oder gegenüber dem, was eben private Verhältnisse der Menschen sind. 
Privatrecht und Strafrecht müssen dem geistigen Gliede des sozialen Organismus zugezählt 
werden.“   328, 39 

  Das Strafrecht, das „wie der Schatten eigentlich unsoziale Zustände begleitet“, wird in 
Zukunft auf ein Minimum reduziert werden müssen.  332a, 107

  „Strafrechtsverhältnisse ergeben sich als das Sekundäre erst dann, wenn von einzelnen 
Persönlichkeiten in unsozialer Weise gegen dasjenige gehandelt wird, was festgelegt ist als 
das, was die mündig gewordenen Menschen als richtige Beziehung zueinander betrachten.“ 
337b, 143  (>Gleichheit, >Persönlichkeit)

Recht mit antisozialem Charakter: Wenn das „öffentliche Recht nicht hervorgerufen wird
durch das reine Verhältnis von Mensch zu Mensch, .. sondern aus der politischen oder
der wirtschaftlichen Gewalt, dann trägt es keinen sozialen Charakter, sondern einen 
antisozialen Charakter. Diejenigen Rechte, die wir im heutigen Gesellschaftskörper haben, 
sie tragen zum grossen Teil diesen antisozialen Charakter, denn sie .. dienen dazu, Vorteile 
zu bieten der einen oder anderen Klasse, dem einen oder anderen Beruf und so weiter.“  
336, 143f

  Recht und Arbeit >Arbeit im Rechtsleben

  Recht und Demokratie: „Das Recht beruht eigentlich nicht auf dem Urteil, sondern auf 

  „Wenn man ein starr kodifiziertes Recht hätte, wäre es im Grunde etwa ebenso, wie wenn 
man ein siebenjähriges Kind hätte, dessen organische Lebenskräfte Sie jetzt festsetzen 
würden, und, wenn das Kind vierzig Jahre alt geworden ist, verlangen würden, dass es noch 
danach lebte.“   337b, 143   (>Römisches Denken)

  Der Inhalt des Rechtssystems gleicht einer lebendigen Mathematik. Rechtswissenschaft ist
zunächst formal, und das „Objekt ihrer Anwendung in der Wirklichkeit sind die 
Beziehungen der mündig gewordenen .. Menschen“, die ausserdem auch noch im 
Geistesleben und im Wirtschaftsleben drinnenstehen.  337b, 145f  

  „Im öffentlichen Leben begründet den Rechtsanspruch das, dass die Voraussetzung 
bestehen darf, dass der, der seine Betätigung einer Sache oder einem Vorgange oder einer 
Reihe von Vorgängen zuwenden darf, dies mit der grösseren Wahrscheinlichkeit mehr im 
Sinne der allgemeinen Menschheit tut als irgendein anderer.“ Das gilt auch für die 
Rechtsfragen des internationalen Lebens: „Man wird demjenigen voll zusprechen das Recht 
über ein gewisses Territorium, bei dem die Aussicht besteht, dass im Sinne des Wohles der 
allgemeinen Menschheit gerade dieses Volk das Territorium am fruchtbarsten, am sichersten
verwalten kann.“ „.. nicht ein Verständnis für irgendeine abstrakte Definition des Rechtes, 
sondern ein Verständnis für die Wirksamkeit des Rechtes im einzelnen konkreten Fall, das 
ist es, was behufs eines gesunden sozialen Lebens der Menschheit eintreten muss.“  328, 88 
(>Richter und Gerichte, >Menschenrechte) 

  „Das öffentliche Recht, das Recht, das sich auf die Sicherheit und Gleichheit aller 
Menschen bezieht, muss abgetrennt werden von dem, was Recht ist gegenüber einer 
Rechtsverletzung, oder gegenüber dem, was eben private Verhältnisse der Menschen sind. 
Privatrecht und Strafrecht müssen dem geistigen Gliede des sozialen Organismus zugezählt 
werden.“   328, 39 

  Das Strafrecht, das „wie der Schatten eigentlich unsoziale Zustände begleitet“, wird in 
Zukunft auf ein Minimum reduziert werden müssen.  332a, 107

  „Strafrechtsverhältnisse ergeben sich als das Sekundäre erst dann, wenn von einzelnen 
Persönlichkeiten in unsozialer Weise gegen dasjenige gehandelt wird, was festgelegt ist als 
das, was die mündig gewordenen Menschen als richtige Beziehung zueinander betrachten.“ 
337b, 143  (>Gleichheit, >Persönlichkeit)

Recht mit antisozialem Charakter: Wenn das „öffentliche Recht nicht hervorgerufen wird
durch das reine Verhältnis von Mensch zu Mensch, .. sondern aus der politischen oder
der wirtschaftlichen Gewalt, dann trägt es keinen sozialen Charakter, sondern einen 
antisozialen Charakter. Diejenigen Rechte, die wir im heutigen Gesellschaftskörper haben, 
sie tragen zum grossen Teil diesen antisozialen Charakter, denn sie .. dienen dazu, Vorteile 
zu bieten der einen oder anderen Klasse, dem einen oder anderen Beruf und so weiter.“  
336, 143f

  Recht und Arbeit >Arbeit im Rechtsleben

  Recht und Demokratie: „Das Recht beruht eigentlich nicht auf dem Urteil, sondern auf 



der Empfindung, auf den Gewohnheiten, die aus dem Wechselspiel der zusammen-
wohnenden Menschen entstehen. Darüber lässt sich urteilen, wenn zusammengehörige 
Menschen darüber urteilen. Ich glaube nicht, .. dass der einzelne Mensch deshalb das 
richtige Recht zu finden braucht, aber zusammen werden sie es finden. Das macht die 
Demokratie. Ich sehe viel Wichtigeres im Wechselspiel als im einzelnen. Also ich möchte 
die mündig gewordenen Menschen im Parlament haben und sie da beschliessen lassen 
hauptsächlich über Rechtssachen, aber mit Recht auch über Wohlfahrtseinrichtungen, weil 
da auch jeder mündig gewordene Mensch entscheiden kann; selbstverständlich in vielen 
Dingen nicht über das Sachliche und Fachliche.“   334, 166    (>Demokratie)

  Recht und Fühlen: Die Marxisten „sprechen wohl von Einrichtungen, aber diese 
Einrichtungen wollen sie so gestalten, dass das Vorstellungsleben, die menschlichen 
Fähigkeiten, zur Geltung kommen können, und dass die menschlichen Bedürfnisse 
gleichmässig befriedigt werden können, so wie sie vorhanden sind.“ Aber hier kommt „ein 
Lebenselement des Menschen gar nicht zur Geltung, und das ist das Gefühlsleben. .. 
kurioserweise lässt man, indem man in umfänglicher Weise charakterisieren will, welches 
das soziale Ziel für den Menschen ist, das Gefühlsleben des Menschen aus. Und wer das 
Gefühlsleben in seiner Menschheitsbetrachtung auslässt, der lässt eigentlich jede 
Betrachtung über die wirklichen Rechtsverhältnisse im sozialen Organnismus aus. Denn die
Rechtsverhältnisse können sich nur so entwickeln im Zusammenleben der Menschen, wie 
sich in diesem Zusammenleben der Menschen Gefühl an Gefühl abstreift, abschleift. So wie
die Menschen gegenseitig zueinander fühlen, so ergibt sich, was öffentliches Recht ist. Und 
daher musste, weil man in der Grundfrage der sozialen Bewegung das Lebenselement des 
Gefühls wegließ, die Rechtsfrage eigentlich .. in ein Loch fallen, verschwinden. .. man 
möchte das Recht bloß als ein Anhängsel der wirtschaftlichen Verhältnisse hinstellen.
Und wie entwickelt sich im menschlichen Zusammenleben das Recht? … Es ist geradeso 
wie wenn man irgendwie aus der menschlichen Natur und bloss aus der menschlichen Natur
die Sprache entwickeln wollte. Es ist oftmals gesagt worden, und es ist richtig: Der Mensch,
der auf einer einsamen Insel aufwächst, würde niemals zum Sprechen kommen, denn die 
Sprache entzündet sich an den anderen Menschen, an der ganzen menschlichen 
Gesellschaft. So entzündet sich aus dem Gefühl im Zusammenwirken mit dem Gefühl des 
anderen innerhalb des öffentlichen Lebens das Recht. Man kann nicht sagen, es entspringe 
das Recht aus diesem oder jenem Winkel des Menschen oder der Menschheit, sondern man 
kann nur sagen : Die Menschen kommen durch ihre Gefühle, die sie gegenseitig füreinander
entwickeln, in solche Beziehungen, dass sie diese Beziehungen in Rechten festlegen, 
festsetzen. .. Dadurch aber kommt die Rechtsbetrachtung für den modernen Menschen 
gerade in unmittelbare Nähe dessen, was sich heraufentwickelt hat in der Geschichte der 
neueren Menschheit als die demokratische Forderung.“  332a, 82f  (>Demokratie)

  Recht auf dem Boden des Geisteslebens: „Man kann .. sehen, wie durch das Abschleifen
von Gefühl an Gefühl zwischen gleichberechtigten Menschen auf demokratischem Boden 
die Gesetze entstehen, während dem auf dem Wirtschaftsboden die Verträge zwischen den 
Koalitionen oder auch zwischen den einzelnen Menschen entstehen. Von dem Augenblicke 
an, wo es sich darum handelt, dass der einzelne zivilrechtlich, privatrechtlich oder sonst 
irgendwie, auch strafrechtlich, sein Recht zu suchen hat oder zu finden hat, in diesem 
Augenblicke geht das Recht über von dem eigentlichen Rechtsboden auf den Boden des 
Geisteslebens. .. Sehen Sie, wenn es sich darum handelt, zu beurteilen, wie ein Gesetz, das 
gegeben ist, auf den einzelnen Menschen anzuwenden ist, da kommt die individuelle 

der Empfindung, auf den Gewohnheiten, die aus dem Wechselspiel der zusammen-
wohnenden Menschen entstehen. Darüber lässt sich urteilen, wenn zusammengehörige 
Menschen darüber urteilen. Ich glaube nicht, .. dass der einzelne Mensch deshalb das 
richtige Recht zu finden braucht, aber zusammen werden sie es finden. Das macht die 
Demokratie. Ich sehe viel Wichtigeres im Wechselspiel als im einzelnen. Also ich möchte 
die mündig gewordenen Menschen im Parlament haben und sie da beschliessen lassen 
hauptsächlich über Rechtssachen, aber mit Recht auch über Wohlfahrtseinrichtungen, weil 
da auch jeder mündig gewordene Mensch entscheiden kann; selbstverständlich in vielen 
Dingen nicht über das Sachliche und Fachliche.“   334, 166    (>Demokratie)

  Recht und Fühlen: Die Marxisten „sprechen wohl von Einrichtungen, aber diese 
Einrichtungen wollen sie so gestalten, dass das Vorstellungsleben, die menschlichen 
Fähigkeiten, zur Geltung kommen können, und dass die menschlichen Bedürfnisse 
gleichmässig befriedigt werden können, so wie sie vorhanden sind.“ Aber hier kommt „ein 
Lebenselement des Menschen gar nicht zur Geltung, und das ist das Gefühlsleben. .. 
kurioserweise lässt man, indem man in umfänglicher Weise charakterisieren will, welches 
das soziale Ziel für den Menschen ist, das Gefühlsleben des Menschen aus. Und wer das 
Gefühlsleben in seiner Menschheitsbetrachtung auslässt, der lässt eigentlich jede 
Betrachtung über die wirklichen Rechtsverhältnisse im sozialen Organnismus aus. Denn die
Rechtsverhältnisse können sich nur so entwickeln im Zusammenleben der Menschen, wie 
sich in diesem Zusammenleben der Menschen Gefühl an Gefühl abstreift, abschleift. So wie
die Menschen gegenseitig zueinander fühlen, so ergibt sich, was öffentliches Recht ist. Und 
daher musste, weil man in der Grundfrage der sozialen Bewegung das Lebenselement des 
Gefühls wegließ, die Rechtsfrage eigentlich .. in ein Loch fallen, verschwinden. .. man 
möchte das Recht bloß als ein Anhängsel der wirtschaftlichen Verhältnisse hinstellen.
Und wie entwickelt sich im menschlichen Zusammenleben das Recht? … Es ist geradeso 
wie wenn man irgendwie aus der menschlichen Natur und bloss aus der menschlichen Natur
die Sprache entwickeln wollte. Es ist oftmals gesagt worden, und es ist richtig: Der Mensch,
der auf einer einsamen Insel aufwächst, würde niemals zum Sprechen kommen, denn die 
Sprache entzündet sich an den anderen Menschen, an der ganzen menschlichen 
Gesellschaft. So entzündet sich aus dem Gefühl im Zusammenwirken mit dem Gefühl des 
anderen innerhalb des öffentlichen Lebens das Recht. Man kann nicht sagen, es entspringe 
das Recht aus diesem oder jenem Winkel des Menschen oder der Menschheit, sondern man 
kann nur sagen : Die Menschen kommen durch ihre Gefühle, die sie gegenseitig füreinander
entwickeln, in solche Beziehungen, dass sie diese Beziehungen in Rechten festlegen, 
festsetzen. .. Dadurch aber kommt die Rechtsbetrachtung für den modernen Menschen 
gerade in unmittelbare Nähe dessen, was sich heraufentwickelt hat in der Geschichte der 
neueren Menschheit als die demokratische Forderung.“  332a, 82f  (>Demokratie)

  Recht auf dem Boden des Geisteslebens: „Man kann .. sehen, wie durch das Abschleifen
von Gefühl an Gefühl zwischen gleichberechtigten Menschen auf demokratischem Boden 
die Gesetze entstehen, während dem auf dem Wirtschaftsboden die Verträge zwischen den 
Koalitionen oder auch zwischen den einzelnen Menschen entstehen. Von dem Augenblicke 
an, wo es sich darum handelt, dass der einzelne zivilrechtlich, privatrechtlich oder sonst 
irgendwie, auch strafrechtlich, sein Recht zu suchen hat oder zu finden hat, in diesem 
Augenblicke geht das Recht über von dem eigentlichen Rechtsboden auf den Boden des 
Geisteslebens. .. Sehen Sie, wenn es sich darum handelt, zu beurteilen, wie ein Gesetz, das 
gegeben ist, auf den einzelnen Menschen anzuwenden ist, da kommt die individuelle 



Beurteilung dieses einzelnen Menschen in Betracht; da kommt in Betracht, dass man 
wirklich durch seine geistigen Fähigkeiten eingehen kann auf diesen einzelnen Menschen. 
Die Strafrechtspflege, die Zivilrechtspflege, die kann nicht auf dem allgemeinen 
Rechtsboden stehen, .. Sie kann nur dadurch Rechts-Tat werden, dass jeder, der zum Richter
wird, wirklich auch in die Lage versetzt wird, aus den individuellen Fähigkeiten, ja den 
individuellen Beziehungen zu dem Menschen, über den er zu richten hat, heraus zu richten.“
Es besteht in der Dreigliederung „das selbständige Geistesleben, wo vor allen Dingen das 
Unterrichts- und Erziehungswesen verwaltet wird .. Diejenigen nun, die die Verwalter des 
Geisteslebens sind, werden zu gleicher Zeit die Richter zu stellen haben, und jeder Mensch 
wird das Recht und die Möglichkeit haben - sagen wir sogar bloss für Zeitdauer - sich zu 
bestimmen, von welchem Richter er abgeurteilt sein will, wenn er in die Lage kommt, für 
irgend etwas Zivil- oder Strafrechtliches abgeurteilt zu werden. Da wird aus den wirklichen 
individuellen Verhältnissen heraus der Mensch sich seinen Richter bestimmen. Da wird der 
Richter, der nicht ein juristischer Bürokrat ist, sondern der aus dem geistigen Organismus 
heraus bestellt wird, aus den Zusammenhängen, in die er mit seiner Umgebung in sozialer 
Beziehung versetzt ist, auch feststellen können, wie aus der sozialen Umgebung heraus 
derjenige zu beurteilen ist, über den zu richten ist. Es wird sich darum handeln, dass nicht 
aus staatlichen Bedürfnissen heraus die Richter bestellt werden, sondern dass die Gründe, 
aus denen heraus man einen Richter bestellt, ähnliche sind wie die, die man im freien 
Geistesleben geltend macht dafür, dass man den besten Erzieher an irgendeinen Platz 
hinbringt. Das Richterwerden wird etwas ähnliches sein wie das Lehrer- und 
Erzieherwerden.
  Natürlich drängt sich dadurch die Rechtsfindung ab von der Feststellung des Rechtes, die 
auf demokratischem Wege erwächst. Wir sehen gerade an diesem Beispiel der 
Strafrechtspflege, wie aus der Demokratie dasjenige herauswächst, was individuelle 
Angelegenheit des Menschen ist, was auch individuellerweise beurteilt werden muss. Die 
Feststellung des Rechtes ist ja im eminentesten Sinne eine soziale Angelegenheit. In dem 
Augenblicke, wo man genötigt ist, sich an einen Richter zu wenden, hat man es in der Regel
mit einer über- oder antisozialen Angelegenheit zu tun, mit etwas, was aus dem sozialen 
Leben herausfällt. Solche Angelegenheiten sind im Grunde genommen alle individuellen 
Angelegenheiten der Menschen. Solche Angelegenheiten sind die Verwaltungszweige des 
geistigen Lebens, und unter diesen auch die Verwaltung der Rechtsfindung. Die 
Rechtsfindung wächst heraus, über die Grenzen der Demokratie hinweg.“  332a, 94f 
(>Geistesleben und Rechtsleben, >Rechtsstaat und Geistesleben)

  Recht als Herz: Im naturgemässen dreigliedrigen Organismus hat man es mit den 
polarischen Gegensätzen Geistesleben und Wirtschaftsleben zu tun. „Und auf diesen beiden 
Gebieten kommt eigentlich das zunächst gar nicht in Frage, was man „Recht“ nennt, 
insofern diese beiden Gebiete ihre Angelegenheiten selbst besorgen.“.. „Es setzt ja 
tatsächlich das Recht voraus, dass zuerst ein Organismus vorhanden ist und durch den 
Organismus lebendige Bewegung und dadurch Zirkulation vorhanden ist – geradeso, wie es 
das Herz voraussetzt, dass zunächst andere Organe da sind, damit es funktionieren kann.“ 
Durch die Entfaltung der anderen Glieder werden erst die Unterlagen geschaffen, die eine 
wirkliche Rechtsbildung ergeben können.  337b, 140ff  (>Recht und Fühlen)

  „Dieses Herz hat die mechanistisch-materialistische Anschauung zu einer Pumpe gemacht,
die das Blut durch den menschlichen Körper treibt. Es ist das Gegenteil … Die Tätigkeit des
Herzens ist eine Folge der Bluttätigkeit, nicht die Bluttätigkeit eine Folge der 

Beurteilung dieses einzelnen Menschen in Betracht; da kommt in Betracht, dass man 
wirklich durch seine geistigen Fähigkeiten eingehen kann auf diesen einzelnen Menschen. 
Die Strafrechtspflege, die Zivilrechtspflege, die kann nicht auf dem allgemeinen 
Rechtsboden stehen, .. Sie kann nur dadurch Rechts-Tat werden, dass jeder, der zum Richter
wird, wirklich auch in die Lage versetzt wird, aus den individuellen Fähigkeiten, ja den 
individuellen Beziehungen zu dem Menschen, über den er zu richten hat, heraus zu richten.“
Es besteht in der Dreigliederung „das selbständige Geistesleben, wo vor allen Dingen das 
Unterrichts- und Erziehungswesen verwaltet wird .. Diejenigen nun, die die Verwalter des 
Geisteslebens sind, werden zu gleicher Zeit die Richter zu stellen haben, und jeder Mensch 
wird das Recht und die Möglichkeit haben - sagen wir sogar bloss für Zeitdauer - sich zu 
bestimmen, von welchem Richter er abgeurteilt sein will, wenn er in die Lage kommt, für 
irgend etwas Zivil- oder Strafrechtliches abgeurteilt zu werden. Da wird aus den wirklichen 
individuellen Verhältnissen heraus der Mensch sich seinen Richter bestimmen. Da wird der 
Richter, der nicht ein juristischer Bürokrat ist, sondern der aus dem geistigen Organismus 
heraus bestellt wird, aus den Zusammenhängen, in die er mit seiner Umgebung in sozialer 
Beziehung versetzt ist, auch feststellen können, wie aus der sozialen Umgebung heraus 
derjenige zu beurteilen ist, über den zu richten ist. Es wird sich darum handeln, dass nicht 
aus staatlichen Bedürfnissen heraus die Richter bestellt werden, sondern dass die Gründe, 
aus denen heraus man einen Richter bestellt, ähnliche sind wie die, die man im freien 
Geistesleben geltend macht dafür, dass man den besten Erzieher an irgendeinen Platz 
hinbringt. Das Richterwerden wird etwas ähnliches sein wie das Lehrer- und 
Erzieherwerden.
  Natürlich drängt sich dadurch die Rechtsfindung ab von der Feststellung des Rechtes, die 
auf demokratischem Wege erwächst. Wir sehen gerade an diesem Beispiel der 
Strafrechtspflege, wie aus der Demokratie dasjenige herauswächst, was individuelle 
Angelegenheit des Menschen ist, was auch individuellerweise beurteilt werden muss. Die 
Feststellung des Rechtes ist ja im eminentesten Sinne eine soziale Angelegenheit. In dem 
Augenblicke, wo man genötigt ist, sich an einen Richter zu wenden, hat man es in der Regel
mit einer über- oder antisozialen Angelegenheit zu tun, mit etwas, was aus dem sozialen 
Leben herausfällt. Solche Angelegenheiten sind im Grunde genommen alle individuellen 
Angelegenheiten der Menschen. Solche Angelegenheiten sind die Verwaltungszweige des 
geistigen Lebens, und unter diesen auch die Verwaltung der Rechtsfindung. Die 
Rechtsfindung wächst heraus, über die Grenzen der Demokratie hinweg.“  332a, 94f 
(>Geistesleben und Rechtsleben, >Rechtsstaat und Geistesleben)

  Recht als Herz: Im naturgemässen dreigliedrigen Organismus hat man es mit den 
polarischen Gegensätzen Geistesleben und Wirtschaftsleben zu tun. „Und auf diesen beiden 
Gebieten kommt eigentlich das zunächst gar nicht in Frage, was man „Recht“ nennt, 
insofern diese beiden Gebiete ihre Angelegenheiten selbst besorgen.“.. „Es setzt ja 
tatsächlich das Recht voraus, dass zuerst ein Organismus vorhanden ist und durch den 
Organismus lebendige Bewegung und dadurch Zirkulation vorhanden ist – geradeso, wie es 
das Herz voraussetzt, dass zunächst andere Organe da sind, damit es funktionieren kann.“ 
Durch die Entfaltung der anderen Glieder werden erst die Unterlagen geschaffen, die eine 
wirkliche Rechtsbildung ergeben können.  337b, 140ff  (>Recht und Fühlen)

  „Dieses Herz hat die mechanistisch-materialistische Anschauung zu einer Pumpe gemacht,
die das Blut durch den menschlichen Körper treibt. Es ist das Gegenteil … Die Tätigkeit des
Herzens ist eine Folge der Bluttätigkeit, nicht die Bluttätigkeit eine Folge der 



Herztätigkeit.“   74, 92f

  Recht kaufen; Recht wird Gewalt: „Sobald Waren gegen Rechte eingetauscht werden, 
wird das Rechtsverhältnis selbst berührt.“, wird „das Recht selbst zur Ware gemacht.“  
Kp, 72  (>Boden und Recht >Recht und Macht, >Wirtschaft und Macht)

  Beim Tausch von Waren gegen Rechte, beim Bodenbesitz, verwandelt sich das Recht 
„innerhalb der modernen kapitalistischen Wirtschaftsordnung, namentlich durch die 
Verquickung des Kapitalismus mit den Grundrenten, .. in eine Gewalt. Und so haben wir auf
der einen Seite die Gewalt, welche ausschliesst von solchen Rechten; auf der anderen Seite 
jene wirtschaftliche Gewalt, welche die menschliche Arbeitskraft zwingen kann, zur Ware 
zu werden.“  328, 151

  „Innerhalb des wirtschaftlichen Lebens darf sich nichts bewegen als Ware. Heute bewegt 
sich darin auch Besitz, das heisst eigentlich Recht. Man kann heute auch einfach Rechte 
kaufen. Mit der Arbeitskraft hat man ja auch das Recht der Verfügung über die Person. Mit 
dem Besitz von Produktionsmitteln, von Boden kauft man das Recht, darüber zu verfügen. 
Rechte kauft man. Rechte dürfen in der Zukunft nicht mehr gekauft werden; sie müssen 
vom Staate, … verwaltet werden, so dass jeder Mensch in der gleichen Weise teilhat an der 
Verwaltung.“  330, 69f  (>Eigentum)

  Recht auf Lebensunterhalt: „Wie Kindern das Recht auf Erziehung, so steht 
Altgewordenen, Invaliden, Witwen, Kranken das Recht auf einen Lebensunterhalt zu..“ In 
Bezug auf dessen Höhe ist das Wirtschaftsleben abhängig von dem, was sich aus dem 
Rechtsbewusstsein ergibt.“  Kp, 128   (>Einkommen für Alte .., >Verteilung, gerechte)

  Recht und Macht:  Man hat in fast allen älteren Epochen „durch Eroberungen begründete
Rechtsverhältnisse, das heisst Vorrechte und Benachteiligungsrechte.“ Die Eroberer hatten 
den Boden in Besitz und waren deshalb die wirtschaftlich Starken.Dann kam der Besitz von
Produktionsmitteln dazu, also Rechtsverhältnisse aus wirtschaftlichen Verhältnissen.   337a,
133  (>Wirtschaft und Recht, >Recht kaufen, >Imperialismus, >Ausbeutung durch 
Rechtsverhältnisse)

  Recht und Moral: „In ältesten Zeiten ist das Gebot ein einheitliches. Es enthält auch das 
Recht. Dann wird das Gebot immer mehr und mehr zurückgezogen auf das bloss seelische 
Leben, und das Recht macht sich geltend mit Bezug auf das äussere Leben.“  NÖK, 42      
(>Moral, >Freiheit und Gesetz, >Intuition und Recht)

  „Man wird in der Zukunft sagen: diese Dreigliederung begründet erst im rechten Sinne die 
Einheit. Dass das abstrakte Suchen nach der Einheit gerade diese Einheit zerstört hat, das 
kann man eben an einem anschaulichen Beispiel sehen.“ Man ist heute stolz darauf, sehr 
sorgfältig zwischen Moral; der inneren Beurteilung einer Handlung danach, ob sie gut oder 
böse ist, und Recht; einer Beurteilung, die das äussere, öffentliche Leben angehe und von 
staatlichen Massnahmen bestimmt sein soll, zu unterscheiden. „Von dieser Trennung von 
Moral und Recht wusste man die ganze Zeit nichts …  Erst in den letzten Jahrhunderten 
wurden die Impulse des Rechtes und der Moral auseinandergerissen. Und warum? Weil die 
moralische Beurteilung abgewälzt wurde in jenes freie Geistesleben hinein, das sich 
emanzipiert hat, …  das gewissermassen nur zum Predigen, zum Beurteilen da ist, dem aber

Herztätigkeit.“   74, 92f

  Recht kaufen; Recht wird Gewalt: „Sobald Waren gegen Rechte eingetauscht werden, 
wird das Rechtsverhältnis selbst berührt.“, wird „das Recht selbst zur Ware gemacht.“  
Kp, 72  (>Boden und Recht >Recht und Macht, >Wirtschaft und Macht)

  Beim Tausch von Waren gegen Rechte, beim Bodenbesitz, verwandelt sich das Recht 
„innerhalb der modernen kapitalistischen Wirtschaftsordnung, namentlich durch die 
Verquickung des Kapitalismus mit den Grundrenten, .. in eine Gewalt. Und so haben wir auf
der einen Seite die Gewalt, welche ausschliesst von solchen Rechten; auf der anderen Seite 
jene wirtschaftliche Gewalt, welche die menschliche Arbeitskraft zwingen kann, zur Ware 
zu werden.“  328, 151

  „Innerhalb des wirtschaftlichen Lebens darf sich nichts bewegen als Ware. Heute bewegt 
sich darin auch Besitz, das heisst eigentlich Recht. Man kann heute auch einfach Rechte 
kaufen. Mit der Arbeitskraft hat man ja auch das Recht der Verfügung über die Person. Mit 
dem Besitz von Produktionsmitteln, von Boden kauft man das Recht, darüber zu verfügen. 
Rechte kauft man. Rechte dürfen in der Zukunft nicht mehr gekauft werden; sie müssen 
vom Staate, … verwaltet werden, so dass jeder Mensch in der gleichen Weise teilhat an der 
Verwaltung.“  330, 69f  (>Eigentum)

  Recht auf Lebensunterhalt: „Wie Kindern das Recht auf Erziehung, so steht 
Altgewordenen, Invaliden, Witwen, Kranken das Recht auf einen Lebensunterhalt zu..“ In 
Bezug auf dessen Höhe ist das Wirtschaftsleben abhängig von dem, was sich aus dem 
Rechtsbewusstsein ergibt.“  Kp, 128   (>Einkommen für Alte .., >Verteilung, gerechte)

  Recht und Macht:  Man hat in fast allen älteren Epochen „durch Eroberungen begründete
Rechtsverhältnisse, das heisst Vorrechte und Benachteiligungsrechte.“ Die Eroberer hatten 
den Boden in Besitz und waren deshalb die wirtschaftlich Starken.Dann kam der Besitz von
Produktionsmitteln dazu, also Rechtsverhältnisse aus wirtschaftlichen Verhältnissen.   337a,
133  (>Wirtschaft und Recht, >Recht kaufen, >Imperialismus, >Ausbeutung durch 
Rechtsverhältnisse)

  Recht und Moral: „In ältesten Zeiten ist das Gebot ein einheitliches. Es enthält auch das 
Recht. Dann wird das Gebot immer mehr und mehr zurückgezogen auf das bloss seelische 
Leben, und das Recht macht sich geltend mit Bezug auf das äussere Leben.“  NÖK, 42      
(>Moral, >Freiheit und Gesetz, >Intuition und Recht)

  „Man wird in der Zukunft sagen: diese Dreigliederung begründet erst im rechten Sinne die 
Einheit. Dass das abstrakte Suchen nach der Einheit gerade diese Einheit zerstört hat, das 
kann man eben an einem anschaulichen Beispiel sehen.“ Man ist heute stolz darauf, sehr 
sorgfältig zwischen Moral; der inneren Beurteilung einer Handlung danach, ob sie gut oder 
böse ist, und Recht; einer Beurteilung, die das äussere, öffentliche Leben angehe und von 
staatlichen Massnahmen bestimmt sein soll, zu unterscheiden. „Von dieser Trennung von 
Moral und Recht wusste man die ganze Zeit nichts …  Erst in den letzten Jahrhunderten 
wurden die Impulse des Rechtes und der Moral auseinandergerissen. Und warum? Weil die 
moralische Beurteilung abgewälzt wurde in jenes freie Geistesleben hinein, das sich 
emanzipiert hat, …  das gewissermassen nur zum Predigen, zum Beurteilen da ist, dem aber



die Kraft geschwunden ist, wirklich einzugreifen in das Leben. Diejenigen Maximen aber, 
die in das Leben eingreifen können, die brauchen, weil sie rein menschliche Antrieb nicht 
mehr finden können, die auf Moral abgeschoben sind, wirtschaftliche Antriebe, und die 
werden in das Recht umgesetzt. So ist mitten auseinandergerissen, was im Leben wirkt: 
Rechtsbestimmung und ihre Durchwärmung mit menschlicher Moral …  was gerade eine 
Einheit sein sollte.“  332a, 157ff 

  Rechte und Pflichten: „Wenn Sie sich überlegen, wie im menschlichen Leben der Begriff 
der Pflicht und der Begriff des Rechtes eine Rolle spielen - des Rechtes, das der Mensch hat
zu dem oder jenem -, so werden Sie bald gewahr werden, dass Pflicht und Recht polarische 
Begriffe, polarische Gegensätze sind, und dass gewissermasssen auch die Neigungen der 
Menschen so sind, dass sie bald mehr nach der Pflicht, bald mehr nach dem Rechte gehen. 
Wir leben allerdings in einer Epoche, wo die Menschen lieber von ihren Rechten sprechen 
als von ihren Pflichten. Alle möglichen Gebiete machen ihre Rechte geltend. Wir haben 
daher Arbeiterrecht, Frauenrecht und so weiter. Pflicht ist der entgegengesetzte Begriff des 
Rechtes. .. Und erst in der Zukunft, allerdings mehr in einer späteren Zukunft, wird man 
Bewegungen haben, wo immer weniger betont werden wird die Rechtsforderung, sondern 
viel mehr die Pflichtforderung. Es wird dann mehr gefragt werden: Was hat man als Frau, 
als Mann an dieser oder jener Stelle für Pflichten? So wird die Epoche der Pflichtforderung 
die Epoche der Rechtsforderung ablösen.“  158, 143  (>Pflicht, >Liebe zur Pflicht) 

  „Mit diesem Rhythmus von Recht und Pflicht, da haben wir ein Zweifaches, wie wir im 
Menschenleben Ausatmung und Einatmung haben.“   337b, 216

  Recht beeinflusst Preis: Die Grundrente darf nicht, wie heute, vom Marktpreis der 
Waren, die auf dem Boden erzeugt werden, abhängen, sondern „Das gesunde Verhältnis ist 
nur das Umgekehrte: Wenn das Recht, das sich in der Grundrente zum Ausdruck bringt, 
wiederum den Marktpreis beeinflusst.“  189, 111     (>Bodenrente)

  „Denken Sie sich, jedes Kind würde einfach so viel Bodenfläche bei seiner Geburt 
mitbekommen,“ dass es in einem Verhältnis zur Bevölkerungszahl steht, „dann würden  die 
Preise entstehen, die überhaupt auf einer solchen Fläche entstehen können; denn die Dinge 
haben dann ihren selbstverständlichen Austauschwert.“ (…) „Wenn dann nach einiger Zeit 
andere Preise da sind, dann muss der eine dem anderen die Sache weggenommen haben.“   
NÖK, 208f  (>Preise, gerechte)

  Recht und rechts: „Recht und rechts ist einfach ursprünglich dasjenige, was so geschickt 
für die Wirklichkeit gemacht wird, wie das, was man mit der rechten Hand macht.“ Einen 
nach links Abgeirrten setzt der Richter zurecht. 190, 64f  (>Bewusstsein oder Instinkt)

  Recht und Sprache: „Das menschliche Recht, das es zu tun hat mit dem Verhältnis von 
Mensch zu Mensch, .. muss sich entzünden im unmittelbaren Verkehre von Mensch zu 
Mensch, wie sich die Sprache bildet, oder bildete wenigstens, im Verkehre von Mensch zu 
Mensch. .. Verhältnisse müssen durch das Recht begründet werden, durch die der Mensch 
sich fühlt innerhalb der menschlichen Gesellschaft, würdig bloss als Mensch.“  336, 142

  Recht; Strafrecht: Frage: Hat der Gedanke des Strafens eine Berechtigung gegenüber 
dem Gedanken der pädagogischen Besserung? „Auf einem solchen Boden, aus dem Ideen 

die Kraft geschwunden ist, wirklich einzugreifen in das Leben. Diejenigen Maximen aber, 
die in das Leben eingreifen können, die brauchen, weil sie rein menschliche Antrieb nicht 
mehr finden können, die auf Moral abgeschoben sind, wirtschaftliche Antriebe, und die 
werden in das Recht umgesetzt. So ist mitten auseinandergerissen, was im Leben wirkt: 
Rechtsbestimmung und ihre Durchwärmung mit menschlicher Moral …  was gerade eine 
Einheit sein sollte.“  332a, 157ff 

  Rechte und Pflichten: „Wenn Sie sich überlegen, wie im menschlichen Leben der Begriff 
der Pflicht und der Begriff des Rechtes eine Rolle spielen - des Rechtes, das der Mensch hat
zu dem oder jenem -, so werden Sie bald gewahr werden, dass Pflicht und Recht polarische 
Begriffe, polarische Gegensätze sind, und dass gewissermasssen auch die Neigungen der 
Menschen so sind, dass sie bald mehr nach der Pflicht, bald mehr nach dem Rechte gehen. 
Wir leben allerdings in einer Epoche, wo die Menschen lieber von ihren Rechten sprechen 
als von ihren Pflichten. Alle möglichen Gebiete machen ihre Rechte geltend. Wir haben 
daher Arbeiterrecht, Frauenrecht und so weiter. Pflicht ist der entgegengesetzte Begriff des 
Rechtes. .. Und erst in der Zukunft, allerdings mehr in einer späteren Zukunft, wird man 
Bewegungen haben, wo immer weniger betont werden wird die Rechtsforderung, sondern 
viel mehr die Pflichtforderung. Es wird dann mehr gefragt werden: Was hat man als Frau, 
als Mann an dieser oder jener Stelle für Pflichten? So wird die Epoche der Pflichtforderung 
die Epoche der Rechtsforderung ablösen.“  158, 143  (>Pflicht, >Liebe zur Pflicht) 

  „Mit diesem Rhythmus von Recht und Pflicht, da haben wir ein Zweifaches, wie wir im 
Menschenleben Ausatmung und Einatmung haben.“   337b, 216

  Recht beeinflusst Preis: Die Grundrente darf nicht, wie heute, vom Marktpreis der 
Waren, die auf dem Boden erzeugt werden, abhängen, sondern „Das gesunde Verhältnis ist 
nur das Umgekehrte: Wenn das Recht, das sich in der Grundrente zum Ausdruck bringt, 
wiederum den Marktpreis beeinflusst.“  189, 111     (>Bodenrente)

  „Denken Sie sich, jedes Kind würde einfach so viel Bodenfläche bei seiner Geburt 
mitbekommen,“ dass es in einem Verhältnis zur Bevölkerungszahl steht, „dann würden  die 
Preise entstehen, die überhaupt auf einer solchen Fläche entstehen können; denn die Dinge 
haben dann ihren selbstverständlichen Austauschwert.“ (…) „Wenn dann nach einiger Zeit 
andere Preise da sind, dann muss der eine dem anderen die Sache weggenommen haben.“   
NÖK, 208f  (>Preise, gerechte)

  Recht und rechts: „Recht und rechts ist einfach ursprünglich dasjenige, was so geschickt 
für die Wirklichkeit gemacht wird, wie das, was man mit der rechten Hand macht.“ Einen 
nach links Abgeirrten setzt der Richter zurecht. 190, 64f  (>Bewusstsein oder Instinkt)

  Recht und Sprache: „Das menschliche Recht, das es zu tun hat mit dem Verhältnis von 
Mensch zu Mensch, .. muss sich entzünden im unmittelbaren Verkehre von Mensch zu 
Mensch, wie sich die Sprache bildet, oder bildete wenigstens, im Verkehre von Mensch zu 
Mensch. .. Verhältnisse müssen durch das Recht begründet werden, durch die der Mensch 
sich fühlt innerhalb der menschlichen Gesellschaft, würdig bloss als Mensch.“  336, 142

  Recht; Strafrecht: Frage: Hat der Gedanke des Strafens eine Berechtigung gegenüber 
dem Gedanken der pädagogischen Besserung? „Auf einem solchen Boden, aus dem Ideen 



hervorgehen wie die der Dreigliederung des sozialen Organismus, ergeben sich auch 
gewisse Konsequenzen, die sich auf einem anderen Boden nicht ergeben. Alles einzelne, 
was innerhalb einer sozialen Ordnung geschieht, ist im Grunde genommen doch eine 
Konsequenz der ganzen sozialen Ordnung. So wie jedes Stück Brot, das ich erwerben kann, 
mit seinem Preis eine Konsequenz der ganzen sozialen Ordnung ist, so sind auch die 
Antriebe beim Strafen in der ganzen Struktur des sozialen Organismus drinnen begründet. 
Und gerade an dem Umstande, dass Strafen notwendig werden, gerade darinnen zeigt sich, 
dass im ganzen sozialen Organismus etwas ist, was eigentlich nicht drinnen sein soll. … 
Das Strafrecht, das wie der Schatten eigentlich unsoziale Zustände begleitet, wird in 
sozialen Zuständen auf ein Minimum herunter reduziert werden können. .. Wenn der 
Mensch krank ist, so tut er gewisse Dinge; wenn er gesund ist, tut er andere Dinge. So ist es 
auch hier. Es weist hin die Notwendigkeit, zu strafen, auf gewisse Krankheitssymptome 
innerhalb des ganzen sozialen Organismus. Wenn man anstrebt, den sozialen Organismus 
gesund zu machen, so werden die Begriffe über Strafe, Strafrecht, Strafvollzug eben doch 
auf einen ganz anderen Boden gestellt werden können.“  332a, 107

  Recht und Ware: „Zu einem Recht kommt man nicht immer durch blossen Tausch, 
sondern auch dadurch, dass man die Möglichkeit, die Macht hat, sich das Recht zu 
nehmen. .. Es ist kein Berührungspunkt mit der Ware, zwischen Ware und Recht. Aber in 
unserem volkswirtschaftlichen Prozess werden fortwährend ausgetauscht Waren, oder der 
Geldwert für die Waren, mit Rechten. Gerade wenn wir .. den Boden bezahlen, ja, wenn wir
nur mit unserer Miete den Bodenwert mitbezahlen, wie er ihn heute hat, so bezahlen wir ein
Recht durch eine Ware, beziehungsweise durch das Geld, das wir für eine Ware bekommen 
haben..  Und wenn wir einen Schullehrer anstellen, .. so bezahlen wir geistige Fähigkeiten ..
mit dem Wert einer Ware , oder dem entsprechenden Geldwerte. … Dinge, die gar nicht 
miteinander vergleichbar sind, werden im volkswirtschaftlichen Prozess ausgetauscht. .. Da 
berühren wir ein Element, wo erst recht Leben hineinkommt in den volkswirtschaftlichen 
Prozess.“ (…) „..aber nirgends wird Arbeit bezahlt, sondern immer werden nur die 
Ergebnisse der Arbeit bezahlt (…)  .. man kann nicht korrigieren, was man korrigieren soll, 
wenn man nicht die richtigen Begriffe hat.“  NÖK, 118ff  (>Recht kaufen, >Boden und 
Recht >Ware und Recht)

  Recht und Wirtschaft trennen: „Der Impuls für die Dreigliederung des sozialen 
Organismus muss .. in entschiedenster Weise die Abgliederung des Rechtslebens, des 
Rechtsbodens von der Verwaltung der wirtschaftlichen Verhältnisse, von der Verwaltung 
des Wirtschaftskreislaufes fordern. Innerhalb des Wirtschaftskreislaufes sollen sich 
Assoziationen bilden .. Es werden Berufsstände einander gegenüberstehen, es werden 
Produzenten und Konsumenten einander gegenüberstehen. Was da geschehen wird an rein 
wirtschaftlichen Tatsachen und Maßnahmen, das wird beruhen auf Verträgen, die die 
Assoziationen miteinander schliessen. Im Wirtschaftsleben wird alles auf Verträgen, alles 
auf gegenseitigen Leistungen beruhen. Da werden Korporationen Korporationen 
gegenüberstehen. Da wird Sachkenntnis und Fachtüchtigkeit den Ausschlag zu geben 
haben. Da wird es sich nicht darum handeln, was ich für eine Meinung habe, sagen wir, 
wenn ich Industrieller bin, welche Geltung gerade mein Industriezweig im öffentlichen 
Leben haben soll; nein, darüber werde ich nichts beschliessen können, wenn das 
Wirtschaftsleben selbständig ist, sondern ich werde zu leisten haben in meinem 
Industriezweige, werde Verträge zu schliessen haben mit den Assoziationen anderer 
Industriezweige, und die werden mir die Gegenleistungen zu bieten haben. Ob ich in der 

hervorgehen wie die der Dreigliederung des sozialen Organismus, ergeben sich auch 
gewisse Konsequenzen, die sich auf einem anderen Boden nicht ergeben. Alles einzelne, 
was innerhalb einer sozialen Ordnung geschieht, ist im Grunde genommen doch eine 
Konsequenz der ganzen sozialen Ordnung. So wie jedes Stück Brot, das ich erwerben kann, 
mit seinem Preis eine Konsequenz der ganzen sozialen Ordnung ist, so sind auch die 
Antriebe beim Strafen in der ganzen Struktur des sozialen Organismus drinnen begründet. 
Und gerade an dem Umstande, dass Strafen notwendig werden, gerade darinnen zeigt sich, 
dass im ganzen sozialen Organismus etwas ist, was eigentlich nicht drinnen sein soll. … 
Das Strafrecht, das wie der Schatten eigentlich unsoziale Zustände begleitet, wird in 
sozialen Zuständen auf ein Minimum herunter reduziert werden können. .. Wenn der 
Mensch krank ist, so tut er gewisse Dinge; wenn er gesund ist, tut er andere Dinge. So ist es 
auch hier. Es weist hin die Notwendigkeit, zu strafen, auf gewisse Krankheitssymptome 
innerhalb des ganzen sozialen Organismus. Wenn man anstrebt, den sozialen Organismus 
gesund zu machen, so werden die Begriffe über Strafe, Strafrecht, Strafvollzug eben doch 
auf einen ganz anderen Boden gestellt werden können.“  332a, 107

  Recht und Ware: „Zu einem Recht kommt man nicht immer durch blossen Tausch, 
sondern auch dadurch, dass man die Möglichkeit, die Macht hat, sich das Recht zu 
nehmen. .. Es ist kein Berührungspunkt mit der Ware, zwischen Ware und Recht. Aber in 
unserem volkswirtschaftlichen Prozess werden fortwährend ausgetauscht Waren, oder der 
Geldwert für die Waren, mit Rechten. Gerade wenn wir .. den Boden bezahlen, ja, wenn wir
nur mit unserer Miete den Bodenwert mitbezahlen, wie er ihn heute hat, so bezahlen wir ein
Recht durch eine Ware, beziehungsweise durch das Geld, das wir für eine Ware bekommen 
haben..  Und wenn wir einen Schullehrer anstellen, .. so bezahlen wir geistige Fähigkeiten ..
mit dem Wert einer Ware , oder dem entsprechenden Geldwerte. … Dinge, die gar nicht 
miteinander vergleichbar sind, werden im volkswirtschaftlichen Prozess ausgetauscht. .. Da 
berühren wir ein Element, wo erst recht Leben hineinkommt in den volkswirtschaftlichen 
Prozess.“ (…) „..aber nirgends wird Arbeit bezahlt, sondern immer werden nur die 
Ergebnisse der Arbeit bezahlt (…)  .. man kann nicht korrigieren, was man korrigieren soll, 
wenn man nicht die richtigen Begriffe hat.“  NÖK, 118ff  (>Recht kaufen, >Boden und 
Recht >Ware und Recht)

  Recht und Wirtschaft trennen: „Der Impuls für die Dreigliederung des sozialen 
Organismus muss .. in entschiedenster Weise die Abgliederung des Rechtslebens, des 
Rechtsbodens von der Verwaltung der wirtschaftlichen Verhältnisse, von der Verwaltung 
des Wirtschaftskreislaufes fordern. Innerhalb des Wirtschaftskreislaufes sollen sich 
Assoziationen bilden .. Es werden Berufsstände einander gegenüberstehen, es werden 
Produzenten und Konsumenten einander gegenüberstehen. Was da geschehen wird an rein 
wirtschaftlichen Tatsachen und Maßnahmen, das wird beruhen auf Verträgen, die die 
Assoziationen miteinander schliessen. Im Wirtschaftsleben wird alles auf Verträgen, alles 
auf gegenseitigen Leistungen beruhen. Da werden Korporationen Korporationen 
gegenüberstehen. Da wird Sachkenntnis und Fachtüchtigkeit den Ausschlag zu geben 
haben. Da wird es sich nicht darum handeln, was ich für eine Meinung habe, sagen wir, 
wenn ich Industrieller bin, welche Geltung gerade mein Industriezweig im öffentlichen 
Leben haben soll; nein, darüber werde ich nichts beschliessen können, wenn das 
Wirtschaftsleben selbständig ist, sondern ich werde zu leisten haben in meinem 
Industriezweige, werde Verträge zu schliessen haben mit den Assoziationen anderer 
Industriezweige, und die werden mir die Gegenleistungen zu bieten haben. Ob ich in der 



Lage bin, sie zu Gegenleistungen zu verhalten, davon wird es abhängen, ob ich meine 
Leistungen anbringen kann. Vertragsweise wird sich eine Tüchtigkeitsassoziation 
abschließen. Das ist es, was Tatsachen sind.
  Anders muss sich das Leben abspielen auf dem Rechtsboden. Auf dem Rechtsboden kann 
der Mensch dem Menschen gegenüberstehen. Auf dem Rechtsboden kann es sich nur 
handeln um die Festlegung von Gesetzen, die eben die öffentlichen Rechte durch 
Majoritätsbeschlüsse regeln. Gewiss, sehr viele Menschen sagen: Aber was ist denn 
schliesslich das öffentliche Recht? Es ist ja nichts anderes als dasjenige, was, in Worte 
gefasst, in Gesetze bringt, was in den wirtschaftlichen Zuständen lebt! - Es ist in vieler 
Beziehung so. Aber das lässt die Idee von der Dreigliederung des sozialen Organismus, wie 
sie die Wirklichkeit überhaupt nicht unberücksichtigt lässt, durchaus nicht ausser acht: Was 
sich durch die Beschlüsse auf demokratischem Boden als rechtens ergibt, das tragen 
selbstverständlich die Menschen, die wirtschaften, in das Wirtschaftsleben hinein. Nur 
sollen sie es nicht heraustragen und zum Rechte erst machen. Sie tragen es in das 
Wirtschaftsleben hinein. (…) So ergibt sich .. eine gesunde Einheit für das Handeln im 
Wirtschaftlichen nur .. dadurch, dass die wirtschaftlichen Massnahmen aus wirtschaftlichen 
Gesichtspunkten selbständig verwaltet werden, und dass auf dem demokratischen 
Rechtsboden die Rechte geschaffen werden. Die Menschen tragen das dann zu einer Einheit
zusammen. Es wirkt zusammen, während Sie, wenn Sie die Rechte aus den Interessen des 
Wirtschaftens selber heraus entstehen lassen, diese Rechte zu Karikaturen machen. Es ist 
dann das Recht nur eine Photographie, nur ein Abdruck des wirtschaftlichen Interesses. Es 
ist das Recht gar nicht da. Nur dadurch, dass Sie das Recht ursprünglich und uranfänglich 
entstehen lassen auf seinem selbständigen demokratischen Boden, können Sie es 
hineintragen in das Wirtschaftsleben. … Nicht das Wirtschaftsleben, in dem man vor allen 
Dingen tüchtig zu sein hat für die Gestaltung der Produktionsverhältnisse, kann die 
Rechtsverhältnisse hervorbringen, sondern diese müssen neben dem Wirtschaftsleben aus 
ihrer eigenen Quelle hervorgebracht werden. Sie werden niemals bloß aus dem Nachdenken
hervorgebracht, sondern dadurch, dass sich konkret neben dem Wirtschaftskreislauf ein 
staatliches Element entwickelt, in dem der einzelne individuelle Mensch dem anderen 
individuellen Menschen gegenübersteht.
  Es handelt sich ja nicht darum, dass man aus irgendeinem ursprünglichen Bewusstsein 
heraus als Wirtschafter auch Rechtsgesetze hervorbringt, sondern darum, dass man erst den 
konkreten Boden schafft, auf dem die Menschen durch ihre Gefühle in solche Verhältnisse 
kommen, dass sie diese Verhältnisse in rechtliche Verhältnisse umgestalten können. Es 
handelt sich darum, dass man eine Realität schafft neben dem Wirtschaftsleben. Dann wird 
nicht das Recht ein bloßer Überbau über dem Wirtschaftsleben sein, sondern dann wird das 
Recht dastehen als eine selbständig sich gestaltende Wesenheit. Dann wird man nicht durch 
eine theoretische Antwort den Grundirrtum, den Aberglauben der sozialen Frage 
überwinden, als ob man nur das Wirtschaftsleben umzugestalten brauchte, um zu anderen 
Rechtsbegriffen zu kommen, dann wird man die Realität im dreigegliederten sozialen 
Organismus einfach dadurch schaffen, dass man den selbständigen Rechtsboden schafft, die
Realität, aus der heraus durch Menschenverkehr und Menschenbeziehung diejenige starke 
Stosskraft des Rechtslebens entsteht, die das Wirtschaftsleben meistern kann.“ 332a, 88f  
(>Arbeitsteilung und Demokratie)

  „Darauf kommt es an, .. dass die Menschen auf der einen Seite in Verhältnisse des 
Wirtschaftslebens sich eingliedern nach den menschlichen Interessen, den menschlichen 
Bedürfnissen und nach dem, was danach produziert werden muss, dass sie auf der andern 

Lage bin, sie zu Gegenleistungen zu verhalten, davon wird es abhängen, ob ich meine 
Leistungen anbringen kann. Vertragsweise wird sich eine Tüchtigkeitsassoziation 
abschließen. Das ist es, was Tatsachen sind.
  Anders muss sich das Leben abspielen auf dem Rechtsboden. Auf dem Rechtsboden kann 
der Mensch dem Menschen gegenüberstehen. Auf dem Rechtsboden kann es sich nur 
handeln um die Festlegung von Gesetzen, die eben die öffentlichen Rechte durch 
Majoritätsbeschlüsse regeln. Gewiss, sehr viele Menschen sagen: Aber was ist denn 
schliesslich das öffentliche Recht? Es ist ja nichts anderes als dasjenige, was, in Worte 
gefasst, in Gesetze bringt, was in den wirtschaftlichen Zuständen lebt! - Es ist in vieler 
Beziehung so. Aber das lässt die Idee von der Dreigliederung des sozialen Organismus, wie 
sie die Wirklichkeit überhaupt nicht unberücksichtigt lässt, durchaus nicht ausser acht: Was 
sich durch die Beschlüsse auf demokratischem Boden als rechtens ergibt, das tragen 
selbstverständlich die Menschen, die wirtschaften, in das Wirtschaftsleben hinein. Nur 
sollen sie es nicht heraustragen und zum Rechte erst machen. Sie tragen es in das 
Wirtschaftsleben hinein. (…) So ergibt sich .. eine gesunde Einheit für das Handeln im 
Wirtschaftlichen nur .. dadurch, dass die wirtschaftlichen Massnahmen aus wirtschaftlichen 
Gesichtspunkten selbständig verwaltet werden, und dass auf dem demokratischen 
Rechtsboden die Rechte geschaffen werden. Die Menschen tragen das dann zu einer Einheit
zusammen. Es wirkt zusammen, während Sie, wenn Sie die Rechte aus den Interessen des 
Wirtschaftens selber heraus entstehen lassen, diese Rechte zu Karikaturen machen. Es ist 
dann das Recht nur eine Photographie, nur ein Abdruck des wirtschaftlichen Interesses. Es 
ist das Recht gar nicht da. Nur dadurch, dass Sie das Recht ursprünglich und uranfänglich 
entstehen lassen auf seinem selbständigen demokratischen Boden, können Sie es 
hineintragen in das Wirtschaftsleben. … Nicht das Wirtschaftsleben, in dem man vor allen 
Dingen tüchtig zu sein hat für die Gestaltung der Produktionsverhältnisse, kann die 
Rechtsverhältnisse hervorbringen, sondern diese müssen neben dem Wirtschaftsleben aus 
ihrer eigenen Quelle hervorgebracht werden. Sie werden niemals bloß aus dem Nachdenken
hervorgebracht, sondern dadurch, dass sich konkret neben dem Wirtschaftskreislauf ein 
staatliches Element entwickelt, in dem der einzelne individuelle Mensch dem anderen 
individuellen Menschen gegenübersteht.
  Es handelt sich ja nicht darum, dass man aus irgendeinem ursprünglichen Bewusstsein 
heraus als Wirtschafter auch Rechtsgesetze hervorbringt, sondern darum, dass man erst den 
konkreten Boden schafft, auf dem die Menschen durch ihre Gefühle in solche Verhältnisse 
kommen, dass sie diese Verhältnisse in rechtliche Verhältnisse umgestalten können. Es 
handelt sich darum, dass man eine Realität schafft neben dem Wirtschaftsleben. Dann wird 
nicht das Recht ein bloßer Überbau über dem Wirtschaftsleben sein, sondern dann wird das 
Recht dastehen als eine selbständig sich gestaltende Wesenheit. Dann wird man nicht durch 
eine theoretische Antwort den Grundirrtum, den Aberglauben der sozialen Frage 
überwinden, als ob man nur das Wirtschaftsleben umzugestalten brauchte, um zu anderen 
Rechtsbegriffen zu kommen, dann wird man die Realität im dreigegliederten sozialen 
Organismus einfach dadurch schaffen, dass man den selbständigen Rechtsboden schafft, die
Realität, aus der heraus durch Menschenverkehr und Menschenbeziehung diejenige starke 
Stosskraft des Rechtslebens entsteht, die das Wirtschaftsleben meistern kann.“ 332a, 88f  
(>Arbeitsteilung und Demokratie)

  „Darauf kommt es an, .. dass die Menschen auf der einen Seite in Verhältnisse des 
Wirtschaftslebens sich eingliedern nach den menschlichen Interessen, den menschlichen 
Bedürfnissen und nach dem, was danach produziert werden muss, dass sie auf der andern 



Seite sich wiederum herausheben aus diesem blossen Wirtschaftsprozesse und sich 
hineinversetzen können in ein solches menschliches Zusammenleben, in dem nur das 
Verhältnis von Mensch zu Mensch eine Rolle spielt. Dass man wirklich trennt, nicht bloss in
Gedanken, nicht bloss durch Einrichtungen, sondern wirklich trennt im Leben diese beiden 
Gebiete, darauf kommt es an. .. dann werden dieselben Menschen, die im Wirtschaftskörper
nur Wirtschaftsinteressen vertreten, wenn sie gewählt werden für den Rechtskörper, .. weil 
sie mit ganz anderen Menschengruppen zusammenkommen, mit diesen so 
zusammenkommen, dass überhaupt nur von dem Verhältnis von Mensch zu Mensch die 
Rede sein kann; sie werden da nicht wirtschaftliche Verhältnisse im engeren Sinne vertreten,
sondern sie werden reine Menschheitsinteressen, soziale Menschheitsinteressen vertreten .. 
dann wird dasjenige, was richtig ist, sei es in Bezug auf Steuergesetzgebung, sei es in Bezug
auf irgendetwas anderes, dann wird .. das Entsprechende, das Gesundende herauskommen.“ 
336, 144f

  Rechtsbewusstsein: „.. so wie man niemals jemand, der ein krankes oder blindes Auge 
hat, die Vorstellung der blauen oder roten Farbe beibringen kann, so kann man niemand das 
beibringen, was auf irgendeinem konkreten Gebiet Recht ist, wenn nicht das 
Rechtsbewusstsein .. in ihm lebt. … Es ist etwas, was sich aus der menschlichen Natur 
elementar entwickelt, aber nur im Umgange mit Menschen, so wie man auch die Sprache 
nur im Umgang mit Menschen lernen kann. Dieses Rechtsbewusstsein .. ist etwas, was die 
menschliche Seele in sich ausbilden will.“  330, 26  (>Sprache, >Mensch und Tier) 

  „Was ist meine Pflicht gegen den anderen Menschen? Was ist sein Recht gegen mich? Was
ist mein Recht gegen ihn? - Alle diese Fragen, die da spielen von Mensch zu Mensch, die 
gehen aus einem viel dumpferen Bewusstsein hervor als dasjenige, was in Wissenschaft. 
Kunst und Religion lebt.“ Für das Rechtsgebiet haben wir die Demokratie durchgeführt. 
„Die Dumpfheit des Bewusstseins, das die Umwandlungen des astralischen Leibes zum 
Inhalte hat, sie reicht aus für den einzelnen Menschen, wenn er seine Stütze hat in der 
Verständigung mit anderen einzelnen Menschen.“  199, 211f

  Wenn man meint ein eingliedriger sozialer Organismus könne alles auch, rechnet man 
nicht mit der Menschenpsyche. „Bedenken Sie nur, was es bedeutet, (..) wenn vor einen 
Richter ein nah oder ein entfernter Verwandter gestellt wird. Er hat seine besonderen 
Gefühle als naher oder entfernter Verwandter, aber wenn er zu richten hat, wird er nicht 
nach diesem Gefühl richten, sondern nach dem Gesetze selbstverständlich. Er wird aus einer
anderen Quelle heraus urteilen. Das in umfassender Weise psychologisch durchdacht gibt 
Ihnen Ausblicke auf die Notwendigkeit, dass die Menschen das, was im sozialen 
Organismus zusammenfliesst, aus drei verschiedenen Richtungen her beurteilen, von drei 
Quellen her verwalten.“ Unsere Zeit, das Bewusstseinszeitalter, fordert, dass man sich auf 
solche Dinge einlässt.   189, 146

  „Und wenn der Rechtsstaat in gar keinem Wirtschaftszweige mitwirtschaftet, dann wird er 
nur Einrichtungen schaffen, die aus dem Rechtsbewusstsein der zu ihm gehörenden 
Menschen stammen. Auch wenn in der Vertretung des Rechtsstaates, wie es ja 
selbstverständlich ist, dieselben Personen sitzen, die im Wirtschaftsleben tätig sind..“
Kp, 74  (>Inspiration, >Rechtsverhältnisse, >Recht und Moral)

  Rechtsentstehung, Recht und Gefühl: Wenn man fordert, dass jeder nach seinen 

Seite sich wiederum herausheben aus diesem blossen Wirtschaftsprozesse und sich 
hineinversetzen können in ein solches menschliches Zusammenleben, in dem nur das 
Verhältnis von Mensch zu Mensch eine Rolle spielt. Dass man wirklich trennt, nicht bloss in
Gedanken, nicht bloss durch Einrichtungen, sondern wirklich trennt im Leben diese beiden 
Gebiete, darauf kommt es an. .. dann werden dieselben Menschen, die im Wirtschaftskörper
nur Wirtschaftsinteressen vertreten, wenn sie gewählt werden für den Rechtskörper, .. weil 
sie mit ganz anderen Menschengruppen zusammenkommen, mit diesen so 
zusammenkommen, dass überhaupt nur von dem Verhältnis von Mensch zu Mensch die 
Rede sein kann; sie werden da nicht wirtschaftliche Verhältnisse im engeren Sinne vertreten,
sondern sie werden reine Menschheitsinteressen, soziale Menschheitsinteressen vertreten .. 
dann wird dasjenige, was richtig ist, sei es in Bezug auf Steuergesetzgebung, sei es in Bezug
auf irgendetwas anderes, dann wird .. das Entsprechende, das Gesundende herauskommen.“ 
336, 144f

  Rechtsbewusstsein: „.. so wie man niemals jemand, der ein krankes oder blindes Auge 
hat, die Vorstellung der blauen oder roten Farbe beibringen kann, so kann man niemand das 
beibringen, was auf irgendeinem konkreten Gebiet Recht ist, wenn nicht das 
Rechtsbewusstsein .. in ihm lebt. … Es ist etwas, was sich aus der menschlichen Natur 
elementar entwickelt, aber nur im Umgange mit Menschen, so wie man auch die Sprache 
nur im Umgang mit Menschen lernen kann. Dieses Rechtsbewusstsein .. ist etwas, was die 
menschliche Seele in sich ausbilden will.“  330, 26  (>Sprache, >Mensch und Tier) 

  „Was ist meine Pflicht gegen den anderen Menschen? Was ist sein Recht gegen mich? Was
ist mein Recht gegen ihn? - Alle diese Fragen, die da spielen von Mensch zu Mensch, die 
gehen aus einem viel dumpferen Bewusstsein hervor als dasjenige, was in Wissenschaft. 
Kunst und Religion lebt.“ Für das Rechtsgebiet haben wir die Demokratie durchgeführt. 
„Die Dumpfheit des Bewusstseins, das die Umwandlungen des astralischen Leibes zum 
Inhalte hat, sie reicht aus für den einzelnen Menschen, wenn er seine Stütze hat in der 
Verständigung mit anderen einzelnen Menschen.“  199, 211f

  Wenn man meint ein eingliedriger sozialer Organismus könne alles auch, rechnet man 
nicht mit der Menschenpsyche. „Bedenken Sie nur, was es bedeutet, (..) wenn vor einen 
Richter ein nah oder ein entfernter Verwandter gestellt wird. Er hat seine besonderen 
Gefühle als naher oder entfernter Verwandter, aber wenn er zu richten hat, wird er nicht 
nach diesem Gefühl richten, sondern nach dem Gesetze selbstverständlich. Er wird aus einer
anderen Quelle heraus urteilen. Das in umfassender Weise psychologisch durchdacht gibt 
Ihnen Ausblicke auf die Notwendigkeit, dass die Menschen das, was im sozialen 
Organismus zusammenfliesst, aus drei verschiedenen Richtungen her beurteilen, von drei 
Quellen her verwalten.“ Unsere Zeit, das Bewusstseinszeitalter, fordert, dass man sich auf 
solche Dinge einlässt.   189, 146

  „Und wenn der Rechtsstaat in gar keinem Wirtschaftszweige mitwirtschaftet, dann wird er 
nur Einrichtungen schaffen, die aus dem Rechtsbewusstsein der zu ihm gehörenden 
Menschen stammen. Auch wenn in der Vertretung des Rechtsstaates, wie es ja 
selbstverständlich ist, dieselben Personen sitzen, die im Wirtschaftsleben tätig sind..“
Kp, 74  (>Inspiration, >Rechtsverhältnisse, >Recht und Moral)

  Rechtsentstehung, Recht und Gefühl: Wenn man fordert, dass jeder nach seinen 



Fähigkeiten und Bedürfnissen leben können soll, lässt man das Gefühlsleben des Menschen 
aus und damit das Rechtsleben. „Denn die Rechtsverhältnisse können sich nur so 
entwickeln im Zusammenleben der Menschen, wie sich in diesem Zusammenleben der 
Menschen Gefühl an Gefühl abstreift, abschleift.“ Wenn man das Gefühl weglässt, muss die
Rechtsfrage „in ein Loch fallen.“  332a, 83  (>Fühlen, >Römisches Denken, >Staatlich-
juristisch-moralisches Leben)

  „So über Recht zu sprechen wie die heutige Menschheit über Recht spricht, wäre zum 
Beispiel einem Scotus Erigena nicht eingefallen, weil man damals noch etwas in der Seele 
hatte, was einen anleitete, dazu führte, von Mensch zu Mensch zu sprechen. Das gibt es 
nicht mehr, weil nichts mehr in der Seele da ist, das zum Menschen führt, weil man noch 
nichts gefunden hat, was aus dem Nichts herausführt. Damals konnte es wenigstens der 
Vater noch dem Sohne sagen. Am Ende des achtzehnten Jahrhunderts .. haben die 
Menschen zunächst krampfhaft nach dem sogenannten Vernunftrecht gesucht. Aus der 
Vernunft sollte herausgepresst werden, wie man zu Vorstellungen und Empfindungen über 
das Recht kommt. Und dann haben andere, zum Beispiel Savigny, gefunden, dass man aus 
der Vernunft nichts mehr herauspressen könne. So kam man zu dem historischen Recht. 
Man hat sich hingesetzt und studiert, was früher war, sich vollgepfropft mit den Gefühlen, 
die die längst Gestorbenen gehabt haben, weil man selber nichts mehr hatte. .. So trat man 
ins zwanzigste Jahrhundert hinein, und da wurde das Gefühl immer ärger: Man steht 
gegenüber dem Nichts, und man muss aus dem Menschen heraus etwas finden.“  217, 26f

  „Es gibt überhaupt nicht eine allgemeine abstrakte Festsetzung des Rechts, sondern es gibt 
nur die Möglichkeit, dass sich Menschen, die in irgendeiner sozialen Gemeinschaft stehen, 
miteinander verständigen, dass sie sich gewissermaßen gegenseitig sagen: Das willst du von
mir, das will ich von dir - und dass sie dann übereinkommen darüber, was sich dadurch für 
sie für Verhältnisse ergeben. Dann ergibt sich das Recht rein aus der Wirklichkeit dessen 
heraus, was Menschen gegenseitig von sich wollen, so dass es eigentlich ein Vernunftrecht 
gar nicht geben kann, dass auch alles, was als «historisches Recht» zustande gekommen ist, 
noch immer zustande kommen kann, wenn man nur den richtigen Boden dafür sucht … 
«Ich will mitreden können,wenn das Recht entsteht!», das ist das, was der demokratische 
Sinn sagt. Und derjenige, der dann etwa theoretisch über das Recht Bücher schreiben will, 
der kann sich nicht aus den Fingern saugen, was das Recht ist, sondern der hat einfach 
hinzuschauen auf das, was unter Menschen als Recht entsteht, und hat es mehr oder weniger
zu registrieren.“  83, 291  (>Gesetze)

  Rechtsverhältnisse, quasi als Nebenprodukt des Wirtschaftslebens, „werden niemals bloss 
aus dem Nachdenken hervorgebracht, sondern dadurch, dass …  der einzelne individuelle 
Mensch dem anderen individuellen Menschen gegenübersteht.“  332a, 91

  „Wenn man ein starr kodifiziertes Recht hätte, wäre es im Grunde etwa ebenso, wie wenn 
man ein siebenjähriges Kind hätte, dessen organische Lebenskräfte Sie jetzt festsetzen 
würden, und, wenn das Kind vierzig Jahre alt geworden ist, verlangen würden, dass es noch 
danach lebte.“   337b, 143   (>Gesetze, >Volk und Recht, >Inspiration)

  Rechtsleben (>Rechtsstaat): Das Rechtsleben kann es „nur zu tun haben mit alldem, was 
sich aus rein menschlichen Untergründen heraus auf das Verhältnis des Menschen zum 
Menschen bezieht.“  328, 31  (>Recht, >Gleichheit, >Urteil und Gefühl)

Fähigkeiten und Bedürfnissen leben können soll, lässt man das Gefühlsleben des Menschen 
aus und damit das Rechtsleben. „Denn die Rechtsverhältnisse können sich nur so 
entwickeln im Zusammenleben der Menschen, wie sich in diesem Zusammenleben der 
Menschen Gefühl an Gefühl abstreift, abschleift.“ Wenn man das Gefühl weglässt, muss die
Rechtsfrage „in ein Loch fallen.“  332a, 83  (>Fühlen, >Römisches Denken, >Staatlich-
juristisch-moralisches Leben)

  „So über Recht zu sprechen wie die heutige Menschheit über Recht spricht, wäre zum 
Beispiel einem Scotus Erigena nicht eingefallen, weil man damals noch etwas in der Seele 
hatte, was einen anleitete, dazu führte, von Mensch zu Mensch zu sprechen. Das gibt es 
nicht mehr, weil nichts mehr in der Seele da ist, das zum Menschen führt, weil man noch 
nichts gefunden hat, was aus dem Nichts herausführt. Damals konnte es wenigstens der 
Vater noch dem Sohne sagen. Am Ende des achtzehnten Jahrhunderts .. haben die 
Menschen zunächst krampfhaft nach dem sogenannten Vernunftrecht gesucht. Aus der 
Vernunft sollte herausgepresst werden, wie man zu Vorstellungen und Empfindungen über 
das Recht kommt. Und dann haben andere, zum Beispiel Savigny, gefunden, dass man aus 
der Vernunft nichts mehr herauspressen könne. So kam man zu dem historischen Recht. 
Man hat sich hingesetzt und studiert, was früher war, sich vollgepfropft mit den Gefühlen, 
die die längst Gestorbenen gehabt haben, weil man selber nichts mehr hatte. .. So trat man 
ins zwanzigste Jahrhundert hinein, und da wurde das Gefühl immer ärger: Man steht 
gegenüber dem Nichts, und man muss aus dem Menschen heraus etwas finden.“  217, 26f

  „Es gibt überhaupt nicht eine allgemeine abstrakte Festsetzung des Rechts, sondern es gibt 
nur die Möglichkeit, dass sich Menschen, die in irgendeiner sozialen Gemeinschaft stehen, 
miteinander verständigen, dass sie sich gewissermaßen gegenseitig sagen: Das willst du von
mir, das will ich von dir - und dass sie dann übereinkommen darüber, was sich dadurch für 
sie für Verhältnisse ergeben. Dann ergibt sich das Recht rein aus der Wirklichkeit dessen 
heraus, was Menschen gegenseitig von sich wollen, so dass es eigentlich ein Vernunftrecht 
gar nicht geben kann, dass auch alles, was als «historisches Recht» zustande gekommen ist, 
noch immer zustande kommen kann, wenn man nur den richtigen Boden dafür sucht … 
«Ich will mitreden können,wenn das Recht entsteht!», das ist das, was der demokratische 
Sinn sagt. Und derjenige, der dann etwa theoretisch über das Recht Bücher schreiben will, 
der kann sich nicht aus den Fingern saugen, was das Recht ist, sondern der hat einfach 
hinzuschauen auf das, was unter Menschen als Recht entsteht, und hat es mehr oder weniger
zu registrieren.“  83, 291  (>Gesetze)

  Rechtsverhältnisse, quasi als Nebenprodukt des Wirtschaftslebens, „werden niemals bloss 
aus dem Nachdenken hervorgebracht, sondern dadurch, dass …  der einzelne individuelle 
Mensch dem anderen individuellen Menschen gegenübersteht.“  332a, 91

  „Wenn man ein starr kodifiziertes Recht hätte, wäre es im Grunde etwa ebenso, wie wenn 
man ein siebenjähriges Kind hätte, dessen organische Lebenskräfte Sie jetzt festsetzen 
würden, und, wenn das Kind vierzig Jahre alt geworden ist, verlangen würden, dass es noch 
danach lebte.“   337b, 143   (>Gesetze, >Volk und Recht, >Inspiration)

  Rechtsleben (>Rechtsstaat): Das Rechtsleben kann es „nur zu tun haben mit alldem, was 
sich aus rein menschlichen Untergründen heraus auf das Verhältnis des Menschen zum 
Menschen bezieht.“  328, 31  (>Recht, >Gleichheit, >Urteil und Gefühl)



  „Von Mensch zu Mensch sollte sich das Recht entwickeln. Und alles also, alles 
Parlamentarisieren ist eigentlich im Grunde genommen nur ein Surrogat für das, was sich 
von Mensch zu Mensch abspielen müsste in einem wirklich richtigen Rechtsgebiete.“  339, 
71 

  „Und dieses Verhältnis umfasst alle Verhältnisse, in denen eben der einzelne Mensch dem 
einzelnen Menschen unmittelbar gegenübersteht, nicht als Wirtschaftender, sondern
als Mensch, wo er es auch nicht zu tun hat mit den Fähigkeiten, die einem angeboren oder 
anerzogen sind, sondern wo er es zu tun hat mit dem, was er im sozialen Organismus tun 
darf oder wozu er verpflichtet sein kann, wozu er sein Recht hat, mit dem, was er im 
sozialen Organismus eben bedeutet..“   79, 252f  (>Rechtsstaat)  

  Rechtsleben und Gesetze: Das Rechtsleben „beruht darauf, dass in demokratischer Weise
alle diejenigen Massnahmen getroffen werden, durch die jeder Mensch mit Bezug auf die 
Menschenrechte jedem anderen gleich ist. Zu den Menschenrechten gehört auch das 
Arbeitsrecht. .. Jeder Mensch, der mündig geworden ist, kann teilnehmen – entweder direkt 
auf dem Wege eines Referendums zum Beispiel oder indirekt durch Wahl bzw. durch eine 
Volksvertretung – an der Festsetzung derjenigen Rechte, die unter gleichen Menschen zu 
herrschen haben. Daher herrscht auf dem Rechts- oder Staats- oder politischen Boden nicht 
der Vertrag, sondern das Gesetz.“ 331, 167 (>Gesetze, >Richter)

  Rechtsleben und Intuition: Das Rechtsleben kann nur mit intuitiven Vorstellungen 
begriffen werden.  73, 202

  Rechtsleben und rhythmisches System: „ .. das eigentliche politische Leben, das Leben, 
welches man oftmals viel zu umfassend denkt, das man bezeichnen kann als das eigentliche 
Staatsleben, das lässt sich nun vergleichen mit dem zwischen den zwei natürlichen 
Systemen, dem Stoffwechselsystem und dem Nerven-Sinnessystem liegenden rhythmischen
System, dem regulierenden .., dem Atmungs- und .. Herzsystem.“ 328, 29 (>Urteil, >Mitte)

 „Wenn das Erdenleben heilsam verlaufen soll, nicht unheilsam, so muss dasjenige, was als 
Rechtsprinzipien sich nach und nach geltend machen wird, so empfunden werden wie 
Gaben aus der geistigen Welt, die durch Inspiration herunterkommen an den Volksgenius, 
um das irdische Leben zu regeln ..“  190, 80  (>Volk und Recht, >Inspiration)

  Rechtsleben, römisches: Römisches Rechtsleben hat in einer Art Renaissance das 
europäische Rechtsleben überlagert. Marx und Engels wollen das als Fremdartiges 
herauswerfen und nur noch auf den Boden des Wirtschaftslebens bauen, das sich aus 
mitteleuropäischen Verhältnissen neu entwickelt hat.   192, 330

  In der römischen Zeit kam das „Heraustreten des Persönlichkeitsprinzips.“ „Daher trat in 
Rom zuerst das auf, was wir den Rechtsbegriff nennen, wo wir den Menschen zuerst als 
Bürger vor uns haben.“  104, 74f  (>Römisches Denken, >Gebot und Recht, >Proletarier 
und Rechte)

  Rechtsprechung: Zum geistigen Glied muss auch die wirkliche Praxis des privaten und 
des strafrechtlichen Urteilens gerechnet werden. Das privat- und strafrechtliche Wirken 

  „Von Mensch zu Mensch sollte sich das Recht entwickeln. Und alles also, alles 
Parlamentarisieren ist eigentlich im Grunde genommen nur ein Surrogat für das, was sich 
von Mensch zu Mensch abspielen müsste in einem wirklich richtigen Rechtsgebiete.“  339, 
71 

  „Und dieses Verhältnis umfasst alle Verhältnisse, in denen eben der einzelne Mensch dem 
einzelnen Menschen unmittelbar gegenübersteht, nicht als Wirtschaftender, sondern
als Mensch, wo er es auch nicht zu tun hat mit den Fähigkeiten, die einem angeboren oder 
anerzogen sind, sondern wo er es zu tun hat mit dem, was er im sozialen Organismus tun 
darf oder wozu er verpflichtet sein kann, wozu er sein Recht hat, mit dem, was er im 
sozialen Organismus eben bedeutet..“   79, 252f  (>Rechtsstaat)  

  Rechtsleben und Gesetze: Das Rechtsleben „beruht darauf, dass in demokratischer Weise
alle diejenigen Massnahmen getroffen werden, durch die jeder Mensch mit Bezug auf die 
Menschenrechte jedem anderen gleich ist. Zu den Menschenrechten gehört auch das 
Arbeitsrecht. .. Jeder Mensch, der mündig geworden ist, kann teilnehmen – entweder direkt 
auf dem Wege eines Referendums zum Beispiel oder indirekt durch Wahl bzw. durch eine 
Volksvertretung – an der Festsetzung derjenigen Rechte, die unter gleichen Menschen zu 
herrschen haben. Daher herrscht auf dem Rechts- oder Staats- oder politischen Boden nicht 
der Vertrag, sondern das Gesetz.“ 331, 167 (>Gesetze, >Richter)

  Rechtsleben und Intuition: Das Rechtsleben kann nur mit intuitiven Vorstellungen 
begriffen werden.  73, 202

  Rechtsleben und rhythmisches System: „ .. das eigentliche politische Leben, das Leben, 
welches man oftmals viel zu umfassend denkt, das man bezeichnen kann als das eigentliche 
Staatsleben, das lässt sich nun vergleichen mit dem zwischen den zwei natürlichen 
Systemen, dem Stoffwechselsystem und dem Nerven-Sinnessystem liegenden rhythmischen
System, dem regulierenden .., dem Atmungs- und .. Herzsystem.“ 328, 29 (>Urteil, >Mitte)

 „Wenn das Erdenleben heilsam verlaufen soll, nicht unheilsam, so muss dasjenige, was als 
Rechtsprinzipien sich nach und nach geltend machen wird, so empfunden werden wie 
Gaben aus der geistigen Welt, die durch Inspiration herunterkommen an den Volksgenius, 
um das irdische Leben zu regeln ..“  190, 80  (>Volk und Recht, >Inspiration)

  Rechtsleben, römisches: Römisches Rechtsleben hat in einer Art Renaissance das 
europäische Rechtsleben überlagert. Marx und Engels wollen das als Fremdartiges 
herauswerfen und nur noch auf den Boden des Wirtschaftslebens bauen, das sich aus 
mitteleuropäischen Verhältnissen neu entwickelt hat.   192, 330

  In der römischen Zeit kam das „Heraustreten des Persönlichkeitsprinzips.“ „Daher trat in 
Rom zuerst das auf, was wir den Rechtsbegriff nennen, wo wir den Menschen zuerst als 
Bürger vor uns haben.“  104, 74f  (>Römisches Denken, >Gebot und Recht, >Proletarier 
und Rechte)

  Rechtsprechung: Zum geistigen Glied muss auch die wirkliche Praxis des privaten und 
des strafrechtlichen Urteilens gerechnet werden. Das privat- und strafrechtliche Wirken 



muss in das geistige Glied einverleibt werden. „Gewiss, es wird in Zukunft in einem 
gesunden sozialen Organismus der Verbrecher zum Beispiel zu suchen sein von dem, was 
sich im zweiten Gliede, im politischen Gliede ergibt. Wenn er aber gesucht ist, dann wird er 
abgeurteilt von dem Richter, dem er in einem individuellen menschlichen Verhältnis 
gegenübersteht.“  328, 92

  Rechtsstaat (im Sinne der Dreigliederung):  Im Staat „macht sich alles das geltend, was 
von dem Urteil und der Empfindung eines jeden mündig gewordenen Menschen abhängig 
sein muss.“ Rechte und Pflichten werden hier geregelt.   Kp, 20   (>Demokratie, wahre)

  „Ein solcher Rechtsstaat hat seine eigenen Gesetzgebungs- und Verwaltungskörper, die 
beide nach den Grundsätzen aufgebaut sind, welche sich aus dem Rechtsbewusstsein der 
neueren Zeit ergeben. Er wird aufgebaut sein auf den Impulsen im Menschheits-
bewusstsein, die man gegenwärtig die demokratischen nennt.“ Kp, 69f (>Staatsverfassg.)

  „In der Rechtsorganisation wird durch Gesetz und Verwaltung verwirklicht, was aus dem 
Rechtsbewusstsein als Beziehung einzelner Menschen oder Menschengruppen zueinander 
gefordert wird.“   Kp, 73   (>Volk und Recht, >Richter und Gerichte, >Hegel)

  Wenn wir auf das Gebiet des Staatswesens sehen, „dann müssen wir vorzugsweise auf 
diesem Gebiete suchen .. die Eroberung der Arbeit im Verlaufe der menschlichen 
Entwickelung für den gesamten einheitlichen sozialen Organismus. Gerade dadurch, dass 
sich aus Asien herüber die Theokratie zu dem Staatswesen entwickelte, das nun unter dem 
Einfluss der Rechtsimpulse steht, gerade dadurch entwickelt sich das Problem der Arbeit. 
Indem jeder einzelne zu seinem Recht kommen sollte, entwickelte sich die Forderung, dass 
die Arbeit richtig in den sozialen Organismus hineingestellt werden solle.“  83, 296

  „Da handelt es sich darum, .. dass irgendeine soziale Gruppe so gestaltet sein muss, dass 
darinnen in Bezug auf Sicherheit des Lebens und Sicherheit nach aussen Ordnung 
herrscht. .. Dieser Sicherheitsdienst, alles Polizeilich-Militärische, wenn ich jetzt im alten 
Sinne sprechen will, der ist auch das Einzige, was im Sinne zum Beispiel eines 
demokratischen Parlamentes behandelt werden kann. Mitbestimmend an diesem 
Sicherheitsdienst kann jeder Mensch sein.“  185a, 216

  „Das zweite würde die Organisation sein, die an die Stelle des gegenwärtigen Staates zu 
treten hat, die eigentliche Rechtsorganisation. In ihr würde zunächst vor allen Dingen alles 
das zu regeln sein, was die gegenwärtigen Besitz- und Eigentumsverhältnisse , auf die es ja 
bei der wirklichen Sozialisierung vor allen Dingen ankommt, in einen wünschenswerten 
nächsten Zustand überführt. … Und auf der anderen Seite würde in diesem, den Staat 
ersetzenden mittleren Glied des sozialen Organismus alles das geregelt werden, was das 
gesamte Gebiet des Arbeitsrechtes umfasst.“  331, 25f

  Der Impuls des dreigliedrigen sozialen Organismus „fordert die Einschränkung des 
Staatslebens auf alle diejenigen Lebensverhältnisse, für die alle Menschen voreinander 
gleich sind. Auf diesem Boden ist auf streng demokratische Art mit Umwandlung der 
gegenwärtigen privatkapitalistischen Besitz- und Zwangsarbeitsverhältnisse vor allem ein 
solches allgemeines Menschenrecht zu erreichen, das den Arbeiter als völlig freie 
Persönlichkeit dem Arbeitleiter, der nur noch geistiger Arbeiter ist, gegenüberstellt.“  332b, 

muss in das geistige Glied einverleibt werden. „Gewiss, es wird in Zukunft in einem 
gesunden sozialen Organismus der Verbrecher zum Beispiel zu suchen sein von dem, was 
sich im zweiten Gliede, im politischen Gliede ergibt. Wenn er aber gesucht ist, dann wird er 
abgeurteilt von dem Richter, dem er in einem individuellen menschlichen Verhältnis 
gegenübersteht.“  328, 92

  Rechtsstaat (im Sinne der Dreigliederung):  Im Staat „macht sich alles das geltend, was 
von dem Urteil und der Empfindung eines jeden mündig gewordenen Menschen abhängig 
sein muss.“ Rechte und Pflichten werden hier geregelt.   Kp, 20   (>Demokratie, wahre)

  „Ein solcher Rechtsstaat hat seine eigenen Gesetzgebungs- und Verwaltungskörper, die 
beide nach den Grundsätzen aufgebaut sind, welche sich aus dem Rechtsbewusstsein der 
neueren Zeit ergeben. Er wird aufgebaut sein auf den Impulsen im Menschheits-
bewusstsein, die man gegenwärtig die demokratischen nennt.“ Kp, 69f (>Staatsverfassg.)

  „In der Rechtsorganisation wird durch Gesetz und Verwaltung verwirklicht, was aus dem 
Rechtsbewusstsein als Beziehung einzelner Menschen oder Menschengruppen zueinander 
gefordert wird.“   Kp, 73   (>Volk und Recht, >Richter und Gerichte, >Hegel)

  Wenn wir auf das Gebiet des Staatswesens sehen, „dann müssen wir vorzugsweise auf 
diesem Gebiete suchen .. die Eroberung der Arbeit im Verlaufe der menschlichen 
Entwickelung für den gesamten einheitlichen sozialen Organismus. Gerade dadurch, dass 
sich aus Asien herüber die Theokratie zu dem Staatswesen entwickelte, das nun unter dem 
Einfluss der Rechtsimpulse steht, gerade dadurch entwickelt sich das Problem der Arbeit. 
Indem jeder einzelne zu seinem Recht kommen sollte, entwickelte sich die Forderung, dass 
die Arbeit richtig in den sozialen Organismus hineingestellt werden solle.“  83, 296

  „Da handelt es sich darum, .. dass irgendeine soziale Gruppe so gestaltet sein muss, dass 
darinnen in Bezug auf Sicherheit des Lebens und Sicherheit nach aussen Ordnung 
herrscht. .. Dieser Sicherheitsdienst, alles Polizeilich-Militärische, wenn ich jetzt im alten 
Sinne sprechen will, der ist auch das Einzige, was im Sinne zum Beispiel eines 
demokratischen Parlamentes behandelt werden kann. Mitbestimmend an diesem 
Sicherheitsdienst kann jeder Mensch sein.“  185a, 216

  „Das zweite würde die Organisation sein, die an die Stelle des gegenwärtigen Staates zu 
treten hat, die eigentliche Rechtsorganisation. In ihr würde zunächst vor allen Dingen alles 
das zu regeln sein, was die gegenwärtigen Besitz- und Eigentumsverhältnisse , auf die es ja 
bei der wirklichen Sozialisierung vor allen Dingen ankommt, in einen wünschenswerten 
nächsten Zustand überführt. … Und auf der anderen Seite würde in diesem, den Staat 
ersetzenden mittleren Glied des sozialen Organismus alles das geregelt werden, was das 
gesamte Gebiet des Arbeitsrechtes umfasst.“  331, 25f

  Der Impuls des dreigliedrigen sozialen Organismus „fordert die Einschränkung des 
Staatslebens auf alle diejenigen Lebensverhältnisse, für die alle Menschen voreinander 
gleich sind. Auf diesem Boden ist auf streng demokratische Art mit Umwandlung der 
gegenwärtigen privatkapitalistischen Besitz- und Zwangsarbeitsverhältnisse vor allem ein 
solches allgemeines Menschenrecht zu erreichen, das den Arbeiter als völlig freie 
Persönlichkeit dem Arbeitleiter, der nur noch geistiger Arbeiter ist, gegenüberstellt.“  332b, 



99

  „Es liegt darin, dass die neuere Menschheit geschichtlich reif werden will dafür, auf dem 
freien Staatsboden, auf dem freien Rechtsboden gesetzmäßig dasjenige zu verwalten, worin 
alle Menschen einander gleich sind, worüber also jeder .. - mittelbar durch Vertretung, 
unmittelbar durch irgendein Referendum - entscheiden kann. So müssen wir in Zukunft 
einen selbständigen Rechtsboden haben, der die Fortsetzung des alten Macht- und 
Gewaltstaates sein wird, und der erst der wahre Rechtsstaat sein wird.“  333, 83

  „Aber das ist eben das Wesentliche, dass das Staatswesen erst entstehen wird, nämlich 
umfassen wird alles dasjenige, was zwischen mündig gewordenen Menschen, rein dadurch, 
dass sie Menschen sind, spielt, und dazu gehört das ganze Gebiet der Arbeitsregelung zum 
Beispiel, das erst in der richtigen Weise entstehen wird, wenn die beiden anderen Gebiete 
abgetrennt sind.“   338, 68  (>Staat, Abbau)

  „Niemals kann in einem wirklichen Rechtsstaat ein Recht bestehen auf Grund und Boden 
als Privatbesitz. Die Verteilung des Grundes und Bodens muss in der Demokratie 
erfolgen ...“  330, 289      (>Demokratie, >Staat und Mensch, >Staatsverfassung)

  Rechtsstaat und Geistesleben: Die Feststellung des Rechtes ist eine soziale 
Angelegenheit. Recht zu sprechen ist aber in der Regel „über- oder antisozial“, wie „alle 
individuellen Angelegenheiten des Menschen.“ „Die Rechtsfindung wächst heraus, über die
Grenzen der Demokratie hinweg.“   332a, 96  (>Recht und Moral, >Seele und Staat)

  „Ein Geistesleben, das von sich aus Rechtsverhältnisse feststellen wollte, müsste aus der 
Ungleichheit der menschlichen Fähigkeiten heraus auch zu einer Ungleichheit der Rechte 
kommen..“   24, 55  (>Geistesleben und Rechtsleben)

  Durch die Verwaltung der Produktionsmittel durch das Geistesleben wird die Lähmung der
individuellen menschlichen Fähigkeiten nicht eintreten, die sich bei einer Verwaltung durch 
den Staat ergibt.  Kp, 98

  Die Verwaltung des Eigentums so, dass es der Gesamtheit diene und dass gleichzeitig 
fähige Produzierende darüber verfügen können,muss zwischen Rechtsstaat und geistiger 
Organisation ermittelt werden.   Kp, 111  (>Rechtsübertragungen)

  „Der Staat überlässt es den sach-, berufs- und völkermässigen Korporationen, ihre 
Gerichte, ihre Schulen, ihre Kirchen und so weiter zu errichten, und er überlässt es dem 
einzelnen, sich seine Schule, seine Kirche, seinen Richter zu bestimmen. Natürlich nicht 
etwa von Fall zu Fall, sondern auf eine gewisse Zeit. Im Anfange wird dies wohl durch die 
territorialen Grenzen beschränkt werden müssen, doch trägt es die Möglichkeit in sich, auf 
friedlichem Wege die nationalen Gegensätze  - auch andere – auszugleichen. Es trägt sogar 
die Möglichkeit in sich, etwas Wirkliches zu schaffen an Stelle des schattenhaften Staaten-
Schiedsgerichts. (…) Die Kulturangelegenheiten werden von dem Drucke befreit, den auf 
sie die wirtschaftlichen und politischen Dinge ausüben, und sie hören auf, auf diese einen 
Druck auszuüben. Alle diese Kulturangelegenheiten werden fortdauernd in gesunder 
Bewegung erhalten.“   24, 352f  

99

  „Es liegt darin, dass die neuere Menschheit geschichtlich reif werden will dafür, auf dem 
freien Staatsboden, auf dem freien Rechtsboden gesetzmäßig dasjenige zu verwalten, worin 
alle Menschen einander gleich sind, worüber also jeder .. - mittelbar durch Vertretung, 
unmittelbar durch irgendein Referendum - entscheiden kann. So müssen wir in Zukunft 
einen selbständigen Rechtsboden haben, der die Fortsetzung des alten Macht- und 
Gewaltstaates sein wird, und der erst der wahre Rechtsstaat sein wird.“  333, 83

  „Aber das ist eben das Wesentliche, dass das Staatswesen erst entstehen wird, nämlich 
umfassen wird alles dasjenige, was zwischen mündig gewordenen Menschen, rein dadurch, 
dass sie Menschen sind, spielt, und dazu gehört das ganze Gebiet der Arbeitsregelung zum 
Beispiel, das erst in der richtigen Weise entstehen wird, wenn die beiden anderen Gebiete 
abgetrennt sind.“   338, 68  (>Staat, Abbau)

  „Niemals kann in einem wirklichen Rechtsstaat ein Recht bestehen auf Grund und Boden 
als Privatbesitz. Die Verteilung des Grundes und Bodens muss in der Demokratie 
erfolgen ...“  330, 289      (>Demokratie, >Staat und Mensch, >Staatsverfassung)

  Rechtsstaat und Geistesleben: Die Feststellung des Rechtes ist eine soziale 
Angelegenheit. Recht zu sprechen ist aber in der Regel „über- oder antisozial“, wie „alle 
individuellen Angelegenheiten des Menschen.“ „Die Rechtsfindung wächst heraus, über die
Grenzen der Demokratie hinweg.“   332a, 96  (>Recht und Moral, >Seele und Staat)

  „Ein Geistesleben, das von sich aus Rechtsverhältnisse feststellen wollte, müsste aus der 
Ungleichheit der menschlichen Fähigkeiten heraus auch zu einer Ungleichheit der Rechte 
kommen..“   24, 55  (>Geistesleben und Rechtsleben)

  Durch die Verwaltung der Produktionsmittel durch das Geistesleben wird die Lähmung der
individuellen menschlichen Fähigkeiten nicht eintreten, die sich bei einer Verwaltung durch 
den Staat ergibt.  Kp, 98

  Die Verwaltung des Eigentums so, dass es der Gesamtheit diene und dass gleichzeitig 
fähige Produzierende darüber verfügen können,muss zwischen Rechtsstaat und geistiger 
Organisation ermittelt werden.   Kp, 111  (>Rechtsübertragungen)

  „Der Staat überlässt es den sach-, berufs- und völkermässigen Korporationen, ihre 
Gerichte, ihre Schulen, ihre Kirchen und so weiter zu errichten, und er überlässt es dem 
einzelnen, sich seine Schule, seine Kirche, seinen Richter zu bestimmen. Natürlich nicht 
etwa von Fall zu Fall, sondern auf eine gewisse Zeit. Im Anfange wird dies wohl durch die 
territorialen Grenzen beschränkt werden müssen, doch trägt es die Möglichkeit in sich, auf 
friedlichem Wege die nationalen Gegensätze  - auch andere – auszugleichen. Es trägt sogar 
die Möglichkeit in sich, etwas Wirkliches zu schaffen an Stelle des schattenhaften Staaten-
Schiedsgerichts. (…) Die Kulturangelegenheiten werden von dem Drucke befreit, den auf 
sie die wirtschaftlichen und politischen Dinge ausüben, und sie hören auf, auf diese einen 
Druck auszuüben. Alle diese Kulturangelegenheiten werden fortdauernd in gesunder 
Bewegung erhalten.“   24, 352f  



  Rechtsstaat und Parteien: „Man wird nicht sagen können .., dass ja auch in der Zukunft 
zum Beispiel im Rechtsstaate, der eine demokratisch orientierte Vertretung haben wird, 
auch die einzelnen Kreise sitzen, dass sie ja auch Parteien bilden können .. . Das wird aus 
dem Grunde nicht der Fall sein, weil die Interessen, die sich heute entgegengesetzt 
entwickeln, dann gleich entwickelt werden. Selbst der Gegensatz zwischen konservativer 
und liberaler Partei wird nicht da sein in der Zukunft, wenn man den sozialen Organismus 
gesund sich entwickeln lasst, weil im Rechtsstaate die immer konkret auftretenden 
Verhältnisse auch sachlich nicht nach dem ..  Schlagbegriffe, nicht nach den Konservativen, 
Liberalen und so weiter sich orientieren werden.“  336, 124

  Rechtsstaat und Wirtschaft:  Wenn das Recht aus wirtschaftlichen Interessen entsteht, 
wird es nur eine Karikatur, ein Abdruck der wirtschaftlichen Interessen. Dann „ist das Recht
gar nicht da. Nur dadurch, dass Sie das Recht ursprünglich und uranfänglich entstehen 
lassen auf seinem selbständigen demokratischen Boden, können sie es hineintragen in das 
Wirtschaftsleben.“   332a, 90

  „Innerhalb der Wirtschaftseinrichtungen wendet sich der Mensch an den Menschen, weil 
der eine dem Interesse des anderen dient; Grundverschieden davon ist die Beziehung, 
welche der eine Mensch zu dem anderen innerhalb des Rechtslebens hat.“ Kp, 68  
(Eigentum als Recht, >Verträge)

  Der Rechtsstaat hat am Wirtschaftsleben keinen Anteil. Er hat seine eigenen Gesetz-
gebungs- und Verwaltungskörper und entsteht aus demokratischen Impulsen. Kp, 69

  „Und wenn der Rechtsstaat in gar keinem Wirtschaftszweige mit wirtschaftet, dann wird er
nur Einrichtungen schaffen, die aus dem Rechtsbewusstsein der zu ihm gehörenden 
Menschen stammen.“   Kp, 74  (>Arbeit im Rechtsleben)

  Was im demokratischen Rechtsstaat entsteht, wirkt ausgleichend auf die Neigung des 
Wirtschaftslebens, zu Schädigungen zu führen. Im natürlichen Organismus müsste sich das 
eine Organsystem durch seine eigene Tätigkeit auflösen, wenn es nicht durch ein anderes 
reguliert würde.  24, 63   (>Staat als Wirtschafter)

  „Wäre aus dem Wirtschaftskörper heraus das Eisenbahnwesen verwaltet worden – es wäre 
etwas anderes geworden, als es geworden ist unter den Interessen des Staates, indem es zum
grössten Teil unter seine Fiskalinteressen gekommen ist.“ 337b, 243

   In der Vertretung des Rechtsstaates sitzen selbstverständlich dieselben Personen, die im 
Wirtschaftsleben tätig sind. Durch die Gliederung in Wirtschafts- und Rechtsleben wird der 
Einfluss des Wirtschaftslebens auf das Rechtsleben zurückgedrängt.  Kp, 74

  Im Rätesystem darf nicht der gleiche Rat politisch und wirtschaftlich wirken. „Das ist 
möglich, dass in den zweierlei Räten die gleichen Leute sitzen. Sobald die Kompetenzen 
geschieden sind, so stellt sich heraus, so ergibt sich ganz von selber, dass die Interessen der 
Arbeiter mit denen der leitenden Personen parallel gehen. Dann kann ruhig im Rechtsstaat 
der Arbeiter neben dem Leiter sitzen. Selbst der Unterschied zwischen liberaler und 
konservativer Partei wird verschwinden, weil man nur sachlich reden wird.“  Molt, 237

  Rechtsstaat und Parteien: „Man wird nicht sagen können .., dass ja auch in der Zukunft 
zum Beispiel im Rechtsstaate, der eine demokratisch orientierte Vertretung haben wird, 
auch die einzelnen Kreise sitzen, dass sie ja auch Parteien bilden können .. . Das wird aus 
dem Grunde nicht der Fall sein, weil die Interessen, die sich heute entgegengesetzt 
entwickeln, dann gleich entwickelt werden. Selbst der Gegensatz zwischen konservativer 
und liberaler Partei wird nicht da sein in der Zukunft, wenn man den sozialen Organismus 
gesund sich entwickeln lasst, weil im Rechtsstaate die immer konkret auftretenden 
Verhältnisse auch sachlich nicht nach dem ..  Schlagbegriffe, nicht nach den Konservativen, 
Liberalen und so weiter sich orientieren werden.“  336, 124

  Rechtsstaat und Wirtschaft:  Wenn das Recht aus wirtschaftlichen Interessen entsteht, 
wird es nur eine Karikatur, ein Abdruck der wirtschaftlichen Interessen. Dann „ist das Recht
gar nicht da. Nur dadurch, dass Sie das Recht ursprünglich und uranfänglich entstehen 
lassen auf seinem selbständigen demokratischen Boden, können sie es hineintragen in das 
Wirtschaftsleben.“   332a, 90

  „Innerhalb der Wirtschaftseinrichtungen wendet sich der Mensch an den Menschen, weil 
der eine dem Interesse des anderen dient; Grundverschieden davon ist die Beziehung, 
welche der eine Mensch zu dem anderen innerhalb des Rechtslebens hat.“ Kp, 68  
(Eigentum als Recht, >Verträge)

  Der Rechtsstaat hat am Wirtschaftsleben keinen Anteil. Er hat seine eigenen Gesetz-
gebungs- und Verwaltungskörper und entsteht aus demokratischen Impulsen. Kp, 69

  „Und wenn der Rechtsstaat in gar keinem Wirtschaftszweige mit wirtschaftet, dann wird er
nur Einrichtungen schaffen, die aus dem Rechtsbewusstsein der zu ihm gehörenden 
Menschen stammen.“   Kp, 74  (>Arbeit im Rechtsleben)

  Was im demokratischen Rechtsstaat entsteht, wirkt ausgleichend auf die Neigung des 
Wirtschaftslebens, zu Schädigungen zu führen. Im natürlichen Organismus müsste sich das 
eine Organsystem durch seine eigene Tätigkeit auflösen, wenn es nicht durch ein anderes 
reguliert würde.  24, 63   (>Staat als Wirtschafter)

  „Wäre aus dem Wirtschaftskörper heraus das Eisenbahnwesen verwaltet worden – es wäre 
etwas anderes geworden, als es geworden ist unter den Interessen des Staates, indem es zum
grössten Teil unter seine Fiskalinteressen gekommen ist.“ 337b, 243

   In der Vertretung des Rechtsstaates sitzen selbstverständlich dieselben Personen, die im 
Wirtschaftsleben tätig sind. Durch die Gliederung in Wirtschafts- und Rechtsleben wird der 
Einfluss des Wirtschaftslebens auf das Rechtsleben zurückgedrängt.  Kp, 74

  Im Rätesystem darf nicht der gleiche Rat politisch und wirtschaftlich wirken. „Das ist 
möglich, dass in den zweierlei Räten die gleichen Leute sitzen. Sobald die Kompetenzen 
geschieden sind, so stellt sich heraus, so ergibt sich ganz von selber, dass die Interessen der 
Arbeiter mit denen der leitenden Personen parallel gehen. Dann kann ruhig im Rechtsstaat 
der Arbeiter neben dem Leiter sitzen. Selbst der Unterschied zwischen liberaler und 
konservativer Partei wird verschwinden, weil man nur sachlich reden wird.“  Molt, 237



  Rechtsübertragungen: „Der Rechtsstaat wird die Entstehung und die Verwaltung des 
privaten Eigentums an Kapital nicht zu verhindern haben.“ Er wacht darüber, „dass 
Eigentumsrecht nicht im Laufe der Zeit Eigentumsunrecht wird.“  Kp, 112

  „.. der Rechtsstaat (wird) durch seine Verwaltung der Rechts-Übertragungen selbst niemals
die Verfügung über ein Kapital .. an sich reissen dürfen.“  Kp, 114

  Sowohl Grund und Boden als auch fertige Produktionsmittel müssen der 
Rechtsübertragung unterliegen. Dabei würden sich unterschiedliche Gesichtspunkte 
ergeben. Beim industriellen Pol käme die individuelle geistige Fähigkeit der Menschen in 
Betracht, in der Landwirtschaft geht es um das Zusammengewachsen-sein mit dem Boden.  
332a, 180  (>Kapital-Übertragung, >Boden u. Recht, >Produktionsmittel; Kr.)

  Rechtswesen: „Nehmen Sie eine große Anzahl von Menschen der europäischen Welt, und 
nehmen wir einmal von den Seeleninhalten dieser Menschen den Begriff, die Idee des 
Rechtes. .. Dadurch aber, dass diese Menschen über den Begriff des Rechtes in gleicher Art 
denken, in der gleichen Weise diesen Begriff sich angeeignet haben, stehen sie alle mit 
einem Wesen der astralischen Welt in Verbindung .. Also für das, was im Menschen 
Eigenschaften sind, Seeleninhalte, gibt es Wesenheiten in der astralischen Welt. Dadurch ist 
über eine größere Anzahl von Menschen etwas ausgebreitet wie ein astralisches Netz. Wir 
alle, die wir gleiche Rechtsbegriffe haben, sind eingebettet in einen Körper einer 
astralischen Wesenheit, die wir geradezu nennen können das Rechtswesen.“  107, 14 

   Reformation: „Weit mehr als man denkt, war aller Grund- und Bodenbesitz vor der 
Reformation in umfassendstem Sinne abhängig von der Priesterherrschaft. Die 
Priesterherrschaft  war vor der Reformation überhaupt für die ökonomischen Verhältnisse 
ausserordentlich massgebend. …  mit der Reformation (wird) der alte Kirchen- und 
Geistlichenbesitz den Inhabern entrissen und übertragen .. auf die weltlichen Herrscher. … 
Ein grosser Teil der Einwanderer nach Amerika .. waren die expropriierten Besitzer von 
Grund und Boden in Europa. (…)“ Von der Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts an wurde 
der Priestertypus durch den ökonomischen Typus Mensch ersetzt.   191, 102ff

  „Daher sehen Sie auch, welcher Geist in den Glaubensbekenntnissen, die seit der 
Reformation heraufgekommen sind, eigentlich herrscht. .. Auf der einen Seite die weltliche 
Wissenschaft, die durch ihre Technik eindringen soll in das äussere Leben des Alltags … 
Der Glaube, der soll hübsch in einem Extrakästchen bewahrt bleiben, möglichst fern den 
äusseren Tatsachen des Lebens!“ 191, 110 (>Zwei Weltenströmungen)

  Reformer und Programme:  „Meine Damen und Herren, über ein Paradies auf  Erden, in 
dem die Menschen gut leben können, in dem alle Menschen zufrieden sein können, zu 
denken, ist sehr leicht. Das ergibt sich, man möchte sagen, von selbst. Zu sagen, wie aus der
Konfiguration unseres Wirtschaftslebens, aus den einzelnen konkreten Tatsachen, die sich 
aus der Natur, aus der menschlichen Arbeit, aus dem menschlichen Erfindungs- und 
Kombinationsgeist ergeben, zu sagen, wie da heraus für die Menschen allmählich ein 
menschenwürdiges Dasein sich entwickeln soll, das erfordert eine so eingehende tiefe 
Sachkenntnis, wie kein Zweig der Wissenschaft, wie kein Zweig innerhalb der 
Naturerkenntnis. Denn gegenüber der Komplikation der sozialen wirtschaftlichen Tatsache 
ist dasjenige, was wir unter dem Mikroskop sehen und durch das Teleskop am Himmel 

  Rechtsübertragungen: „Der Rechtsstaat wird die Entstehung und die Verwaltung des 
privaten Eigentums an Kapital nicht zu verhindern haben.“ Er wacht darüber, „dass 
Eigentumsrecht nicht im Laufe der Zeit Eigentumsunrecht wird.“  Kp, 112

  „.. der Rechtsstaat (wird) durch seine Verwaltung der Rechts-Übertragungen selbst niemals
die Verfügung über ein Kapital .. an sich reissen dürfen.“  Kp, 114

  Sowohl Grund und Boden als auch fertige Produktionsmittel müssen der 
Rechtsübertragung unterliegen. Dabei würden sich unterschiedliche Gesichtspunkte 
ergeben. Beim industriellen Pol käme die individuelle geistige Fähigkeit der Menschen in 
Betracht, in der Landwirtschaft geht es um das Zusammengewachsen-sein mit dem Boden.  
332a, 180  (>Kapital-Übertragung, >Boden u. Recht, >Produktionsmittel; Kr.)

  Rechtswesen: „Nehmen Sie eine große Anzahl von Menschen der europäischen Welt, und 
nehmen wir einmal von den Seeleninhalten dieser Menschen den Begriff, die Idee des 
Rechtes. .. Dadurch aber, dass diese Menschen über den Begriff des Rechtes in gleicher Art 
denken, in der gleichen Weise diesen Begriff sich angeeignet haben, stehen sie alle mit 
einem Wesen der astralischen Welt in Verbindung .. Also für das, was im Menschen 
Eigenschaften sind, Seeleninhalte, gibt es Wesenheiten in der astralischen Welt. Dadurch ist 
über eine größere Anzahl von Menschen etwas ausgebreitet wie ein astralisches Netz. Wir 
alle, die wir gleiche Rechtsbegriffe haben, sind eingebettet in einen Körper einer 
astralischen Wesenheit, die wir geradezu nennen können das Rechtswesen.“  107, 14 

   Reformation: „Weit mehr als man denkt, war aller Grund- und Bodenbesitz vor der 
Reformation in umfassendstem Sinne abhängig von der Priesterherrschaft. Die 
Priesterherrschaft  war vor der Reformation überhaupt für die ökonomischen Verhältnisse 
ausserordentlich massgebend. …  mit der Reformation (wird) der alte Kirchen- und 
Geistlichenbesitz den Inhabern entrissen und übertragen .. auf die weltlichen Herrscher. … 
Ein grosser Teil der Einwanderer nach Amerika .. waren die expropriierten Besitzer von 
Grund und Boden in Europa. (…)“ Von der Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts an wurde 
der Priestertypus durch den ökonomischen Typus Mensch ersetzt.   191, 102ff

  „Daher sehen Sie auch, welcher Geist in den Glaubensbekenntnissen, die seit der 
Reformation heraufgekommen sind, eigentlich herrscht. .. Auf der einen Seite die weltliche 
Wissenschaft, die durch ihre Technik eindringen soll in das äussere Leben des Alltags … 
Der Glaube, der soll hübsch in einem Extrakästchen bewahrt bleiben, möglichst fern den 
äusseren Tatsachen des Lebens!“ 191, 110 (>Zwei Weltenströmungen)

  Reformer und Programme:  „Meine Damen und Herren, über ein Paradies auf  Erden, in 
dem die Menschen gut leben können, in dem alle Menschen zufrieden sein können, zu 
denken, ist sehr leicht. Das ergibt sich, man möchte sagen, von selbst. Zu sagen, wie aus der
Konfiguration unseres Wirtschaftslebens, aus den einzelnen konkreten Tatsachen, die sich 
aus der Natur, aus der menschlichen Arbeit, aus dem menschlichen Erfindungs- und 
Kombinationsgeist ergeben, zu sagen, wie da heraus für die Menschen allmählich ein 
menschenwürdiges Dasein sich entwickeln soll, das erfordert eine so eingehende tiefe 
Sachkenntnis, wie kein Zweig der Wissenschaft, wie kein Zweig innerhalb der 
Naturerkenntnis. Denn gegenüber der Komplikation der sozialen wirtschaftlichen Tatsache 
ist dasjenige, was wir unter dem Mikroskop sehen und durch das Teleskop am Himmel 



beobachten, außerordentlich einfach. So muss man sagen: Gerade auf dem Gebiete der 
sozialen Frage möchte heute jeder mitreden, und die wenigsten Menschen haben die Geduld
und die Ausdauer und auch nur die Gelegenheit, sich die konkreten Sachkenntnisse zu 
erwerben.“  305, 184f   (>Menschenwille statt Utopien)

  „Die eine Partei will das, die andere jenes. Mancherlei von solchen Parteiforderungen 
erweist sich dem klar Denkenden bald als Hirngespinst; manches aber enthält gewiss auch 
den allerbesten Kern.“  34, 203  (>Parteien)

  „Wie hypnotisiert durch die Macht des modernen Wirtschaftslebens, richtet man den Blick 
allein auf das, was in diesem wirken kann, Man wird durch diese Blickrichtung nie finden, 
wie Arbeitskraft nicht mehr Ware zu sein braucht. Denn eine andere Wirtschaftsform wird 
diese Arbeitskraft nur in einer anderen Art zur Ware machen.“   Kp, 54f  (>Realität und 
Nachdenken)

  „Der grosse Irrtum muss überwunden werden zum Klarsehen in der sozialen Frage (..) 
dass man bloss die wirtschaftlichen Einrichtungen umzugestalten habe, dann ergäbe sich 
alles übrige von selbst.“  332a, 96  (>Wirtschaft umgestalten als Irrtum, >Geistesleben als 
Heilmittel)

  „.. wenn aber das Wesen des Wirtschaftens dasselbe bleibt, so kann eine einzelne 
Verbesserung nichts helfen; sie muss sogar eine Verschlechterung auf einem anderen 
Gebiete zur Folge haben.“  24, 121   (>Praxis, >Dreigliederung, Verständnis ..)

  „Die allermeisten Leute, die heute von irgendwelchen Reformen des Wirtschaftslebens 
oder gar von Revolution des Wirtschaftslebens reden, sind im Grunde genommen blosse 
Politiker ..“ 332a, 45  (>Staatsdenken, >Staatsmacht; Unterkriechen, >Revolutionen)

  Bodenreformer: „Der Staat bleibt ja doch, auch wenn er in seinen Säckel einsteckt, was er 
den Bodenspekulanten abnimmt, und es ihnen oder anderen Leuten vielleicht wieder 
zufliessen lässt auf Wegen, die immerhin möglich sind.“  337a, 207 

  Die Welt des physischen Planes kann niemals eine Vollkommenheit haben. Wer aber 
materialistisch denkt, gibt sich solcher Illusion hin; charakteristisch: die sozialistische 
Illusion. In der physischen Welt kann es niemals vollkommen zugehen.  177, 41f   

  Es „besteht eben ein wesenhafter Gegensatz zwischen dem Träger der Dreigliederungs-
Idee und allen denen, die da glauben, man könne das alte einheitsstaatliche soziale Leben 
beibehalten und innerhalb desselben zu einem Neuaufbau kommen.“   24, 122

  Es kommt einer wirklichkeitsgemässen Denkart nicht darauf an, vollkommene 
„Programme“ ein für alle Mal zu geben, sondern die Richtung zu kennzeichnen, in der 
praktisch gearbeitet werden soll.“ Die Beispiele können in der angegebenen Richtung 
verbessert werden.  Kp, 117   (>Soziale Gesetze, >Soziale Impulse)

  „Programme dürfen bei einer lebensfähigen sozialen Ordnung nicht gemacht werden, 
sondern darum handelt es sich, so zu charakterisieren, dass das Leben bestehen kann. Das 
Leben hat dann noch etwas zu tun.“ Programme sind „billig wie Brombeeren.“    332a, 180

beobachten, außerordentlich einfach. So muss man sagen: Gerade auf dem Gebiete der 
sozialen Frage möchte heute jeder mitreden, und die wenigsten Menschen haben die Geduld
und die Ausdauer und auch nur die Gelegenheit, sich die konkreten Sachkenntnisse zu 
erwerben.“  305, 184f   (>Menschenwille statt Utopien)

  „Die eine Partei will das, die andere jenes. Mancherlei von solchen Parteiforderungen 
erweist sich dem klar Denkenden bald als Hirngespinst; manches aber enthält gewiss auch 
den allerbesten Kern.“  34, 203  (>Parteien)

  „Wie hypnotisiert durch die Macht des modernen Wirtschaftslebens, richtet man den Blick 
allein auf das, was in diesem wirken kann, Man wird durch diese Blickrichtung nie finden, 
wie Arbeitskraft nicht mehr Ware zu sein braucht. Denn eine andere Wirtschaftsform wird 
diese Arbeitskraft nur in einer anderen Art zur Ware machen.“   Kp, 54f  (>Realität und 
Nachdenken)

  „Der grosse Irrtum muss überwunden werden zum Klarsehen in der sozialen Frage (..) 
dass man bloss die wirtschaftlichen Einrichtungen umzugestalten habe, dann ergäbe sich 
alles übrige von selbst.“  332a, 96  (>Wirtschaft umgestalten als Irrtum, >Geistesleben als 
Heilmittel)

  „.. wenn aber das Wesen des Wirtschaftens dasselbe bleibt, so kann eine einzelne 
Verbesserung nichts helfen; sie muss sogar eine Verschlechterung auf einem anderen 
Gebiete zur Folge haben.“  24, 121   (>Praxis, >Dreigliederung, Verständnis ..)

  „Die allermeisten Leute, die heute von irgendwelchen Reformen des Wirtschaftslebens 
oder gar von Revolution des Wirtschaftslebens reden, sind im Grunde genommen blosse 
Politiker ..“ 332a, 45  (>Staatsdenken, >Staatsmacht; Unterkriechen, >Revolutionen)

  Bodenreformer: „Der Staat bleibt ja doch, auch wenn er in seinen Säckel einsteckt, was er 
den Bodenspekulanten abnimmt, und es ihnen oder anderen Leuten vielleicht wieder 
zufliessen lässt auf Wegen, die immerhin möglich sind.“  337a, 207 

  Die Welt des physischen Planes kann niemals eine Vollkommenheit haben. Wer aber 
materialistisch denkt, gibt sich solcher Illusion hin; charakteristisch: die sozialistische 
Illusion. In der physischen Welt kann es niemals vollkommen zugehen.  177, 41f   

  Es „besteht eben ein wesenhafter Gegensatz zwischen dem Träger der Dreigliederungs-
Idee und allen denen, die da glauben, man könne das alte einheitsstaatliche soziale Leben 
beibehalten und innerhalb desselben zu einem Neuaufbau kommen.“   24, 122

  Es kommt einer wirklichkeitsgemässen Denkart nicht darauf an, vollkommene 
„Programme“ ein für alle Mal zu geben, sondern die Richtung zu kennzeichnen, in der 
praktisch gearbeitet werden soll.“ Die Beispiele können in der angegebenen Richtung 
verbessert werden.  Kp, 117   (>Soziale Gesetze, >Soziale Impulse)

  „Programme dürfen bei einer lebensfähigen sozialen Ordnung nicht gemacht werden, 
sondern darum handelt es sich, so zu charakterisieren, dass das Leben bestehen kann. Das 
Leben hat dann noch etwas zu tun.“ Programme sind „billig wie Brombeeren.“    332a, 180



  Die Dreigliederung würde „eine Auslese der Tüchtigen bringen, und es würden 
herabgestossen von ihrem Piedestal die Untüchtigen.“  338, 23f 
 
  Reinkarnation und Karma: „Zwischen Gegenwart und Dauer ist die Seele gestellt, 
indem sie die Mitte hält zwischen Leib und Geist. Aber sie vermittelt auch Gegenwart und 
Dauer. .. Durch die Erinnerung bewahrt die Seele das Gestern; durch die Handlungen 
bereitet sie das Morgen vor.“  9, 62

  „Ich habe mir mit dem, was ich gestern vollbracht habe, für heute mein Schicksal 
geschaffen. (..) Meine Vergangenheit bleibt mit mir verbunden; sie lebt in meiner 
Gegenwart weiter und wird mir in meine Zukunft folgen.“   9, 81

  „Ebenso wenig wie der Mensch am Morgen neu geschaffen ist, ebensowenig ist es der 
Menschengeist, wenn er seinen irdischen Lebensweg beginnt. (..) Ein physischer Leib tritt 
auf, der seine Gestalt durch die Gesetze der Vererbung erhält. Dieser Leib wird der Träger 
eines Geistes, der ein früheres Leben in neuer Gestalt wiederholt. Zwischen beiden steht die
Seele..“  9, 82   (>Kopf und Gliedmassen)

  Der Mensch hat wiederholte Erdenleben durchzumachen, weil  „sein unsterblicher 
Wesenskern sich nur dadurch immer mehr vergöttlichen kann, in geistige Regionen 
hinaufsteigen kann, dass er wiederholt Erfahrungen, wiederholte Lektionen im Erdenleben 
durchmacht. Und so kehrt der Mensch, wenn er durch das seelische und geistige Reich 
durchgegangen ist, zurück in die physische Welt, dann wieder zurück in die geistige und so 
weiter. Diese wiederholten Verkörperungen werden zusammengehalten nach dem 
sogenannten Gesetz von Karma, nach dem Gesetz von Ursache und Wirkung. Wenn ein 
Mensch, nachdem er wiederholte Erdenleben durchgemacht hat, wieder erscheint, wird er 
geboren mit Anlagen und Fähigkeiten, die er in den früheren Leben durch Erfahrung sich 
angeeignet hat, auch mit der Schuld, die er in früheren Leben auf sich geladen hat. So 
erscheint der eine glücklich, der andere unglücklich und elend, weil er sich das selbst 
erarbeitet, zugearbeitet hat. Was wir Menschen hier erarbeitet haben, wird in den künftigen 
Erdenleben wieder auftreten. Der Mensch ist dadurch in einem Auf- und Abstieg, in einem 
Hin- und Hergang zwischen den drei Welten: Physische Welt, Astralwelt und 
Devachanwelt.“  54, 365  />Entwicklung der Wesen) 

  „In dem Glauben an die Reinkarnation hatte der ägyptische Arbeiter, von dessen Mühen 
bei dem Bau der Pyramiden wir uns heute keinen Begriff machen, seinen Trost. Das waren 
Menschen, die keinen Wein tranken. Durch den Genuss des Weines wird der Mensch 
abgeschnitten von der Erkenntnis der höheren Prinzipien. Dieser Zustand musste einmal 
eintreten. Wäre der Mensch ohne Wein geblieben, so wäre er der Erde überdrüssig 
geworden, aber das durfte nicht geschehen. Um die Kultur hervorzubringen, musste der 
Mensch die Erde lieb gewinnen, er musste von seinen früheren Verkörperungen 
abgeschnitten werden, um nur die eine, in der er gerade lebte, zu lieben.“  97, 62  

  „Das Karma und der Christus sind der Inbegriff der ganzen Evolution. Das Karma ist das 
Gesetz von Ursache und Wirkung in der geistigen Welt; es ist die Spirale der Entwickelung. 
Die Christus-Kraft schaltet sich in die Entwickelung dieser karmischen Linie als 
richtunggebende Achse ein.  (…) In jedem Moment des Lebens stellt das Karma etwas dar, 

  Die Dreigliederung würde „eine Auslese der Tüchtigen bringen, und es würden 
herabgestossen von ihrem Piedestal die Untüchtigen.“  338, 23f 
 
  Reinkarnation und Karma: „Zwischen Gegenwart und Dauer ist die Seele gestellt, 
indem sie die Mitte hält zwischen Leib und Geist. Aber sie vermittelt auch Gegenwart und 
Dauer. .. Durch die Erinnerung bewahrt die Seele das Gestern; durch die Handlungen 
bereitet sie das Morgen vor.“  9, 62

  „Ich habe mir mit dem, was ich gestern vollbracht habe, für heute mein Schicksal 
geschaffen. (..) Meine Vergangenheit bleibt mit mir verbunden; sie lebt in meiner 
Gegenwart weiter und wird mir in meine Zukunft folgen.“   9, 81

  „Ebenso wenig wie der Mensch am Morgen neu geschaffen ist, ebensowenig ist es der 
Menschengeist, wenn er seinen irdischen Lebensweg beginnt. (..) Ein physischer Leib tritt 
auf, der seine Gestalt durch die Gesetze der Vererbung erhält. Dieser Leib wird der Träger 
eines Geistes, der ein früheres Leben in neuer Gestalt wiederholt. Zwischen beiden steht die
Seele..“  9, 82   (>Kopf und Gliedmassen)

  Der Mensch hat wiederholte Erdenleben durchzumachen, weil  „sein unsterblicher 
Wesenskern sich nur dadurch immer mehr vergöttlichen kann, in geistige Regionen 
hinaufsteigen kann, dass er wiederholt Erfahrungen, wiederholte Lektionen im Erdenleben 
durchmacht. Und so kehrt der Mensch, wenn er durch das seelische und geistige Reich 
durchgegangen ist, zurück in die physische Welt, dann wieder zurück in die geistige und so 
weiter. Diese wiederholten Verkörperungen werden zusammengehalten nach dem 
sogenannten Gesetz von Karma, nach dem Gesetz von Ursache und Wirkung. Wenn ein 
Mensch, nachdem er wiederholte Erdenleben durchgemacht hat, wieder erscheint, wird er 
geboren mit Anlagen und Fähigkeiten, die er in den früheren Leben durch Erfahrung sich 
angeeignet hat, auch mit der Schuld, die er in früheren Leben auf sich geladen hat. So 
erscheint der eine glücklich, der andere unglücklich und elend, weil er sich das selbst 
erarbeitet, zugearbeitet hat. Was wir Menschen hier erarbeitet haben, wird in den künftigen 
Erdenleben wieder auftreten. Der Mensch ist dadurch in einem Auf- und Abstieg, in einem 
Hin- und Hergang zwischen den drei Welten: Physische Welt, Astralwelt und 
Devachanwelt.“  54, 365  />Entwicklung der Wesen) 

  „In dem Glauben an die Reinkarnation hatte der ägyptische Arbeiter, von dessen Mühen 
bei dem Bau der Pyramiden wir uns heute keinen Begriff machen, seinen Trost. Das waren 
Menschen, die keinen Wein tranken. Durch den Genuss des Weines wird der Mensch 
abgeschnitten von der Erkenntnis der höheren Prinzipien. Dieser Zustand musste einmal 
eintreten. Wäre der Mensch ohne Wein geblieben, so wäre er der Erde überdrüssig 
geworden, aber das durfte nicht geschehen. Um die Kultur hervorzubringen, musste der 
Mensch die Erde lieb gewinnen, er musste von seinen früheren Verkörperungen 
abgeschnitten werden, um nur die eine, in der er gerade lebte, zu lieben.“  97, 62  

  „Das Karma und der Christus sind der Inbegriff der ganzen Evolution. Das Karma ist das 
Gesetz von Ursache und Wirkung in der geistigen Welt; es ist die Spirale der Entwickelung. 
Die Christus-Kraft schaltet sich in die Entwickelung dieser karmischen Linie als 
richtunggebende Achse ein.  (…) In jedem Moment des Lebens stellt das Karma etwas dar, 



wie die Bilanz eines Geschäftsmannes …  Wer einen Akt der Freiheit nicht zugeben 
möchte, würde einem Kaufmann gleichen, der nicht das Risiko einer neuen 
Geschäftsunternehmung eingehen möchte … die Hilfe, die wir einem anderen aus freien 
Stücken erweisen, eröffnet einen neuen Abschnitt in seinem Schicksal. (…) Denn wenn die 
Notwendigkeit das Gesetz der materiellen Welt ist, so herrscht die Freiheit in der geistigen 
Welt. Die Freiheit erobert man nur schrittweise..“ 94, 116ff  

  „Das Leben zerfällt wirklich in zwei Teile, die ohne Grenze ineinanderlaufen: in solche 
Erlebnisse, die streng durch frühere Ursachen, durch Karma bedingt sind, und in solche, die 
nicht durch Karma bedingt sind, sondern neu in unseren Gesichtskreis hereintreten. (…) 
Ganz neue Erlebnisse, die nicht bedingt sind durch vorhergehende Ursachen, hat nur der 
Mensch. Deshalb ist nur der Mensch im wahrsten Sinne des Wortes einer Erziehung fähig.“
107, 304 

  Der Mensch ist „für jede neue Inkarnation selbst mitschöpferisch sowohl für seine Form 
wie auch für seine Fähigkeiten wie für sein Schicksal. Was er der Außenwelt als seine Taten
eingegraben hat, kommt ihm zurück als sein Schicksal; was er in seinen früheren Leben sich
selber eingegraben hat, kommt ihm zurück als seine Fähigkeiten und seine Talente. .. Wir 
nehmen nicht umsonst die Welt wahr, sehen nicht umsonst mit unseren Augen, hören nicht 
umsonst durch unsere Ohren, sondern wir eignen uns in jeder Inkarnation gewisse Früchte 
des Lebens an. Die nehmen wir nach dem Tode mit, und was darin wirksam ist, das bildet 
die Keimkräfte, die beim Aufbau und Ausbau in der nächsten Inkarnation mitwirken. Nun 
kann verschiedenes eintreten. .. Nach der einen Seite oder nach der anderen Seite artet der 
Mensch aus. Entweder er benützt sein Leben nicht ordentlich, um alles zu holen, was für ihn
zu holen wäre. Dann bleiben gewisse Kräfte unbenutzt, und er bringt weniger mit in seine 
neue Inkarnation, als er mitbringen könnte. Oder aber er dringt zu tief in seine Organisation 
ein, er verwächst zu sehr mit seiner Inkarnation, mit seiner Körperlichkeit. Es gibt ja zwei 
Arten von Menschen: die einen möchten gern ganz im Geiste leben, .. andere, die steigen zu
tief hinunter in ihre Körperlichkeit; sie benützen nicht nur das, was zu holen ist, sondern sie 
verwachsen mit ihrer Inkarnation. .. Wir können uns einen Menschen denken, der da sagt: 
Ach, was geht mich das an, was ich alles in meinem ewigen Wesenskern hinübertrage in 
eine andere Inkarnation .. was später werden soll, das kümmert mich nicht weiter. - Wozu 
würde das führen, wenn sich diese Gesinnung radikal ausbildete?“ Er würde sitzenbleiben 
und einen  Lehrer, der die Wege weist für die Menschheit, zurück stossen. „Ein solcher 
Mensch, der einen solchen Menschheitsführer zurückweist, wird wieder erscheinen in 
derselben Gestalt. .. So ist die Möglichkeit für den Menschen vorhanden, mit dem Wesen 
einer Inkarnation zu verwachsen, .. oder aber die Wandlung durchzumachen .. zu immer 
höherer Vervollkommnung. Rassen würden gar nicht dekadent werden, gar nicht 
untergehen, wenn es nicht Seelen gäbe, die nicht weiter rücken können und nicht weiter 
rücken wollen ..“  102, 140ff (bei fvn-rs.net 173ff) 

  Reinkarnation und Karma des Einzelmenschen zu sehen, ist der notwendige Ausgleich zu 
seinem Eingebettetsein in Volks- und Rassenzusammenhänge. 121, 82f  (>Volk)

  „ .. Das ist das vererbte Karma, das sie mit ihren Voreltern gemeinsam haben. Das sind die 
Sünden der Väter. Bis zur siebenten Generation vererben sich diese Sünden der Väter. Die 
Eigenschaften der Menschen können zusammenhängen bis zum siebenten Urgroßvater. 
Nach der siebenten Generation löscht sich die Vererbung aus.“     93a, 75 

wie die Bilanz eines Geschäftsmannes …  Wer einen Akt der Freiheit nicht zugeben 
möchte, würde einem Kaufmann gleichen, der nicht das Risiko einer neuen 
Geschäftsunternehmung eingehen möchte … die Hilfe, die wir einem anderen aus freien 
Stücken erweisen, eröffnet einen neuen Abschnitt in seinem Schicksal. (…) Denn wenn die 
Notwendigkeit das Gesetz der materiellen Welt ist, so herrscht die Freiheit in der geistigen 
Welt. Die Freiheit erobert man nur schrittweise..“ 94, 116ff  

  „Das Leben zerfällt wirklich in zwei Teile, die ohne Grenze ineinanderlaufen: in solche 
Erlebnisse, die streng durch frühere Ursachen, durch Karma bedingt sind, und in solche, die 
nicht durch Karma bedingt sind, sondern neu in unseren Gesichtskreis hereintreten. (…) 
Ganz neue Erlebnisse, die nicht bedingt sind durch vorhergehende Ursachen, hat nur der 
Mensch. Deshalb ist nur der Mensch im wahrsten Sinne des Wortes einer Erziehung fähig.“
107, 304 

  Der Mensch ist „für jede neue Inkarnation selbst mitschöpferisch sowohl für seine Form 
wie auch für seine Fähigkeiten wie für sein Schicksal. Was er der Außenwelt als seine Taten
eingegraben hat, kommt ihm zurück als sein Schicksal; was er in seinen früheren Leben sich
selber eingegraben hat, kommt ihm zurück als seine Fähigkeiten und seine Talente. .. Wir 
nehmen nicht umsonst die Welt wahr, sehen nicht umsonst mit unseren Augen, hören nicht 
umsonst durch unsere Ohren, sondern wir eignen uns in jeder Inkarnation gewisse Früchte 
des Lebens an. Die nehmen wir nach dem Tode mit, und was darin wirksam ist, das bildet 
die Keimkräfte, die beim Aufbau und Ausbau in der nächsten Inkarnation mitwirken. Nun 
kann verschiedenes eintreten. .. Nach der einen Seite oder nach der anderen Seite artet der 
Mensch aus. Entweder er benützt sein Leben nicht ordentlich, um alles zu holen, was für ihn
zu holen wäre. Dann bleiben gewisse Kräfte unbenutzt, und er bringt weniger mit in seine 
neue Inkarnation, als er mitbringen könnte. Oder aber er dringt zu tief in seine Organisation 
ein, er verwächst zu sehr mit seiner Inkarnation, mit seiner Körperlichkeit. Es gibt ja zwei 
Arten von Menschen: die einen möchten gern ganz im Geiste leben, .. andere, die steigen zu
tief hinunter in ihre Körperlichkeit; sie benützen nicht nur das, was zu holen ist, sondern sie 
verwachsen mit ihrer Inkarnation. .. Wir können uns einen Menschen denken, der da sagt: 
Ach, was geht mich das an, was ich alles in meinem ewigen Wesenskern hinübertrage in 
eine andere Inkarnation .. was später werden soll, das kümmert mich nicht weiter. - Wozu 
würde das führen, wenn sich diese Gesinnung radikal ausbildete?“ Er würde sitzenbleiben 
und einen  Lehrer, der die Wege weist für die Menschheit, zurück stossen. „Ein solcher 
Mensch, der einen solchen Menschheitsführer zurückweist, wird wieder erscheinen in 
derselben Gestalt. .. So ist die Möglichkeit für den Menschen vorhanden, mit dem Wesen 
einer Inkarnation zu verwachsen, .. oder aber die Wandlung durchzumachen .. zu immer 
höherer Vervollkommnung. Rassen würden gar nicht dekadent werden, gar nicht 
untergehen, wenn es nicht Seelen gäbe, die nicht weiter rücken können und nicht weiter 
rücken wollen ..“  102, 140ff (bei fvn-rs.net 173ff) 

  Reinkarnation und Karma des Einzelmenschen zu sehen, ist der notwendige Ausgleich zu 
seinem Eingebettetsein in Volks- und Rassenzusammenhänge. 121, 82f  (>Volk)

  „ .. Das ist das vererbte Karma, das sie mit ihren Voreltern gemeinsam haben. Das sind die 
Sünden der Väter. Bis zur siebenten Generation vererben sich diese Sünden der Väter. Die 
Eigenschaften der Menschen können zusammenhängen bis zum siebenten Urgroßvater. 
Nach der siebenten Generation löscht sich die Vererbung aus.“     93a, 75 



  „Karma geht durch alle Reiche des Daseins, und es gibt durchaus Dinge im 
Menschheitskarma, in dem Karma eines Volkes, einer Gesellschaft oder einer anderen 
Menschheitsgruppe, die wir als ein gemeinschaftliches Karma ansehen müssen, so dass 
unter Umständen der einzelne mitgerissen werden kann von dem Gesamtkarma. .. Es kann 
durchaus der einzelne .. vermöge seines Einzelkarma ganz unschuldig sein; aber dadurch, 
dass er in einem Gesamtkarma drinnensteht, kann ein Unglück über ihn hereinbrechen. 
Wenn er aber ganz unschuldig ist, so wird sich das in späteren Verkörperungen 
ausgleichen.“  107, 175f  (>Menschheitskarma) 

  „Die ganze Reinkarnationsfrage muss im Zusammenhang betrachtet werden mit der Frage 
jener Gesinnung der Freiheit der Anschauung, der Freiheit der Gedanken.“ Und das 
Bewegen innerhalb der sozialen Wirklichkeit braucht die Verwurzelung des Einzelnen im 
geistigen Leben.  175, 356f  (>Freiheit und Gesetz, >Schöpfung aus dem Nichts)

  „.. die Art und Weise, wie die Menschen sich aneignen werden diese Überzeugung von 
Reinkarnation und Karma, wie sie die Möglichkeit finden werden, den Gedanken von 
Reinkarnation und Karma in das allgemeine Leben überzuführen, das wird eben dieses 
moderne Leben von der Gegenwart in die Zukunft hinein im wesentlichen umgestalten. Es 
wird ganz neue Lebensformen, ein ganz neues menschliches Zusammenleben schaffen; ein 
solches Zusammenleben aber, wie es notwendig ist, wenn die Kultur der Menschheit nicht 
dem Niedergang verfallen soll, sondern wirklich aufwärtssteigen, vorwärtsgehen soll. (…)
Alles äußere Leben, so wie es sich uns heute darbietet, ist aber überall ein Bild eines 
solchen menschlichen Zusammenhanges, der geformt und gebildet worden ist mit 
Ausschluss, ja mit Verleugnung der Idee von Reinkarnation und Karma. … In der Tat, es 
gibt zum Beispiel nichts, was so sehr feindlich gesinnt ist einer wirklichen Überzeugung 
von Reinkarnation und Karma als der Grundsatz des Lebens, dass man für dasjenige, was 
man unmittelbar als Arbeit leistet, einen der Arbeit entsprechenden Lohn, der die Arbeit 
geradezu bezahlt, einheimsen müsse. Nicht wahr, eine solche Rede klingt sonderbar, recht 
sonderbar! Nun müssen Sie die Sache auch nicht so betrachten, als wenn die 
Anthroposophie nun gleich radikal die Grundsätze einer Lebenspraxis über den Haufen 
werfen und über Nacht eine neue Lebensordnung einführen wollte. Das kann nicht sein. 
Aber der Gedanke müsste den Menschen nahetreten, dass in der Tat in einer Weltordnung, 
in der man daran denkt, Lohn und Arbeit müssten sich unmittelbar entsprechen, in der man 
sozusagen durch seine Arbeit dasjenige verdienen muss, was zum Leben notwendig ist, 
niemals eine wirkliche Grundüberzeugung von Reinkarnation und Karma gedeihen kann.“   
135, 64ff   (>Soziales Hauptgesetz)

  „Vor allen Dingen folgt aus der Idee des Karma, dass wir nicht durch einen Zufall .. uns 
hereingestellt fühlen sollen in die Weltordnung, nicht durch Zufall uns hingestellt fühlen 
sollen auf den Posten, auf dem wir uns befinden im Leben, sondern dass diesem 
Hingestelltsein gleichsam eine Art von unterbewusstem Willensentschluss zugrunde liegt; 
dass wir gewissermaßen, bevor wir in dieses irdische Dasein getreten sind, in das wir uns 
herausgearbeitet haben aus der geistigen Welt zwischen Tod und Geburt, als Ergebnis 
unserer früheren Inkarnationen in der geistigen Welt den Willensentschluss gefasst haben - 
den wir nur wieder vergessen haben, als wir uns in den Körper einlebten -, uns hinzustellen 
an den Platz, an dem wir stehen. So dass das Ergebnis eines vorgeburtlichen, vorirdischen 
eigenen Willensentschlusses uns an unseren Lebensplatz hinstellt und uns ausstattet gerade 

  „Karma geht durch alle Reiche des Daseins, und es gibt durchaus Dinge im 
Menschheitskarma, in dem Karma eines Volkes, einer Gesellschaft oder einer anderen 
Menschheitsgruppe, die wir als ein gemeinschaftliches Karma ansehen müssen, so dass 
unter Umständen der einzelne mitgerissen werden kann von dem Gesamtkarma. .. Es kann 
durchaus der einzelne .. vermöge seines Einzelkarma ganz unschuldig sein; aber dadurch, 
dass er in einem Gesamtkarma drinnensteht, kann ein Unglück über ihn hereinbrechen. 
Wenn er aber ganz unschuldig ist, so wird sich das in späteren Verkörperungen 
ausgleichen.“  107, 175f  (>Menschheitskarma) 

  „Die ganze Reinkarnationsfrage muss im Zusammenhang betrachtet werden mit der Frage 
jener Gesinnung der Freiheit der Anschauung, der Freiheit der Gedanken.“ Und das 
Bewegen innerhalb der sozialen Wirklichkeit braucht die Verwurzelung des Einzelnen im 
geistigen Leben.  175, 356f  (>Freiheit und Gesetz, >Schöpfung aus dem Nichts)

  „.. die Art und Weise, wie die Menschen sich aneignen werden diese Überzeugung von 
Reinkarnation und Karma, wie sie die Möglichkeit finden werden, den Gedanken von 
Reinkarnation und Karma in das allgemeine Leben überzuführen, das wird eben dieses 
moderne Leben von der Gegenwart in die Zukunft hinein im wesentlichen umgestalten. Es 
wird ganz neue Lebensformen, ein ganz neues menschliches Zusammenleben schaffen; ein 
solches Zusammenleben aber, wie es notwendig ist, wenn die Kultur der Menschheit nicht 
dem Niedergang verfallen soll, sondern wirklich aufwärtssteigen, vorwärtsgehen soll. (…)
Alles äußere Leben, so wie es sich uns heute darbietet, ist aber überall ein Bild eines 
solchen menschlichen Zusammenhanges, der geformt und gebildet worden ist mit 
Ausschluss, ja mit Verleugnung der Idee von Reinkarnation und Karma. … In der Tat, es 
gibt zum Beispiel nichts, was so sehr feindlich gesinnt ist einer wirklichen Überzeugung 
von Reinkarnation und Karma als der Grundsatz des Lebens, dass man für dasjenige, was 
man unmittelbar als Arbeit leistet, einen der Arbeit entsprechenden Lohn, der die Arbeit 
geradezu bezahlt, einheimsen müsse. Nicht wahr, eine solche Rede klingt sonderbar, recht 
sonderbar! Nun müssen Sie die Sache auch nicht so betrachten, als wenn die 
Anthroposophie nun gleich radikal die Grundsätze einer Lebenspraxis über den Haufen 
werfen und über Nacht eine neue Lebensordnung einführen wollte. Das kann nicht sein. 
Aber der Gedanke müsste den Menschen nahetreten, dass in der Tat in einer Weltordnung, 
in der man daran denkt, Lohn und Arbeit müssten sich unmittelbar entsprechen, in der man 
sozusagen durch seine Arbeit dasjenige verdienen muss, was zum Leben notwendig ist, 
niemals eine wirkliche Grundüberzeugung von Reinkarnation und Karma gedeihen kann.“   
135, 64ff   (>Soziales Hauptgesetz)

  „Vor allen Dingen folgt aus der Idee des Karma, dass wir nicht durch einen Zufall .. uns 
hereingestellt fühlen sollen in die Weltordnung, nicht durch Zufall uns hingestellt fühlen 
sollen auf den Posten, auf dem wir uns befinden im Leben, sondern dass diesem 
Hingestelltsein gleichsam eine Art von unterbewusstem Willensentschluss zugrunde liegt; 
dass wir gewissermaßen, bevor wir in dieses irdische Dasein getreten sind, in das wir uns 
herausgearbeitet haben aus der geistigen Welt zwischen Tod und Geburt, als Ergebnis 
unserer früheren Inkarnationen in der geistigen Welt den Willensentschluss gefasst haben - 
den wir nur wieder vergessen haben, als wir uns in den Körper einlebten -, uns hinzustellen 
an den Platz, an dem wir stehen. So dass das Ergebnis eines vorgeburtlichen, vorirdischen 
eigenen Willensentschlusses uns an unseren Lebensplatz hinstellt und uns ausstattet gerade 



mit der Neigung für diejenigen Schicksalsschläge, die uns treffen. Wenn der Mensch dann
zu der Überzeugung kommt von der Wahrheit des Karmagesetzes, kann es nicht ausbleiben,
dass er in gewisser Beziehung beginnt, Neigung, ja vielleicht sogar Liebe zu haben für den 
Posten der Welt, auf den er sich gestellt hat, welcher Art dieser Posten auch sein mag.“
135, 67f   (>Vorgeburtliches .., >Beruf)

  „Nur wenn der Mensch sich weiss als ein Glied der geistigen Welt, hört er auf, sich selbst 
so furchtbar interessant zu sein, dass ihm das eigene Selbst nur zum Mittelpunkte der 
ganzen Welt wird; dann hören die egoistischen Antriebe auf, die altruistischen Antriebe 
beginnen.“ 191, 71

  Reklame: „Wir haben also selbst eine Buchhandlung begründet. Aber niemals wurde ein 
Buch gedruckt, bevor so viele Leute da waren, dass alle Exemplare auch verkauft werden 
konnten, das heisst, bevor die Bedürfnisse da waren. … Man musste die Leute aufmerksam 
machen, - (aber nicht wie) „Maggi`s gute Suppenwürfel“. Die Reklame kann ja dazu da 
sein, dass man die Leute aufmerksam macht: Die Ware ist da. Aber von den Bedürfnissen, 
der Konsumtion muss ausgegangen werden.“  330, 71

  „Das Bedürfnis muss gerade von aussen herein entwickelt werden“ durch einen 
Kulturprozess. „In ungesunden Zeiten werden Bedürfnisse rein volkswirtschaftlich 
entwickelt.“ Das ist, wie wenn man den Knaben durch ein Pülverchen zum Lernen bringt.   
188, 198   (>Bedürfnisse, >Geistesleben und Wirtschaftsleben)

  Reklame in der Dreigliederung: „Es wird sich beim dreigeteilten Sozialorganismus von 
selber ergeben, dass Reklame nur als Sachreklame möglich sein wird. Es werden Agenturen
da sein. Wenn ich einen neuen Schuh fabrizieren will, muss ich mich an einen Schuh-
Agenten wenden, der eine selbständige Agentur hat. Der wird meinen Schuh auf seine Reise
mitnehmen. Eine solche Sachreklame wird immer zu finanzieren sein. .. Wenn ich eine 
solche Einzelheit beantworte, so nehme ich die Antwort nicht aus einer nur logischen 
Überlegung, sondern ich sehe den ganzen dreigegliederten Sozialkörper konkret vor mir. 
Und daraus ergibt sich, dass eine bloße Suggestivreklame nicht zu finanzieren sein wird. Es 
wird dafür einfach kein Geld vorhanden sein.“  Molt, 238

  Religion: Es gibt „die Seelenkräfte der Devotion, der religiösen Hingabe, die durch 
Jahrhunderte und Jahrtausende hindurch den Menschen die Botschaft von geistigen Welten 
gebracht haben, denen, die das Licht nicht auf dem Wege der Wissenschaft oder sonst wie 
suchen konnten.“ Die Lampe der Religion kann nur da „leuchten, wo ihr schon Licht 
entgegenkommt. Sie ist es gewesen, die die Menschen verwandelt hat.“  57, 80   
(>Theokratie)

  „Wenn wir über die Wiese gehen und eine offene Seele haben für das, was da grünt und 
blüht, so werden wir etwas Freudiges empfinden für die Herrlichkeiten, die sich offenbaren 
durch die Blumen und Gräser, durch dasjenige, was sich in der Landschaft spiegelt, was in 
der Tauperle glänzt. Wenn wir eine solche Stimmung aufbringen, wenn dabei unser Herz 
aufgeht, dann ist das noch nicht Religion. Das kann erst dann Religion werden, wenn sich 
dieses Gefühl steigert für das Unendliche, das hinter dem Endlichen ist, für das Geistige, 
das hinter dem Sinnlichen ist. Wenn unsere Seele so fühlt, dass sie die Gemeinschaft mit 

mit der Neigung für diejenigen Schicksalsschläge, die uns treffen. Wenn der Mensch dann
zu der Überzeugung kommt von der Wahrheit des Karmagesetzes, kann es nicht ausbleiben,
dass er in gewisser Beziehung beginnt, Neigung, ja vielleicht sogar Liebe zu haben für den 
Posten der Welt, auf den er sich gestellt hat, welcher Art dieser Posten auch sein mag.“
135, 67f   (>Vorgeburtliches .., >Beruf)

  „Nur wenn der Mensch sich weiss als ein Glied der geistigen Welt, hört er auf, sich selbst 
so furchtbar interessant zu sein, dass ihm das eigene Selbst nur zum Mittelpunkte der 
ganzen Welt wird; dann hören die egoistischen Antriebe auf, die altruistischen Antriebe 
beginnen.“ 191, 71

  Reklame: „Wir haben also selbst eine Buchhandlung begründet. Aber niemals wurde ein 
Buch gedruckt, bevor so viele Leute da waren, dass alle Exemplare auch verkauft werden 
konnten, das heisst, bevor die Bedürfnisse da waren. … Man musste die Leute aufmerksam 
machen, - (aber nicht wie) „Maggi`s gute Suppenwürfel“. Die Reklame kann ja dazu da 
sein, dass man die Leute aufmerksam macht: Die Ware ist da. Aber von den Bedürfnissen, 
der Konsumtion muss ausgegangen werden.“  330, 71

  „Das Bedürfnis muss gerade von aussen herein entwickelt werden“ durch einen 
Kulturprozess. „In ungesunden Zeiten werden Bedürfnisse rein volkswirtschaftlich 
entwickelt.“ Das ist, wie wenn man den Knaben durch ein Pülverchen zum Lernen bringt.   
188, 198   (>Bedürfnisse, >Geistesleben und Wirtschaftsleben)

  Reklame in der Dreigliederung: „Es wird sich beim dreigeteilten Sozialorganismus von 
selber ergeben, dass Reklame nur als Sachreklame möglich sein wird. Es werden Agenturen
da sein. Wenn ich einen neuen Schuh fabrizieren will, muss ich mich an einen Schuh-
Agenten wenden, der eine selbständige Agentur hat. Der wird meinen Schuh auf seine Reise
mitnehmen. Eine solche Sachreklame wird immer zu finanzieren sein. .. Wenn ich eine 
solche Einzelheit beantworte, so nehme ich die Antwort nicht aus einer nur logischen 
Überlegung, sondern ich sehe den ganzen dreigegliederten Sozialkörper konkret vor mir. 
Und daraus ergibt sich, dass eine bloße Suggestivreklame nicht zu finanzieren sein wird. Es 
wird dafür einfach kein Geld vorhanden sein.“  Molt, 238

  Religion: Es gibt „die Seelenkräfte der Devotion, der religiösen Hingabe, die durch 
Jahrhunderte und Jahrtausende hindurch den Menschen die Botschaft von geistigen Welten 
gebracht haben, denen, die das Licht nicht auf dem Wege der Wissenschaft oder sonst wie 
suchen konnten.“ Die Lampe der Religion kann nur da „leuchten, wo ihr schon Licht 
entgegenkommt. Sie ist es gewesen, die die Menschen verwandelt hat.“  57, 80   
(>Theokratie)

  „Wenn wir über die Wiese gehen und eine offene Seele haben für das, was da grünt und 
blüht, so werden wir etwas Freudiges empfinden für die Herrlichkeiten, die sich offenbaren 
durch die Blumen und Gräser, durch dasjenige, was sich in der Landschaft spiegelt, was in 
der Tauperle glänzt. Wenn wir eine solche Stimmung aufbringen, wenn dabei unser Herz 
aufgeht, dann ist das noch nicht Religion. Das kann erst dann Religion werden, wenn sich 
dieses Gefühl steigert für das Unendliche, das hinter dem Endlichen ist, für das Geistige, 
das hinter dem Sinnlichen ist. Wenn unsere Seele so fühlt, dass sie die Gemeinschaft mit 



dem Geistigen empfindet, dann entspricht diese Stimmung demjenigen, was in der Religion 
lebt.“  127, 23 

   Religiosität ist heute „mehr eine äusserliche Sache“, ein „Lippendienst“ und nicht ein 
„wirklich Hinorientiertsein auf die übersinnliche Welt.“ „Die Menschen möchten bei dem 
gewöhnlichen bequemen Glauben bleiben, der nicht viel innerliche Anstrengung kostet.“   
190, 47  

  „Heute weist man der Sphäre des Religiösen jene abstrakte Unterweisung der Menschheit 
zu, in der eigentlich nur Anweisungen erteilt werden, die aus dem realen Leben 
herausführen; denn in der religiösen Unterweisung spricht man zu den Menschen über das, 
was der Mensch ist, wenn er keinen Leib hat und dergleichen, in einer ungemein 
lebensfremden Weise. Demgegenüber steht der andere Zivilisationspol, indem alles andere, 
was diese Zivilisation hervorbringt, möglichst weit von dem Religiösen abgerückt wird.“  
217, 90  (>Gebot und Recht)

  Um das nachtodliche Leben kümmern sich die Religionsbekenntnisse, weil es den 
Egoismus anspricht; man will nicht mit seinem physischen Leib zugrunde gehen. Eine 
altruistische Religiosität würde das Leben mehr als Fortsetzung des vorgeburtlichen Lebens 
sehen. 191, 184f  (>Vorgeburtlich, >Katholizismus, >Protestantism., >Judent.)

  Wo Religion noch sozial dominiert, schadet der Egoismus nicht. Aber er fängt an, eine 
Rolle zu spielen, sobald sich Recht und Arbeit heraussondern aus den sozialen Impulsen. 
Das Streben, den Egoismus einzugliedern ins soziale Leben gipfelt in der Demokratie, dem 
Sinn für Gleichheit der Menschen. NÖK,43  (>Egoismus)

  „Der Mensch soll nicht bloss lernen, sich hinzuknien an den Altar und zu beten für seinen 
Egoismus, der Mensch soll lernen, einen Gottesdienst zu machen aus alledem, was er in der 
Welt verrichtet.“   196, 13.2.20   (>Kirchen, >Theologie, >Kultus, >Feste)

  Religion und Geisteswissenschaft: „Alle religiöse Arbeit sollte es nicht damit zu tun 
haben, Theorien und Dogmen über die übersinnliche Welt zu verkündigen, sondern alle 
religiöse Arbeit sollte es damit zu tun haben, den Menschen die Gelegenheit zu geben, das 
Übersinnliche zu verehren. Religion ist eine Sache der Verehrung des Übersinnlichen. Die 
Menschennatur braucht diese Verehrung. Sie braucht das Hinaufschauen in Verehrung zu 
dem Erhabenen im Übersinnlichen. Verwehrt man ihr das gegenwärtige Eindringen in die 
übersinnliche Welt, dann muss man ihr allerdings ein altes Eindringen in die übersinnliche 
Welt vorhalten. Da aber das dem gegenwärtigen Menschensinn nicht mehr gemäss sein 
kann, muss man es gebieten, muss man es befehlen, muss man es auf Autorität hin zur 
Anerkennung bringen. Daher das Äusserliche, das die religiösen Bekenntnisse gegenüber 
der gegenwärtigen Menschennatur haben. Alte Einsichten in die übersinnliche Welt werden 
den Menschen von ihren religiösen Führern befohlen. … Mutet man heute dem Menschen 
zu, dass er nicht aus der Kraft seiner Individualität, seiner Persönlichkeit heraus, 
autoritätsfrei, zum Schauen, zum Auffassen des Übersinnlichen kommt, so mutet man ihm 
etwas zu, was gegen seine Natur ist. Lässt man ihm Gedankenfreiheit mit Bezug auf die 
Erkenntnis des Übersinnlichen, dann wird er sich an seinen Mitmenschen anschließen, 
damit in der Gemeinschaft gepflegt werden könne die Verehrung desjenigen 
Übersinnlichen, das jeder auf seine persönliche, eigene Art erkennt. Und gerade der 

dem Geistigen empfindet, dann entspricht diese Stimmung demjenigen, was in der Religion 
lebt.“  127, 23 

   Religiosität ist heute „mehr eine äusserliche Sache“, ein „Lippendienst“ und nicht ein 
„wirklich Hinorientiertsein auf die übersinnliche Welt.“ „Die Menschen möchten bei dem 
gewöhnlichen bequemen Glauben bleiben, der nicht viel innerliche Anstrengung kostet.“   
190, 47  

  „Heute weist man der Sphäre des Religiösen jene abstrakte Unterweisung der Menschheit 
zu, in der eigentlich nur Anweisungen erteilt werden, die aus dem realen Leben 
herausführen; denn in der religiösen Unterweisung spricht man zu den Menschen über das, 
was der Mensch ist, wenn er keinen Leib hat und dergleichen, in einer ungemein 
lebensfremden Weise. Demgegenüber steht der andere Zivilisationspol, indem alles andere, 
was diese Zivilisation hervorbringt, möglichst weit von dem Religiösen abgerückt wird.“  
217, 90  (>Gebot und Recht)

  Um das nachtodliche Leben kümmern sich die Religionsbekenntnisse, weil es den 
Egoismus anspricht; man will nicht mit seinem physischen Leib zugrunde gehen. Eine 
altruistische Religiosität würde das Leben mehr als Fortsetzung des vorgeburtlichen Lebens 
sehen. 191, 184f  (>Vorgeburtlich, >Katholizismus, >Protestantism., >Judent.)

  Wo Religion noch sozial dominiert, schadet der Egoismus nicht. Aber er fängt an, eine 
Rolle zu spielen, sobald sich Recht und Arbeit heraussondern aus den sozialen Impulsen. 
Das Streben, den Egoismus einzugliedern ins soziale Leben gipfelt in der Demokratie, dem 
Sinn für Gleichheit der Menschen. NÖK,43  (>Egoismus)

  „Der Mensch soll nicht bloss lernen, sich hinzuknien an den Altar und zu beten für seinen 
Egoismus, der Mensch soll lernen, einen Gottesdienst zu machen aus alledem, was er in der 
Welt verrichtet.“   196, 13.2.20   (>Kirchen, >Theologie, >Kultus, >Feste)

  Religion und Geisteswissenschaft: „Alle religiöse Arbeit sollte es nicht damit zu tun 
haben, Theorien und Dogmen über die übersinnliche Welt zu verkündigen, sondern alle 
religiöse Arbeit sollte es damit zu tun haben, den Menschen die Gelegenheit zu geben, das 
Übersinnliche zu verehren. Religion ist eine Sache der Verehrung des Übersinnlichen. Die 
Menschennatur braucht diese Verehrung. Sie braucht das Hinaufschauen in Verehrung zu 
dem Erhabenen im Übersinnlichen. Verwehrt man ihr das gegenwärtige Eindringen in die 
übersinnliche Welt, dann muss man ihr allerdings ein altes Eindringen in die übersinnliche 
Welt vorhalten. Da aber das dem gegenwärtigen Menschensinn nicht mehr gemäss sein 
kann, muss man es gebieten, muss man es befehlen, muss man es auf Autorität hin zur 
Anerkennung bringen. Daher das Äusserliche, das die religiösen Bekenntnisse gegenüber 
der gegenwärtigen Menschennatur haben. Alte Einsichten in die übersinnliche Welt werden 
den Menschen von ihren religiösen Führern befohlen. … Mutet man heute dem Menschen 
zu, dass er nicht aus der Kraft seiner Individualität, seiner Persönlichkeit heraus, 
autoritätsfrei, zum Schauen, zum Auffassen des Übersinnlichen kommt, so mutet man ihm 
etwas zu, was gegen seine Natur ist. Lässt man ihm Gedankenfreiheit mit Bezug auf die 
Erkenntnis des Übersinnlichen, dann wird er sich an seinen Mitmenschen anschließen, 
damit in der Gemeinschaft gepflegt werden könne die Verehrung desjenigen 
Übersinnlichen, das jeder auf seine persönliche, eigene Art erkennt. Und gerade der 



gemeinsame Dienst zum Übersinnlichen, die wahre Religiosität, wird sich am besten 
entwickeln, wenn die Menschen Gedankenfreiheit haben, sich zu nähern durch ihre eigene 
Individualität der Erkenntnis der übersinnlichen Welt.“  332a, 131f 

  „Die Geisteswissenschaft wird zur richtigen Schätzung der Bibel führen.“  57, 110
(>Geisteswissenschaft und Religion)

  Religion geistig: „Religionen sind davon ausgegangen, dass der objektive, in der Welt 
vorhandene Geist sich geoffenbart hat durch gewisse Persönlichkeiten, dass er als solcher 
gewirkt hat, dass der Geist etwas Reales, eine reale Macht ist. Davon verstehen die meisten 
Menschen, die im heutigen Geistesleben darinnen stehen, kaum etwas.“   338, 26

  „Der Inhalt der Religion entspringt aus dem menschlichen Geiste. Aber dieser Geist will 
sich diesen Ursprung nicht eingestehen. Der Mensch unterwirft sich seinen eigenen 
Gesetzen, aber er betrachtet diese Gesetze als fremde. Er setzt sich zum Herrscher über sich 
selbst ein. Jede Religion setzt das menschliche Ich zum Regenten der Welt ein. Ihr Wesen 
besteht eben darinnen, dass sie sich dieser Tatsache nicht bewusst ist. Sie betrachtet als 
Offenbarung von aussen, was sie sich selber offenbart.“  30, 103 

  Religionen sind Reste von alten Schauungen, „.. das kann gerade durch das Christentum 
wiedererkannt werden.“ .. „Aber nicht früher wird Einigkeit herrschen (..) bis die Menschen
erkannt haben die kosmische Bedeutung des Christus.“   175, 124ff  (>Geistige Führung)

  „Damals suchten die Götter die Menschen, (..) Heute muss der Mensch die Götter suchen.“
.. „Menschliche Ziele müssen selber immer bewusster und bewusster werden, dann werden 
in diesen menschlichen Zielen Kräfte liegen, sich zu den Göttern zu erheben.“ 193, 18   
(>Göttliches im Menschen, >Gottgemeinschaft, >Christentum)

  Religion und Kunst als Ideologie: „Religion war einmal etwas, was den ganzen 
Menschen mit innerer Glut erfüllte, aus dem alles hervorgegangen ist, was der Mensch im 
Grunde genommen in der äusseren Welt auszuführen hat. Sitte war dasjenige, was den 
Menschen für das soziale Leben heilig war. Kunst war etwas, wodurch sich der Mensch 
hinweghalf über die Härten und Schweren des physischen Lebens und so weiter. Aber wie 
ist im Verlaufe der letzten Jahrhunderte der Wert dieser geistigen Güter hinunter gesunken! 
So wie der Bourgeois sie hält, so kann sie der Arbeiter nicht mehr anders denn als Ideologie
empfinden.“  339, 59 

  Religion im Leben: „Wer sieht denn zum Beispiel heute noch im Kurieren, im Heilen eine
religiöse Handlung, eine Handlung, bei der das Durchdrungensein mit Geistigkeit eine 
Rolle spielt? Paracelsus hat das noch gespürt. Für ihn setzte sich das Religiöse noch bis in 
die Heilwissenschaft hinein fort. .. Das war in alten Zeiten so. Da war der Mensch noch ein 
Ganzes, weil dasjenige, was er im Dienste der Menschheit zu tun hatte, von religiösen 
Impulsen durchdrungen war. Wir müssen - allerdings auf eine andere Art: durch 
selbsterarbeitete, nicht gottgegebene moralische Intuitionen - wiederum dazu kommen, dass
alles Leben von diesem religiösen Zug durchdrungen wird. Das aber wird zuallererst auf 
dem Gebiete der Erziehung und des Unterrichts sichtbar sein müssen. Vertrauen von 
Mensch zu Mensch - das ist die große Zukunftsforderung - muss das soziale Leben 
durchziehen. (…) Ja, dem Kinde gegenüber verwandelt sich das Menschenvertrauen sogar 

gemeinsame Dienst zum Übersinnlichen, die wahre Religiosität, wird sich am besten 
entwickeln, wenn die Menschen Gedankenfreiheit haben, sich zu nähern durch ihre eigene 
Individualität der Erkenntnis der übersinnlichen Welt.“  332a, 131f 

  „Die Geisteswissenschaft wird zur richtigen Schätzung der Bibel führen.“  57, 110
(>Geisteswissenschaft und Religion)

  Religion geistig: „Religionen sind davon ausgegangen, dass der objektive, in der Welt 
vorhandene Geist sich geoffenbart hat durch gewisse Persönlichkeiten, dass er als solcher 
gewirkt hat, dass der Geist etwas Reales, eine reale Macht ist. Davon verstehen die meisten 
Menschen, die im heutigen Geistesleben darinnen stehen, kaum etwas.“   338, 26

  „Der Inhalt der Religion entspringt aus dem menschlichen Geiste. Aber dieser Geist will 
sich diesen Ursprung nicht eingestehen. Der Mensch unterwirft sich seinen eigenen 
Gesetzen, aber er betrachtet diese Gesetze als fremde. Er setzt sich zum Herrscher über sich 
selbst ein. Jede Religion setzt das menschliche Ich zum Regenten der Welt ein. Ihr Wesen 
besteht eben darinnen, dass sie sich dieser Tatsache nicht bewusst ist. Sie betrachtet als 
Offenbarung von aussen, was sie sich selber offenbart.“  30, 103 

  Religionen sind Reste von alten Schauungen, „.. das kann gerade durch das Christentum 
wiedererkannt werden.“ .. „Aber nicht früher wird Einigkeit herrschen (..) bis die Menschen
erkannt haben die kosmische Bedeutung des Christus.“   175, 124ff  (>Geistige Führung)

  „Damals suchten die Götter die Menschen, (..) Heute muss der Mensch die Götter suchen.“
.. „Menschliche Ziele müssen selber immer bewusster und bewusster werden, dann werden 
in diesen menschlichen Zielen Kräfte liegen, sich zu den Göttern zu erheben.“ 193, 18   
(>Göttliches im Menschen, >Gottgemeinschaft, >Christentum)

  Religion und Kunst als Ideologie: „Religion war einmal etwas, was den ganzen 
Menschen mit innerer Glut erfüllte, aus dem alles hervorgegangen ist, was der Mensch im 
Grunde genommen in der äusseren Welt auszuführen hat. Sitte war dasjenige, was den 
Menschen für das soziale Leben heilig war. Kunst war etwas, wodurch sich der Mensch 
hinweghalf über die Härten und Schweren des physischen Lebens und so weiter. Aber wie 
ist im Verlaufe der letzten Jahrhunderte der Wert dieser geistigen Güter hinunter gesunken! 
So wie der Bourgeois sie hält, so kann sie der Arbeiter nicht mehr anders denn als Ideologie
empfinden.“  339, 59 

  Religion im Leben: „Wer sieht denn zum Beispiel heute noch im Kurieren, im Heilen eine
religiöse Handlung, eine Handlung, bei der das Durchdrungensein mit Geistigkeit eine 
Rolle spielt? Paracelsus hat das noch gespürt. Für ihn setzte sich das Religiöse noch bis in 
die Heilwissenschaft hinein fort. .. Das war in alten Zeiten so. Da war der Mensch noch ein 
Ganzes, weil dasjenige, was er im Dienste der Menschheit zu tun hatte, von religiösen 
Impulsen durchdrungen war. Wir müssen - allerdings auf eine andere Art: durch 
selbsterarbeitete, nicht gottgegebene moralische Intuitionen - wiederum dazu kommen, dass
alles Leben von diesem religiösen Zug durchdrungen wird. Das aber wird zuallererst auf 
dem Gebiete der Erziehung und des Unterrichts sichtbar sein müssen. Vertrauen von 
Mensch zu Mensch - das ist die große Zukunftsforderung - muss das soziale Leben 
durchziehen. (…) Ja, dem Kinde gegenüber verwandelt sich das Menschenvertrauen sogar 



in Gottvertrauen. Und in der zukünftigen Entwickelung der Menschheit wird dasjenige, 
was, ich möchte sagen, auf eine mehr neutralisierte Art von Mensch zu Mensch wirkt, von 
selbst eine religiöse Nuance annehmen, wenn es sich auf das Kind oder überhaupt auf die 
jüngeren Menschen bezieht, die erst noch in ihrer Entwickelung in die Welt hereingeleitet 
werden sollen. Da sehen wir, wie unmittelbar im irdischen Dasein die Sittlichkeit 
zurückverwandelt wird in eine Religiosität, die sich im gewöhnlichen Leben auslebt.“  217, 
90f  (>Erziehung als Religion) 

  Wenn die Menschen immer individueller werden, muss ein Veröden des religiösen Lebens 
eintreten. Die Kirchenformen sind noch aus den Bedürfnissen der griechisch-römischen 
Kultur heraus begründet worden. Die Gruppenreligionen dringen nicht mehr bis zur 
Individualität der einzelnen Seelen. Dogmen und Konfessionen ertöten in Wahrheit das 
religiöse Leben. Auf dem Gebiet der Religion muss sich Gedankenfreiheit entfalten. Der 
Autoritätsglaube muss aber auch auf anderen Gebieten überwunden werden.   168, 102f  
(>Bewusstseinsseele und Autoritätsglaube, >Jesuitismus) 

  „Das religiöse Leben der neueren Menschheit wird in Verbindung mit allem befreiten 
Geistesleben seine für diese Menschheit seelentragende Kraft entwickeln.“ Nicht aber, wenn
es durch alleinigen staatlichen Einfluss einseitig aus dem öffentlichen Leben herausgestellt 
ist.  Kp, 84 (>Glaube, Liebe, Hoffnung)

  Wenn keine Brücke gebaut wird zwischen geistigem Impuls und gewöhnlichem Handeln, 
dann „wird die Rache der Alltäglichkeit eine solche, dass das ethisch-religiöse Leben“ zur 
Lebenslüge wird, ohne dass man es merkt. Kp, 103f   (>Geistesleben, modernes)  

  „Das ist es, was in der Tat einen so schmerzlich berührt, wo in der Tat das 
volkswirtschaftliche Denken mit dem moralischen und, ich möchte sagen, mit dem 
religiösen in einer gewissen Weise zusammenfällt; denn es ist mir zum Beispiel ganz 
unbegreiflich, wie hat vorübergehen können eine solche volkswirtschaftliche Betrachtung, 
sagen wir an denjenigen, die offiziell sorgen für die religiösen Bedürfnisse der Welt.“   
NÖK, 123

  „Die weltliche Wissenschaft allein, sie führt zur Illusion, das Evangelium allein, es führt 
zur Halluzination.“   193, 179   

  Religion und Materialismus: „Zuerst wurde das seelische und geistige Element von den 
Bekenntnissen monopolisiert. Dadurch entstand eine Naturwissenschaft, .. die geistlos das 
Bild der Natur darstellt. Ja, der Materialismus der Naturwissenschaft hat es glücklich dahin 
gebracht, die Natur zu entgeistigen. .. Diese Religiosität wird es immer mehr und mehr dazu
bringen, den Geist zu entgöttlichen. Und dann werden wir eine entgeistigte Natur, einen 
entgöttlichten Geist und eine inhaltlose Religion haben. Diese inhaltlose Religion, sie wird 
nicht irgendwelche Taten impulsieren. Geist-Erkenntnis muss Taten bringen ..“ 333, 156f

  Religion und Wissenschaft: „Religion und Wissenschaft werden wiederum 
zusammenarbeiten im nächsten Zeitalter. Wissenschaft wird etwas werden, was für alle 
Menschen nach und nach gelten muss. Für jeden Menschen wird es verständlich werden. 
Daher wird dasjenige, was sich anbahnt als paralleler Verlauf von Religion und 
Wissenschaft, im umfassendsten Sinn erzeugen, was man nennen könnte Individualismus in

in Gottvertrauen. Und in der zukünftigen Entwickelung der Menschheit wird dasjenige, 
was, ich möchte sagen, auf eine mehr neutralisierte Art von Mensch zu Mensch wirkt, von 
selbst eine religiöse Nuance annehmen, wenn es sich auf das Kind oder überhaupt auf die 
jüngeren Menschen bezieht, die erst noch in ihrer Entwickelung in die Welt hereingeleitet 
werden sollen. Da sehen wir, wie unmittelbar im irdischen Dasein die Sittlichkeit 
zurückverwandelt wird in eine Religiosität, die sich im gewöhnlichen Leben auslebt.“  217, 
90f  (>Erziehung als Religion) 

  Wenn die Menschen immer individueller werden, muss ein Veröden des religiösen Lebens 
eintreten. Die Kirchenformen sind noch aus den Bedürfnissen der griechisch-römischen 
Kultur heraus begründet worden. Die Gruppenreligionen dringen nicht mehr bis zur 
Individualität der einzelnen Seelen. Dogmen und Konfessionen ertöten in Wahrheit das 
religiöse Leben. Auf dem Gebiet der Religion muss sich Gedankenfreiheit entfalten. Der 
Autoritätsglaube muss aber auch auf anderen Gebieten überwunden werden.   168, 102f  
(>Bewusstseinsseele und Autoritätsglaube, >Jesuitismus) 

  „Das religiöse Leben der neueren Menschheit wird in Verbindung mit allem befreiten 
Geistesleben seine für diese Menschheit seelentragende Kraft entwickeln.“ Nicht aber, wenn
es durch alleinigen staatlichen Einfluss einseitig aus dem öffentlichen Leben herausgestellt 
ist.  Kp, 84 (>Glaube, Liebe, Hoffnung)

  Wenn keine Brücke gebaut wird zwischen geistigem Impuls und gewöhnlichem Handeln, 
dann „wird die Rache der Alltäglichkeit eine solche, dass das ethisch-religiöse Leben“ zur 
Lebenslüge wird, ohne dass man es merkt. Kp, 103f   (>Geistesleben, modernes)  

  „Das ist es, was in der Tat einen so schmerzlich berührt, wo in der Tat das 
volkswirtschaftliche Denken mit dem moralischen und, ich möchte sagen, mit dem 
religiösen in einer gewissen Weise zusammenfällt; denn es ist mir zum Beispiel ganz 
unbegreiflich, wie hat vorübergehen können eine solche volkswirtschaftliche Betrachtung, 
sagen wir an denjenigen, die offiziell sorgen für die religiösen Bedürfnisse der Welt.“   
NÖK, 123

  „Die weltliche Wissenschaft allein, sie führt zur Illusion, das Evangelium allein, es führt 
zur Halluzination.“   193, 179   

  Religion und Materialismus: „Zuerst wurde das seelische und geistige Element von den 
Bekenntnissen monopolisiert. Dadurch entstand eine Naturwissenschaft, .. die geistlos das 
Bild der Natur darstellt. Ja, der Materialismus der Naturwissenschaft hat es glücklich dahin 
gebracht, die Natur zu entgeistigen. .. Diese Religiosität wird es immer mehr und mehr dazu
bringen, den Geist zu entgöttlichen. Und dann werden wir eine entgeistigte Natur, einen 
entgöttlichten Geist und eine inhaltlose Religion haben. Diese inhaltlose Religion, sie wird 
nicht irgendwelche Taten impulsieren. Geist-Erkenntnis muss Taten bringen ..“ 333, 156f

  Religion und Wissenschaft: „Religion und Wissenschaft werden wiederum 
zusammenarbeiten im nächsten Zeitalter. Wissenschaft wird etwas werden, was für alle 
Menschen nach und nach gelten muss. Für jeden Menschen wird es verständlich werden. 
Daher wird dasjenige, was sich anbahnt als paralleler Verlauf von Religion und 
Wissenschaft, im umfassendsten Sinn erzeugen, was man nennen könnte Individualismus in



der Religion: Jedes einzelne Herz wird seinen Weg auf individuelle religiöse Art in die 
geistige Welt hinein finden. Das ist unserem Zeitalter vorgezeichnet, dass in individuellster, 
persönlichster Art dasjenige, was gemeinsame Wissenschaft im Geistigen sein kann, als 
Erklärer, als Führer auf religiösem Gebiet dienen wird.“  127, 27 

  „Am besten in der Hand haben wird man den Osten, wenn man ihm eine wissenschaftslose
Religion erhält. .. die Mittelländer, indem man ihnen aufpfropft, .. eine religionslose 
Wissenschaft.“ 186, 80  (>Proletarier und Bürger)

  Religion, auf die nicht Wissenschaft angewendet werden darf, wird Heuchelei; 
Wissenschaft dagegen bleibt aussermenschlich und erzeugt blosse Nützlichkeitsmoral
196, 31.1.20  (>Erkenntnis, Leben, Religion, >Protestantismus, >Kultus und Maschine)

 
  Religionen; ihr Weisheitskern: „Nehmen Sie die Lehren des Hermes, des Pythagoras, des
Zarathustra oder auch anderer Religionsstifter: in dem, was sie gelehrt und ausgesprochen 
haben, kann ein tiefer Weisheitskern, der übereinstimmt, gefunden werden. Alle die Lehrer, 
welche die großen Weisheitslehren verkündigt haben, sie alle konnten sagen: Ich bin der 
Weg und die Wahrheit. - Denn Wahrheit strömte aus ihrem Munde; die Wahrheit, die sie 
erlebt haben in den Mysterientempeln, sie waren zu Boten der göttlichen Wahrheit 
geworden. Bei dem Christus Jesus war es etwas anderes. Er konnte mehr von sich sagen. Er 
ist dasjenige geworden, was in dem großen und schönen Spruch: «Ich bin der Weg, die 
Wahrheit und das Leben» ausgedrückt ist. .. Die Weisheit, die durch das verborgene Leben 
des Eingeweihten gewonnen worden ist, ist herausgetreten an die Öffentlichkeit, und wir 
haben in der neueren Zeit im Christentum die Wahrheit, die selbst Person, die selbst Leben, 
die selbst Dasein geworden ist.“  54, 267 

  Religionsbekenntnisse; Vielfalt und Einheit: Man sucht die „Einheit in allen 
Religionsbekenntnissen“ und meint, sie „seien im Grunde genommen ein und dasselbe. .. 
Mir ist diese Behauptung immer erschienen, wie wenn jemand behauptet, er wolle das, was 
auf dem Tisch steht, nur nach seiner Einheit charakterisieren. Man braucht nur eine 
Abstraktion zu wählen, sagen wir «Speisezusatz». … Mir erschien immer diese Einheit der 
Religionen der Theosophischen Gesellschaft wie die Behauptung: Pfeffer, Salz und Paprika 
seien ein und dasselbe.“  332a, 215 

  Rente, Rentiers: „Bei der Rente handelt es sich darum, dass die Welt ohne Rente gar nicht
leben kann.“ Von ihr muss das ganze geistige Leben, Erziehung, Unterricht und auch die 
nicht arbeitsfähigen, kranken und alten Menschen erhalten werden.“  185a, 59
(>Bodenrente, >Mehrwert, >Gewinn, >Kapital-Profit, >Einkommen, arbeitsloses)

  „Was heute herausbezahlt, herausgeholt wird aus den Produktionsmitteln, was die Leute …
ihr Kapital oder ihre Rente nennen, das ist absolut unnötig“ in der gesellschaftlichen 
Ordnung. „.. das stellt die Menschen, die es herausnehmen, selber aus dieser 
Gesellschaftsordnung heraus, macht sie mehr oder weniger zu Parasiten ..“  330, 177

  „Was tun Sie also, wenn Sie selbst nicht arbeiten, aber Geld haben und dieses Geld 
hingeben und der andere Mensch dafür arbeiten muss? Dann muss der Mensch das zu 
Markte tragen, was sein himmlischer Anteil ist, und Sie geben ihm nur Irdisches, Sie 
bezahlen mit nur Irdischem, mit rein Ahrimanischem. Sehen Sie, das ist die geistige Seite 

der Religion: Jedes einzelne Herz wird seinen Weg auf individuelle religiöse Art in die 
geistige Welt hinein finden. Das ist unserem Zeitalter vorgezeichnet, dass in individuellster, 
persönlichster Art dasjenige, was gemeinsame Wissenschaft im Geistigen sein kann, als 
Erklärer, als Führer auf religiösem Gebiet dienen wird.“  127, 27 

  „Am besten in der Hand haben wird man den Osten, wenn man ihm eine wissenschaftslose
Religion erhält. .. die Mittelländer, indem man ihnen aufpfropft, .. eine religionslose 
Wissenschaft.“ 186, 80  (>Proletarier und Bürger)

  Religion, auf die nicht Wissenschaft angewendet werden darf, wird Heuchelei; 
Wissenschaft dagegen bleibt aussermenschlich und erzeugt blosse Nützlichkeitsmoral
196, 31.1.20  (>Erkenntnis, Leben, Religion, >Protestantismus, >Kultus und Maschine)

 
  Religionen; ihr Weisheitskern: „Nehmen Sie die Lehren des Hermes, des Pythagoras, des
Zarathustra oder auch anderer Religionsstifter: in dem, was sie gelehrt und ausgesprochen 
haben, kann ein tiefer Weisheitskern, der übereinstimmt, gefunden werden. Alle die Lehrer, 
welche die großen Weisheitslehren verkündigt haben, sie alle konnten sagen: Ich bin der 
Weg und die Wahrheit. - Denn Wahrheit strömte aus ihrem Munde; die Wahrheit, die sie 
erlebt haben in den Mysterientempeln, sie waren zu Boten der göttlichen Wahrheit 
geworden. Bei dem Christus Jesus war es etwas anderes. Er konnte mehr von sich sagen. Er 
ist dasjenige geworden, was in dem großen und schönen Spruch: «Ich bin der Weg, die 
Wahrheit und das Leben» ausgedrückt ist. .. Die Weisheit, die durch das verborgene Leben 
des Eingeweihten gewonnen worden ist, ist herausgetreten an die Öffentlichkeit, und wir 
haben in der neueren Zeit im Christentum die Wahrheit, die selbst Person, die selbst Leben, 
die selbst Dasein geworden ist.“  54, 267 

  Religionsbekenntnisse; Vielfalt und Einheit: Man sucht die „Einheit in allen 
Religionsbekenntnissen“ und meint, sie „seien im Grunde genommen ein und dasselbe. .. 
Mir ist diese Behauptung immer erschienen, wie wenn jemand behauptet, er wolle das, was 
auf dem Tisch steht, nur nach seiner Einheit charakterisieren. Man braucht nur eine 
Abstraktion zu wählen, sagen wir «Speisezusatz». … Mir erschien immer diese Einheit der 
Religionen der Theosophischen Gesellschaft wie die Behauptung: Pfeffer, Salz und Paprika 
seien ein und dasselbe.“  332a, 215 

  Rente, Rentiers: „Bei der Rente handelt es sich darum, dass die Welt ohne Rente gar nicht
leben kann.“ Von ihr muss das ganze geistige Leben, Erziehung, Unterricht und auch die 
nicht arbeitsfähigen, kranken und alten Menschen erhalten werden.“  185a, 59
(>Bodenrente, >Mehrwert, >Gewinn, >Kapital-Profit, >Einkommen, arbeitsloses)

  „Was heute herausbezahlt, herausgeholt wird aus den Produktionsmitteln, was die Leute …
ihr Kapital oder ihre Rente nennen, das ist absolut unnötig“ in der gesellschaftlichen 
Ordnung. „.. das stellt die Menschen, die es herausnehmen, selber aus dieser 
Gesellschaftsordnung heraus, macht sie mehr oder weniger zu Parasiten ..“  330, 177

  „Was tun Sie also, wenn Sie selbst nicht arbeiten, aber Geld haben und dieses Geld 
hingeben und der andere Mensch dafür arbeiten muss? Dann muss der Mensch das zu 
Markte tragen, was sein himmlischer Anteil ist, und Sie geben ihm nur Irdisches, Sie 
bezahlen mit nur Irdischem, mit rein Ahrimanischem. Sehen Sie, das ist die geistige Seite 



der Sache. Und wo Ahriman im Spiel ist, kann nur Untergang entstehen. … wenn sich etwa 
jemand sagt: Na, ich bin ja sonst ein anständiger Kerl oder eine anständige Kerlin, also tu` 
ich doch nichts Unrechtes, wenn ich von meiner Rente dies oder jenes bezahle. - Sie tun 
tatsächlich doch das, dass Sie Ahriman für Gott geben. Dazu ist man gewiss in der 
gegenwärtigen sozialen Struktur vielfach gezwungen.“   186, 53ff

  „Was lässt sich über die Wirkung der Kapitalrente und der Bodenrente grundsätzlich 
sagen? Beide Rentenarten wirken sich im Sozialen zerstörerisch aus, das heißt, sie machen 
die Volkswirtschaft unsozial und führen dazu, dass sie sich im Laufe der Zeit selber tilgen
müssen, zum Beispiel durch Kriege. Nun, wie entsteht eine Kapitalrente? Sie entsteht 
dadurch, dass das Kapital den Ertrag der menschlichen Tätigkeit über die eigene 
Wertminderung hinaus, wie sie durch die Abnutzung der Maschinen, der Gebäude und das 
Älterwerden von Nutztieren gegeben ist, zu steigern vermag. Die Kapitalrente ist nicht 
gleich dem Kapitalzins, dieser ist Teil der Kapitalrente und wird aus der Rente bezahlt.“  
331A, 75  (>Grundrente)

  „Nicht darauf kommt es an, … die Rentiers unbedingt moralisch zu verurteilen – sie 
können ja nichts dafür .., sondern darauf kommt es an, dass, ebenso wie sich im natürlichen 
menschlichen Organismus eine Krankheit, ein Ungesundes in seiner Ganzheit zeigt, wenn 
ein Geschwür ausbricht, so zeigt sich das Ungesunde des sozialen Organismus, wenn in ihm
überhaupt Müssiggang oder Rente möglich ist.“  330, 84 

  „Nicht darauf beruht die Schädlichkeit der nichtarbeitenden Rentenbesitzer, daß sie ein 
verhältnismäßig Weniges den Arbeitenden entziehen, sondern darauf, daß sie durch die 
Möglichkeit, arbeitsloses Einkommen zu erzielen, dem ganzen Wirtschaftskörper ein 
Gepräge geben, das antisozial wirkt.“  24, 215f

  Rentieren - nicht rentieren: „Wenn aus den Impulsen dieses Rechtsorganismus heraus 
die Begrenzung der menschlichen Arbeitskraft, die fortan nicht den Charakter der Ware hat, 
sondern den Charakter eines Rechts hat, wenn diese Arbeitskraft so in einen bestimmten 
Wirtschaftszweig hineinfliesst, dass sich dieser Wirtschaftszweig nicht rentiert, dann wird 
dieser Wirtschaftszweig ebenso in Bezug auf dieses Nichtrentieren angesehen werden 
müssen, wie wenn er sich durch das zu Teure eines Rohstoffes nicht rentiert. Das heisst: Die
menschliche Arbeitskraft wird ein Beherrschendes werden mit Bezug auf das 
Wirtschaftsleben, nicht ein Unterdrücktes, nicht ein Versklavtes.“  328, 69f

  Revisionismus: „.. ich habe meinerseits immer gefunden, dass diese sanfte Überleitung 
des wirklichen Sozialismus in ein etwas unklares, bürgerliches Denken, das man 
Revisionismus nannte, dass das eigentlich furchtbar geschadet hat, aus dem einfachen 
Grunde, weil manche Leute so schrecklich zufrieden sind, wenn sie sagen können: Wir 
wollen das nächstliegende Praktische, wir wollen etwas erreichen für morgen. - Diese Leute
bedenken nicht, dass das, was für morgen erreicht wird, unter Umständen allen Boden für 
das Übermorgen abgraben kann.“   331, 38

  Revolutionen: „Wenn die wirtschaftlich Mächtigen in der Lage sind, ihre Macht zur 
Erringung von Rechtsvorteilen zu gebrauchen,“ so wird das „zu revolutionären 
Erschütterungen führen. Ist durch das Vorhandensein eines besonderen Rechtsbodens das 
Entstehen solcher Rechtsvorteile unmöglich“, so geschieht „im Flusse der Zeit“, was sich 

der Sache. Und wo Ahriman im Spiel ist, kann nur Untergang entstehen. … wenn sich etwa 
jemand sagt: Na, ich bin ja sonst ein anständiger Kerl oder eine anständige Kerlin, also tu` 
ich doch nichts Unrechtes, wenn ich von meiner Rente dies oder jenes bezahle. - Sie tun 
tatsächlich doch das, dass Sie Ahriman für Gott geben. Dazu ist man gewiss in der 
gegenwärtigen sozialen Struktur vielfach gezwungen.“   186, 53ff

  „Was lässt sich über die Wirkung der Kapitalrente und der Bodenrente grundsätzlich 
sagen? Beide Rentenarten wirken sich im Sozialen zerstörerisch aus, das heißt, sie machen 
die Volkswirtschaft unsozial und führen dazu, dass sie sich im Laufe der Zeit selber tilgen
müssen, zum Beispiel durch Kriege. Nun, wie entsteht eine Kapitalrente? Sie entsteht 
dadurch, dass das Kapital den Ertrag der menschlichen Tätigkeit über die eigene 
Wertminderung hinaus, wie sie durch die Abnutzung der Maschinen, der Gebäude und das 
Älterwerden von Nutztieren gegeben ist, zu steigern vermag. Die Kapitalrente ist nicht 
gleich dem Kapitalzins, dieser ist Teil der Kapitalrente und wird aus der Rente bezahlt.“  
331A, 75  (>Grundrente)

  „Nicht darauf kommt es an, … die Rentiers unbedingt moralisch zu verurteilen – sie 
können ja nichts dafür .., sondern darauf kommt es an, dass, ebenso wie sich im natürlichen 
menschlichen Organismus eine Krankheit, ein Ungesundes in seiner Ganzheit zeigt, wenn 
ein Geschwür ausbricht, so zeigt sich das Ungesunde des sozialen Organismus, wenn in ihm
überhaupt Müssiggang oder Rente möglich ist.“  330, 84 

  „Nicht darauf beruht die Schädlichkeit der nichtarbeitenden Rentenbesitzer, daß sie ein 
verhältnismäßig Weniges den Arbeitenden entziehen, sondern darauf, daß sie durch die 
Möglichkeit, arbeitsloses Einkommen zu erzielen, dem ganzen Wirtschaftskörper ein 
Gepräge geben, das antisozial wirkt.“  24, 215f

  Rentieren - nicht rentieren: „Wenn aus den Impulsen dieses Rechtsorganismus heraus 
die Begrenzung der menschlichen Arbeitskraft, die fortan nicht den Charakter der Ware hat, 
sondern den Charakter eines Rechts hat, wenn diese Arbeitskraft so in einen bestimmten 
Wirtschaftszweig hineinfliesst, dass sich dieser Wirtschaftszweig nicht rentiert, dann wird 
dieser Wirtschaftszweig ebenso in Bezug auf dieses Nichtrentieren angesehen werden 
müssen, wie wenn er sich durch das zu Teure eines Rohstoffes nicht rentiert. Das heisst: Die
menschliche Arbeitskraft wird ein Beherrschendes werden mit Bezug auf das 
Wirtschaftsleben, nicht ein Unterdrücktes, nicht ein Versklavtes.“  328, 69f

  Revisionismus: „.. ich habe meinerseits immer gefunden, dass diese sanfte Überleitung 
des wirklichen Sozialismus in ein etwas unklares, bürgerliches Denken, das man 
Revisionismus nannte, dass das eigentlich furchtbar geschadet hat, aus dem einfachen 
Grunde, weil manche Leute so schrecklich zufrieden sind, wenn sie sagen können: Wir 
wollen das nächstliegende Praktische, wir wollen etwas erreichen für morgen. - Diese Leute
bedenken nicht, dass das, was für morgen erreicht wird, unter Umständen allen Boden für 
das Übermorgen abgraben kann.“   331, 38

  Revolutionen: „Wenn die wirtschaftlich Mächtigen in der Lage sind, ihre Macht zur 
Erringung von Rechtsvorteilen zu gebrauchen,“ so wird das „zu revolutionären 
Erschütterungen führen. Ist durch das Vorhandensein eines besonderen Rechtsbodens das 
Entstehen solcher Rechtsvorteile unmöglich“, so geschieht „im Flusse der Zeit“, was sich 



sonst als Revolution im Augenblick vollzieht.   24, 235  (>Kapital und Revolutionen)

  Der Mensch fängt zu Toben an, wenn etwas in seiner Willenssphäre lebt, was er nicht mit 
seinem Vorstellungsvermögen umfassen kann. Beim sozialen Reformieren muss beim 
Vorstellen angefangen werden, mit Begriffen, die die Sehnsüchte der Menschen umfassen, 
sonst werden sie immer tobsüchtiger.  188, 64ff  (>Lüge und Gewalt, >Denken und Wille, 
>Reformer .., >Ungleichheit)

  „Wenn man dem Wirtschaftsleben nicht entgegenstellt ein fortwährend gesundendes 
Geistesleben, dann ballt (es) sich .. zu den Revolutionen zusammen.“  191, 119

  „Nichts anderes sind diese .. sozialen Revolutionen als das Ergebnis der Nicht-
anerkennung des Dämonischen in unserem Wirtschaftsleben. Elementarische Geistigkeit 
muss im Wirtschaftsleben gesucht werden“ .. wie in alten Zeiten in der Natur.   200, 93

  Die politische Revolution hat es zu tun mit Realitäten, mit Rechten, die wirtschaftliche 
bloß mit Illusionen und die geistige mit den Grundlagen für die Realitäten, denn da im 
Geistigen ruht das, was als Ideenpotential noch unbenutzt geblieben ist und was in Form 
von neuer Rechtsgestaltung im sozialen Organismus wirksam werden kann.  331A, 78

  „Was ist denn das nun schliesslich wiederum, die Revolution, wenn man nicht daran denkt,
was eigentlich gewollt sein soll durch eine Revolution? Wenn die Leute nur immer reden 
von Eroberung der Maschinen, dann muss die Frage gestellt werden: Was fangen sie denn 
an mit diesen Maschinen, wenn sie sie haben? .. Man braucht weniger Mut, davon immerzu 
zu reden, dass die Revolution kommen muss .. und so weiter, als nun wirklich in 
Einzelheiten die Hand anzulegen. Denn dieser Mut schliesst ein das Überwinden alter 
Denkgewohnheiten.“  336, 322

  Der Staat, der noch verquickt ist mit sozialen und nationalen Instinkten, wird einfach 
hingenommen. Auch Revolutionäre fragen höchstens nach Ausgestaltungen innerhalb des 
Staates.  337b, 54     (>Urgedanken, >Reformer, >Umwandlung, >Denken, Umdenken)

  „.. es gibt weite Gegenden, wo selbst ein grosser Teil der Spiesser an die Notwendigkeit 
der Revolution glaubt. Aber wenn man ihnen dann mit solchen Sachen kommt, wie sie zum 
Beispiel in meinem Buch „Die Kernpunkte der sozialen Frage“ über die Dreigliederung 
stehen, sagen sie: Das verstehen wir nicht, das ist kompliziert.(..) .. diese Dinge glauben die 
Leute heute nicht, weil nicht immer die Selbsterkenntnis dasjenige ist, was in den Seelen am
meisten erzeugt wird.“  Die Leute meinen „es müsse revolutioniert werden – damit sind sie 
schon ganz einverstanden – aber so, dass alles beim alten bleibt, so dass sich eigentlich 
nichts verändert.“ Gerade von den Intellektuellen bekam man zu hören: „Ja, drei Glieder – 
Universitäten autonom, das Geistesleben soll sich selbst verwalten -, wovon werden wir 
dann leben (..) wenn uns der Staat nicht mehr unsere Gehälter bezahlt?“   296, 52

  Rhythmus: „Rhythmische Vorgänge sind weder in der Natur noch im Menschen etwas 
Physisches. Man könnte sie halbgeistig nennen. Das Physische als Ding verschwindet im 
rhythmischen Vorgang.“    26, 286f

  Richter und Gerichte: Der Staat legt die Rechte fest, die Urteilsfindung selbst aber „ist in

sonst als Revolution im Augenblick vollzieht.   24, 235  (>Kapital und Revolutionen)

  Der Mensch fängt zu Toben an, wenn etwas in seiner Willenssphäre lebt, was er nicht mit 
seinem Vorstellungsvermögen umfassen kann. Beim sozialen Reformieren muss beim 
Vorstellen angefangen werden, mit Begriffen, die die Sehnsüchte der Menschen umfassen, 
sonst werden sie immer tobsüchtiger.  188, 64ff  (>Lüge und Gewalt, >Denken und Wille, 
>Reformer .., >Ungleichheit)

  „Wenn man dem Wirtschaftsleben nicht entgegenstellt ein fortwährend gesundendes 
Geistesleben, dann ballt (es) sich .. zu den Revolutionen zusammen.“  191, 119

  „Nichts anderes sind diese .. sozialen Revolutionen als das Ergebnis der Nicht-
anerkennung des Dämonischen in unserem Wirtschaftsleben. Elementarische Geistigkeit 
muss im Wirtschaftsleben gesucht werden“ .. wie in alten Zeiten in der Natur.   200, 93

  Die politische Revolution hat es zu tun mit Realitäten, mit Rechten, die wirtschaftliche 
bloß mit Illusionen und die geistige mit den Grundlagen für die Realitäten, denn da im 
Geistigen ruht das, was als Ideenpotential noch unbenutzt geblieben ist und was in Form 
von neuer Rechtsgestaltung im sozialen Organismus wirksam werden kann.  331A, 78

  „Was ist denn das nun schliesslich wiederum, die Revolution, wenn man nicht daran denkt,
was eigentlich gewollt sein soll durch eine Revolution? Wenn die Leute nur immer reden 
von Eroberung der Maschinen, dann muss die Frage gestellt werden: Was fangen sie denn 
an mit diesen Maschinen, wenn sie sie haben? .. Man braucht weniger Mut, davon immerzu 
zu reden, dass die Revolution kommen muss .. und so weiter, als nun wirklich in 
Einzelheiten die Hand anzulegen. Denn dieser Mut schliesst ein das Überwinden alter 
Denkgewohnheiten.“  336, 322

  Der Staat, der noch verquickt ist mit sozialen und nationalen Instinkten, wird einfach 
hingenommen. Auch Revolutionäre fragen höchstens nach Ausgestaltungen innerhalb des 
Staates.  337b, 54     (>Urgedanken, >Reformer, >Umwandlung, >Denken, Umdenken)

  „.. es gibt weite Gegenden, wo selbst ein grosser Teil der Spiesser an die Notwendigkeit 
der Revolution glaubt. Aber wenn man ihnen dann mit solchen Sachen kommt, wie sie zum 
Beispiel in meinem Buch „Die Kernpunkte der sozialen Frage“ über die Dreigliederung 
stehen, sagen sie: Das verstehen wir nicht, das ist kompliziert.(..) .. diese Dinge glauben die 
Leute heute nicht, weil nicht immer die Selbsterkenntnis dasjenige ist, was in den Seelen am
meisten erzeugt wird.“  Die Leute meinen „es müsse revolutioniert werden – damit sind sie 
schon ganz einverstanden – aber so, dass alles beim alten bleibt, so dass sich eigentlich 
nichts verändert.“ Gerade von den Intellektuellen bekam man zu hören: „Ja, drei Glieder – 
Universitäten autonom, das Geistesleben soll sich selbst verwalten -, wovon werden wir 
dann leben (..) wenn uns der Staat nicht mehr unsere Gehälter bezahlt?“   296, 52

  Rhythmus: „Rhythmische Vorgänge sind weder in der Natur noch im Menschen etwas 
Physisches. Man könnte sie halbgeistig nennen. Das Physische als Ding verschwindet im 
rhythmischen Vorgang.“    26, 286f

  Richter und Gerichte: Der Staat legt die Rechte fest, die Urteilsfindung selbst aber „ist in



hohem Masse abhängig von der Möglichkeit, dass der Richtende Sinn und Verständnis habe
für die individuelle Lage eines zu Richtenden.“ Da geht es um ein Vertrauen zur geistigen 
Organisation, die die Gerichte einsetzt und die Richter aufstellt. In gewissen Grenzen soll 
sich jeder für eine gewisse Zeit aus vom Geistesleben Bestellten seinen Richter auswählen 
können in privaten oder strafrechtlichen Fällen. Für die Gesetzeskenntnis gibt es daneben 
Beamte, die Urteilsvollstreckung obliegt dem Rechtsstaat.   Kp, 138   (>Geistesleben und  
Rechtsleben, >Rechtsstaat, >Demokratie)

  Die Notwendigkeit, zu strafen, weist „auf gewisse Krankheitssymptome innerhalb des 
ganzen sozialen Organismus. Wenn man anstrebt, den sozialen Organismus gesund zu 
machen, so werden die Begriffe über Strafe, Strafrecht, Strafvollzug eben doch auf einen 
ganz anderen Boden gestellt werden können.“   332a, 107  (>Moral und Recht)

  Was der Mensch tut, geht zwei Gebiete an: erstens sein Karma. Das richtet schon durch 
seine Ursächlichkeit von selbst, das geht den anderen Menschen nichts an. Der Christus 
selber hat die Sünde der Ehebrecherin nicht gerichtet, sondern sie in den Erdboden 
hineingeschrieben, weil sie sich im Laufe des Karmas ausleben wird. Als zweites geht die 
menschliche Tat das menschliche Zusammenleben an, und nur von diesem Gesichtspunkte 
aus ist die Menschentat zu beurteilen. Über den Menschen als solchen zu richten, steht der 
äußeren gesellschaftlichen Ordnung gar nicht zu.   164, 74

  „Man muss so untertauchen als wirklicher Richter in die Subjektivität desjenigen, über den
man, sei es im privatrechtlichen, sei es im strafrechtlichen Sinne, zu urteilen hat, dass es gar
nicht anders möglich ist, als dass da walte der Impuls individueller menschlicher Freiheit. .. 
Wenn man bedenkt: Da haben wir eine Gegend [in Österreich], in der wohnen 
durcheinander gemischt Deutsche mit Tschechen. Der Tscheche, wenn er irgendetwas 
verbrochen hat, er kommt, weil das einfach nach den übrigen politischen Verhältnissen so 
ist, vor den Richter, der in deutscher Amtssprache amtiert. Der Tscheche versteht gar nichts 
von dem, was da über ihn verhängt wird. Er weis, er kann ausserdem kein Vertrauen 
entgegenbringen seinem Richter, der nach völkischen Eigentümlichkeiten ja von ihm 
verschieden ist. Das alles .. hätte dazu führen müssen, dass man vor Jahrzehnten schon, um 
diese furchtbare jetzige Katastrophe zu vermeiden, darauf verfallen wäre, dass es notwendig
gewesen wäre, wie auch die übrigen Territorialgrenzen gingen, mit Bezug auf die 
juristischen Verhältnisse des Privat- und des Strafrechtes so zu verfahren, dass auf fünf oder
zehn Jahre jeder seine Richter frei wählt, so, wie im Übrigen auf dem Gebiete des geistigen
Lebens jeder für seine Nachkommen die Schule frei zu wählen hat und dergleichen
mehr.  336, 64f

  Zwischenfrage: Ja, aber es müssen doch zum Beispiel für alle drei Gebiete Recht und 
Gerichte sein? Rudolf Steiner: „Selbstverständlich .. muss das sein, aber es handelt sich 
darum, dass gerade, wenn irgendetwas in allen drei Gebieten richtig leben soll, so muss 
unbedingt in dem einen Gebiet dies erzeugt werden. So wie der menschliche Kopf ein Teil 
des ganzen Organismus ist und auch die Luft braucht, so kann er selbst die Luft nicht 
einatmen; die Lunge muss die Luft einatmen. Und die Luft wird dann dem ganzen 
Organismus mitgeteilt.“  336, 240

  Richter und Gerichte; Handelsgericht: Frage: Wer richtet in handelsgerichtlichen 
Angelegenheiten? „Durch die Gestaltung unseres Geisteslebens wird einer so vorgebildet, 

hohem Masse abhängig von der Möglichkeit, dass der Richtende Sinn und Verständnis habe
für die individuelle Lage eines zu Richtenden.“ Da geht es um ein Vertrauen zur geistigen 
Organisation, die die Gerichte einsetzt und die Richter aufstellt. In gewissen Grenzen soll 
sich jeder für eine gewisse Zeit aus vom Geistesleben Bestellten seinen Richter auswählen 
können in privaten oder strafrechtlichen Fällen. Für die Gesetzeskenntnis gibt es daneben 
Beamte, die Urteilsvollstreckung obliegt dem Rechtsstaat.   Kp, 138   (>Geistesleben und  
Rechtsleben, >Rechtsstaat, >Demokratie)

  Die Notwendigkeit, zu strafen, weist „auf gewisse Krankheitssymptome innerhalb des 
ganzen sozialen Organismus. Wenn man anstrebt, den sozialen Organismus gesund zu 
machen, so werden die Begriffe über Strafe, Strafrecht, Strafvollzug eben doch auf einen 
ganz anderen Boden gestellt werden können.“   332a, 107  (>Moral und Recht)

  Was der Mensch tut, geht zwei Gebiete an: erstens sein Karma. Das richtet schon durch 
seine Ursächlichkeit von selbst, das geht den anderen Menschen nichts an. Der Christus 
selber hat die Sünde der Ehebrecherin nicht gerichtet, sondern sie in den Erdboden 
hineingeschrieben, weil sie sich im Laufe des Karmas ausleben wird. Als zweites geht die 
menschliche Tat das menschliche Zusammenleben an, und nur von diesem Gesichtspunkte 
aus ist die Menschentat zu beurteilen. Über den Menschen als solchen zu richten, steht der 
äußeren gesellschaftlichen Ordnung gar nicht zu.   164, 74

  „Man muss so untertauchen als wirklicher Richter in die Subjektivität desjenigen, über den
man, sei es im privatrechtlichen, sei es im strafrechtlichen Sinne, zu urteilen hat, dass es gar
nicht anders möglich ist, als dass da walte der Impuls individueller menschlicher Freiheit. .. 
Wenn man bedenkt: Da haben wir eine Gegend [in Österreich], in der wohnen 
durcheinander gemischt Deutsche mit Tschechen. Der Tscheche, wenn er irgendetwas 
verbrochen hat, er kommt, weil das einfach nach den übrigen politischen Verhältnissen so 
ist, vor den Richter, der in deutscher Amtssprache amtiert. Der Tscheche versteht gar nichts 
von dem, was da über ihn verhängt wird. Er weis, er kann ausserdem kein Vertrauen 
entgegenbringen seinem Richter, der nach völkischen Eigentümlichkeiten ja von ihm 
verschieden ist. Das alles .. hätte dazu führen müssen, dass man vor Jahrzehnten schon, um 
diese furchtbare jetzige Katastrophe zu vermeiden, darauf verfallen wäre, dass es notwendig
gewesen wäre, wie auch die übrigen Territorialgrenzen gingen, mit Bezug auf die 
juristischen Verhältnisse des Privat- und des Strafrechtes so zu verfahren, dass auf fünf oder
zehn Jahre jeder seine Richter frei wählt, so, wie im Übrigen auf dem Gebiete des geistigen
Lebens jeder für seine Nachkommen die Schule frei zu wählen hat und dergleichen
mehr.  336, 64f

  Zwischenfrage: Ja, aber es müssen doch zum Beispiel für alle drei Gebiete Recht und 
Gerichte sein? Rudolf Steiner: „Selbstverständlich .. muss das sein, aber es handelt sich 
darum, dass gerade, wenn irgendetwas in allen drei Gebieten richtig leben soll, so muss 
unbedingt in dem einen Gebiet dies erzeugt werden. So wie der menschliche Kopf ein Teil 
des ganzen Organismus ist und auch die Luft braucht, so kann er selbst die Luft nicht 
einatmen; die Lunge muss die Luft einatmen. Und die Luft wird dann dem ganzen 
Organismus mitgeteilt.“  336, 240

  Richter und Gerichte; Handelsgericht: Frage: Wer richtet in handelsgerichtlichen 
Angelegenheiten? „Durch die Gestaltung unseres Geisteslebens wird einer so vorgebildet, 



wie er sein muss, damit er ein richtiger Referendar ist, damit er ein richtiger Kaufmann ist 
und dergleichen. Es handelt sich darum, .. dass der Mensch tatsächlich durch die Art und 
Weise, wie das Geistesleben seine eigenen Bedingungen stellt, zu einer gewissen 
Lebenspraxis kommen wird, und dass er diese Lebenspraxis auch wird ausgestalten können.
Man braucht ja durchaus nicht ein sachgemässes Urteil auf jedem Gebiete zu haben. Das ist 
es gerade, was nicht sein kann und worauf nicht gerechnet werden darf. Dass der richtige 
Mensch in einem Handelsgerichte sitzt, dafür wird allerdings aus der geistigen Verwaltung 
heraus zu sorgen sein, weil in der geistigen Verwaltung drinnen auch diejenigen Menschen 
sitzen werden, die etwas von den Handelsgesetzen verstehen. Es wird, was Wissen ist, nicht 
in Fächern in dieser Weise zentralisiert wie heute, sondern es wird durch dasjenige, wie die 
Menschen untereinander sind in den Korporationen der geistigen Organisation, möglich 
sein, solch ein Gericht in der entsprechenden Weise zusammenzusetzen, sachgemäss 
zusammenzusetzen, nicht aus irgendwelchem wirtschaftlichem Bedürfnis heraus und 
dergleichen.“  332a, 102 

  Richtig – falsch:  Organisch Denken heisst: „Das eine ist richtig für Stuttgart, das andere 
für New York .. das eine ist richtig für 1919, das andere für 2530.“ Nur das mechanische 
Denken meint, „es gibt nun etwas ein für allemal .. Richtiges.“  192, 389
 (>Real – abstrakt, >Urteil; Kategorien)

  Rohstoffe: Rohstoffquellen sind „Begabungen“ des sozialen Organismus.  192, 23.4.19

  Das Industriekapital sucht Rohproduktequellen, „es werden in Rechtsbegriffe maskierte 
Machtbegriffe“ verwirklicht, „wenn es sich darum handelt, die Rohproduktequellen zu 
erschliessen.“:  Burenkrieg – Edelmetalle, Belgisch Kongo – Elfenbein und Kautschuk, 
Westindien – Zucker.   NÖK, 134  (>Boden)

  Römisches Denken: Katholisches, juristisches Denken geht nur auf die Logik der 
Begriffe, auf die egoistische Menschenlogik. Geisteswissenschaftliches Denken geht auf die
Tatsachenlogik. Für römisches Denken ist z.B. Avenarius brav bürgerlich, die 
Wirklichkeitslogik macht den Bolschewismus daraus.   192, 342  (>Wirklichkeitslogik)

  „Was wir von dem römischen Geist zurückbehalten haben als den Geist des Rechtes, wie 
er noch heute in uns waltet, das trägt überall den Charakter, dass die wilden menschlichen 
Leidenschaften, die nicht selber in Freiheit walten können, gezähmt werden müssen.“ 192, 
149   (>Staatlich-juristisch-moralisches Leben, >Freiheit und Gesetz, >Real-abstrakt)

  Alttestamentliches Denken – Atheistische Naturwissenschaft – Jahwe, Blut, Intellekt – 
Marxismus. Das Spiegelbild dazu: Die Zirkulation des Geldes ohne Waren.   
186, 29.11.18 und 30.11.18   (>Jahve, >Katholizismus, >Stadt-Land-Verhältnis)

  „In Rom wurde eigentlich der Bürger erfunden (..), etwas Imaginäres neben der 
Wirklichkeit. Er ist in Kirchenbüchern eingetragen und hat einen eingetragenen Besitz. Die 
Loslösung der Städte vom Lande wurde zu einer Wirklichkeit umgefälscht.“  191, 79  

  Ein Testament „gab es in dieser Bedeutung nicht vor der alten Römerzeit (..) weil da erst 
der einzelne Mensch massgebend sein sollte in seinem egoistischen Willen, um diesen 
Willen auf seine Nachkommen übergehen zu lassen.“ 104, 75

wie er sein muss, damit er ein richtiger Referendar ist, damit er ein richtiger Kaufmann ist 
und dergleichen. Es handelt sich darum, .. dass der Mensch tatsächlich durch die Art und 
Weise, wie das Geistesleben seine eigenen Bedingungen stellt, zu einer gewissen 
Lebenspraxis kommen wird, und dass er diese Lebenspraxis auch wird ausgestalten können.
Man braucht ja durchaus nicht ein sachgemässes Urteil auf jedem Gebiete zu haben. Das ist 
es gerade, was nicht sein kann und worauf nicht gerechnet werden darf. Dass der richtige 
Mensch in einem Handelsgerichte sitzt, dafür wird allerdings aus der geistigen Verwaltung 
heraus zu sorgen sein, weil in der geistigen Verwaltung drinnen auch diejenigen Menschen 
sitzen werden, die etwas von den Handelsgesetzen verstehen. Es wird, was Wissen ist, nicht 
in Fächern in dieser Weise zentralisiert wie heute, sondern es wird durch dasjenige, wie die 
Menschen untereinander sind in den Korporationen der geistigen Organisation, möglich 
sein, solch ein Gericht in der entsprechenden Weise zusammenzusetzen, sachgemäss 
zusammenzusetzen, nicht aus irgendwelchem wirtschaftlichem Bedürfnis heraus und 
dergleichen.“  332a, 102 

  Richtig – falsch:  Organisch Denken heisst: „Das eine ist richtig für Stuttgart, das andere 
für New York .. das eine ist richtig für 1919, das andere für 2530.“ Nur das mechanische 
Denken meint, „es gibt nun etwas ein für allemal .. Richtiges.“  192, 389
 (>Real – abstrakt, >Urteil; Kategorien)

  Rohstoffe: Rohstoffquellen sind „Begabungen“ des sozialen Organismus.  192, 23.4.19

  Das Industriekapital sucht Rohproduktequellen, „es werden in Rechtsbegriffe maskierte 
Machtbegriffe“ verwirklicht, „wenn es sich darum handelt, die Rohproduktequellen zu 
erschliessen.“:  Burenkrieg – Edelmetalle, Belgisch Kongo – Elfenbein und Kautschuk, 
Westindien – Zucker.   NÖK, 134  (>Boden)

  Römisches Denken: Katholisches, juristisches Denken geht nur auf die Logik der 
Begriffe, auf die egoistische Menschenlogik. Geisteswissenschaftliches Denken geht auf die
Tatsachenlogik. Für römisches Denken ist z.B. Avenarius brav bürgerlich, die 
Wirklichkeitslogik macht den Bolschewismus daraus.   192, 342  (>Wirklichkeitslogik)

  „Was wir von dem römischen Geist zurückbehalten haben als den Geist des Rechtes, wie 
er noch heute in uns waltet, das trägt überall den Charakter, dass die wilden menschlichen 
Leidenschaften, die nicht selber in Freiheit walten können, gezähmt werden müssen.“ 192, 
149   (>Staatlich-juristisch-moralisches Leben, >Freiheit und Gesetz, >Real-abstrakt)

  Alttestamentliches Denken – Atheistische Naturwissenschaft – Jahwe, Blut, Intellekt – 
Marxismus. Das Spiegelbild dazu: Die Zirkulation des Geldes ohne Waren.   
186, 29.11.18 und 30.11.18   (>Jahve, >Katholizismus, >Stadt-Land-Verhältnis)

  „In Rom wurde eigentlich der Bürger erfunden (..), etwas Imaginäres neben der 
Wirklichkeit. Er ist in Kirchenbüchern eingetragen und hat einen eingetragenen Besitz. Die 
Loslösung der Städte vom Lande wurde zu einer Wirklichkeit umgefälscht.“  191, 79  

  Ein Testament „gab es in dieser Bedeutung nicht vor der alten Römerzeit (..) weil da erst 
der einzelne Mensch massgebend sein sollte in seinem egoistischen Willen, um diesen 
Willen auf seine Nachkommen übergehen zu lassen.“ 104, 75



  Die römische soziale Ordnung mit dem Erbrecht war aufgebaut auf die Abstammung des 
Leibes. Bei Philo kommt dagegen die Gesinnung der Evangelien durch, wenn er sagt 
„Lasset die Erbschaftsregister, ..  seht allein auf die Abstammung der Seele!“ 175, 282f
  (>Erben, >Eigentumsbegriff, >Denken, wirtschaftliches, >Kapitalismus und Staat) 

  Tirpitz und Ludendorff denken, wie man zur Zeit des römischen Cäsar gedacht und gelebt 
hat. Sie stehen in einem Gedankenleben, „das völlig unberührt ist vom Christentum“.  195, 
32

  Rom Quell des Materialismus: „Es ist heute der stärkste Quell des Materialismus .. Rom 
und alles, was mit diesem Zentrum des Materialismus irgend etwas zu tun hat. … jene 
Bestrebung, durch die Abstumpfung des übersinnlichen Wissens in dem Impulse des 
Glaubens die Menschheit nicht zum Übersinnlichen kommen zu lassen, die ist gerade auch 
im Evangelischen sehr stark geblieben, abgesehen davon, .. dass das Evangelische von Rom
.. überwunden wird.“  197, 139  (>Wissen und Glauben, >Realismus und Nominalismus)  

  Russland: „Im Osten nun ist sogar vorbereitet dieses Überstülpen des rein Abstrakten über
die konkret menschlichen Verhältnisse. Denn im Osten sehen wir, wie dem Marx schon 
vorgearbeitet hat Peter der Große. Peter der Große hat schon den Westen in das russische 
Leben hineingeschoben, während Russland in seiner Seele vielfach orientalischen Charakter
trägt und die Menschen die Theokratie noch stark im Leibe haben, wurde durch ihn das 
Juristisch-Staatliche hineingetragen und Petersburg mehr im Westen, neben Moskau 
gesetzt.“  305, 195  (>Marx, >Theokratie)
  
  Der Russe liebt seine Erde, weil sie ihm ein Spiegel des Himmels ist. Dadurch hat er etwas
kosmopolitisches.   178, 69

  Das Seelen- und Geistesleben im Orient ist in der Dekadenz. „Das hindert nicht, dass in 
den russischen Seelen Zukunftskräfte sind.“   338, 45  (>Geistselbst)

  „Russland ist nun einmal in Bezug auf die geistigen Interessen der Menschheit heute noch 
durchaus eine asiatische Macht, eine orientalisch-moralische Macht.“ Der Orient hat immer 
danach tendiert, das geistige und religiöse Leben mit der weltlichen, staatlichen Verwaltung 
zu verquicken. So werden auch von Russland „die geistigen Fragen des europäischen 
Lebens in einer orientalischen Weise“ aufgeworfen. Durch den Frieden von Nystad 1721 
wurde entschieden, dass es sich an europäischen Verhältnissen beteiligen soll, und so „ist 
eigentlich über ganz Europa die besondere Nuance im nationalen Denken gekommen..“   
338, 42ff  (>Nationalismus)

  Lenin hat mit wenigen Volkskommissaren die Macht ausgeübt. Ein anderer mit anderen 
Ideen hätte von Moskau aus dieselbe Macht entfalten können, weil „demjenigen, der sich 
nach einer Neugestaltung der Welt so sehnt wie der Mensch des Ostens, .. zunächst gar 
nicht auffällt, wie seine Sehnsucht befriedigt wird.“ 337a, 261  (>Leninismus, >Osten)

  „Die Dorfgemeinde ist das einzig Reale im Osten.“ „Leninismus und Trotzkismus sind 
lediglich die Fortsetzung des alten Zarismus.“  199, 40f   (>Sozialistische Experimente)

  Die römische soziale Ordnung mit dem Erbrecht war aufgebaut auf die Abstammung des 
Leibes. Bei Philo kommt dagegen die Gesinnung der Evangelien durch, wenn er sagt 
„Lasset die Erbschaftsregister, ..  seht allein auf die Abstammung der Seele!“ 175, 282f
  (>Erben, >Eigentumsbegriff, >Denken, wirtschaftliches, >Kapitalismus und Staat) 

  Tirpitz und Ludendorff denken, wie man zur Zeit des römischen Cäsar gedacht und gelebt 
hat. Sie stehen in einem Gedankenleben, „das völlig unberührt ist vom Christentum“.  195, 
32

  Rom Quell des Materialismus: „Es ist heute der stärkste Quell des Materialismus .. Rom 
und alles, was mit diesem Zentrum des Materialismus irgend etwas zu tun hat. … jene 
Bestrebung, durch die Abstumpfung des übersinnlichen Wissens in dem Impulse des 
Glaubens die Menschheit nicht zum Übersinnlichen kommen zu lassen, die ist gerade auch 
im Evangelischen sehr stark geblieben, abgesehen davon, .. dass das Evangelische von Rom
.. überwunden wird.“  197, 139  (>Wissen und Glauben, >Realismus und Nominalismus)  

  Russland: „Im Osten nun ist sogar vorbereitet dieses Überstülpen des rein Abstrakten über
die konkret menschlichen Verhältnisse. Denn im Osten sehen wir, wie dem Marx schon 
vorgearbeitet hat Peter der Große. Peter der Große hat schon den Westen in das russische 
Leben hineingeschoben, während Russland in seiner Seele vielfach orientalischen Charakter
trägt und die Menschen die Theokratie noch stark im Leibe haben, wurde durch ihn das 
Juristisch-Staatliche hineingetragen und Petersburg mehr im Westen, neben Moskau 
gesetzt.“  305, 195  (>Marx, >Theokratie)
  
  Der Russe liebt seine Erde, weil sie ihm ein Spiegel des Himmels ist. Dadurch hat er etwas
kosmopolitisches.   178, 69

  Das Seelen- und Geistesleben im Orient ist in der Dekadenz. „Das hindert nicht, dass in 
den russischen Seelen Zukunftskräfte sind.“   338, 45  (>Geistselbst)

  „Russland ist nun einmal in Bezug auf die geistigen Interessen der Menschheit heute noch 
durchaus eine asiatische Macht, eine orientalisch-moralische Macht.“ Der Orient hat immer 
danach tendiert, das geistige und religiöse Leben mit der weltlichen, staatlichen Verwaltung 
zu verquicken. So werden auch von Russland „die geistigen Fragen des europäischen 
Lebens in einer orientalischen Weise“ aufgeworfen. Durch den Frieden von Nystad 1721 
wurde entschieden, dass es sich an europäischen Verhältnissen beteiligen soll, und so „ist 
eigentlich über ganz Europa die besondere Nuance im nationalen Denken gekommen..“   
338, 42ff  (>Nationalismus)

  Lenin hat mit wenigen Volkskommissaren die Macht ausgeübt. Ein anderer mit anderen 
Ideen hätte von Moskau aus dieselbe Macht entfalten können, weil „demjenigen, der sich 
nach einer Neugestaltung der Welt so sehnt wie der Mensch des Ostens, .. zunächst gar 
nicht auffällt, wie seine Sehnsucht befriedigt wird.“ 337a, 261  (>Leninismus, >Osten)

  „Die Dorfgemeinde ist das einzig Reale im Osten.“ „Leninismus und Trotzkismus sind 
lediglich die Fortsetzung des alten Zarismus.“  199, 40f   (>Sozialistische Experimente)



  Russland-Beziehungen: Es kommt darauf an, „nach Russland das geistige Element, 
insofern es vom produktiven Geistesleben ausgeht, hineinzubringen.“ Eine 
Wirtschaftsgemeinschaft kann dann die Folge sein, von der darf aber nicht ausgegangen 
werden. Es geht um das Verhältnis zwischen Mensch und Mensch.  338, 57f     
(>Weltherrschaft ..)

  Kühlmann hatte die Dreigliederung in der Tasche und hat dennoch Brest-Litowsk 
gemacht.Im russischen Volk liegen die Elemente, um Dreigliederung zu erfassen. „Das hätte
treten müssen als eine geistige Aktion an die Stelle der unmöglichen Aktion von Brest-
Litowsk.“ (Frühjahrsoffensive 1918)  332a, 69   (>Mitteleuropa und Osten)

  Russland und Dreigliederung: „Ich weiß, dass im russischen Volk gerade die Elemente 
drinnenliegen, um zuallererst, wenn man sie in der richtigen Weise mitteilt, die Idee von der
Dreigliederung zu fassen.“ 332a, 69

  „Nur einiges aus diesem russischen Volkswesen lassen Sie mich Ihnen hervorheben. Da 
tritt uns, mitten hineingestellt in den Ihnen ja sattsam bekannten russischen Absolutismus .. 
die merkwürdige Einrichtung der Semstwos entgegen. Landschaftsversammlungen, wo sich
die Vertreter des landschaftlichen Lebens, diejenigen Menschen, die im Wirtschaftsleben 
oder in sonstigen Lebensgebieten in einzelnen Landschaften drinnen stehen, in gewissen 
Versammlungen zusammenfinden, um, ich möchte sagen, nach Art eines Rates oder 
dergleichen, eines Kantonsrates, über diese Angelegenheiten zu beraten. .. Sie leisten 
eigentlich eine fruchtbare Arbeit; sie arbeiten zusammen mit etwas anderem, was 
Althergebrachtes in Russland ist: den Mir-Organisationen der einzelnen Dorfgemeinden, 
eine Art Zwangsorganisation zum wirtschaftlichen Leben des Dorfes. Da haben wir drinnen 
stehend erstens altdemokratische Gebräuche in der russischen Bauernorganisation, wir 
haben aber in dem Auftreten der Semstwos etwas Neueres, was durchaus nach dem 
Demokratischen hintendiert. Aber etwas höchst Merkwürdiges zeigt sich. .. In Russland hat 
sich ergeben, dass sich die Menschen der verschiedensten einzelnen Berufe untereinander 
assoziiert haben, und wiederum, dass Assoziationen entstanden sind von Beruf zu Beruf 
-Bankkassenbeamte, Bankkassenausträger haben Assoziationen gebildet. Diese 
Assoziationen haben sich wiederum zu umfassenderen Assoziationen zusammengetan. Wer 
nach Russland gekommen ist, hat eigentlich seine Begegnungen gehalten nicht mit 
einzelnen Menschen, sondern er stieß überall, wo er mit irgend etwas zu tun hatte, auf 
solche Assoziationen.
Das alles schob sich hinein in das sonstige Staatsleben des Absolutismus. .. Aber was sie 
leisteten, leisteten sie eigentlich nur auf dem Boden des Wirtschaftslebens. Und wir können 
sagen: In diesem Russland zeigt sich das Merkwürdige, dass ein auf Assoziationswesen 
begründetes organisches System entsteht. Es erweist sich weiter, dass der russische Staat 
unfähig ist, irgend etwas mit dem anzufangen, was da im Werden ist.“ Die wirtschaftlichen 
Organisationen müssen sich „aus einer inneren Notwendigkeit heraus neben die politischen 
Institutionen hinstellen.
  Nun, etwas anderes Eigentümliches tritt in Russland auf im 19. und im Beginn des 20. 
Jahrhunderts. .. ein Geistesleben entwickelt sich in Russland, ein intensiveres Geistesleben, 
als der Westen Europas annimmt. Aber wie muss dieses Geistesleben sich entwickeln? 
Durchaus in Opposition, ja in revolutionärem Aufruhr gegen alles, was russisches 
Staatswesen ist. Man sieht, dieser stramm einheitlich organisierte Staat splittert sich 
auseinander in drei Glieder, aber will sich eigentlich bloß auseinandersplittern. Er kann es 

  Russland-Beziehungen: Es kommt darauf an, „nach Russland das geistige Element, 
insofern es vom produktiven Geistesleben ausgeht, hineinzubringen.“ Eine 
Wirtschaftsgemeinschaft kann dann die Folge sein, von der darf aber nicht ausgegangen 
werden. Es geht um das Verhältnis zwischen Mensch und Mensch.  338, 57f     
(>Weltherrschaft ..)

  Kühlmann hatte die Dreigliederung in der Tasche und hat dennoch Brest-Litowsk 
gemacht.Im russischen Volk liegen die Elemente, um Dreigliederung zu erfassen. „Das hätte
treten müssen als eine geistige Aktion an die Stelle der unmöglichen Aktion von Brest-
Litowsk.“ (Frühjahrsoffensive 1918)  332a, 69   (>Mitteleuropa und Osten)

  Russland und Dreigliederung: „Ich weiß, dass im russischen Volk gerade die Elemente 
drinnenliegen, um zuallererst, wenn man sie in der richtigen Weise mitteilt, die Idee von der
Dreigliederung zu fassen.“ 332a, 69

  „Nur einiges aus diesem russischen Volkswesen lassen Sie mich Ihnen hervorheben. Da 
tritt uns, mitten hineingestellt in den Ihnen ja sattsam bekannten russischen Absolutismus .. 
die merkwürdige Einrichtung der Semstwos entgegen. Landschaftsversammlungen, wo sich
die Vertreter des landschaftlichen Lebens, diejenigen Menschen, die im Wirtschaftsleben 
oder in sonstigen Lebensgebieten in einzelnen Landschaften drinnen stehen, in gewissen 
Versammlungen zusammenfinden, um, ich möchte sagen, nach Art eines Rates oder 
dergleichen, eines Kantonsrates, über diese Angelegenheiten zu beraten. .. Sie leisten 
eigentlich eine fruchtbare Arbeit; sie arbeiten zusammen mit etwas anderem, was 
Althergebrachtes in Russland ist: den Mir-Organisationen der einzelnen Dorfgemeinden, 
eine Art Zwangsorganisation zum wirtschaftlichen Leben des Dorfes. Da haben wir drinnen 
stehend erstens altdemokratische Gebräuche in der russischen Bauernorganisation, wir 
haben aber in dem Auftreten der Semstwos etwas Neueres, was durchaus nach dem 
Demokratischen hintendiert. Aber etwas höchst Merkwürdiges zeigt sich. .. In Russland hat 
sich ergeben, dass sich die Menschen der verschiedensten einzelnen Berufe untereinander 
assoziiert haben, und wiederum, dass Assoziationen entstanden sind von Beruf zu Beruf 
-Bankkassenbeamte, Bankkassenausträger haben Assoziationen gebildet. Diese 
Assoziationen haben sich wiederum zu umfassenderen Assoziationen zusammengetan. Wer 
nach Russland gekommen ist, hat eigentlich seine Begegnungen gehalten nicht mit 
einzelnen Menschen, sondern er stieß überall, wo er mit irgend etwas zu tun hatte, auf 
solche Assoziationen.
Das alles schob sich hinein in das sonstige Staatsleben des Absolutismus. .. Aber was sie 
leisteten, leisteten sie eigentlich nur auf dem Boden des Wirtschaftslebens. Und wir können 
sagen: In diesem Russland zeigt sich das Merkwürdige, dass ein auf Assoziationswesen 
begründetes organisches System entsteht. Es erweist sich weiter, dass der russische Staat 
unfähig ist, irgend etwas mit dem anzufangen, was da im Werden ist.“ Die wirtschaftlichen 
Organisationen müssen sich „aus einer inneren Notwendigkeit heraus neben die politischen 
Institutionen hinstellen.
  Nun, etwas anderes Eigentümliches tritt in Russland auf im 19. und im Beginn des 20. 
Jahrhunderts. .. ein Geistesleben entwickelt sich in Russland, ein intensiveres Geistesleben, 
als der Westen Europas annimmt. Aber wie muss dieses Geistesleben sich entwickeln? 
Durchaus in Opposition, ja in revolutionärem Aufruhr gegen alles, was russisches 
Staatswesen ist. Man sieht, dieser stramm einheitlich organisierte Staat splittert sich 
auseinander in drei Glieder, aber will sich eigentlich bloß auseinandersplittern. Er kann es 



aber nicht. Er zeigt uns gerade an dem, was er erlebt, wie unmöglich es ist, mit dem 
Einheitsstaat diese drei vorzüglichsten Lebensgebiete der Menschen zusammenzupressen. 
…  Aber wer es unbefangen überblickt, dieses Werden Russlands, sein Hineinsteuern in 
eine unmögliche sozialdemokratische Struktur, weil eben zersplittert ist der Einheitsstaat an 
der Unmöglichkeit, die drei Lebensgebiete zusammenzufassen, der wird sehen, dass gerade 
dieses Beispiel von Osteuropa ein sehr bedeutungsvolles ist und dass die weitblickenden 
englischen Politiker wohl recht haben, die gerade Russland betrachten als dasjenige Feld, 
auf dem sich wie in einem Weltexperiment zeigt der Hergang der Entwickelung der 
Menschheit.“  334, 149f  (>Sozialistische Experimente)

  

  „Saatgut“ vom Kapital: Das Kapital muss bis auf einen Rest „Saatgut“ verbraucht 
werden, z.B. zur Bodenverbesserung oder zur rationelleren Förderung von 
Rohproduktequellen. NÖK, 78    (>Kapital-Verbrauch)

  Scheinwerte: „.. das auf dem Grund und Boden fixierte Kapital ist nicht ein wirklicher 
Wert, sondern ein Scheinwert. Und darauf kommt es an, dass man auch innerhalb des 
volkswirtschaftlichen Prozesses endlich begreifen lernt, was wirkliche Werte sind und was 
Scheinwerte sind. … im volkswirtschaftlichen Prozess, da wirken eben die Irrtümer, die 
Scheingebilde, da werden sie real, da haben sie eine Folge. Und es ist eigentlich 
volkswirtschaftlich kein wesentlicher Unterschied, ob ich, sagen wir, irgendwo Geld 
ausgebe, das zunächst nicht in irgendeiner Realität begründet ist, sondern das einfach 
Notenvermehrung ist, oder ob ich dem Grund und Boden Kapitalwert verleihe. Ich schaffe 
in beiden Fällen Scheinwerte. … So schädigt diejenigen Menschen, die im Zusammenhang 
im volkswirtschaftlichen Prozess drinnenstehen, dieses Kapitalisieren von Grund und 
Boden.“  NÖK, 75f  (>Wert, >Geld als Scheinwert, >Geld und Staat)

  Schenken: „Man hat eine gewisse Abneigung, das Schenken zum volkswirtschaftlichen 
Prozess zu rechnen; aber, wenn es das Schenken irgendwo nicht gibt, so kann überhaupt der 
volkswirtschaftliche Prozess nicht weitergehen. … Wir schenken fortwährend an die Kinder
und, im volkswirtschaftlichen Prozess drinnen gedacht, ist eben dann das Schenken da, 
wenn wir ihn vollständig betrachten, wenn wir ihn als einen fortlaufenden Prozess 
betrachten. So dass der Übergang von Werten, die eine Schenkung bedeuten, eigentlich sehr
mit Unrecht angesehen wird als irgend etwas, was nicht zulässig ist im 
volkswirtschaftlichen Prozess.“ Auch die Produktionsmittel gehen im Grunde genommen 
durch einen Prozess, der mit dem Schenken identisch ist, über auf den, der dazu befähigt ist,
sie weiter zu verwalten.  NÖK, 91    (>Kapital-Überleitung, >Erben)

  Und wenn diese Assoziationen eines Tages anfangen, etwas zu verstehen von dem Einfluss
des freien Geisteslebens auf den volkswirtschaftlichen Prozess, dann kann man ihnen ein 
gutes Mittel übergeben .. den Wirtschaftskreislauf zu regulieren. Sie werden nämlich finden,
diese Assoziationen, dass wenn die freie Geistesarbeit zurückgeht, dass dann zu wenig 
geschenkt wird .. Sie werden den Zusammenhang zwischen dem Zuwenig-Schenken und 
dem Mangel an freier Geistesarbeit erkennen.“ 340, 94f  (>Leistungen, geistige, als 

aber nicht. Er zeigt uns gerade an dem, was er erlebt, wie unmöglich es ist, mit dem 
Einheitsstaat diese drei vorzüglichsten Lebensgebiete der Menschen zusammenzupressen. 
…  Aber wer es unbefangen überblickt, dieses Werden Russlands, sein Hineinsteuern in 
eine unmögliche sozialdemokratische Struktur, weil eben zersplittert ist der Einheitsstaat an 
der Unmöglichkeit, die drei Lebensgebiete zusammenzufassen, der wird sehen, dass gerade 
dieses Beispiel von Osteuropa ein sehr bedeutungsvolles ist und dass die weitblickenden 
englischen Politiker wohl recht haben, die gerade Russland betrachten als dasjenige Feld, 
auf dem sich wie in einem Weltexperiment zeigt der Hergang der Entwickelung der 
Menschheit.“  334, 149f  (>Sozialistische Experimente)

  

  „Saatgut“ vom Kapital: Das Kapital muss bis auf einen Rest „Saatgut“ verbraucht 
werden, z.B. zur Bodenverbesserung oder zur rationelleren Förderung von 
Rohproduktequellen. NÖK, 78    (>Kapital-Verbrauch)

  Scheinwerte: „.. das auf dem Grund und Boden fixierte Kapital ist nicht ein wirklicher 
Wert, sondern ein Scheinwert. Und darauf kommt es an, dass man auch innerhalb des 
volkswirtschaftlichen Prozesses endlich begreifen lernt, was wirkliche Werte sind und was 
Scheinwerte sind. … im volkswirtschaftlichen Prozess, da wirken eben die Irrtümer, die 
Scheingebilde, da werden sie real, da haben sie eine Folge. Und es ist eigentlich 
volkswirtschaftlich kein wesentlicher Unterschied, ob ich, sagen wir, irgendwo Geld 
ausgebe, das zunächst nicht in irgendeiner Realität begründet ist, sondern das einfach 
Notenvermehrung ist, oder ob ich dem Grund und Boden Kapitalwert verleihe. Ich schaffe 
in beiden Fällen Scheinwerte. … So schädigt diejenigen Menschen, die im Zusammenhang 
im volkswirtschaftlichen Prozess drinnenstehen, dieses Kapitalisieren von Grund und 
Boden.“  NÖK, 75f  (>Wert, >Geld als Scheinwert, >Geld und Staat)

  Schenken: „Man hat eine gewisse Abneigung, das Schenken zum volkswirtschaftlichen 
Prozess zu rechnen; aber, wenn es das Schenken irgendwo nicht gibt, so kann überhaupt der 
volkswirtschaftliche Prozess nicht weitergehen. … Wir schenken fortwährend an die Kinder
und, im volkswirtschaftlichen Prozess drinnen gedacht, ist eben dann das Schenken da, 
wenn wir ihn vollständig betrachten, wenn wir ihn als einen fortlaufenden Prozess 
betrachten. So dass der Übergang von Werten, die eine Schenkung bedeuten, eigentlich sehr
mit Unrecht angesehen wird als irgend etwas, was nicht zulässig ist im 
volkswirtschaftlichen Prozess.“ Auch die Produktionsmittel gehen im Grunde genommen 
durch einen Prozess, der mit dem Schenken identisch ist, über auf den, der dazu befähigt ist,
sie weiter zu verwalten.  NÖK, 91    (>Kapital-Überleitung, >Erben)

  Und wenn diese Assoziationen eines Tages anfangen, etwas zu verstehen von dem Einfluss
des freien Geisteslebens auf den volkswirtschaftlichen Prozess, dann kann man ihnen ein 
gutes Mittel übergeben .. den Wirtschaftskreislauf zu regulieren. Sie werden nämlich finden,
diese Assoziationen, dass wenn die freie Geistesarbeit zurückgeht, dass dann zu wenig 
geschenkt wird .. Sie werden den Zusammenhang zwischen dem Zuwenig-Schenken und 
dem Mangel an freier Geistesarbeit erkennen.“ 340, 94f  (>Leistungen, geistige, als 



Geschenk)

  Der Arzt, der den Schuster gesund macht, hilft Schuhe zu produzieren. Wenn man es 
schafft, dass sich Kapital nicht staut, sondern z.B. in Stipendien geht, kann man an der 
volkswirtschaftlichen Bilanz erst sehen, „dass in dem, was nun der Arzt fabriziert an 
Schuhen, .. vielleicht ein Posten steht, den Sie auf der anderen Seite unter der Rubrik der 
Schenkungen suchen müssen ..“  NÖK, 128f

  Schenkungen sind das Fruchtbarste, das Allerproduktivste innerhalb des 
volkswirtschaftlichen Prozesses, und man kann „eigentlich zu einem wirklich gesunden 
volkswirtschaftlichen Prozess nur kommen .., wenn erstens die Möglichkeit da ist, dass die 
Leute zum Schenken etwas haben, und zweitens den guten Willen haben, dieses zu 
Schenkende auch in vernünftiger Weise zu schenken.“ …  „Weniger produktiv .. sind die 
Leihkapitalien, und am unproduktivsten  .. ist dasjenige, was unmittelbar unter dem Kauf 
und Verkauf steht.“ .. „Geschenkt wird, was verfügbar aus dem volkswirtschaftlichen 
Prozess hervorgeht und den volkswirtschaftlichen Prozess schädigen würde, wenn es sich 
auf Grund und Boden stauen würde.“  NÖK, 129f 

  „Wenn Sie direkt schenken, ist Ihre Vernunft drinnen. Jetzt schenken Sie auch, nur wird es 
in die Steuer und so weiter hinein gemacht, da verschwindet es im allgemeinen Nebel des 
Wirtschaftens.“  NÖK, 181     (>Geistesleben, Finanzierung)

  Die Assoziation vermittelt die vernünftigste Art,wie man schenken kann – was freiwillig 
ist. Dann wird das ausgediente Geld eingesammelt. NÖK, 182 (>Geld; Schenkungsgeld)

  „.. von seinen Gedanken gibt jeder reichlich gern (…) Der Gedanke: Was wird der andere 
über dich denken, welche Gemeinsamkeit wird sich herausbilden, wenn du ihm gibst – das 
ist etwas, das sehr stark das Geben (..) beeinflusst, so dass auch beim Schenken oder für 
einen anderen Arbeiten sehr stark das Mitteilungsbedürfnis mitlebt.“   198, 193f   (>Geld-
Macht)

  Man denkt, man liebe schon die Menschen, wenn man sein ererbtes Geld schenkt. Aber 
man lässt dann für den Beschenkten so und so viele Leute arbeiten. „Dadurch, dass es eine 
Anweisung auf Arbeitskraft ist, ist es ein Machtmittel.“ 186, 53  (>Erben)

  Schenken oder schaden: „Geschenkt wird, was verfügbar aus dem volkswirtschaftlichen 
Prozess hervorgeht und den volkswirtschaftlichen Prozess schädigen würde, wenn es sich 
auf Grund und Boden stauen würde.“  NÖK, 130

  „Schenkungsgeld ist im Grunde genommen alles, was für Erziehung ausgegeben wird 
und .. was bewirkt, dass sich nicht in einer störenden Weise Kapital staut auf Grund und 
Boden .. wodurch die Volkswirtschaft eben ruiniert wird.“ NÖK, 176  (>Kapital; Stauen)

  Schenkungsgeld >Geld; Schenkungsgeld

  Schicksal >Reinkarnation und Karma, >Tatwirkungen

  Schiller und Goethe: Schillers Ästhetische Briefe: „Man wird freier im Geiste, wenn man

Geschenk)

  Der Arzt, der den Schuster gesund macht, hilft Schuhe zu produzieren. Wenn man es 
schafft, dass sich Kapital nicht staut, sondern z.B. in Stipendien geht, kann man an der 
volkswirtschaftlichen Bilanz erst sehen, „dass in dem, was nun der Arzt fabriziert an 
Schuhen, .. vielleicht ein Posten steht, den Sie auf der anderen Seite unter der Rubrik der 
Schenkungen suchen müssen ..“  NÖK, 128f

  Schenkungen sind das Fruchtbarste, das Allerproduktivste innerhalb des 
volkswirtschaftlichen Prozesses, und man kann „eigentlich zu einem wirklich gesunden 
volkswirtschaftlichen Prozess nur kommen .., wenn erstens die Möglichkeit da ist, dass die 
Leute zum Schenken etwas haben, und zweitens den guten Willen haben, dieses zu 
Schenkende auch in vernünftiger Weise zu schenken.“ …  „Weniger produktiv .. sind die 
Leihkapitalien, und am unproduktivsten  .. ist dasjenige, was unmittelbar unter dem Kauf 
und Verkauf steht.“ .. „Geschenkt wird, was verfügbar aus dem volkswirtschaftlichen 
Prozess hervorgeht und den volkswirtschaftlichen Prozess schädigen würde, wenn es sich 
auf Grund und Boden stauen würde.“  NÖK, 129f 

  „Wenn Sie direkt schenken, ist Ihre Vernunft drinnen. Jetzt schenken Sie auch, nur wird es 
in die Steuer und so weiter hinein gemacht, da verschwindet es im allgemeinen Nebel des 
Wirtschaftens.“  NÖK, 181     (>Geistesleben, Finanzierung)

  Die Assoziation vermittelt die vernünftigste Art,wie man schenken kann – was freiwillig 
ist. Dann wird das ausgediente Geld eingesammelt. NÖK, 182 (>Geld; Schenkungsgeld)

  „.. von seinen Gedanken gibt jeder reichlich gern (…) Der Gedanke: Was wird der andere 
über dich denken, welche Gemeinsamkeit wird sich herausbilden, wenn du ihm gibst – das 
ist etwas, das sehr stark das Geben (..) beeinflusst, so dass auch beim Schenken oder für 
einen anderen Arbeiten sehr stark das Mitteilungsbedürfnis mitlebt.“   198, 193f   (>Geld-
Macht)

  Man denkt, man liebe schon die Menschen, wenn man sein ererbtes Geld schenkt. Aber 
man lässt dann für den Beschenkten so und so viele Leute arbeiten. „Dadurch, dass es eine 
Anweisung auf Arbeitskraft ist, ist es ein Machtmittel.“ 186, 53  (>Erben)

  Schenken oder schaden: „Geschenkt wird, was verfügbar aus dem volkswirtschaftlichen 
Prozess hervorgeht und den volkswirtschaftlichen Prozess schädigen würde, wenn es sich 
auf Grund und Boden stauen würde.“  NÖK, 130

  „Schenkungsgeld ist im Grunde genommen alles, was für Erziehung ausgegeben wird 
und .. was bewirkt, dass sich nicht in einer störenden Weise Kapital staut auf Grund und 
Boden .. wodurch die Volkswirtschaft eben ruiniert wird.“ NÖK, 176  (>Kapital; Stauen)

  Schenkungsgeld >Geld; Schenkungsgeld

  Schicksal >Reinkarnation und Karma, >Tatwirkungen

  Schiller und Goethe: Schillers Ästhetische Briefe: „Man wird freier im Geiste, wenn man



diese Dinge auf sich wirken lässt. Aber man muss dann vorschreiten zu einer neuen 
Erfassung der Welt.“ .. „im Sinne des Goetheanismus verstehen, aber nicht so, dass man bei 
Schiller und Goethe stehenbleibt.“ 188, 157

  Schiller und Kant: Schiller hat in den „Ästhetischen Briefen“ den mitteleuropäischen 
ästhetischen Typus des Menschenwesens gegen den intellektualistischen- und 
Nützlichkeitsstandpunkt einerseits und den bloss ethischen Standpunkt gestellt. Kant hat 
den ethischen Standpunkt des Orients intellektualisiert: „Pflicht! du erhabener grosser 
Name..“   191, 253f   (>Kant, >Fichte, >Kunst, >Spiel)

  Schillers „Briefe über die ästhetische Erziehung des Menschen“: „Wir müssen logisch 
denken .. sind wir unterworfen dem Gesetz der Logik. Da gibt es keine Freiheit. .. Auf der 
andern Seite ist die Naturnotdurft, das Beherrschtsein durch die Instinkte auch etwas, was 
den Menschen versklavt. Aber der Mensch kann eine Mitte finden zwischen dem logischen 
Denken und dem instinktiven Empfinden. Diesen mittleren Zustand sieht Schiller besonders
beim künstlerischen Schaffen und ästhetischen Geniessen verwirklicht.“ Da versklavt uns 
das Logische nicht mehr, sondern wird „als ein Persönliches erlebt“ und „das Instinktive 
zugleich als ein Geistiges empfunden“. Diesen Zustand möchte Schiller auch zu der Kraft 
gestalten, welche die Gesellschaft, das soziale Leben durchdringt, wenn die Menschen sich 
gegenüberstehen: dass ihnen das Gute zugleich gefällt und dass sie sich ihren Instinkten 
hingeben können, weil sie diese Instinkte so geläutert und durchgeistigt haben, dass sie sie 
nicht mehr hinunterziehen. Dann werden sie auch im sozialen Leben so zusammensein, dass
eine freie soziale Gesellschaft entsteht. Vor Schiller standen also die drei menschlichen 
Zustände .. : der Zustand der gewöhnlichen Notdurft, der Zustand der 
Vernunftnotwendigkeit, der freie Zustand des ästhetischen Erlebens. (…) Er wollte für jeden
Begriff, den er entwickelte, persönlichen Enthusiasmus, persönliches Dabeisein. Das ist 
wichtig. Und die Briefe .. sind zwar durchaus abstrakt, aber das Abstrakte atmet noch 
Persönlichkeitsgeist. .. Schiller entlässt den Begriff noch nicht in das Objektiv-
Unpersönliche, das Unmenschliche hinein. Aber immerhin, er schreitet bis zur Abstraktion 
vor. Für Goethe ist diese Abstraktion unmöglich. Er bleibt beim Bilde ..“ 197, 195ff  
(>Goethes „Märchen“, >Wissenschaft muss wieder persönlich werden) 

  Schlaf; Heiligkeit des Schlafes: „Ich schlafe ein. Bis zum Aufwachen wird meine Seele 
in der geistigen Welt sein. Da wird sie der führenden Wesensmacht meines Erdenlebens 
begegnen, die in der geistigen Welt vorhanden ist, die mein Haupt umschwebt, da wird sie 
dem Genius begegnen. Und wenn ich aufwachen werde, werde ich die Begegnung mit dem 
Genius gehabt haben. Die Flügel meines Genius werden herangeschlagen haben an meine 
Seele.“   175, 68

  Schlaf und Tod (Kurzfassung der ersten 8 Abschnitte des gleichnamigen Kapitels 
aus der „Geheimwissenschaft“): Schlaf ist das Gegenteil des wachen Bewusstseins und Tod
ist der Gegensatz zum Leben. Normalerweise leben wir selbstverständlich im wachen 
Bewusstsein und lieben das Leben. Wir befürchten, dass wir in eine Phantastik  
hineinkommen durch die Beschäftigung mit Schlaf und Tod. Aber wir können nicht 
immer wachen, sondern wir brauchen die Stärkung und Erfrischung durch den Schlaf,   
in dem das Leben fortdauert. Und die lebenden Wesen verfallen dem Tode, damit neues 
Leben entstehen kann. Entsprechend muss das sinnliche Erkennen durch das  
Übersinnliche ergänzt und befruchtet werden; muss das Erkennen des Sichtbaren   

diese Dinge auf sich wirken lässt. Aber man muss dann vorschreiten zu einer neuen 
Erfassung der Welt.“ .. „im Sinne des Goetheanismus verstehen, aber nicht so, dass man bei 
Schiller und Goethe stehenbleibt.“ 188, 157

  Schiller und Kant: Schiller hat in den „Ästhetischen Briefen“ den mitteleuropäischen 
ästhetischen Typus des Menschenwesens gegen den intellektualistischen- und 
Nützlichkeitsstandpunkt einerseits und den bloss ethischen Standpunkt gestellt. Kant hat 
den ethischen Standpunkt des Orients intellektualisiert: „Pflicht! du erhabener grosser 
Name..“   191, 253f   (>Kant, >Fichte, >Kunst, >Spiel)

  Schillers „Briefe über die ästhetische Erziehung des Menschen“: „Wir müssen logisch 
denken .. sind wir unterworfen dem Gesetz der Logik. Da gibt es keine Freiheit. .. Auf der 
andern Seite ist die Naturnotdurft, das Beherrschtsein durch die Instinkte auch etwas, was 
den Menschen versklavt. Aber der Mensch kann eine Mitte finden zwischen dem logischen 
Denken und dem instinktiven Empfinden. Diesen mittleren Zustand sieht Schiller besonders
beim künstlerischen Schaffen und ästhetischen Geniessen verwirklicht.“ Da versklavt uns 
das Logische nicht mehr, sondern wird „als ein Persönliches erlebt“ und „das Instinktive 
zugleich als ein Geistiges empfunden“. Diesen Zustand möchte Schiller auch zu der Kraft 
gestalten, welche die Gesellschaft, das soziale Leben durchdringt, wenn die Menschen sich 
gegenüberstehen: dass ihnen das Gute zugleich gefällt und dass sie sich ihren Instinkten 
hingeben können, weil sie diese Instinkte so geläutert und durchgeistigt haben, dass sie sie 
nicht mehr hinunterziehen. Dann werden sie auch im sozialen Leben so zusammensein, dass
eine freie soziale Gesellschaft entsteht. Vor Schiller standen also die drei menschlichen 
Zustände .. : der Zustand der gewöhnlichen Notdurft, der Zustand der 
Vernunftnotwendigkeit, der freie Zustand des ästhetischen Erlebens. (…) Er wollte für jeden
Begriff, den er entwickelte, persönlichen Enthusiasmus, persönliches Dabeisein. Das ist 
wichtig. Und die Briefe .. sind zwar durchaus abstrakt, aber das Abstrakte atmet noch 
Persönlichkeitsgeist. .. Schiller entlässt den Begriff noch nicht in das Objektiv-
Unpersönliche, das Unmenschliche hinein. Aber immerhin, er schreitet bis zur Abstraktion 
vor. Für Goethe ist diese Abstraktion unmöglich. Er bleibt beim Bilde ..“ 197, 195ff  
(>Goethes „Märchen“, >Wissenschaft muss wieder persönlich werden) 

  Schlaf; Heiligkeit des Schlafes: „Ich schlafe ein. Bis zum Aufwachen wird meine Seele 
in der geistigen Welt sein. Da wird sie der führenden Wesensmacht meines Erdenlebens 
begegnen, die in der geistigen Welt vorhanden ist, die mein Haupt umschwebt, da wird sie 
dem Genius begegnen. Und wenn ich aufwachen werde, werde ich die Begegnung mit dem 
Genius gehabt haben. Die Flügel meines Genius werden herangeschlagen haben an meine 
Seele.“   175, 68

  Schlaf und Tod (Kurzfassung der ersten 8 Abschnitte des gleichnamigen Kapitels 
aus der „Geheimwissenschaft“): Schlaf ist das Gegenteil des wachen Bewusstseins und Tod
ist der Gegensatz zum Leben. Normalerweise leben wir selbstverständlich im wachen 
Bewusstsein und lieben das Leben. Wir befürchten, dass wir in eine Phantastik  
hineinkommen durch die Beschäftigung mit Schlaf und Tod. Aber wir können nicht 
immer wachen, sondern wir brauchen die Stärkung und Erfrischung durch den Schlaf,   
in dem das Leben fortdauert. Und die lebenden Wesen verfallen dem Tode, damit neues 
Leben entstehen kann. Entsprechend muss das sinnliche Erkennen durch das  
Übersinnliche ergänzt und befruchtet werden; muss das Erkennen des Sichtbaren   



immer wieder in das Unsichtbare untertauchen. 
  Im Schlaf bleibt der physische und der Ätherleib liegen, nicht aber der Astralleib und 
das Ich. Beim Einschlafen versinken die Vorstellungen, das Bewusstsein von Freude 
und Leid und die Fähigkeit, einen bewussten Willen zu äussern. Davon ist der 
Astralleib der Träger. Er ist jetzt in einem anderen Zustand vorhanden, und dieser muss 
durch übersinnliche Erkenntnis betrachtet werden. Wenn das, was durch sie gefunden 
werden kann, einmal ausgesprochen ist, ist es für ein unbefangenes Denken 
verständlich. 
  Der Astralleib und das in seinem Schosse befindliche Ich waren im Wachzustand im 
physischen und Ätherleib tätig. Im Schlaf schwingt das Pendel nach der anderen Seite. 
Im Wachen bildet sich der Mensch durch die Wahrnehmung in seinen Vorstellungen 
Bilder, die Abbilder der umgebenden Welt sind. Diese sind Störenfriede für diejenigen 
Bilder welche den Ätherleib anregen zur Erhaltung des physischen Leibes. Diese   
Störung ist aber wichtig für den Menschen. Im Schlafzustand muss der Astralleib dem 
Ätherleib die anregenden Kräfte zuführen. Im Astralleib sind die Vorbilder, nach denen 
der Ätherleib dem physischen Leib seine Gestalt gibt. 
  Der Astralleib braucht etwas ähnliches, wie es beim physischen Leib die Zufuhr der 
Nahrungsmittel ist. Der Menschenleib ist ja Teil der Erde und des physischen Weltalls. 
Wenn er von ihr getrennt würde, würde er verdorren, wie der Finger kein Finger 
bleiben kann, wenn er von der Hand getrennt wird. 
  Der Astralleib wird beim Erwachen aus seiner Welt so herausgerissen, wie es ist, 
wenn man einen Tropfen aus einer Wassermasse mit einem Schwämmchen 
heraussaugt. Physischer und Ätherleib erfüllen sich dann mit ihm. Sie enthalten die 
(Sinnes-) Organe, durch die er die äussere Welt wahrnimmt, er ist bei dem äusseren 
Wahrnehmen aber von seiner Welt getrennt. Während des Schlafes kehrt der Astralleib 
in seine Heimat zurück, in die umfassende Harmonie des Weltalls, das die Quelle der 
Bilder ist, durch die der Mensch seine Gestalt erhält. Beim Wachen entbehrt er diese 
Harmonie, aber er führt seinen Leibern Kraft aus ihm zu. Der physische Leib ist Glied 
der Erde, der Astralleib gehört anderen Welten an. 
  Das Träumen ist ein Zwischenzustand zwischen Wachen und Schlafen. Die Träume 
sind losgebunden von den Wahrnehmungen der Sinne und den Regeln der Urteilskraft 
und haben doch etwas von geheimnisvollen Gesetzen. Man verjagt im Traum einen 
Hund, indem man eine lästige Bettdecke von sich schiebt. Der Traum hält die Tatsache 
fest, dass der Mensch etwas abwehren will, und darum spinnt er einen bildhaften Vorgang. 
  Sobald die Sinne ihre Tätigkeit einstellen, macht sich für den Menschen ein 
Schöpferisches geltend. Dieses Schöpferische ist auch da im traumlosen Schlaf. Beim 
Träumen hat sich der Astralleib nur aus dem physischen Leib und dessen Sinnesorganen 
herausgezogen, hat aber noch einen gewissen Zusammenhang mit dem Ätherleib. Solange 
werden die Vorgänge des Astralleibes in Bildern wahrgenommen. Beim traumlosen Schlaf 
hat sich der Astralleib aus physischem und Ätherleib herausgezogen, dann versinken die 
Bilder in die Bewusstlosigkeit. Im Traum kann sich das Ich spalten: Wenn man z.B. träumt, 
man könne eine vom Lehrer gestellte Frage nicht beantworten, während sie dann der Lehrer 
beantwortet. Das heisst, der Mensch braucht äussere Wahrnehmungsorgane, um beide 
Vorgänge auf sich, als denselben Menschen zu beziehen. Ausserhalb von seinem physischen
Leib ist für den Menschen das bleibende Ich nur mit dem übersinnlichen Bewusstsein 
wahrnehmbar.   13, 80ff

  Schlafen sozial, Wachen antisozial: „Sehen Sie, der Mensch schwebt gewissermassen 

immer wieder in das Unsichtbare untertauchen. 
  Im Schlaf bleibt der physische und der Ätherleib liegen, nicht aber der Astralleib und 
das Ich. Beim Einschlafen versinken die Vorstellungen, das Bewusstsein von Freude 
und Leid und die Fähigkeit, einen bewussten Willen zu äussern. Davon ist der 
Astralleib der Träger. Er ist jetzt in einem anderen Zustand vorhanden, und dieser muss 
durch übersinnliche Erkenntnis betrachtet werden. Wenn das, was durch sie gefunden 
werden kann, einmal ausgesprochen ist, ist es für ein unbefangenes Denken 
verständlich. 
  Der Astralleib und das in seinem Schosse befindliche Ich waren im Wachzustand im 
physischen und Ätherleib tätig. Im Schlaf schwingt das Pendel nach der anderen Seite. 
Im Wachen bildet sich der Mensch durch die Wahrnehmung in seinen Vorstellungen 
Bilder, die Abbilder der umgebenden Welt sind. Diese sind Störenfriede für diejenigen 
Bilder welche den Ätherleib anregen zur Erhaltung des physischen Leibes. Diese   
Störung ist aber wichtig für den Menschen. Im Schlafzustand muss der Astralleib dem 
Ätherleib die anregenden Kräfte zuführen. Im Astralleib sind die Vorbilder, nach denen 
der Ätherleib dem physischen Leib seine Gestalt gibt. 
  Der Astralleib braucht etwas ähnliches, wie es beim physischen Leib die Zufuhr der 
Nahrungsmittel ist. Der Menschenleib ist ja Teil der Erde und des physischen Weltalls. 
Wenn er von ihr getrennt würde, würde er verdorren, wie der Finger kein Finger 
bleiben kann, wenn er von der Hand getrennt wird. 
  Der Astralleib wird beim Erwachen aus seiner Welt so herausgerissen, wie es ist, 
wenn man einen Tropfen aus einer Wassermasse mit einem Schwämmchen 
heraussaugt. Physischer und Ätherleib erfüllen sich dann mit ihm. Sie enthalten die 
(Sinnes-) Organe, durch die er die äussere Welt wahrnimmt, er ist bei dem äusseren 
Wahrnehmen aber von seiner Welt getrennt. Während des Schlafes kehrt der Astralleib 
in seine Heimat zurück, in die umfassende Harmonie des Weltalls, das die Quelle der 
Bilder ist, durch die der Mensch seine Gestalt erhält. Beim Wachen entbehrt er diese 
Harmonie, aber er führt seinen Leibern Kraft aus ihm zu. Der physische Leib ist Glied 
der Erde, der Astralleib gehört anderen Welten an. 
  Das Träumen ist ein Zwischenzustand zwischen Wachen und Schlafen. Die Träume 
sind losgebunden von den Wahrnehmungen der Sinne und den Regeln der Urteilskraft 
und haben doch etwas von geheimnisvollen Gesetzen. Man verjagt im Traum einen 
Hund, indem man eine lästige Bettdecke von sich schiebt. Der Traum hält die Tatsache 
fest, dass der Mensch etwas abwehren will, und darum spinnt er einen bildhaften Vorgang. 
  Sobald die Sinne ihre Tätigkeit einstellen, macht sich für den Menschen ein 
Schöpferisches geltend. Dieses Schöpferische ist auch da im traumlosen Schlaf. Beim 
Träumen hat sich der Astralleib nur aus dem physischen Leib und dessen Sinnesorganen 
herausgezogen, hat aber noch einen gewissen Zusammenhang mit dem Ätherleib. Solange 
werden die Vorgänge des Astralleibes in Bildern wahrgenommen. Beim traumlosen Schlaf 
hat sich der Astralleib aus physischem und Ätherleib herausgezogen, dann versinken die 
Bilder in die Bewusstlosigkeit. Im Traum kann sich das Ich spalten: Wenn man z.B. träumt, 
man könne eine vom Lehrer gestellte Frage nicht beantworten, während sie dann der Lehrer 
beantwortet. Das heisst, der Mensch braucht äussere Wahrnehmungsorgane, um beide 
Vorgänge auf sich, als denselben Menschen zu beziehen. Ausserhalb von seinem physischen
Leib ist für den Menschen das bleibende Ich nur mit dem übersinnlichen Bewusstsein 
wahrnehmbar.   13, 80ff

  Schlafen sozial, Wachen antisozial: „Sehen Sie, der Mensch schwebt gewissermassen 



zwischen Sozialem und Antisozialem so, wie er zwischen Wachen und Schlafen schwebt 
(…) Dadurch sind die Menschen individuell verschieden, dass der eine mehr die sozialen, 
der andere mehr die antisozialen Impulse pflegt.“ .. „Es hat das noch eine andere Seite“ .. 
„Der Mensch kann sich nicht gesundmachen durch das soziale Wesen, ohne sich 
gewissermassen einzuschläfern. Indem er sich herausreisst aus dem sozialen Wesen, stärkt 
er sein denkendes Bewusstsein, wird aber antisozial.“  186, 94f   (>Bewusstsein)

   Der Mensch unter Menschen tendiert zum Einschlafen. Dieser sozialen Tendenz stellt sich
fortwährend die andere antisoziale Tendenz entgegen, sich wachzuhalten; die eigene 
Individualität zu behaupten. 186, 163  (>Soziales Zusammenleben; Atom..)

  „Berufsarbeit verhält sich zu solcher Arbeit, wie sie am „Faust“, wie sie an Schillers 
„Wallenstein“ geleistet worden ist, wie tiefer Schlaf zum Träumen.  172, 73   (>Beruf)

  Schönes – Hässliches >Kunst

  Schönes sozial haben: Die geschichtliche Entwicklung fordert, dass das Schöne, was die 
Menschen suchen, sie nicht einzelegoistisch haben, sondern in den Räumen, in denen sie 
sozial zusammenwirken.   193, 103  (>Kunst)

  Schöpfung; Schöpfer: Heute dehnen wir die Naturgesetze nach vorne und hinten ins 
Unendliche aus. Aber der Begriff der Schöpfung enthält auch das Entstehen der 
Naturgesetze. Die Menschenschöpfung liegt vor der Naturschöpfung und vor dem 
Sündenfall.  342, 157f  (>Evolution- Involution)

  „Wir machen im Grunde genommen die Welt mit. Und wenn wir wissen, dass wir die Welt
mit machen, müssen wir dieses Verantwortlichkeitsgefühl bekommen, welches sich dadurch
ausdrückt, dass wir uns fühlen als Mitschöpfer der Welt.“  202, 138 

  Das ist das, was als Geheimnis des Werdens der Welt vorliegt: dass alle Wesenheiten 
aufsteigen von Wesen, die empfangen, zu Wesen, die produzieren und schaffen. Schöpfer-
Werden ist das Ziel der Wesen.  98, 194  (>Erziehung durch Formen)

  „.. in der nächsten Zukunft werden die Götter nur dasjenige mit den Menschen vorhaben, 
zu dem der Mensch selbst etwas tut. Der Mensch muss durchgehen durch innere 
Seelenkämpfe, die ihn stark machen.“  186, 279  (>Göttliches im Menschen)

  „Später wird der Mensch lernen, alle Reiche der Natur mit dem selben Bewusstsein zu 
formen, mit dem er jetzt das Mineralreich formt. Er wird Lebewesen formen und wird die 
Arbeit der Götter auf sich nehmen.“   94, 78  (>Kain und Abel)

  Schöpfung aus dem Nichts: „Was bringen die Menschen aus ihrem Ich Höheres hervor? 
Dreierlei. Erstens das, was wir nennen das gesetzmässige Denken, unser logisches Denken. 
Es ist etwas , was der Mensch zu den Dingen hinzubringt. (…) Wohlgefallen, Missfallen ist 
das Zweite. Das Dritte ist die Art, wie Sie sich gedrängt fühlen zu handeln unter den 
Einflüssen von Verhältnissen. (…) Es kommen immer neue Dinge hinzu (…) Was die 
Menschen hereinschaffen von Epoche zu Epoche .. an Ergebnissen des logischen Denkens, 
des ästhetischen Urteilens, der Pflichterfüllung, das bildet einen fortlaufenden Strom ..“ (…)

zwischen Sozialem und Antisozialem so, wie er zwischen Wachen und Schlafen schwebt 
(…) Dadurch sind die Menschen individuell verschieden, dass der eine mehr die sozialen, 
der andere mehr die antisozialen Impulse pflegt.“ .. „Es hat das noch eine andere Seite“ .. 
„Der Mensch kann sich nicht gesundmachen durch das soziale Wesen, ohne sich 
gewissermassen einzuschläfern. Indem er sich herausreisst aus dem sozialen Wesen, stärkt 
er sein denkendes Bewusstsein, wird aber antisozial.“  186, 94f   (>Bewusstsein)

   Der Mensch unter Menschen tendiert zum Einschlafen. Dieser sozialen Tendenz stellt sich
fortwährend die andere antisoziale Tendenz entgegen, sich wachzuhalten; die eigene 
Individualität zu behaupten. 186, 163  (>Soziales Zusammenleben; Atom..)

  „Berufsarbeit verhält sich zu solcher Arbeit, wie sie am „Faust“, wie sie an Schillers 
„Wallenstein“ geleistet worden ist, wie tiefer Schlaf zum Träumen.  172, 73   (>Beruf)

  Schönes – Hässliches >Kunst

  Schönes sozial haben: Die geschichtliche Entwicklung fordert, dass das Schöne, was die 
Menschen suchen, sie nicht einzelegoistisch haben, sondern in den Räumen, in denen sie 
sozial zusammenwirken.   193, 103  (>Kunst)

  Schöpfung; Schöpfer: Heute dehnen wir die Naturgesetze nach vorne und hinten ins 
Unendliche aus. Aber der Begriff der Schöpfung enthält auch das Entstehen der 
Naturgesetze. Die Menschenschöpfung liegt vor der Naturschöpfung und vor dem 
Sündenfall.  342, 157f  (>Evolution- Involution)

  „Wir machen im Grunde genommen die Welt mit. Und wenn wir wissen, dass wir die Welt
mit machen, müssen wir dieses Verantwortlichkeitsgefühl bekommen, welches sich dadurch
ausdrückt, dass wir uns fühlen als Mitschöpfer der Welt.“  202, 138 

  Das ist das, was als Geheimnis des Werdens der Welt vorliegt: dass alle Wesenheiten 
aufsteigen von Wesen, die empfangen, zu Wesen, die produzieren und schaffen. Schöpfer-
Werden ist das Ziel der Wesen.  98, 194  (>Erziehung durch Formen)

  „.. in der nächsten Zukunft werden die Götter nur dasjenige mit den Menschen vorhaben, 
zu dem der Mensch selbst etwas tut. Der Mensch muss durchgehen durch innere 
Seelenkämpfe, die ihn stark machen.“  186, 279  (>Göttliches im Menschen)

  „Später wird der Mensch lernen, alle Reiche der Natur mit dem selben Bewusstsein zu 
formen, mit dem er jetzt das Mineralreich formt. Er wird Lebewesen formen und wird die 
Arbeit der Götter auf sich nehmen.“   94, 78  (>Kain und Abel)

  Schöpfung aus dem Nichts: „Was bringen die Menschen aus ihrem Ich Höheres hervor? 
Dreierlei. Erstens das, was wir nennen das gesetzmässige Denken, unser logisches Denken. 
Es ist etwas , was der Mensch zu den Dingen hinzubringt. (…) Wohlgefallen, Missfallen ist 
das Zweite. Das Dritte ist die Art, wie Sie sich gedrängt fühlen zu handeln unter den 
Einflüssen von Verhältnissen. (…) Es kommen immer neue Dinge hinzu (…) Was die 
Menschen hereinschaffen von Epoche zu Epoche .. an Ergebnissen des logischen Denkens, 
des ästhetischen Urteilens, der Pflichterfüllung, das bildet einen fortlaufenden Strom ..“ (…)



Eine wahre Entwicklungstheorie wird „niemals den Gedanken der Schöpfung aus dem 
Nichts fallenlassen können. (…) Derjenige, der nur von Evolution und Involution spricht, 
der wird von der Entwickelung so sprechen, als wenn sich alles nur wiederholen würde wie 
ein Kreislauf. Solche Kreisläufe aber können nimmermehr die Weltenentwickelung wirklich
erklären. Nur wenn wir zu Evolution und Involution die Schöpfung aus dem Nichts 
hinzunehmen, die den Verhältnissen, die da sind, Neues einfügt, dann kommen wir zu 
einem wirklichen Verständnis der Welt. (…) Als der Christus beschloss, in einen 
Menschenleib zu gehen,“ tat er es „als eine freie Tat. .. die zuerst in ihm entstand als ein 
Gedanke aus dem Nichts heraus, aus der Vorschau.“  107, 309ff   (>Heiliger Geist, 
>Freiheit und Liebe, >Moralische Weltordnung, >Schuldner als Schöpfer)

  Schuld und Leid: „Wir finden, Mineralien und Pflanzen können nicht schuldig werden, 
können dafür aber auch nicht leiden. Der Mensch muss leiden, kann aber auch schuldig 
werden. Und dann lenken wir den Blick auf die Tierwelt; die kann auch nicht schuldig 
werden, aber sie muss leiden. … wenn wir fühlen, dass .. ein weltgesetzmässiger 
Zusammenhang zwischen Schuld und Leiden eben da ist, und wir nur diesen Zusammen-
hang nicht finden, weil wir den Blick auf die unschuldige Natur hinlenken und den 
Menschen auch in diese Einheit der unschuldigen Natur einspannen möchten, dann geht uns
die grosse Welttragik auf, die darin besteht, dass wir die Tierheit an uns gekettet haben, dass
die Tiere mit uns leiden müssen, trotzdem sie nicht schuldig werden können.“   342, 153  
(>Mensch und Tier)

  Schuldenerlass: Wir können nicht ein Paradies auf Erden herstellen auf ökonomischem 
Wege, „sondern es lässt sich nur der bestmögliche Zustand herstellen. Nun hat man sich zu 
fragen, worauf das Heruntersinken unter den bestmöglichen Zustand beruht. Darauf, dass 
die einzelnen Faktoren der Volkswirtschaft ihren richtigen Wert nicht geltend machen 
können an der einen oder anderen Stelle … und es handelt sich nur darum .., welche 
Faktoren im volkswirtschaftlichen Leben diese Umlagerung, diesen Verkehr möglich 
machen. Also einen Verkehr, bei dem die erträglichen gegenseitigen Preise herauskommen. 
(...) Es würde sich dann darum handeln, dass wiederum für die Weltwirtschaft dasjenige 
herausgefunden wird, was ja für eine im Grunde genommen als lokale Wirtschaft sehr 
weitgehende Ökonomie schon da war. Das ist nämlich die Handhabung des Jubeljahres im 
Alten Testament. Das ist etwas ganz Ähnliches wie das Altwerden des Geldes: das 
Nachlassen sämtlicher Schulden. Mit einem radikalen Nachlassen aller Schulden fallen auch
alle volkswirtschaftlich schädlichen Vermögen beziehungsweise Kapitalien weg. Es ist 
immerhin .. alle siebzig Jahre. Nun dieses Jubeljahr, das ist ja gegenüber dem, was heute im 
Hinblick auf die Weltwirtschaft notwendig wäre, a priori bestimmt worden, indem man 
einfach das Patriarchenalter festgelegt hat. .. wenn man den Zeitenverlauf eines ganzen 
Menschenlebens nimmt, so liegt darin alles angelegt, was an Schenkungskapital in der 
Jugend da ist, dann an Leihkapital und an Handelskapital, also Verkehrskapital. Es wurde 
angenommen, dass der Mensch das Recht hat, dasjenige in der Jugend zu verzehren, was er 
später als reifer Mensch verdient, und dann etwas weniger verdient, wenn es gegen das 
Ende zugeht. Man hat das dazumal als eine Art von Leihen angesehen.“ In der 
Weltwirtschaft „würden die Zeitperioden sich wesentlich verlängern. Aber es ist auch ohne 
weiteres klar, dass dann, wenn diese allmähliche Abnützung des Geldes eintritt, diese im 
gegenseitigen Verkehr selber eintritt, weil auf der Banknote das Anfangsjahr stehen würde. 
Im realen volkswirtschaftlichen Verkehr wird dann das Geld eine geringere, jetzt nicht 
Kaufkraft, aber eine geringere Verwertungskraft für alles Organisieren haben: je weiter es 

Eine wahre Entwicklungstheorie wird „niemals den Gedanken der Schöpfung aus dem 
Nichts fallenlassen können. (…) Derjenige, der nur von Evolution und Involution spricht, 
der wird von der Entwickelung so sprechen, als wenn sich alles nur wiederholen würde wie 
ein Kreislauf. Solche Kreisläufe aber können nimmermehr die Weltenentwickelung wirklich
erklären. Nur wenn wir zu Evolution und Involution die Schöpfung aus dem Nichts 
hinzunehmen, die den Verhältnissen, die da sind, Neues einfügt, dann kommen wir zu 
einem wirklichen Verständnis der Welt. (…) Als der Christus beschloss, in einen 
Menschenleib zu gehen,“ tat er es „als eine freie Tat. .. die zuerst in ihm entstand als ein 
Gedanke aus dem Nichts heraus, aus der Vorschau.“  107, 309ff   (>Heiliger Geist, 
>Freiheit und Liebe, >Moralische Weltordnung, >Schuldner als Schöpfer)

  Schuld und Leid: „Wir finden, Mineralien und Pflanzen können nicht schuldig werden, 
können dafür aber auch nicht leiden. Der Mensch muss leiden, kann aber auch schuldig 
werden. Und dann lenken wir den Blick auf die Tierwelt; die kann auch nicht schuldig 
werden, aber sie muss leiden. … wenn wir fühlen, dass .. ein weltgesetzmässiger 
Zusammenhang zwischen Schuld und Leiden eben da ist, und wir nur diesen Zusammen-
hang nicht finden, weil wir den Blick auf die unschuldige Natur hinlenken und den 
Menschen auch in diese Einheit der unschuldigen Natur einspannen möchten, dann geht uns
die grosse Welttragik auf, die darin besteht, dass wir die Tierheit an uns gekettet haben, dass
die Tiere mit uns leiden müssen, trotzdem sie nicht schuldig werden können.“   342, 153  
(>Mensch und Tier)

  Schuldenerlass: Wir können nicht ein Paradies auf Erden herstellen auf ökonomischem 
Wege, „sondern es lässt sich nur der bestmögliche Zustand herstellen. Nun hat man sich zu 
fragen, worauf das Heruntersinken unter den bestmöglichen Zustand beruht. Darauf, dass 
die einzelnen Faktoren der Volkswirtschaft ihren richtigen Wert nicht geltend machen 
können an der einen oder anderen Stelle … und es handelt sich nur darum .., welche 
Faktoren im volkswirtschaftlichen Leben diese Umlagerung, diesen Verkehr möglich 
machen. Also einen Verkehr, bei dem die erträglichen gegenseitigen Preise herauskommen. 
(...) Es würde sich dann darum handeln, dass wiederum für die Weltwirtschaft dasjenige 
herausgefunden wird, was ja für eine im Grunde genommen als lokale Wirtschaft sehr 
weitgehende Ökonomie schon da war. Das ist nämlich die Handhabung des Jubeljahres im 
Alten Testament. Das ist etwas ganz Ähnliches wie das Altwerden des Geldes: das 
Nachlassen sämtlicher Schulden. Mit einem radikalen Nachlassen aller Schulden fallen auch
alle volkswirtschaftlich schädlichen Vermögen beziehungsweise Kapitalien weg. Es ist 
immerhin .. alle siebzig Jahre. Nun dieses Jubeljahr, das ist ja gegenüber dem, was heute im 
Hinblick auf die Weltwirtschaft notwendig wäre, a priori bestimmt worden, indem man 
einfach das Patriarchenalter festgelegt hat. .. wenn man den Zeitenverlauf eines ganzen 
Menschenlebens nimmt, so liegt darin alles angelegt, was an Schenkungskapital in der 
Jugend da ist, dann an Leihkapital und an Handelskapital, also Verkehrskapital. Es wurde 
angenommen, dass der Mensch das Recht hat, dasjenige in der Jugend zu verzehren, was er 
später als reifer Mensch verdient, und dann etwas weniger verdient, wenn es gegen das 
Ende zugeht. Man hat das dazumal als eine Art von Leihen angesehen.“ In der 
Weltwirtschaft „würden die Zeitperioden sich wesentlich verlängern. Aber es ist auch ohne 
weiteres klar, dass dann, wenn diese allmähliche Abnützung des Geldes eintritt, diese im 
gegenseitigen Verkehr selber eintritt, weil auf der Banknote das Anfangsjahr stehen würde. 
Im realen volkswirtschaftlichen Verkehr wird dann das Geld eine geringere, jetzt nicht 
Kaufkraft, aber eine geringere Verwertungskraft für alles Organisieren haben: je weiter es 



vorrückt, eine um so geringere Verwertungskraft. So dass es durch die Abnahme seiner 
Verwertungskraft allmählich in Schenkungsgeld übergehen kann, und dass es dann 
wiederum rückläuft in junge Geldzeichen, die einfach auf dem Überleitungsweg neu 
herausgegeben werden können. Das muss nur durch die Assoziationen bewirkt sein. Für 
Produkte, die möglichst nahe liegen den Naturprodukten, hat also dann die Arbeit ihren 
höchsten Wert, trotzdem der Arbeiter nicht mehr bekommt, als irgend jemand anderer nach 
der Preisformel; aber es hat die Arbeit dann dort im volkswirtschaftlichen Verkehr den 
höchsten Wert. Nur geht ein Teil über an den, der arbeitet; der andere geht in den 
wirtschaftlichen Prozess restlos hinein. Sie haben dem einzelnen die Möglichkeit entzogen, 
sich zu bereichern.“  NÖS, 77f  (>Geld-Alterung, >Eigentum im Fluss) 

  Schuldner als Schöpfer: Derjenige, der „sein Kapital in Geldkapital verwandeln kann, der
wird zum Leiher für einen, der nichts anderes hat als Geist“; der wird zum Schuldner. 
NÖK, 58f    (>Ich und Nichts, >Wirtschaft, Wille, Zukunft, >Vertrauen)

  Der Schuldner arbeitet auf dem Boden, der sich ganz emanzipiert hat von der Natur-
grundlage, „denn selbst dasjenige, was er noch bekommt von den ersten Kapitalisten selbst, 
ist ja bei ihm überhaupt ein Nichts; das muss er ja wieder zurückgeben nach einiger Zeit, es 
gehört ihm ja nicht.“  Er arbeitet einerseits volkswirtschaftlich als Schuldner, er haftet 
andererseits volkswirtschaftlich als geistiger Schöpfer. „Es ist durchaus sogar vielleicht 
eines der gesündesten Verhältnisse, .. wenn ein geistiger Arbeiter für die Allgemeinheit 
dadurch arbeitet, dass ihm die Allgemeinheit auch – denn für ihn ist es die Allgemeinheit – 
das Geld dazu gibt.“  NÖK, 59  

  „Die erste Arbeit, durch die das Kapital entstanden ist, hat jetzt keinen 
volkswirtschaftlichen Wert mehr; volkswirtschaftlichen Wert hat lediglich das, was er (der 
Schuldner) als Geist aufbringt, um das Geld zu verwerten.“ „Das Reale, das daraus entsteht,
ist das Verhältnis zwischen dem Schuldner und seinen Geldgebern. Und in dem 
volkswirtschaftlichen Prozess, der von dem Schuldner eingeleitet wird, steht der Schuldner 
in der Mitte drinnen. Wir haben es auf der einen Seite zu tun mit dem, was zum Schuldner 
hintendiert, und auf der anderen Seite mit dem, was von dem geistig Produzierenden, dem 
Schuldner, ausgeht.“ Leihkapital wird zu Schuldkapital; es entsteht eine Zirkulation des 
Kapitals.  NÖK, 60f   (>Volkswirtschaftlicher Prozess)

  „Wenn ich Geld geliehen bekomme, kann ich meinen Geist anwenden auf dieses geliehene
Kapital. Ich werde zum Schuldner; aber ich werde zum Produzenten. … Es muss möglich 
sein, dass ich, wenn ich geistig befähigt bin, dieses oder jenes zu tun, Leihkapital bekomme,
ganz gleichgültig woher; aber ich muss es bekommen, es muss einfach Leihkapital geben.“  
NÖK, 90    (>Leihkapital)

  „Dieses Kapital wird nur entstehen durch das Vertrauen, das andere Menschen zu ihm 
(dem fähigen Menschen) haben, die ihm dasjenige geben werden, was sie als Mehrarbeit 
leisten über ihren Bedarf hinaus. Er wird in der Lage sein, gewissermassen im Auftrag einer
ihm vertrauenden Gruppe, das heisst aber der Allgemeinheit des sozialen Organismus, einen
solchen Betrieb aufzubauen, der heute auf dem Privatkapital und Privatkapitalgenuss 
aufgebaut werden kann.“  330, 176  (>Kredit; Personalkredit, >Staat und Schulden)

  Schule, berufsbildende: „Es liegt in der Richtung des in dieser Schrift Dargestellten, dass 

vorrückt, eine um so geringere Verwertungskraft. So dass es durch die Abnahme seiner 
Verwertungskraft allmählich in Schenkungsgeld übergehen kann, und dass es dann 
wiederum rückläuft in junge Geldzeichen, die einfach auf dem Überleitungsweg neu 
herausgegeben werden können. Das muss nur durch die Assoziationen bewirkt sein. Für 
Produkte, die möglichst nahe liegen den Naturprodukten, hat also dann die Arbeit ihren 
höchsten Wert, trotzdem der Arbeiter nicht mehr bekommt, als irgend jemand anderer nach 
der Preisformel; aber es hat die Arbeit dann dort im volkswirtschaftlichen Verkehr den 
höchsten Wert. Nur geht ein Teil über an den, der arbeitet; der andere geht in den 
wirtschaftlichen Prozess restlos hinein. Sie haben dem einzelnen die Möglichkeit entzogen, 
sich zu bereichern.“  NÖS, 77f  (>Geld-Alterung, >Eigentum im Fluss) 

  Schuldner als Schöpfer: Derjenige, der „sein Kapital in Geldkapital verwandeln kann, der
wird zum Leiher für einen, der nichts anderes hat als Geist“; der wird zum Schuldner. 
NÖK, 58f    (>Ich und Nichts, >Wirtschaft, Wille, Zukunft, >Vertrauen)

  Der Schuldner arbeitet auf dem Boden, der sich ganz emanzipiert hat von der Natur-
grundlage, „denn selbst dasjenige, was er noch bekommt von den ersten Kapitalisten selbst, 
ist ja bei ihm überhaupt ein Nichts; das muss er ja wieder zurückgeben nach einiger Zeit, es 
gehört ihm ja nicht.“  Er arbeitet einerseits volkswirtschaftlich als Schuldner, er haftet 
andererseits volkswirtschaftlich als geistiger Schöpfer. „Es ist durchaus sogar vielleicht 
eines der gesündesten Verhältnisse, .. wenn ein geistiger Arbeiter für die Allgemeinheit 
dadurch arbeitet, dass ihm die Allgemeinheit auch – denn für ihn ist es die Allgemeinheit – 
das Geld dazu gibt.“  NÖK, 59  

  „Die erste Arbeit, durch die das Kapital entstanden ist, hat jetzt keinen 
volkswirtschaftlichen Wert mehr; volkswirtschaftlichen Wert hat lediglich das, was er (der 
Schuldner) als Geist aufbringt, um das Geld zu verwerten.“ „Das Reale, das daraus entsteht,
ist das Verhältnis zwischen dem Schuldner und seinen Geldgebern. Und in dem 
volkswirtschaftlichen Prozess, der von dem Schuldner eingeleitet wird, steht der Schuldner 
in der Mitte drinnen. Wir haben es auf der einen Seite zu tun mit dem, was zum Schuldner 
hintendiert, und auf der anderen Seite mit dem, was von dem geistig Produzierenden, dem 
Schuldner, ausgeht.“ Leihkapital wird zu Schuldkapital; es entsteht eine Zirkulation des 
Kapitals.  NÖK, 60f   (>Volkswirtschaftlicher Prozess)

  „Wenn ich Geld geliehen bekomme, kann ich meinen Geist anwenden auf dieses geliehene
Kapital. Ich werde zum Schuldner; aber ich werde zum Produzenten. … Es muss möglich 
sein, dass ich, wenn ich geistig befähigt bin, dieses oder jenes zu tun, Leihkapital bekomme,
ganz gleichgültig woher; aber ich muss es bekommen, es muss einfach Leihkapital geben.“  
NÖK, 90    (>Leihkapital)

  „Dieses Kapital wird nur entstehen durch das Vertrauen, das andere Menschen zu ihm 
(dem fähigen Menschen) haben, die ihm dasjenige geben werden, was sie als Mehrarbeit 
leisten über ihren Bedarf hinaus. Er wird in der Lage sein, gewissermassen im Auftrag einer
ihm vertrauenden Gruppe, das heisst aber der Allgemeinheit des sozialen Organismus, einen
solchen Betrieb aufzubauen, der heute auf dem Privatkapital und Privatkapitalgenuss 
aufgebaut werden kann.“  330, 176  (>Kredit; Personalkredit, >Staat und Schulden)

  Schule, berufsbildende: „Es liegt in der Richtung des in dieser Schrift Dargestellten, dass 



auch die Einrichtungen und der Unterrichtsinhalt derjenigen Anstalten, die dem Staate oder 
dem Wirtschaftsleben dienen, von den Verwaltern des freien Geisteslebens besorgt werden. 
Juristenschulen, Handelsschulen, landwirtschaftliche und industrielle Unterrichtsanstalten 
werden ihre Gestaltung aus dem freien Geistesleben heraus erhalten. (…) Der Staat richtet 
juristische Lehranstalten ein. Er verlangt von ihnen, dass derjenige Inhalt einer Jurisprudenz
gelehrt werde, den er, nach seinen Gesichtspunkten, in seiner Verfassung und Verwaltung 
niedergelegt hat. Anstalten, die ganz aus einem freien Geistesleben hervorgegangen sind, 
werden den Inhalt der Jurisprudenz aus diesem Geistesleben selbst schöpfen. Der Staat wird
zu warten haben auf dasjenige, was ihm von diesem freien Geistesleben aus überantwortet 
wird. Er wird befruchtet werden von den lebendigen Ideen, die nur aus einem solchen 
Geistesleben erstehen können. Kp, 11ff

  Schule im freien Geistesleben: „Nicht gefragt soll werden: Was braucht der Mensch zu 
wissen und zu können für die soziale Ordnung, die besteht; sondern: Was ist im Menschen 
veranlagt und was kann in ihm entwickelt werden?“   24, 37    (>Erziehung)

  „..aus einem solchen selbständigen Gliede des sozialen Organismus werden Menschen 
hervorgehen mit Eifer und Lust zum Wirken. ..aus einer vom Staat oder vom 
Wirtschaftsleben geregelten Schule können aber doch nur Menschen kommen, denen dieser 
Eifer und diese Lust fehlen, weil sie die Nachwirkung einer Herrschaft wie etwas 
Ertötendes empfinden, die nicht hätte über sie ausgeübt werden dürfen, bevor sie 
vollbewusste Mitbürger und Mitarbeiter dieses Staates und dieser Wirtschaft sind.“  24, 39  

  „Die Verwaltung der Unterrichtsanstalten, die Einrichtung der Lehrgänge und Lehrziele 
soll nur von Personen besorgt werden, die zugleich lehren, oder sonst produktiv im 
Geistesleben sich betätigen.“   24, 41f   (>Geistesleben, Selbstverwaltung)

 „Schulen, die vom Staate und vom Wirtschaftsleben ganz unabhängig sind, werden 
Menschen aus sich hervorgehen lassen, deren Geisteskraft gestaltend auf Staat und 
Wirtschaft wirken kann.“  24, 186 

  „In der Waldorfschule ist alles auf Erziehung in der Freiheit veranlagt. … Die geistig-
seelische Individualität des Kindes ist ein Heiligstes, von dem derjenige, der die wahre 
Menschennatur erkennt, weiß, dass es ganz von selber den Impulsen folgt, die die 
Umgebung, die alle Welt auf es ausübt. Daher hat der Lehrer hinweg zu räumen, was diese 
mit heiliger Scheu behütete Individualität in ihrer Entwickelung hindern kann. … Dann 
weiß die Individualität sich durch ihre eigene Kraft zu entwickeln in einer Weise, die in 
ihren Fähigkeiten weit über das hinausgehen kann, was der Lehrer in sich hat.“  83, 187f

  „Heute gibt es eine Antithese, der man mit unbefangenem Sinn ins Auge schauen sollte. 
Diese Antithese ist diese: Was ist zunächst zu tun, wenn man will, dass die Früchte von 
Lenin und Trotzkij nicht über die ganze zivilisierte Menschheit aufgehen? Das ist zu tun, 
dass man die Kinder nicht mehr lehren lässt, die Jugend nicht mehr lehren lässt, was bis in 
das 20. Jahrhundert von unseren Hoch-, Mittel- und Volksschulen die Jugend gelehrt 
worden ist. Diese Antithese gilt. Diese Antithese fordert heraus Mut.“  198, 106 

  „Viele rechnen zwar mit der Technik, aber nicht mit dem Leben der Menschen, die in 
dieser Technik eingespannt sind. Andere rechnen mit dem Wissenschaftsgeist. Sie wollen 

auch die Einrichtungen und der Unterrichtsinhalt derjenigen Anstalten, die dem Staate oder 
dem Wirtschaftsleben dienen, von den Verwaltern des freien Geisteslebens besorgt werden. 
Juristenschulen, Handelsschulen, landwirtschaftliche und industrielle Unterrichtsanstalten 
werden ihre Gestaltung aus dem freien Geistesleben heraus erhalten. (…) Der Staat richtet 
juristische Lehranstalten ein. Er verlangt von ihnen, dass derjenige Inhalt einer Jurisprudenz
gelehrt werde, den er, nach seinen Gesichtspunkten, in seiner Verfassung und Verwaltung 
niedergelegt hat. Anstalten, die ganz aus einem freien Geistesleben hervorgegangen sind, 
werden den Inhalt der Jurisprudenz aus diesem Geistesleben selbst schöpfen. Der Staat wird
zu warten haben auf dasjenige, was ihm von diesem freien Geistesleben aus überantwortet 
wird. Er wird befruchtet werden von den lebendigen Ideen, die nur aus einem solchen 
Geistesleben erstehen können. Kp, 11ff

  Schule im freien Geistesleben: „Nicht gefragt soll werden: Was braucht der Mensch zu 
wissen und zu können für die soziale Ordnung, die besteht; sondern: Was ist im Menschen 
veranlagt und was kann in ihm entwickelt werden?“   24, 37    (>Erziehung)

  „..aus einem solchen selbständigen Gliede des sozialen Organismus werden Menschen 
hervorgehen mit Eifer und Lust zum Wirken. ..aus einer vom Staat oder vom 
Wirtschaftsleben geregelten Schule können aber doch nur Menschen kommen, denen dieser 
Eifer und diese Lust fehlen, weil sie die Nachwirkung einer Herrschaft wie etwas 
Ertötendes empfinden, die nicht hätte über sie ausgeübt werden dürfen, bevor sie 
vollbewusste Mitbürger und Mitarbeiter dieses Staates und dieser Wirtschaft sind.“  24, 39  

  „Die Verwaltung der Unterrichtsanstalten, die Einrichtung der Lehrgänge und Lehrziele 
soll nur von Personen besorgt werden, die zugleich lehren, oder sonst produktiv im 
Geistesleben sich betätigen.“   24, 41f   (>Geistesleben, Selbstverwaltung)

 „Schulen, die vom Staate und vom Wirtschaftsleben ganz unabhängig sind, werden 
Menschen aus sich hervorgehen lassen, deren Geisteskraft gestaltend auf Staat und 
Wirtschaft wirken kann.“  24, 186 

  „In der Waldorfschule ist alles auf Erziehung in der Freiheit veranlagt. … Die geistig-
seelische Individualität des Kindes ist ein Heiligstes, von dem derjenige, der die wahre 
Menschennatur erkennt, weiß, dass es ganz von selber den Impulsen folgt, die die 
Umgebung, die alle Welt auf es ausübt. Daher hat der Lehrer hinweg zu räumen, was diese 
mit heiliger Scheu behütete Individualität in ihrer Entwickelung hindern kann. … Dann 
weiß die Individualität sich durch ihre eigene Kraft zu entwickeln in einer Weise, die in 
ihren Fähigkeiten weit über das hinausgehen kann, was der Lehrer in sich hat.“  83, 187f

  „Heute gibt es eine Antithese, der man mit unbefangenem Sinn ins Auge schauen sollte. 
Diese Antithese ist diese: Was ist zunächst zu tun, wenn man will, dass die Früchte von 
Lenin und Trotzkij nicht über die ganze zivilisierte Menschheit aufgehen? Das ist zu tun, 
dass man die Kinder nicht mehr lehren lässt, die Jugend nicht mehr lehren lässt, was bis in 
das 20. Jahrhundert von unseren Hoch-, Mittel- und Volksschulen die Jugend gelehrt 
worden ist. Diese Antithese gilt. Diese Antithese fordert heraus Mut.“  198, 106 

  „Viele rechnen zwar mit der Technik, aber nicht mit dem Leben der Menschen, die in 
dieser Technik eingespannt sind. Andere rechnen mit dem Wissenschaftsgeist. Sie wollen 



ihn – mit Recht – in den Schulen gepflegt haben. Aber sie rechnen nicht mit den 
Seelenstimmungen, die er erzeugt. Der Dreigliederungsgedanke rechnet mit dem, was sie 
aus der Rechnung herausfallen lassen.“   24, 199f   (>Geistesleben, abhängiges)

  „Die Kinder in der Waldorfschule, die haben nicht nur eine Idee, sondern sie fühlen 
jederzeit diese Idee. … Ihre Seele lebt im Sinne dieser Idee. Die Idee ist nicht ein Begriff, 
die Idee ist eine plastische Form. … Und dann geht das alles zuletzt über in den Willen. Das
Kind lernt eigentlich alles dasjenige auch machen, was es denken lernt. So dass die 
Gedanken nicht auf der einen Seite des Menschen sitzen, und der Wille bleibt auf der 
anderen Seite und ist bloss instinktiv genährt, und der Mensch ist .. so eine Art Wespe!“  
307, 230    (>Kind, >Eurythmie)

  „Wenn man sagt, wir könnten eine freie Schule errichten, könnten das aber nur erreichen, 
wenn wir staatlich abgestempelte Lehrer finden, so bezeugt das, dass man von der Sache 
nichts versteht. Denn das bedeutet nichts anderes, als dieses, dass man stehenbleibt bei dem 
Alten und es nur im modernen Sinne auffrisiert, also den Leuten Sand in die Augen streut. 
Und dazu ist die Zeit zu ernst.“   338, 187

  Auf abstrakte, schöne Paragraphen kommt es nicht an, sondern auf die vorhandenen 
Kräfte, und darauf, „dass man aus dem Kreise der Menschen heraus diejenigen 
zusammenbringt, welche man für die Fähigen hält.“   337b, 162f

  „Bei der Begründung der Waldorfschule handelte es sich darum, anzuwenden eine 
Pädagogik und Didaktik, innerhalb welcher bis in die Geschicklichkeit der Finger hinein 
sich anthroposophische Geisteswissenschaft praktisch erweisen kann“ ohne irgendwelche 
Dogmatik. „Daher wurde geradezu .. radikal abgesehen davon, die Waldorfschule zu einer 
Weltanschauungsschule zu machen. Es wurde daher der Religions-Unterricht ausgeschieden
von den übrigen Lehrfächern. Der religiöse Unterricht für die katholischen Kinder wurde 
dem katholischen Pfarrer übertragen, der religiöse Unterricht der evangelischen Kinder dem
evangelischen Pfarrer.“  336, 460

  „Man muss einfach aus den einzelnen Individualitäten der Lehrer heraus diese 
Schulrepublik schaffen, muss nicht mehr wollen, als die Lehrer leisten können, die man 
gerade an ihren Platz stellen kann. Man muss mit den konkreten Lehrern rechnen, und das 
Schulprogramm ergibt sich aus dieser konkreten Lehrerschaft heraus. Das aber ist nur 
möglich bei einem freien Geistesleben, .. wo tatsächlich der einzelne Mensch der geistigen 
Welt unmittelbar gegenübersteht, sich verantwortlich weiss für dasjenige, was er auf dem 
Gebiete des Geisteslebens zu leisten hat, verantwortlich weiss unmittelbar der geistigen 
Welt, nicht dem Schulrat, oder durch seine Hilfe dem Unterrichtsminister und so weiter .. 
wenn der Geist es selber ist, der durch die Taten der Menschen real auf der Erde waltet, 
wenn man an den lebendigen Geist appelliert, nicht bloss an Begriffe und Ideen.“  336, 466 
(>Autorität)

  Mit der Waldorfschule „ist ein Ort gegeben, wo man tatsächlich auf einem gewissen 
Gebiete realisieren kann dasjenige, was man aus dem freien Geistesleben heraus wissen
kann .. es ist schon möglich, zu sehen, wie aus dem konkreten Praktischen heraus das
Einzelne in Angriff genommen werden kann, was in dieser Dreigliederung des sozialen
Organismus liegt, und wie man es nicht zu tun hat mit irgendeiner Utopie.“  336, 468

ihn – mit Recht – in den Schulen gepflegt haben. Aber sie rechnen nicht mit den 
Seelenstimmungen, die er erzeugt. Der Dreigliederungsgedanke rechnet mit dem, was sie 
aus der Rechnung herausfallen lassen.“   24, 199f   (>Geistesleben, abhängiges)

  „Die Kinder in der Waldorfschule, die haben nicht nur eine Idee, sondern sie fühlen 
jederzeit diese Idee. … Ihre Seele lebt im Sinne dieser Idee. Die Idee ist nicht ein Begriff, 
die Idee ist eine plastische Form. … Und dann geht das alles zuletzt über in den Willen. Das
Kind lernt eigentlich alles dasjenige auch machen, was es denken lernt. So dass die 
Gedanken nicht auf der einen Seite des Menschen sitzen, und der Wille bleibt auf der 
anderen Seite und ist bloss instinktiv genährt, und der Mensch ist .. so eine Art Wespe!“  
307, 230    (>Kind, >Eurythmie)

  „Wenn man sagt, wir könnten eine freie Schule errichten, könnten das aber nur erreichen, 
wenn wir staatlich abgestempelte Lehrer finden, so bezeugt das, dass man von der Sache 
nichts versteht. Denn das bedeutet nichts anderes, als dieses, dass man stehenbleibt bei dem 
Alten und es nur im modernen Sinne auffrisiert, also den Leuten Sand in die Augen streut. 
Und dazu ist die Zeit zu ernst.“   338, 187

  Auf abstrakte, schöne Paragraphen kommt es nicht an, sondern auf die vorhandenen 
Kräfte, und darauf, „dass man aus dem Kreise der Menschen heraus diejenigen 
zusammenbringt, welche man für die Fähigen hält.“   337b, 162f

  „Bei der Begründung der Waldorfschule handelte es sich darum, anzuwenden eine 
Pädagogik und Didaktik, innerhalb welcher bis in die Geschicklichkeit der Finger hinein 
sich anthroposophische Geisteswissenschaft praktisch erweisen kann“ ohne irgendwelche 
Dogmatik. „Daher wurde geradezu .. radikal abgesehen davon, die Waldorfschule zu einer 
Weltanschauungsschule zu machen. Es wurde daher der Religions-Unterricht ausgeschieden
von den übrigen Lehrfächern. Der religiöse Unterricht für die katholischen Kinder wurde 
dem katholischen Pfarrer übertragen, der religiöse Unterricht der evangelischen Kinder dem
evangelischen Pfarrer.“  336, 460

  „Man muss einfach aus den einzelnen Individualitäten der Lehrer heraus diese 
Schulrepublik schaffen, muss nicht mehr wollen, als die Lehrer leisten können, die man 
gerade an ihren Platz stellen kann. Man muss mit den konkreten Lehrern rechnen, und das 
Schulprogramm ergibt sich aus dieser konkreten Lehrerschaft heraus. Das aber ist nur 
möglich bei einem freien Geistesleben, .. wo tatsächlich der einzelne Mensch der geistigen 
Welt unmittelbar gegenübersteht, sich verantwortlich weiss für dasjenige, was er auf dem 
Gebiete des Geisteslebens zu leisten hat, verantwortlich weiss unmittelbar der geistigen 
Welt, nicht dem Schulrat, oder durch seine Hilfe dem Unterrichtsminister und so weiter .. 
wenn der Geist es selber ist, der durch die Taten der Menschen real auf der Erde waltet, 
wenn man an den lebendigen Geist appelliert, nicht bloss an Begriffe und Ideen.“  336, 466 
(>Autorität)

  Mit der Waldorfschule „ist ein Ort gegeben, wo man tatsächlich auf einem gewissen 
Gebiete realisieren kann dasjenige, was man aus dem freien Geistesleben heraus wissen
kann .. es ist schon möglich, zu sehen, wie aus dem konkreten Praktischen heraus das
Einzelne in Angriff genommen werden kann, was in dieser Dreigliederung des sozialen
Organismus liegt, und wie man es nicht zu tun hat mit irgendeiner Utopie.“  336, 468



  „Auf der einen Seite macht man halt vor dem Menschen in der Erkenntnis, auf der anderen
Seite macht man halt vor dem Menschen im sozialen Leben. Derjenige, der heute als 
Praktiker eine Fabrik leitet, der heute in einer Handelsunternehmung oder einem sonstigen 
Zweig des modernen praktischen Lebens drinnensteht, kann keine [andere] Erziehung aus 
dem, was unser Wissenschaftsgeist des Westens ist, erhalten als eine solche, die ihn denken 
lasst bis in die äussersten Fasern des Technischen hinein, die ihn aber haltmachen lässt als 
Arbeitsleiter vor demjenigen, der die Arbeit nimmt.“  336, 394f  (>Proletarier und Bürger)

  „Wir müssen zuerst aus dem Geld, das wir noch haben, freie Schulen gründen, um den 
Leuten das beizubringen, was sie brauchen.“  Molt, 231

  Schule und Gesellschaft: „Die gegenwärtige geschichtliche Menschheitskrisis fordert, 
dass gewisse Empfindungen entstehen in jedem einzelnen Menschen, dass die Anregung 
zu diesen Empfindungen von dem Erziehungs- und Schulsystem so gegeben werde, wie 
diejenige zur Erfahrung der vier Rechenarten.“ - Empfinden lernen, wie die Kräfte des 
sozialen Organismus wirken sollen, damit er lebensfähig wird. Kp, 60f  (>Dreigliederung 
grundlegend)

  Die erste Waldorfschule in Stuttgart soll „streng die Anschauungen des Bundes für 
Dreigliederung auch pädagogisch-didaktisch zum Vorschein bringen..“  330, 269

  „Wenn diejenigen, die schwärmen für die Ideen der Waldorfschule (…) nicht auch den 
Mut dazu bekommen, die Loslösung der Schule vom Staat anzustreben, dann ist die ganze 
Waldorfschul-Bewegung für die Katz, denn sie hat nur einen Sinn, wenn sie hineinwächst in
ein freies Geistesleben.“ 337b, 248

  Schule und Hochschule: „Die Schulen werden (im Sinne der Dreigliederung) lediglich 
eingerichtet nach den menschlichen Bedürfnissen bis zum 15. Jahre und vom 15. Jahre ab 
nach den Bedürfnissen des sozialen Organismus.“   337a, 93 

  „Das erste Ergebnis auf dem Gebiete des Bildungswesens wird die Entstehung einer 
Grundschule sein, die eine aus dem für alle Menschen gleichen Gesichtspunkte einer 
wahren psychologischen Anthropologie aufgebaute Einheitsschule sein wird. Im Sinne einer
pädagogischen Ökonomie wird diese Schule sich aufbauen auf einem wahren Verständnis 
für den werdenden Menschen. Sie wird sein Denken, Fühlen und Wollen so zur Ausbildung 
bringen, dass eine in sich gefestigte Persönlichkeit entsteht, deren Seele tragende Kraft für 
das ganze Leben entfaltet. In dieser freien Schule werden auch wahrhaft menschenbildende 
Künste und Fertigkeiten gepflegt werden können, die der Staat nicht pflegt, weil er kein 
Interesse an ihnen hat. Als hervorragende Willensbildner werden alle Kunstübungen wirken.
Eine solche Grundschule wird für alle physischen und geistigen Arbeiter eine brauchbare 
Bildungsgrundlage liefern. Auf die Grundschule werden sich aufbauen einerseits die 
Mittelschule, deren einzige Aufgabe in der Vorbereitung für das Hochschulstudium 
bestehen wird, andererseits die mittleren Fachschulen. Diese werden zu den Berufen, auf die
sie vorbereiten, eine lebendige Beziehung entwickeln durch ein ständiges Hinüber und 
Herüber der Lehrkräfte zwischen ihrer Betätigung im Lehrfach und der Ausübung eines 
praktischen Berufes. Ein solcher Brauch wird sich auch für die Hochschulen einbürgern.“ 
Aus: „Aufruf zur Begründung eines Kulturrats, Juni 1920“, 332b, 183

  „Auf der einen Seite macht man halt vor dem Menschen in der Erkenntnis, auf der anderen
Seite macht man halt vor dem Menschen im sozialen Leben. Derjenige, der heute als 
Praktiker eine Fabrik leitet, der heute in einer Handelsunternehmung oder einem sonstigen 
Zweig des modernen praktischen Lebens drinnensteht, kann keine [andere] Erziehung aus 
dem, was unser Wissenschaftsgeist des Westens ist, erhalten als eine solche, die ihn denken 
lasst bis in die äussersten Fasern des Technischen hinein, die ihn aber haltmachen lässt als 
Arbeitsleiter vor demjenigen, der die Arbeit nimmt.“  336, 394f  (>Proletarier und Bürger)

  „Wir müssen zuerst aus dem Geld, das wir noch haben, freie Schulen gründen, um den 
Leuten das beizubringen, was sie brauchen.“  Molt, 231

  Schule und Gesellschaft: „Die gegenwärtige geschichtliche Menschheitskrisis fordert, 
dass gewisse Empfindungen entstehen in jedem einzelnen Menschen, dass die Anregung 
zu diesen Empfindungen von dem Erziehungs- und Schulsystem so gegeben werde, wie 
diejenige zur Erfahrung der vier Rechenarten.“ - Empfinden lernen, wie die Kräfte des 
sozialen Organismus wirken sollen, damit er lebensfähig wird. Kp, 60f  (>Dreigliederung 
grundlegend)

  Die erste Waldorfschule in Stuttgart soll „streng die Anschauungen des Bundes für 
Dreigliederung auch pädagogisch-didaktisch zum Vorschein bringen..“  330, 269

  „Wenn diejenigen, die schwärmen für die Ideen der Waldorfschule (…) nicht auch den 
Mut dazu bekommen, die Loslösung der Schule vom Staat anzustreben, dann ist die ganze 
Waldorfschul-Bewegung für die Katz, denn sie hat nur einen Sinn, wenn sie hineinwächst in
ein freies Geistesleben.“ 337b, 248

  Schule und Hochschule: „Die Schulen werden (im Sinne der Dreigliederung) lediglich 
eingerichtet nach den menschlichen Bedürfnissen bis zum 15. Jahre und vom 15. Jahre ab 
nach den Bedürfnissen des sozialen Organismus.“   337a, 93 

  „Das erste Ergebnis auf dem Gebiete des Bildungswesens wird die Entstehung einer 
Grundschule sein, die eine aus dem für alle Menschen gleichen Gesichtspunkte einer 
wahren psychologischen Anthropologie aufgebaute Einheitsschule sein wird. Im Sinne einer
pädagogischen Ökonomie wird diese Schule sich aufbauen auf einem wahren Verständnis 
für den werdenden Menschen. Sie wird sein Denken, Fühlen und Wollen so zur Ausbildung 
bringen, dass eine in sich gefestigte Persönlichkeit entsteht, deren Seele tragende Kraft für 
das ganze Leben entfaltet. In dieser freien Schule werden auch wahrhaft menschenbildende 
Künste und Fertigkeiten gepflegt werden können, die der Staat nicht pflegt, weil er kein 
Interesse an ihnen hat. Als hervorragende Willensbildner werden alle Kunstübungen wirken.
Eine solche Grundschule wird für alle physischen und geistigen Arbeiter eine brauchbare 
Bildungsgrundlage liefern. Auf die Grundschule werden sich aufbauen einerseits die 
Mittelschule, deren einzige Aufgabe in der Vorbereitung für das Hochschulstudium 
bestehen wird, andererseits die mittleren Fachschulen. Diese werden zu den Berufen, auf die
sie vorbereiten, eine lebendige Beziehung entwickeln durch ein ständiges Hinüber und 
Herüber der Lehrkräfte zwischen ihrer Betätigung im Lehrfach und der Ausübung eines 
praktischen Berufes. Ein solcher Brauch wird sich auch für die Hochschulen einbürgern.“ 
Aus: „Aufruf zur Begründung eines Kulturrats, Juni 1920“, 332b, 183



  „Man kann zum Beispiel in Staatsschulen keine praktischen Menschen erziehen, man kann
dort nur Staatsbeamte erziehen. Vorbereitungsschulen für das praktische Leben 
(Handelsschulen, technische Schulen etc.) haben nur Sinn, wenn man dort Lehrer hat, die 
nur für einige Zeit dort lehren, und dann wieder in das praktische Leben hinausgehen, um 
durch andere Praktiker ersetzt zu werden. Es muss also ein ständiger Wechselverkehr sein.“ 
332b, 311

  Schule; Unentgeltlichkeit ist soziale Lüge: „Unentgeltlichkeit des Schulwesens ist ja 
nichts weiter als eine soziale Lüge.“ Entweder verbirgt man dahinter, „dass man erst einer 
kleinen Clique den Mehrwert in die Tasche liefern muss, damit die ihr Schulwesen gründet, 
durch das sie die Menschen beherrscht“, oder die Tatsache, dass jeder die Schulen 
mitfinanzieren muss.   192, 144f   (>Geistesleben, Finanzierung)

  Schule und Weltanschauung: „Die Aristokraten werden aus dem einfachen Grunde keine
Privatschulen gründen können, weil sie kein Geld mehr dazu haben werden. Im Übrigen 
werden die geistigen Organisationen für Schulen sorgen. Vor allem aber würde ich nie 
anthroposophische Schulen gründen. Die Anthroposophen müssen die Methoden und die 
Organisation umgestalten, aber niemals Anthroposophie lehren. Als Erstes müssen wir 
verstehen, was geistige Freiheit ist. Weltanschauungsschulen müssen wir am meisten 
vermeiden. … Durch Freiheit in der Schule wird aber statt Verlogenheit Wahrheit herrschen.
.. Für die Erziehung kommt es viel weniger darauf an, welche Religion das Kind hört, als 
dass man ihm mit einem wahren Seelenleben entgegenkommt.“  332b, 93

  Schule; Weltschulverein: „Heute handelt es sich um nichts Geringeres, als dass ein 
wirkliches Geistesleben, wie es die moderne Menschheit braucht, nur geschaffen werden 
kann dadurch, dass zunächst die Interessenten für das Geistesleben - und das sind im 
Grunde genommen alle Menschen, zum Teil haben die Menschen auch Kinder -, ein 
Geistesleben brauchen, das die Kinder für die Zukunft zu freien Menschen macht, die ein 
menschenwürdiges Dasein sich schaffen. .. Im Grunde genommen müssten aus allen 
Nationen diejenigen Menschen, die heute einsehen, dass ein freies, emanzipiertes 
Geistesleben dem Erziehungs-, dem Schulsystem zugrunde liegen muss, sich vereinigen zu 
einem internationalen Weltschulverein .. Ein solcher Völkerbund, wie er liegen würde 
spirituell-geistig in einem Weltschulverein, würde die Menschen über das weite Erdenrund 
in einer großen, einer Riesenaufgabe für ein Stück zusammenführen. .. Der Staat kann nicht 
etwas anderes aus der Schule machen als seinen Diener. .. Ein solcher Weltschulverein wird 
allmählich über die ganze zivilisierte Welt hin die Anschauung erzeugen, dass die Schulen 
wiederum frei sein müssen; dass in den Schulen die freie Lehrerschaft auch die Verwaltung 
selber besorgen muss. (…) Wenn solche Stimmung über die Welt hin existieren wird, dann 
wird man nicht Waldorfschulen als Winkelschulen errichten müssen, die von Staatsgnaden 
bestehen, sondern dann werden die Staaten gezwungen sein, da wo freies Geistesleben 
wirklich Schulen begründet, aus ihren eigenen Bedingungen heraus diese Schulen voll 
anzuerkennen, ohne von staatlicher Seite aus irgendwie hineinzureden.“  304, 55f

  Schulpflicht: Der Besuch der Schule muss „in das freie Verständnis der Menschen 
gestellt“ sein.   Kp, 84

  Ich spreche „von einem Recht auf Erziehung, das das Kind hat, und für das sogar im 

  „Man kann zum Beispiel in Staatsschulen keine praktischen Menschen erziehen, man kann
dort nur Staatsbeamte erziehen. Vorbereitungsschulen für das praktische Leben 
(Handelsschulen, technische Schulen etc.) haben nur Sinn, wenn man dort Lehrer hat, die 
nur für einige Zeit dort lehren, und dann wieder in das praktische Leben hinausgehen, um 
durch andere Praktiker ersetzt zu werden. Es muss also ein ständiger Wechselverkehr sein.“ 
332b, 311

  Schule; Unentgeltlichkeit ist soziale Lüge: „Unentgeltlichkeit des Schulwesens ist ja 
nichts weiter als eine soziale Lüge.“ Entweder verbirgt man dahinter, „dass man erst einer 
kleinen Clique den Mehrwert in die Tasche liefern muss, damit die ihr Schulwesen gründet, 
durch das sie die Menschen beherrscht“, oder die Tatsache, dass jeder die Schulen 
mitfinanzieren muss.   192, 144f   (>Geistesleben, Finanzierung)

  Schule und Weltanschauung: „Die Aristokraten werden aus dem einfachen Grunde keine
Privatschulen gründen können, weil sie kein Geld mehr dazu haben werden. Im Übrigen 
werden die geistigen Organisationen für Schulen sorgen. Vor allem aber würde ich nie 
anthroposophische Schulen gründen. Die Anthroposophen müssen die Methoden und die 
Organisation umgestalten, aber niemals Anthroposophie lehren. Als Erstes müssen wir 
verstehen, was geistige Freiheit ist. Weltanschauungsschulen müssen wir am meisten 
vermeiden. … Durch Freiheit in der Schule wird aber statt Verlogenheit Wahrheit herrschen.
.. Für die Erziehung kommt es viel weniger darauf an, welche Religion das Kind hört, als 
dass man ihm mit einem wahren Seelenleben entgegenkommt.“  332b, 93

  Schule; Weltschulverein: „Heute handelt es sich um nichts Geringeres, als dass ein 
wirkliches Geistesleben, wie es die moderne Menschheit braucht, nur geschaffen werden 
kann dadurch, dass zunächst die Interessenten für das Geistesleben - und das sind im 
Grunde genommen alle Menschen, zum Teil haben die Menschen auch Kinder -, ein 
Geistesleben brauchen, das die Kinder für die Zukunft zu freien Menschen macht, die ein 
menschenwürdiges Dasein sich schaffen. .. Im Grunde genommen müssten aus allen 
Nationen diejenigen Menschen, die heute einsehen, dass ein freies, emanzipiertes 
Geistesleben dem Erziehungs-, dem Schulsystem zugrunde liegen muss, sich vereinigen zu 
einem internationalen Weltschulverein .. Ein solcher Völkerbund, wie er liegen würde 
spirituell-geistig in einem Weltschulverein, würde die Menschen über das weite Erdenrund 
in einer großen, einer Riesenaufgabe für ein Stück zusammenführen. .. Der Staat kann nicht 
etwas anderes aus der Schule machen als seinen Diener. .. Ein solcher Weltschulverein wird 
allmählich über die ganze zivilisierte Welt hin die Anschauung erzeugen, dass die Schulen 
wiederum frei sein müssen; dass in den Schulen die freie Lehrerschaft auch die Verwaltung 
selber besorgen muss. (…) Wenn solche Stimmung über die Welt hin existieren wird, dann 
wird man nicht Waldorfschulen als Winkelschulen errichten müssen, die von Staatsgnaden 
bestehen, sondern dann werden die Staaten gezwungen sein, da wo freies Geistesleben 
wirklich Schulen begründet, aus ihren eigenen Bedingungen heraus diese Schulen voll 
anzuerkennen, ohne von staatlicher Seite aus irgendwie hineinzureden.“  304, 55f

  Schulpflicht: Der Besuch der Schule muss „in das freie Verständnis der Menschen 
gestellt“ sein.   Kp, 84

  Ich spreche „von einem Recht auf Erziehung, das das Kind hat, und für das sogar im 



künftigen Staatswesen .. ein entsprechender Erziehungsbeitrag zu geben sein (wird) vom 
zukünftigen Wirtschaftsleben. … Wenn man keinen Schulzwang hat, wenn das Recht auf 
Erziehung besteht, kann man sogar androhen, dass man bei denjenigen Eltern, die ihre 
Kinder nicht in die Schule schicken wollen, einen Erziehungsvormund für das Kind 
einsetzt, ... dann werden sie die Kinder hübsch in die Schule schicken.“ Wichtig ist, die 
Hauptfrage zu verstehen: „was alles davon abhängt, dass das Geistesleben in freier Weise 
auf sich selbst gestellt wird.“   330, 321  (>Wahlrecht und Schulpflicht)

  Schulprüfungen: „Nicht der Staat oder das Wirtschaftsleben haben zu sagen: So brauchen
wir den Menschen für ein bestimmtes Amt; also prüft uns die Menschen, die wir brauchen 
und sorgt zuerst dafür, dass sie wissen und können, was wir brauchen;“ sondern das 
Geistesleben soll „die entsprechend begabten Menschen zu einem gewissen Grade der 
Ausbildung bringen,“ und Staat und Wirtschaft sollen sich dem gemäss einrichten.   24, 38

  Prüfung, Begabtenprüfung, Intelligenzprüfung ist eine „rein ahrimanische Methode, die für
Maschinen gilt.“   182, 134

  Schwellenübertritt der Menschheit:  „Und indem in jenem Kapitel von dem Hüter der 
Schwelle in „Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten“ hingewiesen wird auf die 
Spaltung der Menschenseele in die drei Glieder Denken und Fühlen und Wollen, wird zu 
gleicher Zeit für die ganze Menschheit herausgefordert das Denken an den dreigliedrigen 
sozialen Organismus.“ 190, 160 (>Sinnesanschauung, Grenze)

  „Die Menschheit macht dieses Überschreiten der Schwelle so durch, dass die Gebiete des 
Denkens, Fühlens und Wollens auseinandergehen. Das aber legt uns Verpflichtungen auf, 
die Verpflichtung, das äussere Leben so zu gestalten, dass der Mensch diesen Umschwung 
seines Inneren auch im äusseren Leben durchmachen kann.“   193, 118

  Seele: „Man spricht vom Astralleibe, solange man die Entstehung des Wissens von einem 
gegenwärtigen Gegenstande im Auge hat. Dasjenige aber, was dem Wissen Dauer gibt, 
bezeichnet man als Seele.“ Es hat sich ein Vorgang abgespielt zwischen Astralleib und Ich 
des Menschen.   13, 65  (>Astralleib, >Ich, >Schlaf und Tod)

  „Man kommt in der Betrachtung der menschlichen Seele nur zu einer Einsicht, wenn man 
auf dem Gebiete stehen bleibt, das ich zu begrenzen versuchte in meinen 
Auseinandersetzungen sowohl in „Wahrheit und Wissenschaft“ wie in der „Philosophie der 
Freiheit“. Da kann man von der einheitlichen Seele sprechen, ohne dass man dabei in 
Abstraktionen verfällt. Denn da steht man auf einem sicheren Boden; da geht man davon 
aus, dass der Mensch sich in die Welt hineinlebt und nicht die ganze Wirklichkeit hat. (..) Er
entwickelt sich erst weiter, und im Weiterentwickeln wird ihm das, was vorher noch nicht 
Wirklichkeit ist, durch das Ineinandergehen von Denken und Anschauung erst zur wahren 
Wirklichkeit. Der Mensch erobert sich erst die Wirklichkeit. (..) Denn die Wirklichkeit ist 
nicht in der Umgebung, ist auch nicht in der Erscheinung..(..) Im Grunde genommen wäre 
das die richtige Wirklichkeit, was der Mensch in dem Augenblicke erschaut, wo er sich 
nicht mehr aussprechen kann, in jenem Augenblicke nämlich, wo er durch die Pforte des 
Todes geht.“ 293, 85f  

  Wenn Sie von irgendeinem Gesichtspunkt aus den Menschen zweckmässig betrachten 

künftigen Staatswesen .. ein entsprechender Erziehungsbeitrag zu geben sein (wird) vom 
zukünftigen Wirtschaftsleben. … Wenn man keinen Schulzwang hat, wenn das Recht auf 
Erziehung besteht, kann man sogar androhen, dass man bei denjenigen Eltern, die ihre 
Kinder nicht in die Schule schicken wollen, einen Erziehungsvormund für das Kind 
einsetzt, ... dann werden sie die Kinder hübsch in die Schule schicken.“ Wichtig ist, die 
Hauptfrage zu verstehen: „was alles davon abhängt, dass das Geistesleben in freier Weise 
auf sich selbst gestellt wird.“   330, 321  (>Wahlrecht und Schulpflicht)

  Schulprüfungen: „Nicht der Staat oder das Wirtschaftsleben haben zu sagen: So brauchen
wir den Menschen für ein bestimmtes Amt; also prüft uns die Menschen, die wir brauchen 
und sorgt zuerst dafür, dass sie wissen und können, was wir brauchen;“ sondern das 
Geistesleben soll „die entsprechend begabten Menschen zu einem gewissen Grade der 
Ausbildung bringen,“ und Staat und Wirtschaft sollen sich dem gemäss einrichten.   24, 38

  Prüfung, Begabtenprüfung, Intelligenzprüfung ist eine „rein ahrimanische Methode, die für
Maschinen gilt.“   182, 134

  Schwellenübertritt der Menschheit:  „Und indem in jenem Kapitel von dem Hüter der 
Schwelle in „Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten“ hingewiesen wird auf die 
Spaltung der Menschenseele in die drei Glieder Denken und Fühlen und Wollen, wird zu 
gleicher Zeit für die ganze Menschheit herausgefordert das Denken an den dreigliedrigen 
sozialen Organismus.“ 190, 160 (>Sinnesanschauung, Grenze)

  „Die Menschheit macht dieses Überschreiten der Schwelle so durch, dass die Gebiete des 
Denkens, Fühlens und Wollens auseinandergehen. Das aber legt uns Verpflichtungen auf, 
die Verpflichtung, das äussere Leben so zu gestalten, dass der Mensch diesen Umschwung 
seines Inneren auch im äusseren Leben durchmachen kann.“   193, 118

  Seele: „Man spricht vom Astralleibe, solange man die Entstehung des Wissens von einem 
gegenwärtigen Gegenstande im Auge hat. Dasjenige aber, was dem Wissen Dauer gibt, 
bezeichnet man als Seele.“ Es hat sich ein Vorgang abgespielt zwischen Astralleib und Ich 
des Menschen.   13, 65  (>Astralleib, >Ich, >Schlaf und Tod)

  „Man kommt in der Betrachtung der menschlichen Seele nur zu einer Einsicht, wenn man 
auf dem Gebiete stehen bleibt, das ich zu begrenzen versuchte in meinen 
Auseinandersetzungen sowohl in „Wahrheit und Wissenschaft“ wie in der „Philosophie der 
Freiheit“. Da kann man von der einheitlichen Seele sprechen, ohne dass man dabei in 
Abstraktionen verfällt. Denn da steht man auf einem sicheren Boden; da geht man davon 
aus, dass der Mensch sich in die Welt hineinlebt und nicht die ganze Wirklichkeit hat. (..) Er
entwickelt sich erst weiter, und im Weiterentwickeln wird ihm das, was vorher noch nicht 
Wirklichkeit ist, durch das Ineinandergehen von Denken und Anschauung erst zur wahren 
Wirklichkeit. Der Mensch erobert sich erst die Wirklichkeit. (..) Denn die Wirklichkeit ist 
nicht in der Umgebung, ist auch nicht in der Erscheinung..(..) Im Grunde genommen wäre 
das die richtige Wirklichkeit, was der Mensch in dem Augenblicke erschaut, wo er sich 
nicht mehr aussprechen kann, in jenem Augenblicke nämlich, wo er durch die Pforte des 
Todes geht.“ 293, 85f  

  Wenn Sie von irgendeinem Gesichtspunkt aus den Menschen zweckmässig betrachten 



wollen, so müssen Sie immer wieder und wieder zurückgehen auf die Gliederung der 
menschlichen Seelentätigkeiten in Erkennen, das im Denken verläuft, in Fühlen und in 
Wollen.“  293, 87   (>Denken, Fühlen, Wollen, >Schwelle ..)

  Wie das Licht in den Farben lebt, „so lebt das menschliche Ich in allen drei Gliedern des 
Seelenlebens.“ Die Bewusstseinsseele entspricht etwa den bläulich-violetten Farbennuancen
des Regenbogens, die Verstandes- oder Gemütsseele den mittleren, grünen und die 
Empfindungsseele den rötlich-gelblichen Farben. In diesem Triebartigen, dieser 
Empfindungsnuance ist vorzugsweise der ewige Wesenskern der Seele enthalten. 64, 292f  
(>Kopf und Gliedmassen)

  Vorstellungs-, Gefühls- und Willensleben führen jeweils in andere Welten. Die Seele bildet
eine Einheit für das, was in der vormenschlichen Welt eine Dreiheit ist.   178, 202

  Die Seele ist nicht einheitlich, insofern unser Intellekt durchsetzt ist „mit ahrimanisch-
geistiger Wesenheit, die nicht zu der Weltenordnung gehört, in die wir mit unseren Augen 
hinausblicken. Ebenso ist es auf der andern Seite in Bezug auf das Wollen, das durchsetzt ist
mit luziferischer Wesenheit.“  184, 94f   (>Christus, Ahriman, Luzifer) 

  Seele, Abschaffung: Im Konzil von Konstantinopel 869 wurde der Geist abgeschafft. 
„Den Geist brauchte man bloß abzuschaffen; die Seele wird man nur dadurch den Menschen
austreiben können, dass man den Leib medizinisch richtig behandelt. So grotesk das heute 
erscheint, die Tendenz einer gewissen Richtung geht dahin, Mittel zu erfinden, durch die 
man dem Kinde allerlei Zeug einimpft, wodurch seine leibliche Organisation so 
herabgelähmt wird, dass materialistische Gesinnung ganz gut in ihm lebt, und es gar nicht 
darauf kommt, die alte Idee von Seele und Geist als etwas anderes zu behandeln denn als 
etwas, an das die alten Zeiten geglaubt haben.“  174a, 186f

  Seele und Christus: Ohne den Christus wären die Seelen abgeschnürt von der geistigen 
Welt. Das Moralische wäre verschwunden. „Der Geist wäre im automatischen Leibe von 
einer moralfreien Notwendigkeit getrieben.“   175, 201  (>Geist, Seele, Leib)

  „So dass der Mensch in dem Christus etwas hat, mit dem er sich verbinden kann in der 
Seele, auf dass die Seele durch diese Verbindung mit dem Christus ihre korrumpierende 
Kraft für den Leib verliert und nach und nach all das, was verloren war, wiederum 
zurückgewonnen werden kann.“   175, 199

   Seele und Geist:  „Es gibt heute kaum jemand, der .. nicht verwechselt Seele und Geist.“ 
Die Begriffe werden als wesentlich gleichbedeutend gebraucht. „Die Geistesforscher 
würden sagen, bei Blutleere und Ohnmacht wird nur die seelische Tätigkeit gelähmt, es 
findet aber keine Verminderung der Geistestätigkeit statt. Ebenso wird ein Zuströmen des 
Blutes zum Gehirn nur durch Seelentätigkeit bewirkt. (…) Sprechen wir von der Seele, so 
dürfen wir nie davon trennen den Begriff der Innerlichkeit, den wir am besten sehen an der 
Seele des Menschen.“ 57, 10ff  (>Geist, >Inneres und Äussreres, >Empfindung, >Fühlen, 
>Bewusstsein) 

  Der Begriff in der Seele als Repräsentation dessen, was als reale Formen (Entelechien) 
universalen Bestand hat.  35, 91  (>Real ..)

wollen, so müssen Sie immer wieder und wieder zurückgehen auf die Gliederung der 
menschlichen Seelentätigkeiten in Erkennen, das im Denken verläuft, in Fühlen und in 
Wollen.“  293, 87   (>Denken, Fühlen, Wollen, >Schwelle ..)

  Wie das Licht in den Farben lebt, „so lebt das menschliche Ich in allen drei Gliedern des 
Seelenlebens.“ Die Bewusstseinsseele entspricht etwa den bläulich-violetten Farbennuancen
des Regenbogens, die Verstandes- oder Gemütsseele den mittleren, grünen und die 
Empfindungsseele den rötlich-gelblichen Farben. In diesem Triebartigen, dieser 
Empfindungsnuance ist vorzugsweise der ewige Wesenskern der Seele enthalten. 64, 292f  
(>Kopf und Gliedmassen)

  Vorstellungs-, Gefühls- und Willensleben führen jeweils in andere Welten. Die Seele bildet
eine Einheit für das, was in der vormenschlichen Welt eine Dreiheit ist.   178, 202

  Die Seele ist nicht einheitlich, insofern unser Intellekt durchsetzt ist „mit ahrimanisch-
geistiger Wesenheit, die nicht zu der Weltenordnung gehört, in die wir mit unseren Augen 
hinausblicken. Ebenso ist es auf der andern Seite in Bezug auf das Wollen, das durchsetzt ist
mit luziferischer Wesenheit.“  184, 94f   (>Christus, Ahriman, Luzifer) 

  Seele, Abschaffung: Im Konzil von Konstantinopel 869 wurde der Geist abgeschafft. 
„Den Geist brauchte man bloß abzuschaffen; die Seele wird man nur dadurch den Menschen
austreiben können, dass man den Leib medizinisch richtig behandelt. So grotesk das heute 
erscheint, die Tendenz einer gewissen Richtung geht dahin, Mittel zu erfinden, durch die 
man dem Kinde allerlei Zeug einimpft, wodurch seine leibliche Organisation so 
herabgelähmt wird, dass materialistische Gesinnung ganz gut in ihm lebt, und es gar nicht 
darauf kommt, die alte Idee von Seele und Geist als etwas anderes zu behandeln denn als 
etwas, an das die alten Zeiten geglaubt haben.“  174a, 186f

  Seele und Christus: Ohne den Christus wären die Seelen abgeschnürt von der geistigen 
Welt. Das Moralische wäre verschwunden. „Der Geist wäre im automatischen Leibe von 
einer moralfreien Notwendigkeit getrieben.“   175, 201  (>Geist, Seele, Leib)

  „So dass der Mensch in dem Christus etwas hat, mit dem er sich verbinden kann in der 
Seele, auf dass die Seele durch diese Verbindung mit dem Christus ihre korrumpierende 
Kraft für den Leib verliert und nach und nach all das, was verloren war, wiederum 
zurückgewonnen werden kann.“   175, 199

   Seele und Geist:  „Es gibt heute kaum jemand, der .. nicht verwechselt Seele und Geist.“ 
Die Begriffe werden als wesentlich gleichbedeutend gebraucht. „Die Geistesforscher 
würden sagen, bei Blutleere und Ohnmacht wird nur die seelische Tätigkeit gelähmt, es 
findet aber keine Verminderung der Geistestätigkeit statt. Ebenso wird ein Zuströmen des 
Blutes zum Gehirn nur durch Seelentätigkeit bewirkt. (…) Sprechen wir von der Seele, so 
dürfen wir nie davon trennen den Begriff der Innerlichkeit, den wir am besten sehen an der 
Seele des Menschen.“ 57, 10ff  (>Geist, >Inneres und Äussreres, >Empfindung, >Fühlen, 
>Bewusstsein) 

  Der Begriff in der Seele als Repräsentation dessen, was als reale Formen (Entelechien) 
universalen Bestand hat.  35, 91  (>Real ..)



  „.. nicht theoretisch reden, dass Seele notwendig ist, und warten (..), sondern .. sie wird 
sich entwickeln, wenn man herauslöst aus dem Staatsleben und dem Wirtschaftsleben das 
Geistesleben. Und dann wird dieses Geistesleben (..) stark werden, um auch in das Übrige 
praktische Leben eingreifen zu können.“  332a, 164

  Seele und Leib: Der Willensakt und die Aktion des Leibes .. sind eins und dasselbe, nur 
auf zwei gänzlich verschiedene Weisen gegeben: einmal ganz unmittelbar und einmal in der
Anschauung für den Verstand.“  4, 93f  (>Wille, >“Motorische Nerven“)

  „Was die Glaubenskräfte für den Astralleib, die Liebekräfte für den Ätherleib sind, das 
sind die Hoffnungskräfte für den physischen Leib.“ 130, 173ff  (>Leib, Leiber)

  „Wie dann, wenn etwas „vorgestellt“ wird, sich ein Nervenvorgang abspielt, auf Grund 
dessen die Seele sich ihres Vorgestellten bewusst wird, wie ferner dann, wenn  etwas 
„gefühlt“ wird, eine Modifikation des Atmungsrhythmus verläuft, durch die der Seele ein 
Gefühl auflebt: so geht, wenn etwas „gewollt“ wird, ein Stoffwechselvorgang vor sich, der 
die leibliche Grundlage ist für das als Wollen in der Seele Erlebte. - Nun ist in der Seele ein 
vollbewusstes waches Erleben nur für das vom Nervensystem vermittelte Vorstellen 
vorhanden. Was durch den Atmungsrhythmus vermittelt wird, das lebt im gewöhnlichen 
Bewusstsein in jener Stärke, welche die Traumvorstellungen haben. Dazu gehört alles 
Gefühlsartige, auch alle Affekte, alle Leidenschaften und so weiter. Das Wollen, das auf 
Stoffwechselvorgänge gestützt ist, wird in keinem höheren Grade bewusst erlebt als in 
jenem ganz dumpfen, der im Schlafe vorhanden ist.“  21, 152f   (>Nerven, >Wachen und 
Schlafen)

  „Dasjenige, was Freude und Leid, Lust und Schmerz erregt, das war früher da als der 
physische Leib.“ Das Auge bildet sich am Lichte fürs Licht.  57, 17f   (>Schöpfung)

  „Man wird nicht mehr davon sprechen können, dass der Mensch seinem Leibe nach zu 
dem einen oder anderen begabt ist (..) Heute hat es nur einen Sinn, wenn wir von der 
seelischen Begabung des Menschen reden.“  192, 359  (>Genialität)

  Seele zwischen Leib und Geist: „Während die Seele im Leibe wohnt, ist sie 
gewissermassen an allem beteiligt, was in diesem Leibe vorgeht. Wenn die physischen 
Verrichtungen des Leibes mit Regelmässigkeit vor sich gehen, so entsteht in der Seele Lust 
und Behagen; wenn diese Verrichtungen gestört sind, so tritt Unlust und Schmerz ein. - Und
auch an den Tätigkeiten des Geistes hat die Seele ihren Anteil: dieser Gedanke erfüllt sie 
mit Freude, jener mit Abscheu; ein richtiges Urteil hat den Beifall der Seele, ein falsches ihr
Missfallen.“ 9, 106 (>Leib u. Geist, >Verstandesseele, >Bewusstseinss.)

  „Das Bindeglied zwischen dem vergänglichen Leibe und dem unvergänglichen Geist ist 
die Seele. Die Seele ist der eigentliche Träger dessen, was der Mensch zwischen Geburt und
Tod in seinem Innern erlebt. Der Geist bewahrt diese Erlebnisse und trägt sie von einer 
Verkörperung in die andere hinüber.“  34, 121   (>Geist, Seele, Leib)

  „Die Seele hat im „Ich“ ihren Mittelpunkt. (..) Dieses „Ich“ ist der Mensch selbst. (..) Das 
„Ich“ lebt in Leib und Seele; der Geist aber lebt im „Ich“. Und was vom Geiste im Ich ist, 

  „.. nicht theoretisch reden, dass Seele notwendig ist, und warten (..), sondern .. sie wird 
sich entwickeln, wenn man herauslöst aus dem Staatsleben und dem Wirtschaftsleben das 
Geistesleben. Und dann wird dieses Geistesleben (..) stark werden, um auch in das Übrige 
praktische Leben eingreifen zu können.“  332a, 164

  Seele und Leib: Der Willensakt und die Aktion des Leibes .. sind eins und dasselbe, nur 
auf zwei gänzlich verschiedene Weisen gegeben: einmal ganz unmittelbar und einmal in der
Anschauung für den Verstand.“  4, 93f  (>Wille, >“Motorische Nerven“)

  „Was die Glaubenskräfte für den Astralleib, die Liebekräfte für den Ätherleib sind, das 
sind die Hoffnungskräfte für den physischen Leib.“ 130, 173ff  (>Leib, Leiber)

  „Wie dann, wenn etwas „vorgestellt“ wird, sich ein Nervenvorgang abspielt, auf Grund 
dessen die Seele sich ihres Vorgestellten bewusst wird, wie ferner dann, wenn  etwas 
„gefühlt“ wird, eine Modifikation des Atmungsrhythmus verläuft, durch die der Seele ein 
Gefühl auflebt: so geht, wenn etwas „gewollt“ wird, ein Stoffwechselvorgang vor sich, der 
die leibliche Grundlage ist für das als Wollen in der Seele Erlebte. - Nun ist in der Seele ein 
vollbewusstes waches Erleben nur für das vom Nervensystem vermittelte Vorstellen 
vorhanden. Was durch den Atmungsrhythmus vermittelt wird, das lebt im gewöhnlichen 
Bewusstsein in jener Stärke, welche die Traumvorstellungen haben. Dazu gehört alles 
Gefühlsartige, auch alle Affekte, alle Leidenschaften und so weiter. Das Wollen, das auf 
Stoffwechselvorgänge gestützt ist, wird in keinem höheren Grade bewusst erlebt als in 
jenem ganz dumpfen, der im Schlafe vorhanden ist.“  21, 152f   (>Nerven, >Wachen und 
Schlafen)

  „Dasjenige, was Freude und Leid, Lust und Schmerz erregt, das war früher da als der 
physische Leib.“ Das Auge bildet sich am Lichte fürs Licht.  57, 17f   (>Schöpfung)

  „Man wird nicht mehr davon sprechen können, dass der Mensch seinem Leibe nach zu 
dem einen oder anderen begabt ist (..) Heute hat es nur einen Sinn, wenn wir von der 
seelischen Begabung des Menschen reden.“  192, 359  (>Genialität)

  Seele zwischen Leib und Geist: „Während die Seele im Leibe wohnt, ist sie 
gewissermassen an allem beteiligt, was in diesem Leibe vorgeht. Wenn die physischen 
Verrichtungen des Leibes mit Regelmässigkeit vor sich gehen, so entsteht in der Seele Lust 
und Behagen; wenn diese Verrichtungen gestört sind, so tritt Unlust und Schmerz ein. - Und
auch an den Tätigkeiten des Geistes hat die Seele ihren Anteil: dieser Gedanke erfüllt sie 
mit Freude, jener mit Abscheu; ein richtiges Urteil hat den Beifall der Seele, ein falsches ihr
Missfallen.“ 9, 106 (>Leib u. Geist, >Verstandesseele, >Bewusstseinss.)

  „Das Bindeglied zwischen dem vergänglichen Leibe und dem unvergänglichen Geist ist 
die Seele. Die Seele ist der eigentliche Träger dessen, was der Mensch zwischen Geburt und
Tod in seinem Innern erlebt. Der Geist bewahrt diese Erlebnisse und trägt sie von einer 
Verkörperung in die andere hinüber.“  34, 121   (>Geist, Seele, Leib)

  „Die Seele hat im „Ich“ ihren Mittelpunkt. (..) Dieses „Ich“ ist der Mensch selbst. (..) Das 
„Ich“ lebt in Leib und Seele; der Geist aber lebt im „Ich“. Und was vom Geiste im Ich ist, 



das ist ewig. Denn das Ich (und damit die Seele) erhält Wesen und Bedeutung von dem, 
womit es verbunden ist.“  9, 49f  (>Denken, Fühlen, Wollen)

  Das seelische Leben findet gerade dann seine Grundlage im Leibesleben, wenn dieses 
nicht seine wachsenden und fortschreitenden Kräfte entwickelt, sondern wenn diese 
abgebaut werden. Wie die Handlungen des Kindes später nicht mehr durch die physischen 
Eltern verursacht sind, so wird das Seelenleben frei dadurch, dass nicht mehr im Leib seine 
Ursachen liegen, sondern durch seine Zuordnung zu dem selbständigen Geistesleben. Der 
Mensch wird im Laufe seiner Entwicklung frei. 72, 142f

  Seele und Natur: „Es ist wirklich ein Skylla und Charybdis. Wollen wir durch den 
Vorhang der Natur durch, wir kommen an die Skylla, an die ahrimanischen 
Intelligenzwesen, die uns reichlich ausstatten wollen mit zerstörenden Intelligenzkräften. 
Wollen wir durch den Schleier der Seelenwesen hindurch, wir kommen an die Charybdis 
der Willenswesen luziferischer Art, die uns reichlich ausstatten wollen mit spirituellem 
Dunst, spiritueller Schwüle und spirituellen Instinkten.“  254, 167  (>Luzifer und Ahriman)

  Seele und Staat: „Wenn wir wissen, wie aus der Seele, die innig zusammenhängt mit 
unserem rhythmischen Leben, alles dasjenige quillt, was Zusammenleben der Menschen in 
Pflichtenkreisen, in Arbeitskreisen, in Liebeskreisen ist, dann sieht man das ein, was im 
demokratischen Staate als Rechtsorganisation des dreigliedrigen Organismus da sein muss.“
337b, 74   (>Rechtsbewusstsein, >Demokratie, >Staat irdisch)

  In der Seelenwelt spielen innerlichst Sympathien und Antipathien zwischen den Seelen. 
Der Staat ist „das genaue Gegenteil des übersinnlichen Lebens.“ Er ist umso vollkommener,
je mehr er nur dasjenige ins Auge fasst, was das äusserlichste Rechtsverhältnis des 
Verhaltens von Mensch zu Mensch betrifft..“   193, 71ff

  Seele und Welt: „Die tiefste Menschlichkeit, das tiefste Seelen-Innere muss erst von 
unserem eigenen Herzen hinausströmen in die Welt. Dann wir die Welt ein Abbild der Seele
sein, und in dieser Seele wird wieder ein Abbild der Welt sein. Die wird die Menschen 
wieder befriedigen können. .. Diese äusseren Verhältnisse werden von Menschen gemacht; 
sie sind nichts anderes als die herausgeströmten menschlichen Seelen.“  Beiträge 88, 20  
(>Selbst und Welt, >Arbeit als Opfer)

  Seelenkämpfe: „.. in der nächsten Zukunft werden die Götter nur dasjenige mit den 
Menschen vorhaben, zu dem der Mensch selbst etwas tut. Der Mensch muss durchgehen 
durch innere Seelenkämpfe, die ihn stark machen.“   186, 279

  Seelenmaya: Die Natur auf der einen Seite ist Maya. „Dahinter liegt die wahre Welt. 
Diese zu betreten, ist zunächst keine so einfache Sache. .. Auf der anderen Seite liegt unser 
menschliches Seelenleben mit dem Denken, Fühlen und Wollen. Aber so, wie es da vor das 
innere Auge tritt, so wie wir es da erleben, ist es ebenso eine Maja, wie die äußere Natur nur
eine Maja ist. Das ist nicht die richtige Gestalt unseres inneren Lebens, das uns vor der 
Seele selber als Denken, Fühlen und Wollen erscheint; sondern hinter dem Denken, Fühlen 
und Wollen liegt erst wieder die wahre Wirklichkeit. … So wie die Naturgelehrten die 
Naturmaja beschreiben, so beschreiben die Vertreter gewisser Religionsgemeinschaften die 
Seelenmaja, und sie dienen mit diesen Anschauungen wiederum instinktiv in gewissem 

das ist ewig. Denn das Ich (und damit die Seele) erhält Wesen und Bedeutung von dem, 
womit es verbunden ist.“  9, 49f  (>Denken, Fühlen, Wollen)

  Das seelische Leben findet gerade dann seine Grundlage im Leibesleben, wenn dieses 
nicht seine wachsenden und fortschreitenden Kräfte entwickelt, sondern wenn diese 
abgebaut werden. Wie die Handlungen des Kindes später nicht mehr durch die physischen 
Eltern verursacht sind, so wird das Seelenleben frei dadurch, dass nicht mehr im Leib seine 
Ursachen liegen, sondern durch seine Zuordnung zu dem selbständigen Geistesleben. Der 
Mensch wird im Laufe seiner Entwicklung frei. 72, 142f

  Seele und Natur: „Es ist wirklich ein Skylla und Charybdis. Wollen wir durch den 
Vorhang der Natur durch, wir kommen an die Skylla, an die ahrimanischen 
Intelligenzwesen, die uns reichlich ausstatten wollen mit zerstörenden Intelligenzkräften. 
Wollen wir durch den Schleier der Seelenwesen hindurch, wir kommen an die Charybdis 
der Willenswesen luziferischer Art, die uns reichlich ausstatten wollen mit spirituellem 
Dunst, spiritueller Schwüle und spirituellen Instinkten.“  254, 167  (>Luzifer und Ahriman)

  Seele und Staat: „Wenn wir wissen, wie aus der Seele, die innig zusammenhängt mit 
unserem rhythmischen Leben, alles dasjenige quillt, was Zusammenleben der Menschen in 
Pflichtenkreisen, in Arbeitskreisen, in Liebeskreisen ist, dann sieht man das ein, was im 
demokratischen Staate als Rechtsorganisation des dreigliedrigen Organismus da sein muss.“
337b, 74   (>Rechtsbewusstsein, >Demokratie, >Staat irdisch)

  In der Seelenwelt spielen innerlichst Sympathien und Antipathien zwischen den Seelen. 
Der Staat ist „das genaue Gegenteil des übersinnlichen Lebens.“ Er ist umso vollkommener,
je mehr er nur dasjenige ins Auge fasst, was das äusserlichste Rechtsverhältnis des 
Verhaltens von Mensch zu Mensch betrifft..“   193, 71ff

  Seele und Welt: „Die tiefste Menschlichkeit, das tiefste Seelen-Innere muss erst von 
unserem eigenen Herzen hinausströmen in die Welt. Dann wir die Welt ein Abbild der Seele
sein, und in dieser Seele wird wieder ein Abbild der Welt sein. Die wird die Menschen 
wieder befriedigen können. .. Diese äusseren Verhältnisse werden von Menschen gemacht; 
sie sind nichts anderes als die herausgeströmten menschlichen Seelen.“  Beiträge 88, 20  
(>Selbst und Welt, >Arbeit als Opfer)

  Seelenkämpfe: „.. in der nächsten Zukunft werden die Götter nur dasjenige mit den 
Menschen vorhaben, zu dem der Mensch selbst etwas tut. Der Mensch muss durchgehen 
durch innere Seelenkämpfe, die ihn stark machen.“   186, 279

  Seelenmaya: Die Natur auf der einen Seite ist Maya. „Dahinter liegt die wahre Welt. 
Diese zu betreten, ist zunächst keine so einfache Sache. .. Auf der anderen Seite liegt unser 
menschliches Seelenleben mit dem Denken, Fühlen und Wollen. Aber so, wie es da vor das 
innere Auge tritt, so wie wir es da erleben, ist es ebenso eine Maja, wie die äußere Natur nur
eine Maja ist. Das ist nicht die richtige Gestalt unseres inneren Lebens, das uns vor der 
Seele selber als Denken, Fühlen und Wollen erscheint; sondern hinter dem Denken, Fühlen 
und Wollen liegt erst wieder die wahre Wirklichkeit. … So wie die Naturgelehrten die 
Naturmaja beschreiben, so beschreiben die Vertreter gewisser Religionsgemeinschaften die 
Seelenmaja, und sie dienen mit diesen Anschauungen wiederum instinktiv in gewissem 



Sinne der Evolution der Menschheit.“  254, 162

  Seelischer Tod, seelisches Leben: „Und es bedeutet in einem gewissen höheren Sinne 
eine Schwächung des Lebens, ja einen seelischen Tod, wenn der Mensch sich gezwungen 
sieht, sich von dem Übersinnlichen abzuwenden oder es zu leugnen. … Er nimmt dann die 
Dinge, die Wesenheiten und Vorgänge wahr, welche an seine Sinne herantreten; er 
zergliedert diese mit seinem Verstande. Sie bereiten ihm Freude und Schmerz; sie treiben 
ihn zu den Handlungen, derer er fähig ist. Er mag es eine Weile so weitertreiben: er muss 
aber doch einmal an einen Punkt gelangen, an dem er innerlich abstirbt. Denn was so aus 
der Welt für den Menschen herausgezogen werden kann, erschöpft sich. … Was vor dieser 
Erschöpfung bewahrt, ist das Verborgene, das in der Tiefe der Dinge ruht.“ Dies geht nicht 
nur den einzelnen Menschen an. „Verödet der Mensch sein Leben dadurch, dass er den 
Zusammenhang mit dem Übersinnlichen verliert, so zerstört er nicht nur in seinem Inneren 
etwas, dessen Absterben ihn zur Verzweiflung zuletzt führen kann, sondern er bildet durch 
seine Schwäche ein Hemmnis für die Entwicklung der ganzen Welt, in der er lebt. (…) Das 
ist die schöne Frucht geisteswissenschaftlicher Erkenntnisse, dass sie dem Leben Stärke und
Festigkeit und nicht allein der Wissbegierde Befriedigung geben.“  13, 45f   

  „Die Menschen würden seelenleere Wesen innerhalb der aus dem Industrialismus 
hervorgehenden Gesellschaftsordnung.“   24, 21  (>Freie Persönlichkeit)

  Gegen die Abschaffung der Seele wird sich in der Zukunft das Christentum durchzusetzen 
haben. Und in dem Widerstand, des dabei entwickelt werden muss, wird die Kraft gefunden 
werden, den Geist wieder zu erkennen.  175, 180

  „Wie damals auf jenem Konzil in Konstantinopel der Geist abgeschafft worden ist, .. so 
wird man in einer andern Form anstreben, die Seele abzuschaffen, das Seelenleben. .. Und 
man wird finden - da können Sie ganz sicher sein - das entsprechende Arzneimittel, durch 
das man wirken wird. Damals schaffte man den Geist ab. Die Seele wird man abschaffen 
durch ein Arzneimittel. Man wird aus einer «gesunden Anschauung» heraus einen Impfstoff
finden, durch den der Organismus so bearbeitet wird in möglichst früher Jugend, möglichst 
gleich bei der Geburt, dass dieser menschliche Leib nicht zu dem Gedanken kommt: Es gibt
eine Seele und einen Geist. - So scharf werden sich die beiden Weltanschauungsströmungen
gegenübertreten. Die eine wird nachzudenken haben, wie Begriffe und Vorstellungen 
auszubilden sind, damit sie der realen Wirklichkeit, der Geist- und Seelenwirklichkeit 
gewachsen sind. Die andern, die Nachfolger der heutigen Materialisten, werden den 
Impfstoff suchen, der den Körper «gesund» macht, das heißt, so macht, dass dieser Körper 
durch seine Konstitution nicht mehr von solch albernen Dingen redet wie von Seele und 
Geist, sondern «gesund» redet von den Kräften, die in Maschinen und Chemie leben, die im
Weltennebel Planeten und Sonnen konstituieren. Das wird man durch körperliche 
Prozeduren herbeiführen. Den materialistischen Medizinern wird man es übergeben, die 
Seelen auszutreiben aus der Menschheit.“  177, 90  (>Jesuitismus)

  Sein und Werden: Das Werden ist lebendig, das Sein ist immer tot; und jedes Sein ist ein 
Leichnam des Werdens. In irgend einer Weise ist dasjenige, was in fertige Begriffe geprägt 
wird, immer auf ein Vergangenes bezüglich. 176, 182f (>Werden, >Widerspruch)

 „..darauf kommt es an, dass man die Materie materiell in der Evolution, das Geistige 

Sinne der Evolution der Menschheit.“  254, 162

  Seelischer Tod, seelisches Leben: „Und es bedeutet in einem gewissen höheren Sinne 
eine Schwächung des Lebens, ja einen seelischen Tod, wenn der Mensch sich gezwungen 
sieht, sich von dem Übersinnlichen abzuwenden oder es zu leugnen. … Er nimmt dann die 
Dinge, die Wesenheiten und Vorgänge wahr, welche an seine Sinne herantreten; er 
zergliedert diese mit seinem Verstande. Sie bereiten ihm Freude und Schmerz; sie treiben 
ihn zu den Handlungen, derer er fähig ist. Er mag es eine Weile so weitertreiben: er muss 
aber doch einmal an einen Punkt gelangen, an dem er innerlich abstirbt. Denn was so aus 
der Welt für den Menschen herausgezogen werden kann, erschöpft sich. … Was vor dieser 
Erschöpfung bewahrt, ist das Verborgene, das in der Tiefe der Dinge ruht.“ Dies geht nicht 
nur den einzelnen Menschen an. „Verödet der Mensch sein Leben dadurch, dass er den 
Zusammenhang mit dem Übersinnlichen verliert, so zerstört er nicht nur in seinem Inneren 
etwas, dessen Absterben ihn zur Verzweiflung zuletzt führen kann, sondern er bildet durch 
seine Schwäche ein Hemmnis für die Entwicklung der ganzen Welt, in der er lebt. (…) Das 
ist die schöne Frucht geisteswissenschaftlicher Erkenntnisse, dass sie dem Leben Stärke und
Festigkeit und nicht allein der Wissbegierde Befriedigung geben.“  13, 45f   

  „Die Menschen würden seelenleere Wesen innerhalb der aus dem Industrialismus 
hervorgehenden Gesellschaftsordnung.“   24, 21  (>Freie Persönlichkeit)

  Gegen die Abschaffung der Seele wird sich in der Zukunft das Christentum durchzusetzen 
haben. Und in dem Widerstand, des dabei entwickelt werden muss, wird die Kraft gefunden 
werden, den Geist wieder zu erkennen.  175, 180

  „Wie damals auf jenem Konzil in Konstantinopel der Geist abgeschafft worden ist, .. so 
wird man in einer andern Form anstreben, die Seele abzuschaffen, das Seelenleben. .. Und 
man wird finden - da können Sie ganz sicher sein - das entsprechende Arzneimittel, durch 
das man wirken wird. Damals schaffte man den Geist ab. Die Seele wird man abschaffen 
durch ein Arzneimittel. Man wird aus einer «gesunden Anschauung» heraus einen Impfstoff
finden, durch den der Organismus so bearbeitet wird in möglichst früher Jugend, möglichst 
gleich bei der Geburt, dass dieser menschliche Leib nicht zu dem Gedanken kommt: Es gibt
eine Seele und einen Geist. - So scharf werden sich die beiden Weltanschauungsströmungen
gegenübertreten. Die eine wird nachzudenken haben, wie Begriffe und Vorstellungen 
auszubilden sind, damit sie der realen Wirklichkeit, der Geist- und Seelenwirklichkeit 
gewachsen sind. Die andern, die Nachfolger der heutigen Materialisten, werden den 
Impfstoff suchen, der den Körper «gesund» macht, das heißt, so macht, dass dieser Körper 
durch seine Konstitution nicht mehr von solch albernen Dingen redet wie von Seele und 
Geist, sondern «gesund» redet von den Kräften, die in Maschinen und Chemie leben, die im
Weltennebel Planeten und Sonnen konstituieren. Das wird man durch körperliche 
Prozeduren herbeiführen. Den materialistischen Medizinern wird man es übergeben, die 
Seelen auszutreiben aus der Menschheit.“  177, 90  (>Jesuitismus)

  Sein und Werden: Das Werden ist lebendig, das Sein ist immer tot; und jedes Sein ist ein 
Leichnam des Werdens. In irgend einer Weise ist dasjenige, was in fertige Begriffe geprägt 
wird, immer auf ein Vergangenes bezüglich. 176, 182f (>Werden, >Widerspruch)

 „..darauf kommt es an, dass man die Materie materiell in der Evolution, das Geistige 



immateriell, spirituell begreift in der Region der Dauer, und die Wirklichkeit aus diesen 
zusammen ansieht,“  „..anerkennend, dass der Mensch dualistisch in der Welt drinnen-
steht,“ und das erst „in seinem Werden überwinden kann..“ 184, 142f  (>Zeit, >Leben, 
>Wille als Wahrnehmung)

  Selbst >Ich, >Individualität, >Persönlichkeit

  Selbst und Welt: „.. so viel wie ein Geschäft nur das Mittel ist zu dem Zwecke, das Leben
zu erhalten, so viel geht unweigerlich als geistiger Gewinn verloren. Dagegen trägt alles 
dasjenige, was hineingebaut wird in die Objektivität, was verknüpft wird mit einem 
anderen, dazu bei, unser Bewusstsein in der künftigen Entwickelung zu erhalten. (…) Es ist 
also so, dass alle Geheimwissenschaft aus der Erkenntnis besteht, wie man ausser sich 
selbst selbstlos handeln muss, um in sich selbst die grösste Erhöhung seines Bewusstseins 
zu haben. Bedenken Sie, dass diejenigen, welche das sehr klar wussten, so weit selbstlos 
waren, dass sie dafür gesorgt haben, dass ihr Name nicht auf die Nachwelt gekommen ist. 
Ein Beispiel dafür ist die „Theologia deutsch“. Niemand weiss, wer sie geschrieben hat. 
(…) Damit wollte ich Ihnen nur zeigen, worauf es solchen Geheimgesellschaften ankam. Es
kam ihnen darauf an, sich selbst, soweit sie Persönlichkeiten waren, vollständig 
auszuschalten, und das, was sie taten, in der Wirkung ausleben zu lassen. … Die Regel 
heisst also klar und deutlich: So viel du selbst in die Welt hineinlegst, so viel gibt dir die 
Welt an Bewusstsein wieder zurück. - Das hängt mit den allergrössten Weltgesetzen 
zusammen. Sie alle haben eine Seele und Sie alle haben einen Geist. .. Und als seelische 
Wesen waren Sie ein Teil der Weltenseele, und als Geist waren Sie ein Teil des allgemeinen 
Weltengeistes. Der Weltengeist und die Weltenseele waren um Sie ausgebreitet, so wie jetzt 
die Natur. .. Und was dazumal draussen war, das ist jetzt Ihre Seele … Und das, was jetzt 
(als äussere Natur) um Sie herum ausgebreitet ist, das wird Ihr inneres Leben werden. … 
Das ist es, was die Freimaurer wussten. Der Freimaurer wusste, wenn er mitbaute an der 
Vergeistigung der mineralischen Welt – und „bauen“ heisst nichts anderes als die 
mineralische Welt vergeistigen -, dass dies einstmals der Inhalt seiner Seele sein wird. … 
Die mineralische Welt als solche nehmen wir wahr; was wir aus ihr machen, das werden wir
künftig sein. Was wir aus der Pflanzenwelt machen, das werden wir künftig ebenfalls sein .. 
Gründen Sie eine Wohltätigkeitsanstalt oder tragen Sie etwas dazu bei, so werden Sie das, 
was Sie dazu beitragen, sein. (…) Das ist der grosse Gedanke, der den 
Geheimgesellschaften zugrunde liegt, dass alles Fortschreiten auf Involution und Evolution 
beruht. Involution ist das Einsaugen, Evolution ist das Ausgeben. Zwischen diesen beiden 
wechseln alle Weltenzustände. … Wir gehen einer Zeit entgegen, in der .. das Verständnis 
bis ins Atom hinein kommen wird. Man wird begreifen, .. dass das Atom nichts anderes ist 
als geronnene Elektrizität. Der Gedanke selbst ist aus derselben Substanz. .. Wenn man nur 
erst die Stofflichkeit zwischen dem Gedanken und dem Atom begreifen kann, so wird man 
auch bald das Hineinwirken ins Atom verstehen.“ 93, 118ff

  Selbständigkeit und Daseinskampf: „Je weiter Sie in der Welt zurückblicken, desto 
kompakter, desto einheitlicher erscheinen Ihnen die Menschen, die so zusammengefasst 
sind. Wie ein Geist ist es, der die alte Dorfgemeinde durchdrang, die dann zum primitiven 
Staate wurde. Sie könnten studieren, wie es noch etwas anderes war, als Alexander der 
Grosse seine Massen in den Krieg führte, als wenn heute Menschenmassen mit ihren viel 
ausgebildeteren individuellen Willen in einen Krieg geführt werden. .. Immer mehr und 
mehr entwächst der Mensch durch seine fortschreitende Erziehung der Lenkung der 

immateriell, spirituell begreift in der Region der Dauer, und die Wirklichkeit aus diesen 
zusammen ansieht,“  „..anerkennend, dass der Mensch dualistisch in der Welt drinnen-
steht,“ und das erst „in seinem Werden überwinden kann..“ 184, 142f  (>Zeit, >Leben, 
>Wille als Wahrnehmung)

  Selbst >Ich, >Individualität, >Persönlichkeit

  Selbst und Welt: „.. so viel wie ein Geschäft nur das Mittel ist zu dem Zwecke, das Leben
zu erhalten, so viel geht unweigerlich als geistiger Gewinn verloren. Dagegen trägt alles 
dasjenige, was hineingebaut wird in die Objektivität, was verknüpft wird mit einem 
anderen, dazu bei, unser Bewusstsein in der künftigen Entwickelung zu erhalten. (…) Es ist 
also so, dass alle Geheimwissenschaft aus der Erkenntnis besteht, wie man ausser sich 
selbst selbstlos handeln muss, um in sich selbst die grösste Erhöhung seines Bewusstseins 
zu haben. Bedenken Sie, dass diejenigen, welche das sehr klar wussten, so weit selbstlos 
waren, dass sie dafür gesorgt haben, dass ihr Name nicht auf die Nachwelt gekommen ist. 
Ein Beispiel dafür ist die „Theologia deutsch“. Niemand weiss, wer sie geschrieben hat. 
(…) Damit wollte ich Ihnen nur zeigen, worauf es solchen Geheimgesellschaften ankam. Es
kam ihnen darauf an, sich selbst, soweit sie Persönlichkeiten waren, vollständig 
auszuschalten, und das, was sie taten, in der Wirkung ausleben zu lassen. … Die Regel 
heisst also klar und deutlich: So viel du selbst in die Welt hineinlegst, so viel gibt dir die 
Welt an Bewusstsein wieder zurück. - Das hängt mit den allergrössten Weltgesetzen 
zusammen. Sie alle haben eine Seele und Sie alle haben einen Geist. .. Und als seelische 
Wesen waren Sie ein Teil der Weltenseele, und als Geist waren Sie ein Teil des allgemeinen 
Weltengeistes. Der Weltengeist und die Weltenseele waren um Sie ausgebreitet, so wie jetzt 
die Natur. .. Und was dazumal draussen war, das ist jetzt Ihre Seele … Und das, was jetzt 
(als äussere Natur) um Sie herum ausgebreitet ist, das wird Ihr inneres Leben werden. … 
Das ist es, was die Freimaurer wussten. Der Freimaurer wusste, wenn er mitbaute an der 
Vergeistigung der mineralischen Welt – und „bauen“ heisst nichts anderes als die 
mineralische Welt vergeistigen -, dass dies einstmals der Inhalt seiner Seele sein wird. … 
Die mineralische Welt als solche nehmen wir wahr; was wir aus ihr machen, das werden wir
künftig sein. Was wir aus der Pflanzenwelt machen, das werden wir künftig ebenfalls sein .. 
Gründen Sie eine Wohltätigkeitsanstalt oder tragen Sie etwas dazu bei, so werden Sie das, 
was Sie dazu beitragen, sein. (…) Das ist der grosse Gedanke, der den 
Geheimgesellschaften zugrunde liegt, dass alles Fortschreiten auf Involution und Evolution 
beruht. Involution ist das Einsaugen, Evolution ist das Ausgeben. Zwischen diesen beiden 
wechseln alle Weltenzustände. … Wir gehen einer Zeit entgegen, in der .. das Verständnis 
bis ins Atom hinein kommen wird. Man wird begreifen, .. dass das Atom nichts anderes ist 
als geronnene Elektrizität. Der Gedanke selbst ist aus derselben Substanz. .. Wenn man nur 
erst die Stofflichkeit zwischen dem Gedanken und dem Atom begreifen kann, so wird man 
auch bald das Hineinwirken ins Atom verstehen.“ 93, 118ff

  Selbständigkeit und Daseinskampf: „Je weiter Sie in der Welt zurückblicken, desto 
kompakter, desto einheitlicher erscheinen Ihnen die Menschen, die so zusammengefasst 
sind. Wie ein Geist ist es, der die alte Dorfgemeinde durchdrang, die dann zum primitiven 
Staate wurde. Sie könnten studieren, wie es noch etwas anderes war, als Alexander der 
Grosse seine Massen in den Krieg führte, als wenn heute Menschenmassen mit ihren viel 
ausgebildeteren individuellen Willen in einen Krieg geführt werden. .. Immer mehr und 
mehr entwächst der Mensch durch seine fortschreitende Erziehung der Lenkung der 



Gruppenseele und wird immer selbständiger und selbständiger. Diese Selbständigkeit 
brachte ihn dahin, dass er, während er früher doch in den Gruppen nur mehr oder weniger 
feindlich seinem Nebenmenschen entgegengetreten ist, er heute tatsächlich in einem die 
ganze Menschheit durchdringenden Daseinskampf mitten drinnensteht. Das ist unsere 
Weltlage, und diese ist das Schicksal .. unserer unmittelbaren Gegenwart.“ 54, 49  (>Friede
in der Gruppe)

  Selbstbestimmungsrecht der Völker: „Selbstbestimmungsrecht jeder Nation“ klingt ja 
schöner, als wenn man sagt: Wir brauchen im Osten von Europa ein Absatzgebiet, denn wo 
Produktion ist, muss Konsumtion sein.“ Das ist westliches Staatsverständnis; der Staat als 
Rahmen für Unternehmerbestrebungen. 185a, 134  (>Imperialismus)

  Freiheit der einzelnen Völker ist „ganz und gar keine christliche Idee.“ „.. eine christliche 
Idee ist es, dass sich die Völker verständigen durch die Menschen.“  176, 121

  Selbstbewusstsein durch Kampf: Nur auf dem physischen Plan „konnte sich die 
individuelle Seele entwickeln, da ist sie abgesondert, eingeschlossen in diesen Leib und 
kann nur herausschauen“ durch die Sinne. „Damit haben wir immer mehr und mehr von 
menschlicher Konkurrenz, immer mehr und mehr von der Wirkung des Sonderdaseins 
hineingebracht in das Menschengeschlecht. Wir dürfen uns nicht wundern, wenn das 
Menschengeschlecht heute noch lange nicht reif sein kann, um das, was heranerzogen 
werden musste, wiederum auszuschalten.Wir haben ja gesehen, dass die gegenwärtigen 
Arten der Tiere durch ihre gegenseitige Hilfe zu ihrer Vollkommenheit sich entwickelt 
haben, und dass der Kampf nur von Art zu Art gewaltet hat. Wenn aber die menschliche 
Individualität dasselbe ist wie die Gruppenseele der Tiere, dann wird die menschliche Seele 
zu einem Selbstbewusstsein nur kommen können, indem sie denselben Kampf durchmacht 
wie die Tiere draußen in der Natur.“  54, 51f  (>Kampf und Friede für das 
Menschengeschlecht) 
 
  Selbstentfremdung und Selbstlosigkeit: „Es ist einleuchtend, dass von der menschlichen 
Selbsterkenntnis oder Selbstverkennung auch abhängen wird, wie der Mensch über sein 
Handeln, über sein sittliches Leben denkt. … Wovon der Mensch in seinem tiefsten Inneren 
überzeugt war, dass es geschehen soll, das betrachtete er als das vom Welturwesen 
Gewollte. .. Das Selbst des Menschen durfte nicht sich, es musste einem Fremden folgen. 
Der Selbstentfremdung auf dem Erkenntnisgebiet entspricht auf dem moralischen Felde die 
Selbstlosigkeit der Handlungen. Diejenigen Handlungen sind gut, bei denen das Ich dem 
Fremden folgt; diejenigen dagegen böse, bei denen es sich selbst folgt.“ 30, 122f  
(>Altruismus, >Gut und Böse)

  „Es fehlt heute nicht an Menschen, die herumgehen und sagen (..): Wenn die Menschen 
nur (..) den kategorischen Imperativ der Selbstlosigkeit erfüllen, dann wird schon die 
Wirtschaft gut werden! Aber solche Urteile sind eigentlich nicht viel mehr wert als auch 
das: Wenn meine Schwiegermutter vier Räder hätte und vorne eine Deichsel, wäre sie ein 
Omnibus..“ Die Selbstlosigkeit muss „rein in der Zirkulation der volkswirtschaftlichen 
Elemente drinnenstecken..“, wie es in den „Kernpunkten..“ zugrunde liegt.  NÖK, 153

  Selbsterziehung: Selbsterziehung des Einzelnen als Grundlage einer richtigen sozialen 
Struktur ist eine „bloss humanistische Auffassung“. „Schiller glaubte noch, die menschliche

Gruppenseele und wird immer selbständiger und selbständiger. Diese Selbständigkeit 
brachte ihn dahin, dass er, während er früher doch in den Gruppen nur mehr oder weniger 
feindlich seinem Nebenmenschen entgegengetreten ist, er heute tatsächlich in einem die 
ganze Menschheit durchdringenden Daseinskampf mitten drinnensteht. Das ist unsere 
Weltlage, und diese ist das Schicksal .. unserer unmittelbaren Gegenwart.“ 54, 49  (>Friede
in der Gruppe)

  Selbstbestimmungsrecht der Völker: „Selbstbestimmungsrecht jeder Nation“ klingt ja 
schöner, als wenn man sagt: Wir brauchen im Osten von Europa ein Absatzgebiet, denn wo 
Produktion ist, muss Konsumtion sein.“ Das ist westliches Staatsverständnis; der Staat als 
Rahmen für Unternehmerbestrebungen. 185a, 134  (>Imperialismus)

  Freiheit der einzelnen Völker ist „ganz und gar keine christliche Idee.“ „.. eine christliche 
Idee ist es, dass sich die Völker verständigen durch die Menschen.“  176, 121

  Selbstbewusstsein durch Kampf: Nur auf dem physischen Plan „konnte sich die 
individuelle Seele entwickeln, da ist sie abgesondert, eingeschlossen in diesen Leib und 
kann nur herausschauen“ durch die Sinne. „Damit haben wir immer mehr und mehr von 
menschlicher Konkurrenz, immer mehr und mehr von der Wirkung des Sonderdaseins 
hineingebracht in das Menschengeschlecht. Wir dürfen uns nicht wundern, wenn das 
Menschengeschlecht heute noch lange nicht reif sein kann, um das, was heranerzogen 
werden musste, wiederum auszuschalten.Wir haben ja gesehen, dass die gegenwärtigen 
Arten der Tiere durch ihre gegenseitige Hilfe zu ihrer Vollkommenheit sich entwickelt 
haben, und dass der Kampf nur von Art zu Art gewaltet hat. Wenn aber die menschliche 
Individualität dasselbe ist wie die Gruppenseele der Tiere, dann wird die menschliche Seele 
zu einem Selbstbewusstsein nur kommen können, indem sie denselben Kampf durchmacht 
wie die Tiere draußen in der Natur.“  54, 51f  (>Kampf und Friede für das 
Menschengeschlecht) 
 
  Selbstentfremdung und Selbstlosigkeit: „Es ist einleuchtend, dass von der menschlichen 
Selbsterkenntnis oder Selbstverkennung auch abhängen wird, wie der Mensch über sein 
Handeln, über sein sittliches Leben denkt. … Wovon der Mensch in seinem tiefsten Inneren 
überzeugt war, dass es geschehen soll, das betrachtete er als das vom Welturwesen 
Gewollte. .. Das Selbst des Menschen durfte nicht sich, es musste einem Fremden folgen. 
Der Selbstentfremdung auf dem Erkenntnisgebiet entspricht auf dem moralischen Felde die 
Selbstlosigkeit der Handlungen. Diejenigen Handlungen sind gut, bei denen das Ich dem 
Fremden folgt; diejenigen dagegen böse, bei denen es sich selbst folgt.“ 30, 122f  
(>Altruismus, >Gut und Böse)

  „Es fehlt heute nicht an Menschen, die herumgehen und sagen (..): Wenn die Menschen 
nur (..) den kategorischen Imperativ der Selbstlosigkeit erfüllen, dann wird schon die 
Wirtschaft gut werden! Aber solche Urteile sind eigentlich nicht viel mehr wert als auch 
das: Wenn meine Schwiegermutter vier Räder hätte und vorne eine Deichsel, wäre sie ein 
Omnibus..“ Die Selbstlosigkeit muss „rein in der Zirkulation der volkswirtschaftlichen 
Elemente drinnenstecken..“, wie es in den „Kernpunkten..“ zugrunde liegt.  NÖK, 153

  Selbsterziehung: Selbsterziehung des Einzelnen als Grundlage einer richtigen sozialen 
Struktur ist eine „bloss humanistische Auffassung“. „Schiller glaubte noch, die menschliche



Gesellschaft im einzelnen Menschen zu finden. Wir müssen auf die menschliche 
Gesellschaft überhaupt, auf die Welt blicken und draussen uns selbst, den Menschen finden 
können.“ 188, 155f  (>Humanismus, >Menschheit, >Soziale Struktur..)

  Selbstlosigkeit: Der Pessimismus meint: „Solange aber die Menschen noch ihren 
egoistischen Gelüsten nachgehen, sind sie zu solcher selbstlosen Arbeit untauglich. Erst 
wenn sie sich durch Erfahrung und Vernunft überzeugt haben, dass die vom Egoismus 
erstrebten Lebensgenüsse nicht erlangt werden können, widmen sie sich ihrer eigentlichen 
Aufgabe. .. Eine Erziehung auf Grund des Pessimismus soll den Egoismus dadurch 
ausrotten, dass sie ihm seine Aussichtslosigkeit vor Augen stellt. Nach dieser Ansicht liegt 
also das Streben nach Lust ursprünglich in der Menschennatur begründet. Nur aus Einsicht 
in die Unmöglichkeit der Erfüllung dankt dieses Streben zugunsten höherer 
Menschheitsaufgaben ab. .. Wenn die Menschen ihrer Naturanlage nach die Lust erstrebten, 
sie aber unmöglich erreichen können, dann wäre Vernichtung des Daseins und Erlösung 
durch das Nichtsein das einzig vernünftige Ziel. .. Und an außermenschliche Zwecke denkt 
eine solche Weltansicht. Jeder muss in dem allgemeinen Erlösungswerke seine bestimmte 
Arbeit verrichten. “  4, 218f  (>Altruismus)

  „.. es ist noch eine lange Strecke bis dahin, wo der Mensch selbstlos werden kann, wo er 
reif wird zur Selbstlosigkeit. .. (Wir leben im) Zeitalter des höchstpotenzierten Egoismus, 
wo jeder so viel erraffen will von dem, was in der sozialen Ordnung begründet ist. Da führt 
diese „Selbstlosigkeit“ dazu, sich ganz und gar zu umgeben mit einem Wirbel von 
Illusionen.“ Man will z.B. den Leuten Arbeit geben, damit sie Geld bekommen, ohne die 
Arbeit in produktive und unproduktive zu unterscheiden. (>Arbeit, unnötige)  101, 120f

  „Das Streben nach Selbstlosigkeit macht egoistisch. Man muss dann wachen, damit das 
Pendel wieder heruntergeht, man muss sich nicht delektieren an seiner eigenen 
Selbstlosigkeit.“   176, 363  (>Egoismus, >Gegenseitigkeit, >Assoziative Arbeit) 

  Selbstsucht und Ich: „Solange man sucht das Ich, solange entwickelt man Selbstsucht, 
und von der Selbstsucht befreit nur die Findung, das Finden des Ichs. .. Und wer heute, nach
dem Mysterium von Golgatha, noch fliehen will das Ich, .. der wird zurückgeworfen aus 
dem Ich in die Sucht nach dem Ich, der pflegt gerade die Selbstsucht.“ 167, 282 

  Selbstversorgung: Es gibt eine Diskrepanz zwischen dem religiös-ethischen Können und 
der Forderung der Volkswirtschaft (nach Altruismus) durch die Arbeitsteilung. „Im Grunde 
genommen ist jeder Lohnempfänger im gewöhnliche Sinn heute noch ein Selbstversorger.“  
NÖK, 47f    (>Arbeitsteilung, >Arbeit und Einkommen trennen)

  „Es wird immer weniger, dass heute die Leute für sich selber produzieren, mit Ausnahme 
der Landwirtschaft, wo es naheliegt, dass sich der Landwirt selbst versorgt. In der 
Landwirtschaft, wo ohnedies so viele Korrekturen des allgemeinen wirtschaftlichen Ganges 
stattfinden, macht es nun wirklich nicht so viel aus, ob der Bauer sein Krauthapperl aus 
Eigenem nimmt oder kauft.“  341, 45

  Selbstverwaltung >Geistesleben, Selbstverwaltung, >Vertrauen

  Selbstwahrnehmung und gemeinsames Urwesen: „Solange sich der Mensch nur durch 

Gesellschaft im einzelnen Menschen zu finden. Wir müssen auf die menschliche 
Gesellschaft überhaupt, auf die Welt blicken und draussen uns selbst, den Menschen finden 
können.“ 188, 155f  (>Humanismus, >Menschheit, >Soziale Struktur..)

  Selbstlosigkeit: Der Pessimismus meint: „Solange aber die Menschen noch ihren 
egoistischen Gelüsten nachgehen, sind sie zu solcher selbstlosen Arbeit untauglich. Erst 
wenn sie sich durch Erfahrung und Vernunft überzeugt haben, dass die vom Egoismus 
erstrebten Lebensgenüsse nicht erlangt werden können, widmen sie sich ihrer eigentlichen 
Aufgabe. .. Eine Erziehung auf Grund des Pessimismus soll den Egoismus dadurch 
ausrotten, dass sie ihm seine Aussichtslosigkeit vor Augen stellt. Nach dieser Ansicht liegt 
also das Streben nach Lust ursprünglich in der Menschennatur begründet. Nur aus Einsicht 
in die Unmöglichkeit der Erfüllung dankt dieses Streben zugunsten höherer 
Menschheitsaufgaben ab. .. Wenn die Menschen ihrer Naturanlage nach die Lust erstrebten, 
sie aber unmöglich erreichen können, dann wäre Vernichtung des Daseins und Erlösung 
durch das Nichtsein das einzig vernünftige Ziel. .. Und an außermenschliche Zwecke denkt 
eine solche Weltansicht. Jeder muss in dem allgemeinen Erlösungswerke seine bestimmte 
Arbeit verrichten. “  4, 218f  (>Altruismus)

  „.. es ist noch eine lange Strecke bis dahin, wo der Mensch selbstlos werden kann, wo er 
reif wird zur Selbstlosigkeit. .. (Wir leben im) Zeitalter des höchstpotenzierten Egoismus, 
wo jeder so viel erraffen will von dem, was in der sozialen Ordnung begründet ist. Da führt 
diese „Selbstlosigkeit“ dazu, sich ganz und gar zu umgeben mit einem Wirbel von 
Illusionen.“ Man will z.B. den Leuten Arbeit geben, damit sie Geld bekommen, ohne die 
Arbeit in produktive und unproduktive zu unterscheiden. (>Arbeit, unnötige)  101, 120f

  „Das Streben nach Selbstlosigkeit macht egoistisch. Man muss dann wachen, damit das 
Pendel wieder heruntergeht, man muss sich nicht delektieren an seiner eigenen 
Selbstlosigkeit.“   176, 363  (>Egoismus, >Gegenseitigkeit, >Assoziative Arbeit) 

  Selbstsucht und Ich: „Solange man sucht das Ich, solange entwickelt man Selbstsucht, 
und von der Selbstsucht befreit nur die Findung, das Finden des Ichs. .. Und wer heute, nach
dem Mysterium von Golgatha, noch fliehen will das Ich, .. der wird zurückgeworfen aus 
dem Ich in die Sucht nach dem Ich, der pflegt gerade die Selbstsucht.“ 167, 282 

  Selbstversorgung: Es gibt eine Diskrepanz zwischen dem religiös-ethischen Können und 
der Forderung der Volkswirtschaft (nach Altruismus) durch die Arbeitsteilung. „Im Grunde 
genommen ist jeder Lohnempfänger im gewöhnliche Sinn heute noch ein Selbstversorger.“  
NÖK, 47f    (>Arbeitsteilung, >Arbeit und Einkommen trennen)

  „Es wird immer weniger, dass heute die Leute für sich selber produzieren, mit Ausnahme 
der Landwirtschaft, wo es naheliegt, dass sich der Landwirt selbst versorgt. In der 
Landwirtschaft, wo ohnedies so viele Korrekturen des allgemeinen wirtschaftlichen Ganges 
stattfinden, macht es nun wirklich nicht so viel aus, ob der Bauer sein Krauthapperl aus 
Eigenem nimmt oder kauft.“  341, 45

  Selbstverwaltung >Geistesleben, Selbstverwaltung, >Vertrauen

  Selbstwahrnehmung und gemeinsames Urwesen: „Solange sich der Mensch nur durch 



Selbstwahrnehmung erfasst, sieht er sich als diesen besonderen Menschen an; sobald er auf 
die in ihm aufleuchtende, alles Besondere umspannende Ideenwelt blickt, sieht er in sich 
das absolut Wirkliche lebendig aufleuchten. .. Der ideelle Inhalt eines anderen Menschen ist
auch der meinige, und ich sehe ihn nur solange als einen anderen an, als ich wahrnehme, 
nicht mehr aber, sobald ich denke. Jeder Mensch umspannt mit seinem Denken nur einen 
Teil der gesamten Ideenwelt, und insofern unterscheiden sich die Individuen auch durch den
tatsächlichen Inhalt ihres Denkens. Aber diese Inhalte sind in einem in sich geschlossenen 
Ganzen, das die Denkinhalte aller Menschen umfasst. Das gemeinsame Urwesen, das alle 
Menschen durchdringt, ergreift somit der Mensch in seinem Denken. Das mit dem 
Gedankeninhalt erfüllte Leben in der Wirklichkeit ist zugleich das Leben in Gott.“  4, 249f

  Seltenheitswert: Wenn es volkswirtschaftlich möglich ist, sich grosse Werte privat 
anzueignen, dann kann man eine Million in den Strumpf stecken oder einem Produkt einen 
Wert beimessen. So löst sich der Seltenheitsbegriff in den Geistbegriff auf; es ist eine 
geistige Massregel.  NÖS, 86

  Senat: „Eine Art Senat, gewählt aus den drei Körperschaften, welchen die Ordnung der 
politisch-militärischen, wirtschaftlichen und juristisch-pädagogischen Angelegenheiten 
obliegt, versieht die gemeinsamen Angelegenheiten, wozu auch zum Beispiel die 
gemeinsamen Finanzen gehören.“  24, 354

  Die geistigen Berufe; die religiösen und geistig-kulturellen Angelegenheiten, sollen durch 
Korporationen verwaltet werden. Es muss um freie Konkurrenz und freie Wahl gehen, nicht 
um Privilegierung. „Das wird von allen denen schwer einzusehen sein, die gern davon 
sprechen, dass die Menschen doch zu dem oder jenem nicht reif seien. In der Wirklichkeit 
wird dieser Einwand ja ohnedies nicht in Betracht kommen, weil mit Ausnahme der 
notwendig freien Berufe über die Wahl der Petenten die Korporation entscheiden wird. 
Ebenso wenig können sich Schwierigkeiten ergeben bezüglich des Politischen und des 
Wirtschaftlichen, die nicht real behebbar wären bei Verwirklichung des Intendierten. Wie 
zum Beispiel pädagogische Institutionen zustande kommen müssen, die in ihren Richtlinien 
die beiden, nicht die eigentliche Pädagogik in sich schliessenden Vertretungen berühren, das
ist Sache des übergeordneten Senates.“  24, 361f   (>Gesamtkörperschaft)

  Seuchen: „In unserer Zeit gibt es bekanntlich eine Furcht, die sich ganz sinngemäß 
vergleichen lässt mit der mittelalterlichen Furcht vor Gespenstern. Das ist die heutige Furcht
vor den Bazillen. Das Mittelalter hat einen gewissen Glauben an die geistige Welt .. Die 
neuere Zeit .. fürchtet sich .. vor materiellen Wesenheiten, wenn diese auch noch so klein 
sind. .. Es gibt kein besseres Mittel, Bazillen zu hegen, als mit nur materialistischer 
Gesinnung zu schlafen. Das heißt, es gibt noch wenigstens ein Mittel, das ebenso gut ist wie
dieses. Das ist, in einem Herd von epidemischen oder endemischen Krankheiten zu leben 
und nichts anderes aufzunehmen als die Krankheitsbilder um sich herum, indem man einzig 
und allein angefüllt ist mit der Empfindung der Furcht vor dieser Krankheit. .. Kann man 
nur ein wenig mildern diese Furcht durch werktätige Liebe zum Beispiel, wo man unter den 
Verrichtungen der Pflege für die Kranken etwas vergessen kann, dass man auch angesteckt 
werden könnte, so mildert man auch durchaus die Pflegekräfte für die Bazillen. .. Und 
wahrhaftig mehr als durch alle Mittel, die jetzt von der materialistischen Wissenschaft 
vorgebracht werden gegen all das, was Bazillen heißt, wahrhaftig mehr, unsäglich reicher 
für die Menschheitszukunft könnte man wirken, wenn man den Menschen Vorstellungen 

Selbstwahrnehmung erfasst, sieht er sich als diesen besonderen Menschen an; sobald er auf 
die in ihm aufleuchtende, alles Besondere umspannende Ideenwelt blickt, sieht er in sich 
das absolut Wirkliche lebendig aufleuchten. .. Der ideelle Inhalt eines anderen Menschen ist
auch der meinige, und ich sehe ihn nur solange als einen anderen an, als ich wahrnehme, 
nicht mehr aber, sobald ich denke. Jeder Mensch umspannt mit seinem Denken nur einen 
Teil der gesamten Ideenwelt, und insofern unterscheiden sich die Individuen auch durch den
tatsächlichen Inhalt ihres Denkens. Aber diese Inhalte sind in einem in sich geschlossenen 
Ganzen, das die Denkinhalte aller Menschen umfasst. Das gemeinsame Urwesen, das alle 
Menschen durchdringt, ergreift somit der Mensch in seinem Denken. Das mit dem 
Gedankeninhalt erfüllte Leben in der Wirklichkeit ist zugleich das Leben in Gott.“  4, 249f

  Seltenheitswert: Wenn es volkswirtschaftlich möglich ist, sich grosse Werte privat 
anzueignen, dann kann man eine Million in den Strumpf stecken oder einem Produkt einen 
Wert beimessen. So löst sich der Seltenheitsbegriff in den Geistbegriff auf; es ist eine 
geistige Massregel.  NÖS, 86

  Senat: „Eine Art Senat, gewählt aus den drei Körperschaften, welchen die Ordnung der 
politisch-militärischen, wirtschaftlichen und juristisch-pädagogischen Angelegenheiten 
obliegt, versieht die gemeinsamen Angelegenheiten, wozu auch zum Beispiel die 
gemeinsamen Finanzen gehören.“  24, 354

  Die geistigen Berufe; die religiösen und geistig-kulturellen Angelegenheiten, sollen durch 
Korporationen verwaltet werden. Es muss um freie Konkurrenz und freie Wahl gehen, nicht 
um Privilegierung. „Das wird von allen denen schwer einzusehen sein, die gern davon 
sprechen, dass die Menschen doch zu dem oder jenem nicht reif seien. In der Wirklichkeit 
wird dieser Einwand ja ohnedies nicht in Betracht kommen, weil mit Ausnahme der 
notwendig freien Berufe über die Wahl der Petenten die Korporation entscheiden wird. 
Ebenso wenig können sich Schwierigkeiten ergeben bezüglich des Politischen und des 
Wirtschaftlichen, die nicht real behebbar wären bei Verwirklichung des Intendierten. Wie 
zum Beispiel pädagogische Institutionen zustande kommen müssen, die in ihren Richtlinien 
die beiden, nicht die eigentliche Pädagogik in sich schliessenden Vertretungen berühren, das
ist Sache des übergeordneten Senates.“  24, 361f   (>Gesamtkörperschaft)

  Seuchen: „In unserer Zeit gibt es bekanntlich eine Furcht, die sich ganz sinngemäß 
vergleichen lässt mit der mittelalterlichen Furcht vor Gespenstern. Das ist die heutige Furcht
vor den Bazillen. Das Mittelalter hat einen gewissen Glauben an die geistige Welt .. Die 
neuere Zeit .. fürchtet sich .. vor materiellen Wesenheiten, wenn diese auch noch so klein 
sind. .. Es gibt kein besseres Mittel, Bazillen zu hegen, als mit nur materialistischer 
Gesinnung zu schlafen. Das heißt, es gibt noch wenigstens ein Mittel, das ebenso gut ist wie
dieses. Das ist, in einem Herd von epidemischen oder endemischen Krankheiten zu leben 
und nichts anderes aufzunehmen als die Krankheitsbilder um sich herum, indem man einzig 
und allein angefüllt ist mit der Empfindung der Furcht vor dieser Krankheit. .. Kann man 
nur ein wenig mildern diese Furcht durch werktätige Liebe zum Beispiel, wo man unter den 
Verrichtungen der Pflege für die Kranken etwas vergessen kann, dass man auch angesteckt 
werden könnte, so mildert man auch durchaus die Pflegekräfte für die Bazillen. .. Und 
wahrhaftig mehr als durch alle Mittel, die jetzt von der materialistischen Wissenschaft 
vorgebracht werden gegen all das, was Bazillen heißt, wahrhaftig mehr, unsäglich reicher 
für die Menschheitszukunft könnte man wirken, wenn man den Menschen Vorstellungen 



überlieferte, durch die sie vom Materialismus weggebracht werden und zu werktätiger 
Liebe vom Geiste aus angespornt werden könnten. Immer mehr und mehr muss sich im 
Laufe dieses Jahrhunderts die Erkenntnis verbreiten, wie die geistige Welt auch für unser 
physisches Leben absolut nicht gleichgültig ist, wie sie für die physische Welt ihre 
durchdringende Bedeutung hat, weil wir in der Tat vom Einschlafen bis zum Aufwachen in 
der geistigen Welt drinnen sind und da von ihr aus wirksam bleiben für den physischen 
Leib.“  154, 46f

  Sinn: „Man vergegenwärtige sich, wie vor hundert Jahren Fichte die Geister entzündete, 
als er die Gesamtheit der Zeitbildung mit den innersten Bedürfnissen des menschlichen 
Geistes in Einklang zu bringen suchte. … Dem Drang der menschlichen Seele nach 
Eingliederung alles Wissens in eine Gesamtanschauung .. steht in unserer Zeit die 
Mutlosigkeit unseres Denkens gegenüber … Der unerschütterliche Glaube, dass das Denken
dazu berufen ist, die Welträtsel zu lösen, ist uns verlorengegangen. Nur bei wenigen 
Forschern .. ist die Neigung vorhanden, das vorhandene Wissen so zu durchdringen, dass 
sich ein solcher Sinn ergibt.“ 30, 380f  (>Erkennen)

  Sinn des Lebens: Man will den Menschen für Staat und Wirtschaft brauchbar machen. 
„Dass er in erster Linie als seelisches Wesen erfüllt sein solle mit dem Bewusstsein seines 
Zusammenhanges mit einer Geistesordnung der Dinge und dass er durch dieses sein 
Bewusstsein dem Staate und der Wirtschaft, in denen er lebt, einen Sinn gibt, daran wurde 
immer weniger gedacht.“   24, 40  (>Leben, >Maja)                                                 

  „Wann ist der Mensch sinnlos tätig? Sinnlos tätig ist er, wenn er nur so tätig ist, wie es sein
Leib erfordert. Sinnvoll tätig ist er, wenn er so tätig ist, wie es seine Umgebung erfordert.“  
293, 182f

  Durch den Materialismus sucht man den Sinn nur zwischen Geburt und Tod, will da alles 
restlos erleben, restlos glücklich sein. Man will den Sinn des Lebens nur aus der Begierde 
heraus entwickeln; die sozialistischen Ideale.   198, 204  (>Glück)

  „Und doch ist es so, dass wir am allerlebensweisesten werden an dem, was wir        
verfehlt haben. … Gerade an dem, was uns nicht gelungen ist, werden wir am 
allerweisesten. … Und wäre das Leben nicht etwas höchst Sinnloses, wenn die 
Lebensweisheit, die wir uns aus den Fehlern aneignen können, für diese irdische 
Menschheit verloren ginge? Nur dann, wenn wir wiederum zurückkehren können, wenn wir
in einem ganz neuen Leben anwenden können, was wir als Lebenserfahrung uns in früheren
Leben angeeignet haben, nur dann hat das Leben einen Sinn. Daher ist es sinnlos, überhaupt
nach Vollkommenheit der Seele zu streben, für dieses Erdendasein sowohl, wenn es als 
einziges angesehen wird, wie auch für jene außerirdische Ewigkeit. Und erst recht sinnlos 
ist es für diejenigen, die nach dem Durchgang durch die Todespforte alles Dasein zu Ende 
sein lassen. Was für Kräfte, was für Energien und Lebenssicherheit würde es den Menschen 
geben, wenn sie wüssten, dass sie die Kraft, die scheinbar verlorengeht, in einem neuen 
Leben verwerten können!“   135, 78f    (>Reinkarnation und Karma)

  Sinn des sinnlosen Willens: „Hat der Umstand, dass es so ist, dass unsere Erkenntnisse 
gespenstisch, unser Wille sinnlos ist in grossem Ausmasse, hat das für die Gesamtheit der 
Menschheitsentwickelung doch einen Sinn? (…) Da den Menschen nur Begriffe geblieben 

überlieferte, durch die sie vom Materialismus weggebracht werden und zu werktätiger 
Liebe vom Geiste aus angespornt werden könnten. Immer mehr und mehr muss sich im 
Laufe dieses Jahrhunderts die Erkenntnis verbreiten, wie die geistige Welt auch für unser 
physisches Leben absolut nicht gleichgültig ist, wie sie für die physische Welt ihre 
durchdringende Bedeutung hat, weil wir in der Tat vom Einschlafen bis zum Aufwachen in 
der geistigen Welt drinnen sind und da von ihr aus wirksam bleiben für den physischen 
Leib.“  154, 46f

  Sinn: „Man vergegenwärtige sich, wie vor hundert Jahren Fichte die Geister entzündete, 
als er die Gesamtheit der Zeitbildung mit den innersten Bedürfnissen des menschlichen 
Geistes in Einklang zu bringen suchte. … Dem Drang der menschlichen Seele nach 
Eingliederung alles Wissens in eine Gesamtanschauung .. steht in unserer Zeit die 
Mutlosigkeit unseres Denkens gegenüber … Der unerschütterliche Glaube, dass das Denken
dazu berufen ist, die Welträtsel zu lösen, ist uns verlorengegangen. Nur bei wenigen 
Forschern .. ist die Neigung vorhanden, das vorhandene Wissen so zu durchdringen, dass 
sich ein solcher Sinn ergibt.“ 30, 380f  (>Erkennen)

  Sinn des Lebens: Man will den Menschen für Staat und Wirtschaft brauchbar machen. 
„Dass er in erster Linie als seelisches Wesen erfüllt sein solle mit dem Bewusstsein seines 
Zusammenhanges mit einer Geistesordnung der Dinge und dass er durch dieses sein 
Bewusstsein dem Staate und der Wirtschaft, in denen er lebt, einen Sinn gibt, daran wurde 
immer weniger gedacht.“   24, 40  (>Leben, >Maja)                                                 

  „Wann ist der Mensch sinnlos tätig? Sinnlos tätig ist er, wenn er nur so tätig ist, wie es sein
Leib erfordert. Sinnvoll tätig ist er, wenn er so tätig ist, wie es seine Umgebung erfordert.“  
293, 182f

  Durch den Materialismus sucht man den Sinn nur zwischen Geburt und Tod, will da alles 
restlos erleben, restlos glücklich sein. Man will den Sinn des Lebens nur aus der Begierde 
heraus entwickeln; die sozialistischen Ideale.   198, 204  (>Glück)

  „Und doch ist es so, dass wir am allerlebensweisesten werden an dem, was wir        
verfehlt haben. … Gerade an dem, was uns nicht gelungen ist, werden wir am 
allerweisesten. … Und wäre das Leben nicht etwas höchst Sinnloses, wenn die 
Lebensweisheit, die wir uns aus den Fehlern aneignen können, für diese irdische 
Menschheit verloren ginge? Nur dann, wenn wir wiederum zurückkehren können, wenn wir
in einem ganz neuen Leben anwenden können, was wir als Lebenserfahrung uns in früheren
Leben angeeignet haben, nur dann hat das Leben einen Sinn. Daher ist es sinnlos, überhaupt
nach Vollkommenheit der Seele zu streben, für dieses Erdendasein sowohl, wenn es als 
einziges angesehen wird, wie auch für jene außerirdische Ewigkeit. Und erst recht sinnlos 
ist es für diejenigen, die nach dem Durchgang durch die Todespforte alles Dasein zu Ende 
sein lassen. Was für Kräfte, was für Energien und Lebenssicherheit würde es den Menschen 
geben, wenn sie wüssten, dass sie die Kraft, die scheinbar verlorengeht, in einem neuen 
Leben verwerten können!“   135, 78f    (>Reinkarnation und Karma)

  Sinn des sinnlosen Willens: „Hat der Umstand, dass es so ist, dass unsere Erkenntnisse 
gespenstisch, unser Wille sinnlos ist in grossem Ausmasse, hat das für die Gesamtheit der 
Menschheitsentwickelung doch einen Sinn? (…) Da den Menschen nur Begriffe geblieben 



sind in der neueren Zeit, die den Geist nicht enthalten, aber die Anlagen dazu enthalten sich 
zum Geiste hinaufzuarbeiten (..), so ist im Menschen der Antrieb vorhanden, aus der 
abstrakten Erkenntnis in die reale Geisterkenntnis einzudringen. Und seit wir den 
Industrialismus haben mit seiner Sinnlosigkeit, müssen wir einen anderen Sinn für den 
menschlichen Willen suchen. (..) Früher brauchte man sich nicht, weil das Wollen seine 
Impulse aus dem Geistigen durch Instinkt nehmen konnte, (..) besonders aufzuschwingen, 
um aus dem Geiste heraus zu wollen. (..) Wir müssen entgegenstellen dem sinnlosen 
industriellen Wollen ein sinnerfülltes Aus-dem Geiste-heraus-Wollen.“    296, 43f  

  „Das Wirtschaften erhält seinen Sinn nur, wenn es sich dienstbar zeigt einem Inhalt des 
Menschenlebens, der über das Wirtschaften hinaus liegt, und welcher von dem Wirtschaften
ganz unabhängig sich offenbart.“  24, 81  (>Freiheit, >Technische Kultur)

  Sinne, äussere und innere: „Vollständig hat man die Sinnesorganisation des Menschen 
erst erschöpft, wenn man zwölf Sinne ins Auge fasst.“ Die äusseren 7 Sinne sind: 
Geschmacksinn (noch an der Grenze nach innen), Sehsinn, Wärmesinn, Hörsinn, Wortesinn 
(Sprachsinn), Gedankensinn (Gedanken des anderen Wesens), Ichsinn (Ich des anderen). 
Die 5 inneren Sinne sind: Lebenssinn, Bewegungssinn, Gleichgewichtssinn, Tastsinn und 
Geruchssinn. Durch die äusseren Sinne kommt man in eine höhere, eine objektiv geistige 
Welt hinein, die uns umgibt. Wenn/sofern unser Geistig-Seelisches über die Grenzen 
unserer Sinne nach aussen dringen kann, kommt es zu Imaginationen (Sehsinn), 
Inspirationen (Hörsinn) und Intuitionen (Gedankensinn). „Das ist es, was wir durch 
Geisteswissenschaft zu erreichen versuchen: in diese objektive geistig-seelische Welt 
einzudringen.“ Durch die inneren Sinne nimmt man die seelischen Wirkungen der 
Körperlichkeit wahr. Man kommt „majahaft gesprochen, immer in niedrigere Regionen 
hinein“. Das Gefühl des freien Seelischen, das sich als Geist fühlen, das mystische Einssein 
mit Gott sind Wirkungen der Materialität auf die Seele.     199, 8.8.1920   
(>Geisteswissenschaft, >Mystik, >Innen und Aussen, >Leid und Schmerz)

  Sinne und Bewegung als Aussenwelt: Zwei Pole des Menschen werden wenig 
durchschaut: Er gehört sowohl im Gebiet des Sinneslebens als auch im Bewegungsleben 
nicht mehr völlig sich selber, sondern bereits der Aussenwelt.  73, 146f

  Sinnesanschauung, Grenze: „Der Fisch schwimmt an die Grenze des Wassers; er muss 
zurück, weil ihm die physischen Organe fehlen, um ausser dem Wasser zu leben. Der 
Mensch kommt an die Grenze des Sinnesanschauung; er kann erkennen, dass ihm auf dem 
Wege dahin die Seelenkräfte geworden sind, um seelisch in dem Elemente zu leben, das 
nicht von der Sinnesanschauung umspannt wird.“   26, 47  (>Denken, naturwiss.)

  „Wir müssen begrenzt sein im Anschauen der Natur, dann sprudelt gewissermassen aus 
uns im Anschauen der Natur die Kraft heraus, die in alles untertaucht ohne Grenzen .. 
Damit der Mensch zwischen Geburt und Tod leben könne, ist notwendig, dass er mit Bezug 
auf seine Naturerkenntnisse begrenzt werde. Innerhalb dieser Grenze kann sich dann die 
Kraft der Liebe ergeben. Das aber ergibt zugleich den Fingerzeig, wie nun der Weg dennoch
gegangen werden kann, der ausmündet in einem gewissen Sinne in die Erkenntnis der 
übersinnlichen Welt.“ Der Mensch ist „im gewöhnlichen Leben intellektuell 
unbescheiden.  .. wie bei dem fünfjährigen Kinde von aussen durch seine Erziehung die 
seelischen und körperlichen Fähigkeiten entwickelt werden, so muss derjenige, der etwas 

sind in der neueren Zeit, die den Geist nicht enthalten, aber die Anlagen dazu enthalten sich 
zum Geiste hinaufzuarbeiten (..), so ist im Menschen der Antrieb vorhanden, aus der 
abstrakten Erkenntnis in die reale Geisterkenntnis einzudringen. Und seit wir den 
Industrialismus haben mit seiner Sinnlosigkeit, müssen wir einen anderen Sinn für den 
menschlichen Willen suchen. (..) Früher brauchte man sich nicht, weil das Wollen seine 
Impulse aus dem Geistigen durch Instinkt nehmen konnte, (..) besonders aufzuschwingen, 
um aus dem Geiste heraus zu wollen. (..) Wir müssen entgegenstellen dem sinnlosen 
industriellen Wollen ein sinnerfülltes Aus-dem Geiste-heraus-Wollen.“    296, 43f  

  „Das Wirtschaften erhält seinen Sinn nur, wenn es sich dienstbar zeigt einem Inhalt des 
Menschenlebens, der über das Wirtschaften hinaus liegt, und welcher von dem Wirtschaften
ganz unabhängig sich offenbart.“  24, 81  (>Freiheit, >Technische Kultur)

  Sinne, äussere und innere: „Vollständig hat man die Sinnesorganisation des Menschen 
erst erschöpft, wenn man zwölf Sinne ins Auge fasst.“ Die äusseren 7 Sinne sind: 
Geschmacksinn (noch an der Grenze nach innen), Sehsinn, Wärmesinn, Hörsinn, Wortesinn 
(Sprachsinn), Gedankensinn (Gedanken des anderen Wesens), Ichsinn (Ich des anderen). 
Die 5 inneren Sinne sind: Lebenssinn, Bewegungssinn, Gleichgewichtssinn, Tastsinn und 
Geruchssinn. Durch die äusseren Sinne kommt man in eine höhere, eine objektiv geistige 
Welt hinein, die uns umgibt. Wenn/sofern unser Geistig-Seelisches über die Grenzen 
unserer Sinne nach aussen dringen kann, kommt es zu Imaginationen (Sehsinn), 
Inspirationen (Hörsinn) und Intuitionen (Gedankensinn). „Das ist es, was wir durch 
Geisteswissenschaft zu erreichen versuchen: in diese objektive geistig-seelische Welt 
einzudringen.“ Durch die inneren Sinne nimmt man die seelischen Wirkungen der 
Körperlichkeit wahr. Man kommt „majahaft gesprochen, immer in niedrigere Regionen 
hinein“. Das Gefühl des freien Seelischen, das sich als Geist fühlen, das mystische Einssein 
mit Gott sind Wirkungen der Materialität auf die Seele.     199, 8.8.1920   
(>Geisteswissenschaft, >Mystik, >Innen und Aussen, >Leid und Schmerz)

  Sinne und Bewegung als Aussenwelt: Zwei Pole des Menschen werden wenig 
durchschaut: Er gehört sowohl im Gebiet des Sinneslebens als auch im Bewegungsleben 
nicht mehr völlig sich selber, sondern bereits der Aussenwelt.  73, 146f

  Sinnesanschauung, Grenze: „Der Fisch schwimmt an die Grenze des Wassers; er muss 
zurück, weil ihm die physischen Organe fehlen, um ausser dem Wasser zu leben. Der 
Mensch kommt an die Grenze des Sinnesanschauung; er kann erkennen, dass ihm auf dem 
Wege dahin die Seelenkräfte geworden sind, um seelisch in dem Elemente zu leben, das 
nicht von der Sinnesanschauung umspannt wird.“   26, 47  (>Denken, naturwiss.)

  „Wir müssen begrenzt sein im Anschauen der Natur, dann sprudelt gewissermassen aus 
uns im Anschauen der Natur die Kraft heraus, die in alles untertaucht ohne Grenzen .. 
Damit der Mensch zwischen Geburt und Tod leben könne, ist notwendig, dass er mit Bezug 
auf seine Naturerkenntnisse begrenzt werde. Innerhalb dieser Grenze kann sich dann die 
Kraft der Liebe ergeben. Das aber ergibt zugleich den Fingerzeig, wie nun der Weg dennoch
gegangen werden kann, der ausmündet in einem gewissen Sinne in die Erkenntnis der 
übersinnlichen Welt.“ Der Mensch ist „im gewöhnlichen Leben intellektuell 
unbescheiden.  .. wie bei dem fünfjährigen Kinde von aussen durch seine Erziehung die 
seelischen und körperlichen Fähigkeiten entwickelt werden, so muss derjenige, der etwas 



wissen will über die übersinnliche Welt aus unmittelbarer Anschauung, seine 
Seelenentwicklung selbst in die Hand nehmen.“ Man hatte bei der Eisenbahn „Furcht vor 
dem wirklichen Fortschritt. Solche Furcht lebt unbewusst heute in der Menschheit vor dem 
Übersinnlichen. Nicht eher werden wir zur Bekämpfung der antisozialen Triebe der 
Menschheit kommen, ehe wir uns nicht einlassen“ darauf.  336, 261

  Sinnes- und Denkorganisation: „Die menschliche Sinnesorganisation gehört nicht der 
Menschen-Wesenheit an, sondern ist von der Umwelt während des Erdendaseins in diese 
hineingebaut. Das wahrnehmende Auge ist räumlich im Menschen, wesenhaft ist es in der 
Welt. Und der Mensch streckt sein geistig-seelisches Wesen in dasjenige hinein, was die 
Welt durch seine Sinne in ihm erlebt. .. 
Ähnlich ist es mit der Denk-Organisation. Der Mensch wächst durch sie in das 
Sternendasein hinein. Er erkennt sich selbst als Sternenwelt. In den Weltgedanken webt und 
lebt der Mensch, wenn er im erlebenden Erkennen die Sinnes-Organisation abgestreift hat.“ 
26, 302  (>Erkennen, >Engel, >Materialismus und Freiheit, >Zweiheit)

  Sinneswahrnehmung und Organismus: „Was im Sinn geschieht ist etwas, das gar nicht 
unmittelbar dem Organismus angehört. In die Sinne erstreckt sich die Aussenwelt wie in 
Golfen hinein in das Wesen des Organismus. Indem die Seele das im Sinne vor sich 
gehende Geschehen umspannt, nimmt sie nicht an einem inneren organischen Geschehen 
teil, sondern an der Fortsetzung des äusseren Geschehens in den Organismus hinein.“ Siehe 
den Bologna-Vortrag von 1911.  21, 158

  Sinneswelt und geistige Welt: „Wenn wir wach sind, sind wir den Sinneswahrnehmungen
der Natur gegenüber; wir stossen gewissermassen bis zu den Sinneswahrnehmungen der 
Natur. Wir kommen aber mit unseren Sinneswahrnehmungen und mit unserem wachen 
Denken nicht weiter als bis zu der Oberfläche der Dinge. Gewiss, es kann jemand 
einwenden, er käme weiter als bis zu der Oberfläche der Dinge. Er könne ja ein Stück Holz, 
an dem er sich stößt mit seiner Wahrnehmung, zerschneiden, dann sei er im Inneren. Das ist 
aber nicht wahr, denn wenn Sie ein Stück Holz zerschneiden, dann haben Sie wiederum nur 
eine Oberfläche, und wenn Sie die zwei Stücke wieder zerschneiden, haben Sie wiederum 
Oberflächen. Und wenn Sie bis zu den Molekülen und Atomen gehen, haben Sie immer nur 
Oberflächen. Sie kommen nicht zu dem, was man das wirkliche Innere der Dinge nennen 
kann. Das wirkliche Innere der Dinge, das liegt jenseits der Sinneswahrnehmungen. Wir 
können uns die Sinneswahrnehmungen vorstellen wie einen Teppich, der um uns 
ausgebreitet ist. Was diesseits des Teppichs liegt, das nehmen wir durch die Sinne wahr; was
jenseits des Teppichs liegt, nehmen wir nicht durch die Sinne wahr. Wir sind in dieser 
Sinneswelt vom Aufwachen bis zum Einschlafen. Unsere Seele ist erfüllt von dem 
Eindrucke, den diese Sinneswelt auf uns macht. Wenn wir nun in den Schlaf übergehen, 
dann sind wir nicht in dieser Welt diesseits der Sinne, dann sind wir nämlich in Wirklichkeit
im Inneren der Dinge drinnen, dann sind wir jenseits des Sinnesteppichs. Aber der Mensch 
im Erdenbewusstsein weiss nichts davon, und er träumt von allerlei Dingen, die da jenseits 
der Sinneswahrnehmungen sein sollen. Er träumt von Molekülen, von Atomen; aber das 
sind eben nur Träume, Träume des wachen Bewusstseins. .. 
Aber wenn wir einschlafen, dann dringen wir aus der ganzen Sinneswelt heraus, dann 
dringen wir hinüber nach der andern Seite. Und wenn wir hier mit unseren Sinnen und mit 
unserem wachen Denken die Natur erleben, dann erleben wir drüben, jenseits, vom 
Einschlafen bis zum Aufwachen die Geisteswelt, diejenige Geisteswelt, die wir auch 

wissen will über die übersinnliche Welt aus unmittelbarer Anschauung, seine 
Seelenentwicklung selbst in die Hand nehmen.“ Man hatte bei der Eisenbahn „Furcht vor 
dem wirklichen Fortschritt. Solche Furcht lebt unbewusst heute in der Menschheit vor dem 
Übersinnlichen. Nicht eher werden wir zur Bekämpfung der antisozialen Triebe der 
Menschheit kommen, ehe wir uns nicht einlassen“ darauf.  336, 261

  Sinnes- und Denkorganisation: „Die menschliche Sinnesorganisation gehört nicht der 
Menschen-Wesenheit an, sondern ist von der Umwelt während des Erdendaseins in diese 
hineingebaut. Das wahrnehmende Auge ist räumlich im Menschen, wesenhaft ist es in der 
Welt. Und der Mensch streckt sein geistig-seelisches Wesen in dasjenige hinein, was die 
Welt durch seine Sinne in ihm erlebt. .. 
Ähnlich ist es mit der Denk-Organisation. Der Mensch wächst durch sie in das 
Sternendasein hinein. Er erkennt sich selbst als Sternenwelt. In den Weltgedanken webt und 
lebt der Mensch, wenn er im erlebenden Erkennen die Sinnes-Organisation abgestreift hat.“ 
26, 302  (>Erkennen, >Engel, >Materialismus und Freiheit, >Zweiheit)

  Sinneswahrnehmung und Organismus: „Was im Sinn geschieht ist etwas, das gar nicht 
unmittelbar dem Organismus angehört. In die Sinne erstreckt sich die Aussenwelt wie in 
Golfen hinein in das Wesen des Organismus. Indem die Seele das im Sinne vor sich 
gehende Geschehen umspannt, nimmt sie nicht an einem inneren organischen Geschehen 
teil, sondern an der Fortsetzung des äusseren Geschehens in den Organismus hinein.“ Siehe 
den Bologna-Vortrag von 1911.  21, 158

  Sinneswelt und geistige Welt: „Wenn wir wach sind, sind wir den Sinneswahrnehmungen
der Natur gegenüber; wir stossen gewissermassen bis zu den Sinneswahrnehmungen der 
Natur. Wir kommen aber mit unseren Sinneswahrnehmungen und mit unserem wachen 
Denken nicht weiter als bis zu der Oberfläche der Dinge. Gewiss, es kann jemand 
einwenden, er käme weiter als bis zu der Oberfläche der Dinge. Er könne ja ein Stück Holz, 
an dem er sich stößt mit seiner Wahrnehmung, zerschneiden, dann sei er im Inneren. Das ist 
aber nicht wahr, denn wenn Sie ein Stück Holz zerschneiden, dann haben Sie wiederum nur 
eine Oberfläche, und wenn Sie die zwei Stücke wieder zerschneiden, haben Sie wiederum 
Oberflächen. Und wenn Sie bis zu den Molekülen und Atomen gehen, haben Sie immer nur 
Oberflächen. Sie kommen nicht zu dem, was man das wirkliche Innere der Dinge nennen 
kann. Das wirkliche Innere der Dinge, das liegt jenseits der Sinneswahrnehmungen. Wir 
können uns die Sinneswahrnehmungen vorstellen wie einen Teppich, der um uns 
ausgebreitet ist. Was diesseits des Teppichs liegt, das nehmen wir durch die Sinne wahr; was
jenseits des Teppichs liegt, nehmen wir nicht durch die Sinne wahr. Wir sind in dieser 
Sinneswelt vom Aufwachen bis zum Einschlafen. Unsere Seele ist erfüllt von dem 
Eindrucke, den diese Sinneswelt auf uns macht. Wenn wir nun in den Schlaf übergehen, 
dann sind wir nicht in dieser Welt diesseits der Sinne, dann sind wir nämlich in Wirklichkeit
im Inneren der Dinge drinnen, dann sind wir jenseits des Sinnesteppichs. Aber der Mensch 
im Erdenbewusstsein weiss nichts davon, und er träumt von allerlei Dingen, die da jenseits 
der Sinneswahrnehmungen sein sollen. Er träumt von Molekülen, von Atomen; aber das 
sind eben nur Träume, Träume des wachen Bewusstseins. .. 
Aber wenn wir einschlafen, dann dringen wir aus der ganzen Sinneswelt heraus, dann 
dringen wir hinüber nach der andern Seite. Und wenn wir hier mit unseren Sinnen und mit 
unserem wachen Denken die Natur erleben, dann erleben wir drüben, jenseits, vom 
Einschlafen bis zum Aufwachen die Geisteswelt, diejenige Geisteswelt, die wir auch 



durchmachen vor unserer Geburt, die wir durchmachen nach unserem Tode. Aber der 
Mensch ist in dieser Erdenentwickelung so eingerichtet, dass, wenn er jenseits der 
Sinneswelt ist, er sein Bewusstsein ausgelöscht erhält. Sein Bewusstsein ist nicht stark 
genug, um in diese geistige Welt einzudringen. Dasjenige aber, was uns in der 
Geisteswissenschaft entgegentritt als Imagination, Inspiration, Intuition, das liefert uns 
Kenntnisse von dem, was da jenseits des Sinnesteppichs liegt. Und das erste, was wir 
entdecken, das ist die unterste Stufe jener Welt, die wir die Welt der Hierarchien nennen.“  
209, 30f  (>Denken, Fühlen, Wollen; Wachen, Träumen, Schlafen)

  Das vollständige System der Sinnesorgane besteht aus zwölf Sinnen. Durch die oberen 
Sinne verlassen wir unsere Leiblichkeit und kommen in die Aussenwelt, hinter der eine 
objektive geistig-seelische Welt steht, die sich durch die Sinne abdrückt: Durch 
Geschmackssinn, Sehsinn und Wärmesinn dringen wir mit unserem Geistig-Seelischen in 
eine Region, wo die Imagination waltet. Durch Hörsinn und Wortesinn/Sprachsinn fühlen 
wir uns durchdrungen mit Inspirationen, durch Gedankensinn und Ichsinn kommen wir in 
das Gebiet der Intuitionen, des Wesenhaften. „Das ist das, was wir durch 
Geisteswissenschaft zu erreichen versuchen: in diese objektive, geistig-seelische Welt 
einzudringen. Wir kommen zu einem Höheren, indem wir durch unsere äusseren Sinne in 
dasjenige eindringen, was innerhalb der Sinneswelt durch einen Schleier für uns bedeckt 
ist.“ Die äussere geistige Welt der Imagination, Inspiration, Intuition „strahlt 
gewissermassen auf unsere Sinne, und durch die Sinne .. wird die sinnliche Welt eben 
erzeugt. Da wird also um eine Stufe hereingeschoben die äussere Geistwelt. - Durch die 
unteren Sinne kommt man „in Körperlichkeit, in Materialität hinein“, man nimmt aber nicht
unmittelbar wahr, „was da in unserem Körper wühlt, sondern nur das Heraufgeschobensein 
in das Seelische.“ Der Lebenssinn strahlt innere Behaglichkeit herauf, durch den 
Bewegungssinn empfinden wir das eigene freie Seelische, durch den Gleichgewichtssinn 
fühlen wir das Unabhängigsein von der Körperlichkeit, das Sich-als Geist-Fühlen, durch 
den Tastsinn werden wir mit dem Gottegefühl durchdrungen, der Geruchssinn vermittelt uns
ein mystisches Einssein mit Gott. Es „handelt sich nicht darum, dass wir dass wir durch 
unsere geist-seelischen Phänomene mystisch hinunterdringen in unsere Körper, sondern es 
handelt sich darum, dass wir durch unsere materiellen Phänomene, durch die Phänomene 
der Sinneswelt hindurchdringen in die Geisteswelt hinein, in die Welt der Hierarchien, in 
die Welt der geistigen Wesenhaftigkeiten. Nicht eher, als bis die Welt es verträgt, .. dass wir 
auch unsere sozialen Urteile aus solchen vollständig umgewandelten Begriffen bilden, 
kommen wir zu Impulsen, die wiederum zu einem Aufgang führen.“  199, 49ff

  Sinnliche Genüsse: „Das Ich entzieht sich „so viel von dem wahren geistigen Wirklichen 
der Welt, als es von der Sinnenwelt begehrt, ohne dass dabei der Geist mitspricht.“  13, 
100ff    (>Erkennen)

  Sittlichkeit: „Wir haben somit zu unterscheiden: 1. Die möglichen subjektiven Anlagen, 
die geeignet sind, bestimmte Vorstellungen und Begriffe zu Motiven zu machen; und 2. die 
möglichen Vorstellungen und Begriffe, die imstande sind, meine charakterologische Anlage 
so zu beeinflussen, dass sich ein Wollen ergibt. Jene stellen die Triebfedern, diese die Ziele 
der Sittlichkeit dar.“  4,151  (>Triebfeder, >Motiv)

  Skeptizismus: „Im Grunde stellt der Skeptizismus die Bankerotterklärung des 
menschlichen Erkennens dar. Der Mensch unterliegt dem selbstgeschaffenen Vorurteil, dass 

durchmachen vor unserer Geburt, die wir durchmachen nach unserem Tode. Aber der 
Mensch ist in dieser Erdenentwickelung so eingerichtet, dass, wenn er jenseits der 
Sinneswelt ist, er sein Bewusstsein ausgelöscht erhält. Sein Bewusstsein ist nicht stark 
genug, um in diese geistige Welt einzudringen. Dasjenige aber, was uns in der 
Geisteswissenschaft entgegentritt als Imagination, Inspiration, Intuition, das liefert uns 
Kenntnisse von dem, was da jenseits des Sinnesteppichs liegt. Und das erste, was wir 
entdecken, das ist die unterste Stufe jener Welt, die wir die Welt der Hierarchien nennen.“  
209, 30f  (>Denken, Fühlen, Wollen; Wachen, Träumen, Schlafen)

  Das vollständige System der Sinnesorgane besteht aus zwölf Sinnen. Durch die oberen 
Sinne verlassen wir unsere Leiblichkeit und kommen in die Aussenwelt, hinter der eine 
objektive geistig-seelische Welt steht, die sich durch die Sinne abdrückt: Durch 
Geschmackssinn, Sehsinn und Wärmesinn dringen wir mit unserem Geistig-Seelischen in 
eine Region, wo die Imagination waltet. Durch Hörsinn und Wortesinn/Sprachsinn fühlen 
wir uns durchdrungen mit Inspirationen, durch Gedankensinn und Ichsinn kommen wir in 
das Gebiet der Intuitionen, des Wesenhaften. „Das ist das, was wir durch 
Geisteswissenschaft zu erreichen versuchen: in diese objektive, geistig-seelische Welt 
einzudringen. Wir kommen zu einem Höheren, indem wir durch unsere äusseren Sinne in 
dasjenige eindringen, was innerhalb der Sinneswelt durch einen Schleier für uns bedeckt 
ist.“ Die äussere geistige Welt der Imagination, Inspiration, Intuition „strahlt 
gewissermassen auf unsere Sinne, und durch die Sinne .. wird die sinnliche Welt eben 
erzeugt. Da wird also um eine Stufe hereingeschoben die äussere Geistwelt. - Durch die 
unteren Sinne kommt man „in Körperlichkeit, in Materialität hinein“, man nimmt aber nicht
unmittelbar wahr, „was da in unserem Körper wühlt, sondern nur das Heraufgeschobensein 
in das Seelische.“ Der Lebenssinn strahlt innere Behaglichkeit herauf, durch den 
Bewegungssinn empfinden wir das eigene freie Seelische, durch den Gleichgewichtssinn 
fühlen wir das Unabhängigsein von der Körperlichkeit, das Sich-als Geist-Fühlen, durch 
den Tastsinn werden wir mit dem Gottegefühl durchdrungen, der Geruchssinn vermittelt uns
ein mystisches Einssein mit Gott. Es „handelt sich nicht darum, dass wir dass wir durch 
unsere geist-seelischen Phänomene mystisch hinunterdringen in unsere Körper, sondern es 
handelt sich darum, dass wir durch unsere materiellen Phänomene, durch die Phänomene 
der Sinneswelt hindurchdringen in die Geisteswelt hinein, in die Welt der Hierarchien, in 
die Welt der geistigen Wesenhaftigkeiten. Nicht eher, als bis die Welt es verträgt, .. dass wir 
auch unsere sozialen Urteile aus solchen vollständig umgewandelten Begriffen bilden, 
kommen wir zu Impulsen, die wiederum zu einem Aufgang führen.“  199, 49ff

  Sinnliche Genüsse: „Das Ich entzieht sich „so viel von dem wahren geistigen Wirklichen 
der Welt, als es von der Sinnenwelt begehrt, ohne dass dabei der Geist mitspricht.“  13, 
100ff    (>Erkennen)

  Sittlichkeit: „Wir haben somit zu unterscheiden: 1. Die möglichen subjektiven Anlagen, 
die geeignet sind, bestimmte Vorstellungen und Begriffe zu Motiven zu machen; und 2. die 
möglichen Vorstellungen und Begriffe, die imstande sind, meine charakterologische Anlage 
so zu beeinflussen, dass sich ein Wollen ergibt. Jene stellen die Triebfedern, diese die Ziele 
der Sittlichkeit dar.“  4,151  (>Triebfeder, >Motiv)

  Skeptizismus: „Im Grunde stellt der Skeptizismus die Bankerotterklärung des 
menschlichen Erkennens dar. Der Mensch unterliegt dem selbstgeschaffenen Vorurteil, dass 



die Wahrheit aussen fertig vorhanden sei, durch die gewonnene Überzeugung, dass seine 
Wahrheit nur eine innere, also überhaupt nicht die rechte sein könne.“   30,113f

  Sklaverei und Christentum: Das moderne Arbeitsproletariat liegt in der Linie vom 
Sklavenwesen über das Leibeigenenwesen der Feudalzeit.   Kp, 52   (>Proletarier)

  „Was hat es denn bewirkt, dass wir nicht mehr so denken, wie die grossen Philosophen 
Plato und Aristoteles gedacht haben: dass die Sklaverei etwas ganz Selbstverständliches ist?
.. - Das Christentum! Das Christentum hat die Menschen entsklavt..“ Aber es hat eines 
gelassen; dass Arbeit Ware sein kann. 186, 309f  (>Arbeit und Einkommen trennen)

  Sklaverei, volkspädagogische: „Diejenigen, die es aber nicht einmal mehr spüren, wie 
unfrei sie sind, die die schon in ihre Köpfe hineingetrichterten staatspädagogischen Ideen 
für ihre eigene innere Freiheit halten und keine Ahnung haben, wie weit die 
volkspädagogische Sklaverei geht, das sind diejenigen, die eigentlich alles aufhalten. Man 
muß die Sache eben gerade am rechten Ende fassen können. Diejenigen, die unbewusst 
Sklaverei für Freiheit halten, das sind diejenigen, die uns natürlich nicht vorwärtskommen 
lassen.“  337a, 178f

  Sozial – Antisozial: Der Mensch ist im Schlaf und im Wollen sozial, im Denken und 
Vorstellen antisozial, weil er geschützt werden muss gegen den anderen, der es im 
Gegenüberstehen einschläfert.  186, 6.12.18  (>Mensch und Tier, >Schlafen-Wachen)

  „Die Nationalökonomen mögen darüber nachdenken, was Kredit ist, Kapital ist, Rente .. 
diese Dinge, die im sozialen Verkehr Gesetzmässigkeit ausmachen, sind nur Ausschläge des
Pendels dieser beiden Triebe, des sozialen und des antisozialen Triebes.“ 186, 163

  Soziale Agitatoren geben sich der Illusion hin, man könne soziale Anschauungen und 
dadurch Triebe pflegen. Man rechnet nicht damit, „dass ebenso, wie die sozialen Triebe da 
sind, sich die antisozialen Triebe immer geltend machen.“ 186, 161  (>Antisoziale Triebe)

  Das Antisoziale ist heute „eigentlich das Natürliche.“ „Das Soziale ist das Notwendige, 
das muss gepflegt werden.“   186, 167   (>Soziale Struktur .., >Sozialer Organismus)

  Die Mission des Menschen ist heute, „sich zu behaupten, sich nicht einschläfern zu 
lassen.“ Heute ist die Entwicklung der antisozialen Triebe „das geistige Lebensbrot der 
Menschheitsentwickelung.“   186, 164  (>Bewusstseinsseele)

  Soziale Antriebe: Dreigliederung will „das Leben nicht im Sinne eines Programmes 
tyrannisieren“, sondern zuerst die Grundlage schaffen, „auf der dasjenige Leben frei 
erwachsen kann, aus dem die sozialen Antriebe sich entwickeln.“  24, 107  (>Vertrauen)

  Soziale Beziehungen: „Dasjenige, was einen anzieht bei dem einen Menschen, was einen 
mehr oder weniger befremdet bei einem anderen Menschen, kurz: was an Beziehungen zu 
den anderen Menschen auftritt, es ist das Ergebnis dessen, was wir mit den anderen Seelen 
in einer anderen Welt durchlebt haben, bevor wir und bevor sie zu diesem physischen 
Dasein herabgestiegen sind.“  333, 52

die Wahrheit aussen fertig vorhanden sei, durch die gewonnene Überzeugung, dass seine 
Wahrheit nur eine innere, also überhaupt nicht die rechte sein könne.“   30,113f

  Sklaverei und Christentum: Das moderne Arbeitsproletariat liegt in der Linie vom 
Sklavenwesen über das Leibeigenenwesen der Feudalzeit.   Kp, 52   (>Proletarier)

  „Was hat es denn bewirkt, dass wir nicht mehr so denken, wie die grossen Philosophen 
Plato und Aristoteles gedacht haben: dass die Sklaverei etwas ganz Selbstverständliches ist?
.. - Das Christentum! Das Christentum hat die Menschen entsklavt..“ Aber es hat eines 
gelassen; dass Arbeit Ware sein kann. 186, 309f  (>Arbeit und Einkommen trennen)

  Sklaverei, volkspädagogische: „Diejenigen, die es aber nicht einmal mehr spüren, wie 
unfrei sie sind, die die schon in ihre Köpfe hineingetrichterten staatspädagogischen Ideen 
für ihre eigene innere Freiheit halten und keine Ahnung haben, wie weit die 
volkspädagogische Sklaverei geht, das sind diejenigen, die eigentlich alles aufhalten. Man 
muß die Sache eben gerade am rechten Ende fassen können. Diejenigen, die unbewusst 
Sklaverei für Freiheit halten, das sind diejenigen, die uns natürlich nicht vorwärtskommen 
lassen.“  337a, 178f

  Sozial – Antisozial: Der Mensch ist im Schlaf und im Wollen sozial, im Denken und 
Vorstellen antisozial, weil er geschützt werden muss gegen den anderen, der es im 
Gegenüberstehen einschläfert.  186, 6.12.18  (>Mensch und Tier, >Schlafen-Wachen)

  „Die Nationalökonomen mögen darüber nachdenken, was Kredit ist, Kapital ist, Rente .. 
diese Dinge, die im sozialen Verkehr Gesetzmässigkeit ausmachen, sind nur Ausschläge des
Pendels dieser beiden Triebe, des sozialen und des antisozialen Triebes.“ 186, 163

  Soziale Agitatoren geben sich der Illusion hin, man könne soziale Anschauungen und 
dadurch Triebe pflegen. Man rechnet nicht damit, „dass ebenso, wie die sozialen Triebe da 
sind, sich die antisozialen Triebe immer geltend machen.“ 186, 161  (>Antisoziale Triebe)

  Das Antisoziale ist heute „eigentlich das Natürliche.“ „Das Soziale ist das Notwendige, 
das muss gepflegt werden.“   186, 167   (>Soziale Struktur .., >Sozialer Organismus)

  Die Mission des Menschen ist heute, „sich zu behaupten, sich nicht einschläfern zu 
lassen.“ Heute ist die Entwicklung der antisozialen Triebe „das geistige Lebensbrot der 
Menschheitsentwickelung.“   186, 164  (>Bewusstseinsseele)

  Soziale Antriebe: Dreigliederung will „das Leben nicht im Sinne eines Programmes 
tyrannisieren“, sondern zuerst die Grundlage schaffen, „auf der dasjenige Leben frei 
erwachsen kann, aus dem die sozialen Antriebe sich entwickeln.“  24, 107  (>Vertrauen)

  Soziale Beziehungen: „Dasjenige, was einen anzieht bei dem einen Menschen, was einen 
mehr oder weniger befremdet bei einem anderen Menschen, kurz: was an Beziehungen zu 
den anderen Menschen auftritt, es ist das Ergebnis dessen, was wir mit den anderen Seelen 
in einer anderen Welt durchlebt haben, bevor wir und bevor sie zu diesem physischen 
Dasein herabgestiegen sind.“  333, 52



„Man lernt erkennen, dass alles, was sich so in der physisch-sinnlichen Welt abspielt, nur 
der Anfang von etwas ist, was sich weiterentwickelt, indem wir durch die Pforte des Todes 
schreiten. Die Beziehungen der Seele, die sich hier zwischen Mensch und Mensch 
anknüpfen, finden ihre Fortsetzung, wenn der Mensch durch die Pforte des Todes schreitet. 
Das Leben, das sich an den Tod angliedert, wird eine ganz konkrete Wirklichkeit, indem wir
uns denjenigen Menschen, denen wir uns verbunden wissen hier durch unsere Beziehungen 
im sinnlichen Leben, auch verbunden wissen über den Tod hinaus.“  333, 56

  Soziales Denken: „Nur wer in abstrakten Gedanken lebt, dem erscheint alles in 
eindeutigen Umrissen. (…) (Das Leben) ist ein fliessendes Element. Und wer mit ihm 
gehen will, der muss sich auch in seinen Gedanken und Empfindungen diesem fliessenden 
Grundzug anpassen. Die sozialen Aufgaben werden nur mit einem solchen Denken ergriffen
werden können.“  Kp, 21f  (Denken im Sozialen, >Geisteswissenschaft und Soziales, 
>Denken, wirtschaftliches, >Sozialisierung, deren .., >Soziales Leben, 
>Wohltätigkeitsliebe, >Soziale Kunst)

  Soziales Denken, Fühlen und Wollen: „Ich musste, indem ich versuchte darzustellen, wie
die Menschheit zu einem sozialen Denken, Fühlen und auch Wollen kommen könne, .. das 
eine oder das andere über Preisbildung, über den Wert der Arbeit und dergleichen sagen. 
Aber das alles nur eigentlich zur Illustration.“ Es ging nicht um das „Anpreisen gewisser 
Ideenschablonen, die dann auf den verschiedensten Gebieten des Lebens ausgeführt werden 
sollen.“ 83, 278f  (>Soziales Fühlen, >Soziales Wollen)

  „Alle Interessen .. alle Lebensverhältnisse ändern sich, wenn man bei der Erwerbung einer 
Sache nicht mehr sich, sondern die anderen im Auge hat.“  34, 208  (>Soziales Wollen)

  Soziale Dreigliederung >Dreigliederung

  Soziale Entwicklung: „Wir können das, was unter uns dasteht, nur verstehen, wenn wir 
dasjenige verstehen, was einmal vor langen Zeiten da war. Und dasjenige, was Gegenwart 
ist, vermischt sich immer schon mit etwas, was hintendiert nach der Zukunft ..“ 
Die orientalischen Theokratien  waren noch ganz andere Gemeinschaften. Noch in 
Griechenland und Rom gab es ein ungeheures Sklavenheer und darüber eine in sich selbst 
zufriedene Oberschicht. Durch den theokratischen Ursprung war es möglich, die soziale 
Struktur als ein Göttergegebenes den Menschen glaubhaft zu machen. Jeder fühlte sich in 
die äussere materielle Struktur durch inspirierte Gebote in der richtigen Weise an seinen 
Platz gestellt. Aus diesen Geboten ging nicht nur das Seelenheil der Menschen hervor, 
sondern auch dasjenige, was das Verhältnis bilden sollte zwischen Mensch und Mensch. Es 
gab Gebote, aber noch kein Recht. Recht und Moral gliedern sich erst später in die 
Menschheitsentwicklung ein. Diese gebotartigen Verhaltensmassregeln lassen sich aus der 
Inspiration herausgestalten, „wenn das wirtschaftliche Leben in seiner Hauptsache im 
Grund und Boden, in der Landwirtschaft, Viehzucht und so weiter begründet ist.“ Der 
Mensch, der sich an Grund und Boden anschmiegt, „hat in seinem Herzen dasjenige, was 
entgegenkommen kann dem, was aus der Theokratie herauskommt.“  
Sobald Handel und Gewerbe sich von dem Landwirtschaftlichen emanzipieren, im alten 
Griechenland und deutlicher im alten römischen Reich, beginnen die Menschen, ihre Rechte
zu verlangen. Unter den Gracchen entstanden die grossen sozialen Kämpfe und die erste 

„Man lernt erkennen, dass alles, was sich so in der physisch-sinnlichen Welt abspielt, nur 
der Anfang von etwas ist, was sich weiterentwickelt, indem wir durch die Pforte des Todes 
schreiten. Die Beziehungen der Seele, die sich hier zwischen Mensch und Mensch 
anknüpfen, finden ihre Fortsetzung, wenn der Mensch durch die Pforte des Todes schreitet. 
Das Leben, das sich an den Tod angliedert, wird eine ganz konkrete Wirklichkeit, indem wir
uns denjenigen Menschen, denen wir uns verbunden wissen hier durch unsere Beziehungen 
im sinnlichen Leben, auch verbunden wissen über den Tod hinaus.“  333, 56

  Soziales Denken: „Nur wer in abstrakten Gedanken lebt, dem erscheint alles in 
eindeutigen Umrissen. (…) (Das Leben) ist ein fliessendes Element. Und wer mit ihm 
gehen will, der muss sich auch in seinen Gedanken und Empfindungen diesem fliessenden 
Grundzug anpassen. Die sozialen Aufgaben werden nur mit einem solchen Denken ergriffen
werden können.“  Kp, 21f  (Denken im Sozialen, >Geisteswissenschaft und Soziales, 
>Denken, wirtschaftliches, >Sozialisierung, deren .., >Soziales Leben, 
>Wohltätigkeitsliebe, >Soziale Kunst)

  Soziales Denken, Fühlen und Wollen: „Ich musste, indem ich versuchte darzustellen, wie
die Menschheit zu einem sozialen Denken, Fühlen und auch Wollen kommen könne, .. das 
eine oder das andere über Preisbildung, über den Wert der Arbeit und dergleichen sagen. 
Aber das alles nur eigentlich zur Illustration.“ Es ging nicht um das „Anpreisen gewisser 
Ideenschablonen, die dann auf den verschiedensten Gebieten des Lebens ausgeführt werden 
sollen.“ 83, 278f  (>Soziales Fühlen, >Soziales Wollen)

  „Alle Interessen .. alle Lebensverhältnisse ändern sich, wenn man bei der Erwerbung einer 
Sache nicht mehr sich, sondern die anderen im Auge hat.“  34, 208  (>Soziales Wollen)

  Soziale Dreigliederung >Dreigliederung

  Soziale Entwicklung: „Wir können das, was unter uns dasteht, nur verstehen, wenn wir 
dasjenige verstehen, was einmal vor langen Zeiten da war. Und dasjenige, was Gegenwart 
ist, vermischt sich immer schon mit etwas, was hintendiert nach der Zukunft ..“ 
Die orientalischen Theokratien  waren noch ganz andere Gemeinschaften. Noch in 
Griechenland und Rom gab es ein ungeheures Sklavenheer und darüber eine in sich selbst 
zufriedene Oberschicht. Durch den theokratischen Ursprung war es möglich, die soziale 
Struktur als ein Göttergegebenes den Menschen glaubhaft zu machen. Jeder fühlte sich in 
die äussere materielle Struktur durch inspirierte Gebote in der richtigen Weise an seinen 
Platz gestellt. Aus diesen Geboten ging nicht nur das Seelenheil der Menschen hervor, 
sondern auch dasjenige, was das Verhältnis bilden sollte zwischen Mensch und Mensch. Es 
gab Gebote, aber noch kein Recht. Recht und Moral gliedern sich erst später in die 
Menschheitsentwicklung ein. Diese gebotartigen Verhaltensmassregeln lassen sich aus der 
Inspiration herausgestalten, „wenn das wirtschaftliche Leben in seiner Hauptsache im 
Grund und Boden, in der Landwirtschaft, Viehzucht und so weiter begründet ist.“ Der 
Mensch, der sich an Grund und Boden anschmiegt, „hat in seinem Herzen dasjenige, was 
entgegenkommen kann dem, was aus der Theokratie herauskommt.“  
Sobald Handel und Gewerbe sich von dem Landwirtschaftlichen emanzipieren, im alten 
Griechenland und deutlicher im alten römischen Reich, beginnen die Menschen, ihre Rechte
zu verlangen. Unter den Gracchen entstanden die grossen sozialen Kämpfe und die erste 



Streikbewegung; das Drängen nach einer Neugestaltung. „Wenn aus den Geboten heraus 
der Mensch weiß, er steht als ein Niedriggestellter einem Höhergestellten gegenüber, so 
fragt er nicht, wie er die Arbeit gestalten soll; dies ergibt sich aus dem menschlichen 
Verhältnis. In dem Augenblicke, wo die Arbeit als etwas Emanzipiertes, Selbständiges 
auftritt, ergibt sich die Frage: Wie stelle ich mich zu meinem Mitmenschen, damit meine 
Arbeit in der richtigen Weise sich hineingliedert in die soziale Struktur? - Handel, Gewerbe,
Arbeit, das sind die drei wirtschaftlichen Faktoren, aus denen dann der Mensch angeregt 
wird, hervorzutreiben aus sich dasjenige, was das Recht ist, und auch, was die abgezogene 
Moral ist, die aus der Religion herausgezogene Moral. Und der Mensch fühlt sich dadurch 
veranlaßt, aus dem einen Strome der Theokratie zwei hervorgehen zu lassen: die alte 
Theokratie weiter gehen zu lassen und einen zweiten Strom, den Strom, der im 
wesentlichen der Strom des Kriegerischen und namentlich des Juristischen ist, daneben 
fließen zu lassen.“  305, 189ff
(>Drei Ströme, >Dreigliederung, historisch)                                                       

  Soziale Forderungen: Das Reden von sozialen Forderungen in abstrakten Theorien  
„ist im Grunde genommen ein Charakteristikon erst der allerneuesten Zeit. Und wenn man 
versucht dahinterzukommen, warum eigentlich heute fast jeder Mensch von sozialen 
Forderungen redet, so sieht man, dass vielleicht keine Zeit so starke antisoziale Triebe hatte 
als gerade die unsrige.“ In den letzten Jahrhunderten hat sich die menschliche Seelenkraft 
des Intellektes, des Verstandes entwickelt. „Diese Weltenbetrachtung hat ihr Großartiges 
geleistet auf dem Gebiete der Naturanschauung. … Aber die Frage entsteht, ob es denn 
möglich sei, dass diese Kraft … unmittelbar auch geeignet sei, den Verkehr des Menschen 
mit dem Menschen zu vermitteln. (…) sollten wir aus dem, was sich so großartig als die 
intellektualistische Kraft in der Naturanschauung erweist, soziale Gestaltungen vollziehen, 
so würden sie wahrscheinlich nur eine sehr geringe Lebensfähigkeit haben. (…) Von dem, 
was geradezu durch seine innere Artung für das Unlebendige, für das Tote, seine große 
Bedeutung hat, darf es nicht verwunderlich sein, wenn es nicht dieselbe Tragkraft, dieselbe 
Fruchtbarkeit haben kann für das, was nicht nur lebendig ist, sondern was sich als 
seelenhafte soziale Menschengestaltungen herausbilden soll.“  83, 169f  (>Antisoziale 
Triebe und soziale Struktur)

  „Die sozialen Forderungen der Gegenwart .. nehmen sich .. so aus, dass sie eigentlich  
Symptome sind, Symptome dafür, dass die alten Instinktsicherheiten des sozialen Lebens 
verloren sind und dass wir vor der Notwendigkeit stehen, ein geistiges Leben in bewusster 
Weise zu begründen, das wiederum dieselben Impulse gibt, die einstmals das instinktive 
Leben alter Zeitalter gegeben hat.“  83, 192   (>Reformer und Programme)

 
  Soziale Frage: „Sie ist ein Bestandteil des ganzen neueren Zivilisationslebens, und wird .. 
für jeden Augenblick der weltgeschichtlichen Entwickelung neu gelöst werden müssen. 
Denn das Menschenleben ist mit der neuesten Zeit in einen Zustand eingetreten, der aus 
dem sozial Eingerichtete nimmer wieder das Antisoziale hervorgehen lässt. Dieses muss 
stets neu bewältigt werden. Wie ein Organismus einige Zeit nach der Sättigung immer 
wieder in den Zustand des Hungers eintritt, so der soziale Organismus aus einer Ordnung 
der Verhältnisse in die Unordnung. Eine Universalarznei zur Ordnung der sozialen 
Verhältnisse gibt es sowenig wie ein Nahrungsmittel, das für alle Zeiten sättigt.“  Kp, 13

  Die soziale Frage gliedert sich in drei Fragen: „Gesunde Gestalt des Geisteslebens“ - „das 

Streikbewegung; das Drängen nach einer Neugestaltung. „Wenn aus den Geboten heraus 
der Mensch weiß, er steht als ein Niedriggestellter einem Höhergestellten gegenüber, so 
fragt er nicht, wie er die Arbeit gestalten soll; dies ergibt sich aus dem menschlichen 
Verhältnis. In dem Augenblicke, wo die Arbeit als etwas Emanzipiertes, Selbständiges 
auftritt, ergibt sich die Frage: Wie stelle ich mich zu meinem Mitmenschen, damit meine 
Arbeit in der richtigen Weise sich hineingliedert in die soziale Struktur? - Handel, Gewerbe,
Arbeit, das sind die drei wirtschaftlichen Faktoren, aus denen dann der Mensch angeregt 
wird, hervorzutreiben aus sich dasjenige, was das Recht ist, und auch, was die abgezogene 
Moral ist, die aus der Religion herausgezogene Moral. Und der Mensch fühlt sich dadurch 
veranlaßt, aus dem einen Strome der Theokratie zwei hervorgehen zu lassen: die alte 
Theokratie weiter gehen zu lassen und einen zweiten Strom, den Strom, der im 
wesentlichen der Strom des Kriegerischen und namentlich des Juristischen ist, daneben 
fließen zu lassen.“  305, 189ff
(>Drei Ströme, >Dreigliederung, historisch)                                                       

  Soziale Forderungen: Das Reden von sozialen Forderungen in abstrakten Theorien  
„ist im Grunde genommen ein Charakteristikon erst der allerneuesten Zeit. Und wenn man 
versucht dahinterzukommen, warum eigentlich heute fast jeder Mensch von sozialen 
Forderungen redet, so sieht man, dass vielleicht keine Zeit so starke antisoziale Triebe hatte 
als gerade die unsrige.“ In den letzten Jahrhunderten hat sich die menschliche Seelenkraft 
des Intellektes, des Verstandes entwickelt. „Diese Weltenbetrachtung hat ihr Großartiges 
geleistet auf dem Gebiete der Naturanschauung. … Aber die Frage entsteht, ob es denn 
möglich sei, dass diese Kraft … unmittelbar auch geeignet sei, den Verkehr des Menschen 
mit dem Menschen zu vermitteln. (…) sollten wir aus dem, was sich so großartig als die 
intellektualistische Kraft in der Naturanschauung erweist, soziale Gestaltungen vollziehen, 
so würden sie wahrscheinlich nur eine sehr geringe Lebensfähigkeit haben. (…) Von dem, 
was geradezu durch seine innere Artung für das Unlebendige, für das Tote, seine große 
Bedeutung hat, darf es nicht verwunderlich sein, wenn es nicht dieselbe Tragkraft, dieselbe 
Fruchtbarkeit haben kann für das, was nicht nur lebendig ist, sondern was sich als 
seelenhafte soziale Menschengestaltungen herausbilden soll.“  83, 169f  (>Antisoziale 
Triebe und soziale Struktur)

  „Die sozialen Forderungen der Gegenwart .. nehmen sich .. so aus, dass sie eigentlich  
Symptome sind, Symptome dafür, dass die alten Instinktsicherheiten des sozialen Lebens 
verloren sind und dass wir vor der Notwendigkeit stehen, ein geistiges Leben in bewusster 
Weise zu begründen, das wiederum dieselben Impulse gibt, die einstmals das instinktive 
Leben alter Zeitalter gegeben hat.“  83, 192   (>Reformer und Programme)

 
  Soziale Frage: „Sie ist ein Bestandteil des ganzen neueren Zivilisationslebens, und wird .. 
für jeden Augenblick der weltgeschichtlichen Entwickelung neu gelöst werden müssen. 
Denn das Menschenleben ist mit der neuesten Zeit in einen Zustand eingetreten, der aus 
dem sozial Eingerichtete nimmer wieder das Antisoziale hervorgehen lässt. Dieses muss 
stets neu bewältigt werden. Wie ein Organismus einige Zeit nach der Sättigung immer 
wieder in den Zustand des Hungers eintritt, so der soziale Organismus aus einer Ordnung 
der Verhältnisse in die Unordnung. Eine Universalarznei zur Ordnung der sozialen 
Verhältnisse gibt es sowenig wie ein Nahrungsmittel, das für alle Zeiten sättigt.“  Kp, 13

  Die soziale Frage gliedert sich in drei Fragen: „Gesunde Gestalt des Geisteslebens“ - „das 



Arbeitsverhältnis in seiner rechten Eingliederung in das Gemeinschaftsleben – Das Wirken 
der Wirtschaft im Gemeinschaftsleben.  Kp, 55  (>Geistesleben, freies, >Arbeit im 
Rechtsleben, >Assoziationen)

  „Die soziale Frage .. liegt uns durchaus nicht, wenn wir unbefangen das Menschenleben 
der Gegenwart betrachten, so vor, dass wir eine klare Formulierung von ihr haben, dass wir 
wüssten, das ist die soziale Frage, und so kann man sie lösen. Das ist ja gar nicht der Fall. 
Was uns vorliegt, ist eine große Summe von differenzierten Lebensverhältnissen über die 
Erde hin, welche Klüfte und Abgründe zwischen den inneren menschlichen Erfahrungen 
und Erlebnissen und dem äußeren wirtschaftlichen Lebensstande innerhalb der Menschheit 
hervorgerufen haben. … Wir schauen vielleicht heute, und man muss sagen, Gott sei Dank, 
mehr mit unserem Herzen in diese Lebensverhältnisse hinein, empfinden das Tragische; 
aber der Verstand, der Intellekt, so sehr er auch ausgebildet worden ist in den letzten 
Jahrhunderten, er kam nicht nach. Das ist das Eigentümliche in allen sozialen Verhältnissen 
der Gegenwart, dass die Frage der Wirklichkeit, des unmittelbaren Lebens ungeheuer 
drängen, und dass das Begreifen der Menschen nicht nachkommen will. .. Gerade die 
Gedanken der Menschen pflegen, wenn es sich um das soziale Leben handelt, zu versagen.“
305, 183  (>Reformer und Programme)

  „Nun handelt es sich darum, dass man vor allen Dingen, will man über die soziale Frage 
sprechen, sich ein Auge, einen Sinn aneignen muss für dasjenige, was in den Untergründen 
der Menschheit sozial pulsiert, was in der Vergangenheit war, was in der Gegenwart da ist, 
was in die Zukunft hineinwirken will, denn das, was in die Zukunft hineinwirken will, ist 
zum großen Teile im Unbewussten der Menschen überall vorhanden.“  305, 185 

  „Und die Kämpfe der Gegenwart gehen darum, Gedankenimpulse zu finden für das 
Wirtschaftliche, wie man sie gefunden hat für das Theokratische und für das Juristische. 
Das ist im wesentlichen heute noch der Inhalt der sozialen Frage.“  305, 201 (>Drei Ströme,
>Geistesleben als Heilmittel) 

  „Das Wirtschaftsleben, von der Technik getragen, der moderne Kapitalismus, sie haben 
mit einer gewissen naturhaften Selbstverständlichkeit gewirkt und die moderne Gesellschaft
in eine gewisse innere Ordnung gebracht. Neben der Inanspruchnahme der menschlichen 
Aufmerksamkeit für das, was Technik und Kapitalismus gebracht haben, ist die 
Aufmerksamkeit abgelenkt worden von anderen Zweigen … des sozialen Organismus, die 
ebenso notwendig wirksam werden müssen, wenn der soziale Organismus gesund sein soll 
wie das wirtschaftliche Gebiet.“  328, 25  (>Industrialismus)

  „Geltendmachung der menschlichen Persönlichkeit, Fühlen des Menschenwesens in sich, 
das ist eigentlich der Grundnerv der sozialen Frage, und das kleidet sich nur nach diesen 
verschiedenen Lebensverhältnissen ..“ , z.B. in den Klassenkampf zwischen Bürgern und 
Proletariern.  328, 79   (>Persönlichkeit, >Individualität, >Mensch und Maschine)

  Die soziale Frage sollte nicht „als irgendeine Parteifrage, als eine Frage, die hervorgeht 
bloß aus den subjektiven Forderungen einzelner Menschengruppen“ aufgefasst werden, 
sondern „als eine Frage, welche das geschichtliche Leben selbst an die Menschheit stellt. 
(…) Und diese Erweiterung des Horizontes, das ist es, was angestrebt wird in meinem 
Buche „Die Kernpunkte der sozialen Frage in den Lebensnotwendigkeiten der Gegenwart 

Arbeitsverhältnis in seiner rechten Eingliederung in das Gemeinschaftsleben – Das Wirken 
der Wirtschaft im Gemeinschaftsleben.  Kp, 55  (>Geistesleben, freies, >Arbeit im 
Rechtsleben, >Assoziationen)

  „Die soziale Frage .. liegt uns durchaus nicht, wenn wir unbefangen das Menschenleben 
der Gegenwart betrachten, so vor, dass wir eine klare Formulierung von ihr haben, dass wir 
wüssten, das ist die soziale Frage, und so kann man sie lösen. Das ist ja gar nicht der Fall. 
Was uns vorliegt, ist eine große Summe von differenzierten Lebensverhältnissen über die 
Erde hin, welche Klüfte und Abgründe zwischen den inneren menschlichen Erfahrungen 
und Erlebnissen und dem äußeren wirtschaftlichen Lebensstande innerhalb der Menschheit 
hervorgerufen haben. … Wir schauen vielleicht heute, und man muss sagen, Gott sei Dank, 
mehr mit unserem Herzen in diese Lebensverhältnisse hinein, empfinden das Tragische; 
aber der Verstand, der Intellekt, so sehr er auch ausgebildet worden ist in den letzten 
Jahrhunderten, er kam nicht nach. Das ist das Eigentümliche in allen sozialen Verhältnissen 
der Gegenwart, dass die Frage der Wirklichkeit, des unmittelbaren Lebens ungeheuer 
drängen, und dass das Begreifen der Menschen nicht nachkommen will. .. Gerade die 
Gedanken der Menschen pflegen, wenn es sich um das soziale Leben handelt, zu versagen.“
305, 183  (>Reformer und Programme)

  „Nun handelt es sich darum, dass man vor allen Dingen, will man über die soziale Frage 
sprechen, sich ein Auge, einen Sinn aneignen muss für dasjenige, was in den Untergründen 
der Menschheit sozial pulsiert, was in der Vergangenheit war, was in der Gegenwart da ist, 
was in die Zukunft hineinwirken will, denn das, was in die Zukunft hineinwirken will, ist 
zum großen Teile im Unbewussten der Menschen überall vorhanden.“  305, 185 

  „Und die Kämpfe der Gegenwart gehen darum, Gedankenimpulse zu finden für das 
Wirtschaftliche, wie man sie gefunden hat für das Theokratische und für das Juristische. 
Das ist im wesentlichen heute noch der Inhalt der sozialen Frage.“  305, 201 (>Drei Ströme,
>Geistesleben als Heilmittel) 

  „Das Wirtschaftsleben, von der Technik getragen, der moderne Kapitalismus, sie haben 
mit einer gewissen naturhaften Selbstverständlichkeit gewirkt und die moderne Gesellschaft
in eine gewisse innere Ordnung gebracht. Neben der Inanspruchnahme der menschlichen 
Aufmerksamkeit für das, was Technik und Kapitalismus gebracht haben, ist die 
Aufmerksamkeit abgelenkt worden von anderen Zweigen … des sozialen Organismus, die 
ebenso notwendig wirksam werden müssen, wenn der soziale Organismus gesund sein soll 
wie das wirtschaftliche Gebiet.“  328, 25  (>Industrialismus)

  „Geltendmachung der menschlichen Persönlichkeit, Fühlen des Menschenwesens in sich, 
das ist eigentlich der Grundnerv der sozialen Frage, und das kleidet sich nur nach diesen 
verschiedenen Lebensverhältnissen ..“ , z.B. in den Klassenkampf zwischen Bürgern und 
Proletariern.  328, 79   (>Persönlichkeit, >Individualität, >Mensch und Maschine)

  Die soziale Frage sollte nicht „als irgendeine Parteifrage, als eine Frage, die hervorgeht 
bloß aus den subjektiven Forderungen einzelner Menschengruppen“ aufgefasst werden, 
sondern „als eine Frage, welche das geschichtliche Leben selbst an die Menschheit stellt. 
(…) Und diese Erweiterung des Horizontes, das ist es, was angestrebt wird in meinem 
Buche „Die Kernpunkte der sozialen Frage in den Lebensnotwendigkeiten der Gegenwart 



und Zukunft“ .. Nun muss man sagen, dass zunächst die meisten Menschen, die heute über 
die soziale Frage sprechen, in ihr ganz naturgemäss eine Wirtschaftsfrage sehen .. Man 
muss, wenn man gerade die soziale Frage als eine Brot- und als eine Arbeitsfrage behandeln
will, sich klar darüber werden, dass der Mensch dadurch Brot hat, dass die 
Menschengemeinschaft ihm dieses Brot erzeugt, und dass diese Menschengemeinschaft 
dieses Brot nur erzeugen kann, wenn Arbeit verrichtet wird.
  Aber die Art und Weise, wie gearbeitet werden soll und muss, sie hängt zusammen, im 
großen und kleinen, mit der Art und Weise, wie die menschliche Gesellschaft, irgendein 
geschlossenes Gebiet dieser menschlichen Gesellschaft, ein Staatsgebilde zum Beispiel, 
organisiert ist. Und wer einen etwas weiteren Blick sich aneignet, der wird bald sehen, dass 
ein Stückchen Brot nicht teurer oder billiger werden kann, ohne dass sich vieles, ungeheuer 
vieles ändert in der ganzen Struktur des sozialen Organismus. Und wer dann auf die Art und
Weise, wie der einzelne mit seiner Arbeit in diesen sozialen Organismus eingreift, seinen 
Blick richtet, wird sehen, dass, ob der einzelne auch nur um eine Viertelstunde länger oder 
kürzer arbeitet, dies sich ausdrückt in der Art und Weise, wie die Gesellschaft eines 
geschlossenen Wirtschaftsgebietes Brot und Geld für den einzelnen hat. Sie sehen daraus: 
Selbst wenn man die soziale Frage nur als Brot- und Arbeitsfrage betrachten will, man 
kommt sofort zu einem größeren Horizonte.“  332a, 7f

  Soziale Frage, egoistisch gestellt: „Welche gesellschaftlichen Einrichtungen müssen 
getroffen werden, damit ein jeder für sich das Erträgnis seiner Arbeit haben kann?“; den  
„vollen Ertrag“.  34, 211   (>Egoismus und Arbeitsteilung, >Kommunismus) 

  Soziale Frage als Geistesfrage: „Aus ihrem Bewusstsein heraus mögen die Menschen 
sagen: Ach, was redet ihr uns von der sozialen Frage als einer Geistesfrage! Es handelt sich 
darum, dass die wirtschaftlichen Güter ungleich verteilt sind. Wir streben an die gleiche 
Verteilung! - Solche Dinge mögen die Menschen in ihrem Oberstübchen bewusst 
empfinden, aber in den unterbewussten Tiefen der Seele, da wühlt etwas anderes, da wühlt, 
was sich unbewusst entwickelt, weil vom Bewusstsein hinunter nicht strömt, was wirkliche 
geistige Erfüllung der Seele wäre, weil da nur wirkt, was die Seelen aushöhlt, was als 
Ideologie empfunden wird. Die Leerheit des neueren Geisteslebens, das ist es, was als das 
erste Glied der sozialen Frage aufgefasst werden muss. Eine Geistesfrage ist zunächst diese 
soziale Frage. … Die Frage steht vor uns heute, man möchte sagen, mit Flammenschrift: 
Wie muss der Menschengeist beschaffen sein, damit er die soziale Frage meistern lerne?.. 
Wie muss der Geist beschaffen sein, aus dem solche Nationalökonomie hervorgeht, die die 
Grundlage werden kann eines wirklichen sozialen Wollens? .. Wie muss das Geistesleben 
beschaffen sein, damit die Menschen wieder glauben lernen: Der Geist kann die Ideen 
fassen, welche die sozialen Einrichtungen so schaffen, dass gewisse soziale Schäden 
verschwinden? “  332a, 16f   (>Geisteswissenschaft und Soziale Frage, >Proletarier ..)

  „Wir müssen erst die Möglichkeit finden, zu erkennen, was in den anderen drinnensitzt an 
Seelischem und Geistigem und was in uns drinnen sitzt, wenn wir uns zusammensetzen 
wollen mit ihnen in den Assoziationen. Wir müssen die Klüfte überbrücken, die sich 
gebildet haben. Das ist dasjenige, was die erste Anforderung ist. Daher ist die soziale Frage 
in ihrem tiefsten Sinne zuallererst eine geistige Frage: Wie breiten wir eine einheitlich 
wirkende Geistigkeit unter den Menschen aus? Dann werden wir auf wirtschaftlichem 
Gebiete uns in Assoziationen zusammenfinden können, aus denen heraus sich erst die 
soziale Frage in einer konkreten Weise wird gestalten und partiell - muss ich immer sagen - 

und Zukunft“ .. Nun muss man sagen, dass zunächst die meisten Menschen, die heute über 
die soziale Frage sprechen, in ihr ganz naturgemäss eine Wirtschaftsfrage sehen .. Man 
muss, wenn man gerade die soziale Frage als eine Brot- und als eine Arbeitsfrage behandeln
will, sich klar darüber werden, dass der Mensch dadurch Brot hat, dass die 
Menschengemeinschaft ihm dieses Brot erzeugt, und dass diese Menschengemeinschaft 
dieses Brot nur erzeugen kann, wenn Arbeit verrichtet wird.
  Aber die Art und Weise, wie gearbeitet werden soll und muss, sie hängt zusammen, im 
großen und kleinen, mit der Art und Weise, wie die menschliche Gesellschaft, irgendein 
geschlossenes Gebiet dieser menschlichen Gesellschaft, ein Staatsgebilde zum Beispiel, 
organisiert ist. Und wer einen etwas weiteren Blick sich aneignet, der wird bald sehen, dass 
ein Stückchen Brot nicht teurer oder billiger werden kann, ohne dass sich vieles, ungeheuer 
vieles ändert in der ganzen Struktur des sozialen Organismus. Und wer dann auf die Art und
Weise, wie der einzelne mit seiner Arbeit in diesen sozialen Organismus eingreift, seinen 
Blick richtet, wird sehen, dass, ob der einzelne auch nur um eine Viertelstunde länger oder 
kürzer arbeitet, dies sich ausdrückt in der Art und Weise, wie die Gesellschaft eines 
geschlossenen Wirtschaftsgebietes Brot und Geld für den einzelnen hat. Sie sehen daraus: 
Selbst wenn man die soziale Frage nur als Brot- und Arbeitsfrage betrachten will, man 
kommt sofort zu einem größeren Horizonte.“  332a, 7f

  Soziale Frage, egoistisch gestellt: „Welche gesellschaftlichen Einrichtungen müssen 
getroffen werden, damit ein jeder für sich das Erträgnis seiner Arbeit haben kann?“; den  
„vollen Ertrag“.  34, 211   (>Egoismus und Arbeitsteilung, >Kommunismus) 

  Soziale Frage als Geistesfrage: „Aus ihrem Bewusstsein heraus mögen die Menschen 
sagen: Ach, was redet ihr uns von der sozialen Frage als einer Geistesfrage! Es handelt sich 
darum, dass die wirtschaftlichen Güter ungleich verteilt sind. Wir streben an die gleiche 
Verteilung! - Solche Dinge mögen die Menschen in ihrem Oberstübchen bewusst 
empfinden, aber in den unterbewussten Tiefen der Seele, da wühlt etwas anderes, da wühlt, 
was sich unbewusst entwickelt, weil vom Bewusstsein hinunter nicht strömt, was wirkliche 
geistige Erfüllung der Seele wäre, weil da nur wirkt, was die Seelen aushöhlt, was als 
Ideologie empfunden wird. Die Leerheit des neueren Geisteslebens, das ist es, was als das 
erste Glied der sozialen Frage aufgefasst werden muss. Eine Geistesfrage ist zunächst diese 
soziale Frage. … Die Frage steht vor uns heute, man möchte sagen, mit Flammenschrift: 
Wie muss der Menschengeist beschaffen sein, damit er die soziale Frage meistern lerne?.. 
Wie muss der Geist beschaffen sein, aus dem solche Nationalökonomie hervorgeht, die die 
Grundlage werden kann eines wirklichen sozialen Wollens? .. Wie muss das Geistesleben 
beschaffen sein, damit die Menschen wieder glauben lernen: Der Geist kann die Ideen 
fassen, welche die sozialen Einrichtungen so schaffen, dass gewisse soziale Schäden 
verschwinden? “  332a, 16f   (>Geisteswissenschaft und Soziale Frage, >Proletarier ..)

  „Wir müssen erst die Möglichkeit finden, zu erkennen, was in den anderen drinnensitzt an 
Seelischem und Geistigem und was in uns drinnen sitzt, wenn wir uns zusammensetzen 
wollen mit ihnen in den Assoziationen. Wir müssen die Klüfte überbrücken, die sich 
gebildet haben. Das ist dasjenige, was die erste Anforderung ist. Daher ist die soziale Frage 
in ihrem tiefsten Sinne zuallererst eine geistige Frage: Wie breiten wir eine einheitlich 
wirkende Geistigkeit unter den Menschen aus? Dann werden wir auf wirtschaftlichem 
Gebiete uns in Assoziationen zusammenfinden können, aus denen heraus sich erst die 
soziale Frage in einer konkreten Weise wird gestalten und partiell - muss ich immer sagen - 



lösen lassen.“  305, 217f   (>Geistesleben als Heilmittel, >Denken, wirtschaftliches, 
>Mensch, freier)

  „Denn in der Zeit, in der dieses soziale Problem so laut und vernehmlich an die Pforte der 
Weltanschauungen, an die Pforte des Lebens klopft, in dieser Zeit durchschreitet die 
Menschheit auch zugleich eine ihrer stärksten Prüfungen, die Prüfung, die darin besteht, 
dass sie aus innerster Kraft heraus zum Geiste sich hinwenden muss.“   193, 15
  
  Die „soziale Entwicklung der Menschheit wird heute, gerade wenn man die soziale   
Frage anschaut, fast nur im materialistischen  Sinne behandelt.“ Früher fühlte sich der 
Mensch „als von den göttlichen Mächten in Bezug auf sein geistiges Leben, in Bezug auf 
sein Rechtsleben und moralisches Leben, in Bezug auf sein Wirtschaftsleben in das Irdische
hineingestellt.“ Die Glieder wirkten in der Theokratie in einer einheitlichen Struktur 
zusammen, weil ein einheitlicher Impuls in ihnen steckte. 305, 188  (>Drei Ströme)

  „.. Kräfte der innersten Menschennatur können nicht durch Einrichtungen entfaltet werden,
sondern allein dadurch, dass Menschenwesen auf Menschenwesen in völliger Freiheit wirkt.
Und was da entfaltet wird, das wirkt nicht antisozial, sondern sozial. Das sozial wirksame 
menschliche Innere wird nur verkümmert, wenn Instinkte vererbt oder anerzogen werden, 
die von staatlicher Bevorrechtung oder wirtschaftlicher Übermacht herrühren.“   24, 72

  Soziale Frage als Geistes-, Rechts- und Wirtschaftsfrage: „Der Geist wird die Antwort 
zu geben haben auf die erste Frage: Wie macht man die Menschen tüchtig, damit eine 
soziale Struktur entstehen könne, die nicht die heutigen Schäden, die nicht zu verantworten 
sind, enthält? Die zweite Frage ist diese: Welches Rechtssystem wird unter den 
vorgerückten Wirtschaftsverhältnissen die Menschen wiederum zum Frieden bringen? Das 
dritte ist: Welche soziale Struktur wird imstande sein, den Menschen so an seinen Platz zu 
stellen, dass er imstande ist, von diesem Platze aus für die menschliche Gemeinschaft zu 
deren Wohl zu arbeiten, so wie er es nach seiner Wesenheit, nach seinen Begabungen, nach 
seinen Fähigkeiten vermag? Dahin wird führen die Frage: Welcher Kredit ist dem 
persönlichen Werte eines Menschen zu gewähren? Da sehen wir die Umgestaltung der 
Wirtschaft vor uns aus neuen Verhältnissen heraus.“  332a, 27 

  Soziale Frage als Lebensfrage: „Es sind Menschen aufgetreten, die weitherzig, 
wohlwollend, menschenfreundlich, den Menschen brüderlich gesinnt waren - Fourier, Saint-
Simon und ähnliche .. . In geistvoller Weise haben sie Gesellschaftsbilder ausgestaltet“, aber
die sozialistisch Denkenden „sagen, das sind Utopien, das sind Bilder des sozialen Lebens, 
durch die man den Menschenklassen, die die führenden sind, zuruft: Macht es so und so, 
dann werden viele Schäden des sozialen Elendes verschwinden. Aber alles das, was an 
solchen Utopien, so sagt man, ausgedacht wird, das hat keine Kraft, um in den Willen der 
Menschen hinein sich zu ergiessen, das bleibt Utopie. Man kann noch so schöne Theorien, 
sagt man, aufstellen, die menschlichen Instinkte zum Beispiel der Begüterten werden sich 
nicht richten nach diesen Theorien; da müssen andere Kräfte eintreten. - Kurz, aufgetreten 
ist ein durchgreifender Unglaube an soziale Ideale, die aus dem Fühlen, Empfinden und aus 
der modernen Art von Erkenntnis unter die Menschen gebracht werden.“  332a, 10f   
(>Soziale Frage als Wissenschaft, >Naturwissenschaft und ältere Weltanschauungen)

  Soziale Frage; Lösung: „Sie können noch so viele soziale Gemeinschaften gründen,  

lösen lassen.“  305, 217f   (>Geistesleben als Heilmittel, >Denken, wirtschaftliches, 
>Mensch, freier)

  „Denn in der Zeit, in der dieses soziale Problem so laut und vernehmlich an die Pforte der 
Weltanschauungen, an die Pforte des Lebens klopft, in dieser Zeit durchschreitet die 
Menschheit auch zugleich eine ihrer stärksten Prüfungen, die Prüfung, die darin besteht, 
dass sie aus innerster Kraft heraus zum Geiste sich hinwenden muss.“   193, 15
  
  Die „soziale Entwicklung der Menschheit wird heute, gerade wenn man die soziale   
Frage anschaut, fast nur im materialistischen  Sinne behandelt.“ Früher fühlte sich der 
Mensch „als von den göttlichen Mächten in Bezug auf sein geistiges Leben, in Bezug auf 
sein Rechtsleben und moralisches Leben, in Bezug auf sein Wirtschaftsleben in das Irdische
hineingestellt.“ Die Glieder wirkten in der Theokratie in einer einheitlichen Struktur 
zusammen, weil ein einheitlicher Impuls in ihnen steckte. 305, 188  (>Drei Ströme)

  „.. Kräfte der innersten Menschennatur können nicht durch Einrichtungen entfaltet werden,
sondern allein dadurch, dass Menschenwesen auf Menschenwesen in völliger Freiheit wirkt.
Und was da entfaltet wird, das wirkt nicht antisozial, sondern sozial. Das sozial wirksame 
menschliche Innere wird nur verkümmert, wenn Instinkte vererbt oder anerzogen werden, 
die von staatlicher Bevorrechtung oder wirtschaftlicher Übermacht herrühren.“   24, 72

  Soziale Frage als Geistes-, Rechts- und Wirtschaftsfrage: „Der Geist wird die Antwort 
zu geben haben auf die erste Frage: Wie macht man die Menschen tüchtig, damit eine 
soziale Struktur entstehen könne, die nicht die heutigen Schäden, die nicht zu verantworten 
sind, enthält? Die zweite Frage ist diese: Welches Rechtssystem wird unter den 
vorgerückten Wirtschaftsverhältnissen die Menschen wiederum zum Frieden bringen? Das 
dritte ist: Welche soziale Struktur wird imstande sein, den Menschen so an seinen Platz zu 
stellen, dass er imstande ist, von diesem Platze aus für die menschliche Gemeinschaft zu 
deren Wohl zu arbeiten, so wie er es nach seiner Wesenheit, nach seinen Begabungen, nach 
seinen Fähigkeiten vermag? Dahin wird führen die Frage: Welcher Kredit ist dem 
persönlichen Werte eines Menschen zu gewähren? Da sehen wir die Umgestaltung der 
Wirtschaft vor uns aus neuen Verhältnissen heraus.“  332a, 27 

  Soziale Frage als Lebensfrage: „Es sind Menschen aufgetreten, die weitherzig, 
wohlwollend, menschenfreundlich, den Menschen brüderlich gesinnt waren - Fourier, Saint-
Simon und ähnliche .. . In geistvoller Weise haben sie Gesellschaftsbilder ausgestaltet“, aber
die sozialistisch Denkenden „sagen, das sind Utopien, das sind Bilder des sozialen Lebens, 
durch die man den Menschenklassen, die die führenden sind, zuruft: Macht es so und so, 
dann werden viele Schäden des sozialen Elendes verschwinden. Aber alles das, was an 
solchen Utopien, so sagt man, ausgedacht wird, das hat keine Kraft, um in den Willen der 
Menschen hinein sich zu ergiessen, das bleibt Utopie. Man kann noch so schöne Theorien, 
sagt man, aufstellen, die menschlichen Instinkte zum Beispiel der Begüterten werden sich 
nicht richten nach diesen Theorien; da müssen andere Kräfte eintreten. - Kurz, aufgetreten 
ist ein durchgreifender Unglaube an soziale Ideale, die aus dem Fühlen, Empfinden und aus 
der modernen Art von Erkenntnis unter die Menschen gebracht werden.“  332a, 10f   
(>Soziale Frage als Wissenschaft, >Naturwissenschaft und ältere Weltanschauungen)

  Soziale Frage; Lösung: „Sie können noch so viele soziale Gemeinschaften gründen,  



noch so viele Vereinigungen in die Welt schaffen, noch so viele Gewerkschaften und 
Genossenschaften schaffen - mit den Begriffen, mit dem Denken, das sich aus dem 
Mittelalter heraus in die neuere Zeit eingeschlichen hat, mit dem Denken kommt die soziale 
Frage nicht einmal in Fluss, geschweige denn zu einer partiellen Lösung. Die soziale Frage 
ist heute die Weltfrage geworden.“  305, 218  (>Denken, wirtschaftliches, >Glaube an den 
einzelnen Menschen) 

„Was ich zeigen wollte, war: Die Lösung des sozialen Problems kann nur auf reale Weise 
selbst erfolgen; diese Lösung kann überhaupt nicht durch Diskussionen, sondern nur durch 
Geschehen, durch Tätigkeit erfolgen. Zu dieser Tätigkeit müssen aber erst die Bedingungen 
hingestellt werden, und auf diese Bedingungen versuchte ich in meinen „Kernpunkten“ und 
in anderen Auseinandersetzungen zu verweisen.“  81, 111   (>“Kernpunkte der sozialen 
Frage“, >Soziales Urteil)

  Eine abstrakte Lösung ist restlos nicht möglich. Ordnung und Unordnung sind wie 
Pendelschwingungen. Eine Lösung ohne intime Kenntnis des menschlichen Wesens ist 
fruchtlos. .. Die „Lösung“ der sozialen Frage in verschiedenen Weltgebieten muss 
verschieden sein.   186, 1.12.18  (>Dreigliederung, Verständnis und Ausführung)

  Die Lösung der sozialen Frage ist gegeben „in der Anerkennung der göttlich-geistigen 
Natur des Menschen, in der Anerkennung dessen, dass dasjenige, was vom Menschen hier 
als physischer Leib auf der Erde herumgeht, nur der äussere Ausdruck ist für etwas, was in 
jedem Menschen aus der Ewigkeit hereinleuchtet.“ Zu dem können wir uns im selben Sinn 
verhalten, wie in der engsten Familie und „jene Menschenliebe aufbringen, die so gross ist 
wie die Familienliebe.“ 188, 95

  Es gibt über die Erde hin eine grosse Summe von differenzierten Lebensverhältnissen. 
Wir schauen heute vielleicht mehr mit unserem Herzen in diese Lebensverhältnisse hinein, 
aber der Verstand, der Intellekt, kam nicht nach. „Gerade die Gedanken der Menschen 
pflegen, wenn es sich um das soziale Leben handelt, zu versagen.“ Jeder möchte heute 
mitreden, aber „die wenigsten Menschen haben die Geduld und die Ausdauer und auch nur 
die Gelegenheit, sich die konkreten Sachkenntnisse zu erwerben.“  305, 183ff   (>Utopie)

  „Die Menschen müssen erkennen lernen, dass man nicht theoretisch nachzudenken hat: 
Wie soll man es machen, dass eine soziale Ordnung entstehen kann? —, sondern dass man 
die Wirklichkeit zu fördern hat, durch welche diese soziale Ordnung fortdauernd sich 
verwirklichen kann.“  336, 182

  „Sie ist da, die soziale Frage, und man kann sie nicht theoretisch lösen, kann nicht Gesetze
geben, durch die die soziale Frage gelöst wird. Sie ist da und wird da bleiben. Sie wird 
immer da sein. Sie wird jeden Tag aufs neue aufgeworfen werden. Dafür müssen auch 
immer Einrichtungen da sein, durch die sie jeden Tag aufs neue gelöst werden wird.“  332a, 
109 

Soziale Frage neue Frage: „Reiche und Arme, solche, die bedrückt sind und solche, die 
mehr oder weniger mit Glücksgütern gesegnet sind, habe es immer gegeben“ meint man. 
„Man weist hin auf die Sklavenaufstände des Altertums, auf die Revolten im Mittelalter und
auf andere Ereignisse“, aber „jeder sollte heute eigentlich wissen, dass das, was man 

noch so viele Vereinigungen in die Welt schaffen, noch so viele Gewerkschaften und 
Genossenschaften schaffen - mit den Begriffen, mit dem Denken, das sich aus dem 
Mittelalter heraus in die neuere Zeit eingeschlichen hat, mit dem Denken kommt die soziale 
Frage nicht einmal in Fluss, geschweige denn zu einer partiellen Lösung. Die soziale Frage 
ist heute die Weltfrage geworden.“  305, 218  (>Denken, wirtschaftliches, >Glaube an den 
einzelnen Menschen) 

„Was ich zeigen wollte, war: Die Lösung des sozialen Problems kann nur auf reale Weise 
selbst erfolgen; diese Lösung kann überhaupt nicht durch Diskussionen, sondern nur durch 
Geschehen, durch Tätigkeit erfolgen. Zu dieser Tätigkeit müssen aber erst die Bedingungen 
hingestellt werden, und auf diese Bedingungen versuchte ich in meinen „Kernpunkten“ und 
in anderen Auseinandersetzungen zu verweisen.“  81, 111   (>“Kernpunkte der sozialen 
Frage“, >Soziales Urteil)

  Eine abstrakte Lösung ist restlos nicht möglich. Ordnung und Unordnung sind wie 
Pendelschwingungen. Eine Lösung ohne intime Kenntnis des menschlichen Wesens ist 
fruchtlos. .. Die „Lösung“ der sozialen Frage in verschiedenen Weltgebieten muss 
verschieden sein.   186, 1.12.18  (>Dreigliederung, Verständnis und Ausführung)

  Die Lösung der sozialen Frage ist gegeben „in der Anerkennung der göttlich-geistigen 
Natur des Menschen, in der Anerkennung dessen, dass dasjenige, was vom Menschen hier 
als physischer Leib auf der Erde herumgeht, nur der äussere Ausdruck ist für etwas, was in 
jedem Menschen aus der Ewigkeit hereinleuchtet.“ Zu dem können wir uns im selben Sinn 
verhalten, wie in der engsten Familie und „jene Menschenliebe aufbringen, die so gross ist 
wie die Familienliebe.“ 188, 95

  Es gibt über die Erde hin eine grosse Summe von differenzierten Lebensverhältnissen. 
Wir schauen heute vielleicht mehr mit unserem Herzen in diese Lebensverhältnisse hinein, 
aber der Verstand, der Intellekt, kam nicht nach. „Gerade die Gedanken der Menschen 
pflegen, wenn es sich um das soziale Leben handelt, zu versagen.“ Jeder möchte heute 
mitreden, aber „die wenigsten Menschen haben die Geduld und die Ausdauer und auch nur 
die Gelegenheit, sich die konkreten Sachkenntnisse zu erwerben.“  305, 183ff   (>Utopie)

  „Die Menschen müssen erkennen lernen, dass man nicht theoretisch nachzudenken hat: 
Wie soll man es machen, dass eine soziale Ordnung entstehen kann? —, sondern dass man 
die Wirklichkeit zu fördern hat, durch welche diese soziale Ordnung fortdauernd sich 
verwirklichen kann.“  336, 182

  „Sie ist da, die soziale Frage, und man kann sie nicht theoretisch lösen, kann nicht Gesetze
geben, durch die die soziale Frage gelöst wird. Sie ist da und wird da bleiben. Sie wird 
immer da sein. Sie wird jeden Tag aufs neue aufgeworfen werden. Dafür müssen auch 
immer Einrichtungen da sein, durch die sie jeden Tag aufs neue gelöst werden wird.“  332a, 
109 

Soziale Frage neue Frage: „Reiche und Arme, solche, die bedrückt sind und solche, die 
mehr oder weniger mit Glücksgütern gesegnet sind, habe es immer gegeben“ meint man. 
„Man weist hin auf die Sklavenaufstände des Altertums, auf die Revolten im Mittelalter und
auf andere Ereignisse“, aber „jeder sollte heute eigentlich wissen, dass das, was man 



gegenwärtig soziale Frage nennt, wirklich etwas Neues ist .., dass sie etwas ganz anderes ist
als ähnliche Bewegungen in andern Zeiten des geschichtlichen Lebens. .. Das 
Bedrückende .. das ist geschaffen durch die gegenwärtigen, unendlich bedeutungsvollen 
Fortschritte der Menschenkultur .. als jene Maschinen und so weiter den Köpfen unserer 
Erfinder entsprangen. Seit jenen Zeiten .. entsteht erst der Lohnarbeiter, der Proletarier im 
heutigen Sinne des Wortes. Was man heute soziale Frage nennt, ist nicht zu trennen von 
dieser eigentlich erst durch die gewaltigen Fortschritte der Menschenkultur geschaffenen 
Menschenklasse. Der Sklave des Altertums kämpfte eigentlich nur dann, wenn er sich 
besonders bedrückt fühlte .. Der moderne Proletarier kommt aber immer mehr mit der 
Forderung, dass nicht dieses oder jenes einzelne zu bekämpfen sei, sondern dass nur eine .. 
Umwälzung der Verhältnisse überhaupt, seine Lage ändern könne.“ Die Entwickelung des 
menschlichen Geistes im Sinne technischer Fortschritte hat „gar nicht Schritt gehalten mit 
einem andern Nachdenken, mit dem Nachdenken darüber, welches die bestmöglichste Art 
des menschlichen Zusammenlebens ist. Niemand würde heute glauben, daß eine Maschine 
sich von selber konstruiere, daß keine Verstandeskraft, keine Geisteskraft angewendet 
werden muß, um die Maschine ins Leben zu rufen und ein Verkehrssystem zu schaffen. 
Aber wie viele sind heute, die, wenn sie es auch nicht zugeben, in ihrem innersten Gefühle 
der Anschauung, daß das menschliche Zusammenleben sich ganz von selber machen müßte,
daß nicht Geisteskraft dazu gehört, um in dieses Getriebe ebenso einzugreifen, wie man in 
das Getriebe einer Fabrik eingreift.“  54, 81ff 

  Soziale Frage als Wissenschaft: „Was hat sich gezeigt in diesem Verlauf des 
nationalökonomischen Denkens? Man kann seinen Blick richten auf das, was, sagen wir, 
zum Beispiel die merkantilistische Schule oder die physiokratische Schule der 
Nationalökonomie war, oder auf das, was Ricardo, der Lehrer des Karl Marx, zur 
Nationalökonomie beigetragen hat, man kann viele andere Nationalökonomen 
durchschauen, und man wird immer finden: diese Persönlichkeiten richten ihren Blick auf 
die eine oder die andere Strömung in den Erscheinungen. … Immer hat sich ergeben: 
Einseitig waren die Anschauungen, die aufgetreten sind, die allerdings im 17., 18., im 
Beginn des 19. Jahrhunderts so aufgetreten sind, dass sie den Anspruch erhoben haben, 
Gesetze zu finden, nach denen man das wirtschaftliche Leben gestalten kann. Dann hat sich 
etwas sehr, sehr Merkwürdiges ergeben. Die Nationalökonomie ist gewissermassen 
wissenschaftsfähig geworden. Sie wurde eingereiht in unsere offiziellen Universitäts-
Hochschul-wissenschaften, und man hat versucht, mit dem ganzen Rüstzeug 
wissenschaftlicher Vorstellungsart auch das ökonomisch-soziale Leben zu durchforschen. 
Wohin ist man gekommen? .. Kontemplativ, betrachtend ist die wissenschaftliche 
Nationalökonomie geworden. Zurückgewichen ist sie mehr oder weniger vor dem, was man
nennen könnte soziales Wollen. Nicht zu Gesetzen ist sie gekommen, die sich 
hineinergiessen könnten in das menschliche Leben, so dass sie im sozialen Leben gestaltend
wirken könnten.“  332a, 10  (>Soziale Frage als Lebensfrage)  

  Soziales Fühlen, soziales Wissen: „Denn dadurch, dass man gewissermassen parallel dem
Jahreslauf lebendig erlebt das Abbild des Mysteriums von Golgatha in jedem Jahr (in den 
christlichen Festen), dadurch inspiriert man sich erst wiederum mit dem, was soziales 
Wissen, soziales Fühlen sein kann. - Das .. erscheint gewiss für die Menschen der 
Gegenwart als etwas völlig Vertracktes, aber wahr ist es doch.“ 175, 127 (>Pfingsten)
 
  Soziale Gesetze: „Das eigentliche Malheur unserer Zeit ist dieses Nichtwissen .. Ebenso 

gegenwärtig soziale Frage nennt, wirklich etwas Neues ist .., dass sie etwas ganz anderes ist
als ähnliche Bewegungen in andern Zeiten des geschichtlichen Lebens. .. Das 
Bedrückende .. das ist geschaffen durch die gegenwärtigen, unendlich bedeutungsvollen 
Fortschritte der Menschenkultur .. als jene Maschinen und so weiter den Köpfen unserer 
Erfinder entsprangen. Seit jenen Zeiten .. entsteht erst der Lohnarbeiter, der Proletarier im 
heutigen Sinne des Wortes. Was man heute soziale Frage nennt, ist nicht zu trennen von 
dieser eigentlich erst durch die gewaltigen Fortschritte der Menschenkultur geschaffenen 
Menschenklasse. Der Sklave des Altertums kämpfte eigentlich nur dann, wenn er sich 
besonders bedrückt fühlte .. Der moderne Proletarier kommt aber immer mehr mit der 
Forderung, dass nicht dieses oder jenes einzelne zu bekämpfen sei, sondern dass nur eine .. 
Umwälzung der Verhältnisse überhaupt, seine Lage ändern könne.“ Die Entwickelung des 
menschlichen Geistes im Sinne technischer Fortschritte hat „gar nicht Schritt gehalten mit 
einem andern Nachdenken, mit dem Nachdenken darüber, welches die bestmöglichste Art 
des menschlichen Zusammenlebens ist. Niemand würde heute glauben, daß eine Maschine 
sich von selber konstruiere, daß keine Verstandeskraft, keine Geisteskraft angewendet 
werden muß, um die Maschine ins Leben zu rufen und ein Verkehrssystem zu schaffen. 
Aber wie viele sind heute, die, wenn sie es auch nicht zugeben, in ihrem innersten Gefühle 
der Anschauung, daß das menschliche Zusammenleben sich ganz von selber machen müßte,
daß nicht Geisteskraft dazu gehört, um in dieses Getriebe ebenso einzugreifen, wie man in 
das Getriebe einer Fabrik eingreift.“  54, 81ff 

  Soziale Frage als Wissenschaft: „Was hat sich gezeigt in diesem Verlauf des 
nationalökonomischen Denkens? Man kann seinen Blick richten auf das, was, sagen wir, 
zum Beispiel die merkantilistische Schule oder die physiokratische Schule der 
Nationalökonomie war, oder auf das, was Ricardo, der Lehrer des Karl Marx, zur 
Nationalökonomie beigetragen hat, man kann viele andere Nationalökonomen 
durchschauen, und man wird immer finden: diese Persönlichkeiten richten ihren Blick auf 
die eine oder die andere Strömung in den Erscheinungen. … Immer hat sich ergeben: 
Einseitig waren die Anschauungen, die aufgetreten sind, die allerdings im 17., 18., im 
Beginn des 19. Jahrhunderts so aufgetreten sind, dass sie den Anspruch erhoben haben, 
Gesetze zu finden, nach denen man das wirtschaftliche Leben gestalten kann. Dann hat sich 
etwas sehr, sehr Merkwürdiges ergeben. Die Nationalökonomie ist gewissermassen 
wissenschaftsfähig geworden. Sie wurde eingereiht in unsere offiziellen Universitäts-
Hochschul-wissenschaften, und man hat versucht, mit dem ganzen Rüstzeug 
wissenschaftlicher Vorstellungsart auch das ökonomisch-soziale Leben zu durchforschen. 
Wohin ist man gekommen? .. Kontemplativ, betrachtend ist die wissenschaftliche 
Nationalökonomie geworden. Zurückgewichen ist sie mehr oder weniger vor dem, was man
nennen könnte soziales Wollen. Nicht zu Gesetzen ist sie gekommen, die sich 
hineinergiessen könnten in das menschliche Leben, so dass sie im sozialen Leben gestaltend
wirken könnten.“  332a, 10  (>Soziale Frage als Lebensfrage)  

  Soziales Fühlen, soziales Wissen: „Denn dadurch, dass man gewissermassen parallel dem
Jahreslauf lebendig erlebt das Abbild des Mysteriums von Golgatha in jedem Jahr (in den 
christlichen Festen), dadurch inspiriert man sich erst wiederum mit dem, was soziales 
Wissen, soziales Fühlen sein kann. - Das .. erscheint gewiss für die Menschen der 
Gegenwart als etwas völlig Vertracktes, aber wahr ist es doch.“ 175, 127 (>Pfingsten)
 
  Soziale Gesetze: „Das eigentliche Malheur unserer Zeit ist dieses Nichtwissen .. Ebenso 



wie man beim Tunnelbau erst das Zusammenwirken aller Naturkräfte kennen muss, so 
muss, wer auch nur daran denken will, mit Sozialreformen anzufangen, die Gesetze des 
sozialen Zusammenwirkens kennen. Er muss sich beschäftigen mit dem Wirken von Seele 
auf Seele, und herantreten an den Geist. Daher ist die Theosophie (Anthroposophie) 
dasjenige, was jeder praktischen Tätigkeit im Leben zugrunde liegen muss .. Staatsmänner, 
Sozialreformer und so weiter sind nichts ohne die Theosophischen Grundlagen..“ 93, 130f   
(>Soziales Hauptgesetz, >Soziolog. G., Soziales Urphänomen)

  „Nehmen Sie zum Beispiel das Gesetz vom sinkenden Bodenertrag. Das ist so recht ein 
Gesetz, das richtig ist, aber absolut nicht wirklichkeitsgemäss. Denn die Praxis wird 
fortwährend zeigen, dass zwar, wenn man alle Faktoren in Betracht zieht, die Ricardo in 
Betracht gezogen hat, richtig das folgt, was er das Gesetz vom sinkenden Bodenertrag 
genannt hat, aber in dem Augenblick, wo auf der anderen Seite technisch intensivere 
Bewirtschaftung auftritt, wird diesem Gesetz ein Strich durch die Rechnung gemacht.“  
NÖS, 10

  Soziale Gesetze ausdenken ist nicht eine Sache des Scharfsinns usw., sondern der 
Liebefähigkeit; „Mutterliebe zu den Gedanken.“ 188, 93 (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Soziale Gesetze, wie das „Eherne Lohngesetz“ (Lasalle), kann man wie Naturgesetze 
konstatieren. Aber man kann sie auch korrigieren.   NÖS, 11  (>Lohngesetz)

  Soziale Gesetze studieren: „Schlimm ist nicht so sehr, dass heute noch viele Menschen 
nichts tun können; unendlich schlimm ist es aber, wenn die Menschen sich nicht 
entschliessen können, die sozialen Gesetze geisteswissenschaftlich wenigstens .. zu 
studieren. Das andere wird kommen, wenn sie studiert werden.“  186, 187

  Wie beim pythagoräischen Lehrsatz ringt man sich „auch im sozialen Erkennen dazu 
durch, dass gewisse Fundamentalerkenntnisse durch ihre innere Natur sich dem 
Bewusstsein als wahr ergeben können. Und wenn man dann nur Wirklichkeitssinn hat, dann
wird man finden, dass sie überall, wo sie in Frage kommen, auch anwendbar sind.“   
332a, 38   (>Dreigliederung verstehen ..)

  Soziale Gestaltung durch Weltanschauung: „Man betrachtet es vielfach heute als Ideal, 
den Menschen so darzustellen, dass man das, was im menschlichen Innern ist, möglichst als
materielle Vorgänge, nur eben heraufgehoben in die unbestimmten Vorstellungen des
Trieb-, des Instinktlebens und so weiter darstellt.“ Aber in den Tiefen des Unbewussten sind
nicht Triebe und Instinkte, sondern das Geistig-Seelische. Wenn man an die Menschen 
etwas bringen will, „wovon ihre Seele zehren kann so, wie ihr Leib von der Nahrung 
zehrt, .. wenn man ihnen etwas gibt, was nun in den ganzen Menschen, in Herz und Seele 
eingreift, was nicht bloss Weltidee ist, sondern Weltanschauung in dem Sinn, dass in dieser 
Weltanschauung wirklich Leben vorhanden ist, dass sie Enthusiasmus erregen kann, selbst 
dann, wenn der Arbeiter unmittelbar von der Maschine kommt.“ Dann wird man zu sozialen
Gestaltungen kommen. Man muss nicht ausrechnen, wie lange das dauern kann, sondern 
man muss dieses Rechnen sein lassen „und die Sache in den Willen einfahren“ lassen. „Man
suche an die Menschen heranzukommen, und man wird sehen, wie man mit einer 
Weltanschauung, .. die ihnen den Zusammenhang des Menschen mit dem Kosmos enthüllt, 
sehr rasches Verständnis finden wird.“ Die „Triebe und Instinkte und dergleichen“ müssen 

wie man beim Tunnelbau erst das Zusammenwirken aller Naturkräfte kennen muss, so 
muss, wer auch nur daran denken will, mit Sozialreformen anzufangen, die Gesetze des 
sozialen Zusammenwirkens kennen. Er muss sich beschäftigen mit dem Wirken von Seele 
auf Seele, und herantreten an den Geist. Daher ist die Theosophie (Anthroposophie) 
dasjenige, was jeder praktischen Tätigkeit im Leben zugrunde liegen muss .. Staatsmänner, 
Sozialreformer und so weiter sind nichts ohne die Theosophischen Grundlagen..“ 93, 130f   
(>Soziales Hauptgesetz, >Soziolog. G., Soziales Urphänomen)

  „Nehmen Sie zum Beispiel das Gesetz vom sinkenden Bodenertrag. Das ist so recht ein 
Gesetz, das richtig ist, aber absolut nicht wirklichkeitsgemäss. Denn die Praxis wird 
fortwährend zeigen, dass zwar, wenn man alle Faktoren in Betracht zieht, die Ricardo in 
Betracht gezogen hat, richtig das folgt, was er das Gesetz vom sinkenden Bodenertrag 
genannt hat, aber in dem Augenblick, wo auf der anderen Seite technisch intensivere 
Bewirtschaftung auftritt, wird diesem Gesetz ein Strich durch die Rechnung gemacht.“  
NÖS, 10

  Soziale Gesetze ausdenken ist nicht eine Sache des Scharfsinns usw., sondern der 
Liebefähigkeit; „Mutterliebe zu den Gedanken.“ 188, 93 (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Soziale Gesetze, wie das „Eherne Lohngesetz“ (Lasalle), kann man wie Naturgesetze 
konstatieren. Aber man kann sie auch korrigieren.   NÖS, 11  (>Lohngesetz)

  Soziale Gesetze studieren: „Schlimm ist nicht so sehr, dass heute noch viele Menschen 
nichts tun können; unendlich schlimm ist es aber, wenn die Menschen sich nicht 
entschliessen können, die sozialen Gesetze geisteswissenschaftlich wenigstens .. zu 
studieren. Das andere wird kommen, wenn sie studiert werden.“  186, 187

  Wie beim pythagoräischen Lehrsatz ringt man sich „auch im sozialen Erkennen dazu 
durch, dass gewisse Fundamentalerkenntnisse durch ihre innere Natur sich dem 
Bewusstsein als wahr ergeben können. Und wenn man dann nur Wirklichkeitssinn hat, dann
wird man finden, dass sie überall, wo sie in Frage kommen, auch anwendbar sind.“   
332a, 38   (>Dreigliederung verstehen ..)

  Soziale Gestaltung durch Weltanschauung: „Man betrachtet es vielfach heute als Ideal, 
den Menschen so darzustellen, dass man das, was im menschlichen Innern ist, möglichst als
materielle Vorgänge, nur eben heraufgehoben in die unbestimmten Vorstellungen des
Trieb-, des Instinktlebens und so weiter darstellt.“ Aber in den Tiefen des Unbewussten sind
nicht Triebe und Instinkte, sondern das Geistig-Seelische. Wenn man an die Menschen 
etwas bringen will, „wovon ihre Seele zehren kann so, wie ihr Leib von der Nahrung 
zehrt, .. wenn man ihnen etwas gibt, was nun in den ganzen Menschen, in Herz und Seele 
eingreift, was nicht bloss Weltidee ist, sondern Weltanschauung in dem Sinn, dass in dieser 
Weltanschauung wirklich Leben vorhanden ist, dass sie Enthusiasmus erregen kann, selbst 
dann, wenn der Arbeiter unmittelbar von der Maschine kommt.“ Dann wird man zu sozialen
Gestaltungen kommen. Man muss nicht ausrechnen, wie lange das dauern kann, sondern 
man muss dieses Rechnen sein lassen „und die Sache in den Willen einfahren“ lassen. „Man
suche an die Menschen heranzukommen, und man wird sehen, wie man mit einer 
Weltanschauung, .. die ihnen den Zusammenhang des Menschen mit dem Kosmos enthüllt, 
sehr rasches Verständnis finden wird.“ Die „Triebe und Instinkte und dergleichen“ müssen 



„vergeistigt werden“.  83, 265ff  (>Politik und Kunst, >Westen und Wille)

  Soziale Gliederung neu: Herr und Sklave; Arbeitskraft als Ware, „dass also etwas, was 
(im Menschen) ist, noch äusserlich organisiert ist. Das muss weg. Und nur dasjenige kann 
sozial gegliedert werden, was nicht am Menschen hängt: seine Position, der Ort, an den er 
hingestellt ist ..“   186, 165

  Soziales Grundgesetz >Soziales Hauptgesetz

  Sozialer Grundsatz: „Alles, was der Mensch so erwirbt, dass er es für seine Arbeit im 
sozialen Zusammenhange erhält, das wird zum Unheil. Heilsamkeit ergibt sich im sozialen 
Zusammenhange nur, wenn der Mensch nicht von seiner Arbeit, sondern aus anderen 
Quellen der Sozietät sein Leben zu fristen hat.“ 186, 49  (>Soz. Hauptgesetz)

  Soziales Hauptgesetz: (1905/1906) „Nun, das soziale Hauptgesetz, welches durch den 
Okkultismus aufgewiesen wird, ist das folgende: „Das Heil einer Gesamtheit von 
zusammenarbeitenden Menschen ist umso grösser, je weniger der einzelne die 
Erträgnisse seiner Leistungen für sich beansprucht, das heisst, je mehr er von diesen 
Erträgnissen an seine Mitarbeiter abgibt, und je mehr seine eigenen Bedürfnisse nicht 
aus seinen Leistungen, sondern aus den Leistungen der anderen befriedigt werden.“ 
Alle Einrichtungen innerhalb einer Gesamtheit von Menschen, welche diesem Gesetz 
widersprechen, müssen bei längerer Dauer irgendwo Elend und Not erzeugen.“   34, 213  
(>Arbeitsteilung, >Soziale Frage, egoistisch gestellt, >Reinkarnation und Karma)

  Es geht darum, einzurichten, „dass niemals jemand die Früchte seiner eigenen Arbeit für 
sich selber in Anspruch nehmen kann, sondern doch diese möglichst ohne Rest der 
Gesamtheit zugute kommen. Er selbst muss dafür wiederum durch die Arbeit seiner 
Mitmenschen erhalten werden. Worauf es also ankommt, das ist, dass für die Mitmenschen 
arbeiten und ein gewisses Einkommen erzielen zwei voneinander ganz getrennte Dinge 
seien.“  34, 213  (>Arbeit und Einkommen trennen)

  Das soziale Hauptgesetz ist kein „haarsträubender Idealismus“, sondern praktisch: In jeder 
Menschengemeinschaft, „die nur jemals existiert hat“, gab es immer zweierlei 
Einrichtungen, wovon die eine diesem Gesetz entspricht, die andere ihm widerspricht, also 
unpraktisch ist.   34, 213f   (>Sozialisierung, deren Grundgesetz)

  „Die Menschenwohlfahrt ist umso grösser, je geringer der Egoismus ist.“ Bei der 
Verwirklichung geht es also darum, aus dem Egoismus herauszufinden.   34, 214

  „Dieses Gesetz besteht darin, dass niemand, insofern er dem sozialen Körper .. angehört, 
für sich selber in Wirklichkeit arbeitet. … Jegliche Arbeit, die der Mensch leistet, kann 
niemals auf ihn zurückfallen, auch nicht in ihrem wirklichen Erträgnis, sondern sie kann nur
für die anderen Menschen geleistet sein. Und das, was die anderen Menschen leisten, das 
muss uns selbst zugute kommen. … Wir können gar nicht anders, ebensowenig, wie wir 
unser Blut anders leiten können, als in der Zirkulation der menschlichen Betätigung so 
wirken, dass unsere Tätigkeit allen anderen, und aller anderer Tätigkeit uns zugute kommt, 
dass niemals unsere eigene Tätigkeit auf uns zurückfällt. … Man kann ebensowenig leben 
von seiner eigenen Arbeit im sozialen Organismus, als man sich selber aufessen kann, um 

„vergeistigt werden“.  83, 265ff  (>Politik und Kunst, >Westen und Wille)

  Soziale Gliederung neu: Herr und Sklave; Arbeitskraft als Ware, „dass also etwas, was 
(im Menschen) ist, noch äusserlich organisiert ist. Das muss weg. Und nur dasjenige kann 
sozial gegliedert werden, was nicht am Menschen hängt: seine Position, der Ort, an den er 
hingestellt ist ..“   186, 165

  Soziales Grundgesetz >Soziales Hauptgesetz

  Sozialer Grundsatz: „Alles, was der Mensch so erwirbt, dass er es für seine Arbeit im 
sozialen Zusammenhange erhält, das wird zum Unheil. Heilsamkeit ergibt sich im sozialen 
Zusammenhange nur, wenn der Mensch nicht von seiner Arbeit, sondern aus anderen 
Quellen der Sozietät sein Leben zu fristen hat.“ 186, 49  (>Soz. Hauptgesetz)

  Soziales Hauptgesetz: (1905/1906) „Nun, das soziale Hauptgesetz, welches durch den 
Okkultismus aufgewiesen wird, ist das folgende: „Das Heil einer Gesamtheit von 
zusammenarbeitenden Menschen ist umso grösser, je weniger der einzelne die 
Erträgnisse seiner Leistungen für sich beansprucht, das heisst, je mehr er von diesen 
Erträgnissen an seine Mitarbeiter abgibt, und je mehr seine eigenen Bedürfnisse nicht 
aus seinen Leistungen, sondern aus den Leistungen der anderen befriedigt werden.“ 
Alle Einrichtungen innerhalb einer Gesamtheit von Menschen, welche diesem Gesetz 
widersprechen, müssen bei längerer Dauer irgendwo Elend und Not erzeugen.“   34, 213  
(>Arbeitsteilung, >Soziale Frage, egoistisch gestellt, >Reinkarnation und Karma)

  Es geht darum, einzurichten, „dass niemals jemand die Früchte seiner eigenen Arbeit für 
sich selber in Anspruch nehmen kann, sondern doch diese möglichst ohne Rest der 
Gesamtheit zugute kommen. Er selbst muss dafür wiederum durch die Arbeit seiner 
Mitmenschen erhalten werden. Worauf es also ankommt, das ist, dass für die Mitmenschen 
arbeiten und ein gewisses Einkommen erzielen zwei voneinander ganz getrennte Dinge 
seien.“  34, 213  (>Arbeit und Einkommen trennen)

  Das soziale Hauptgesetz ist kein „haarsträubender Idealismus“, sondern praktisch: In jeder 
Menschengemeinschaft, „die nur jemals existiert hat“, gab es immer zweierlei 
Einrichtungen, wovon die eine diesem Gesetz entspricht, die andere ihm widerspricht, also 
unpraktisch ist.   34, 213f   (>Sozialisierung, deren Grundgesetz)

  „Die Menschenwohlfahrt ist umso grösser, je geringer der Egoismus ist.“ Bei der 
Verwirklichung geht es also darum, aus dem Egoismus herauszufinden.   34, 214

  „Dieses Gesetz besteht darin, dass niemand, insofern er dem sozialen Körper .. angehört, 
für sich selber in Wirklichkeit arbeitet. … Jegliche Arbeit, die der Mensch leistet, kann 
niemals auf ihn zurückfallen, auch nicht in ihrem wirklichen Erträgnis, sondern sie kann nur
für die anderen Menschen geleistet sein. Und das, was die anderen Menschen leisten, das 
muss uns selbst zugute kommen. … Wir können gar nicht anders, ebensowenig, wie wir 
unser Blut anders leiten können, als in der Zirkulation der menschlichen Betätigung so 
wirken, dass unsere Tätigkeit allen anderen, und aller anderer Tätigkeit uns zugute kommt, 
dass niemals unsere eigene Tätigkeit auf uns zurückfällt. … Man kann ebensowenig leben 
von seiner eigenen Arbeit im sozialen Organismus, als man sich selber aufessen kann, um 



sich zu ernähren. … Wer gegen dieses Gesetz verstösst, der arbeitet gegen den sozialen 
Organismus. Deshalb arbeitet man gegen den sozialen Organismus, wenn man weiter 
verwirklicht dasjenige, .. dass man den proletarischen Arbeiter von dem Erträgnis seiner 
Arbeitskraft leben lässt.“ Das kann nur geregelt werden, wenn neben dem Wirtschaftsleben 
„relativ selbständig das politische, das engere Staatsleben sich entwickelt, das immerzu 
entreisst dem wirtschaftlichen Leben die Möglichkeit, die menschliche Arbeit auf sich 
selber zu lenken. ..die Arbeit zu verbrauchen.“  328, 89f   (>Arbeitsteilung)

  „Dasjenige, was der Einzelne durch seine Tätigkeit arbeitet, es kann
nur scheinbar in seinem Ergebnis ihm dienen. In Wahrheit verteilt sich das, was der 
Einzelne arbeitet, auf den sozialen Organismus, dem er angehört. Alle Menschen haben 
etwas von seiner Tätigkeit; und er, was er hat innerhalb eines sozialen Organismus, kann 
nicht, wenn der soziale Organismus gesund ist, aus seiner eigenen Tasche stammen; sondern
das stammt aus der Tätigkeit der anderen Menschen. .. Sie können ebenso wenig 
[volkswirtschaftlich leben] von dem, was Sie selber arbeiten, [...] wie Sie im physischen 
Sinne dadurch leben können, dass Sie sich selber aufessen! .. Es ist ein Grundgesetz des 
volkswirtschaftlichen Lebens, dass man nicht von seiner Arbeit leben kann. .. Daher, sehr 
verehrte Anwesende, fälscht es die Grundgesetze des sozialen Organismus, wenn Sie 
Arbeitskraft einfach wie eine Ware bezahlen — aus dem Grunde, weil Sie ausgehen von 
etwas, was real gar nicht wahr ist. Sie wollen der Arbeitskraft ihr Erträgnis geben; Sie 
wollen den Menschen leben lassen von seiner Lebenskraft. Sie schalten ihn dadurch nicht
ein in den sozialen Organismus, sondern schalten ihn aus.“ 336, 60f

  Soziales Heil: Vom Übergang des Kapitals von den Fähigen an die Fähigen „hängt das 
soziale Heil der Zukunft ab.“ 332a, 165 (>Gesundheit, >Kapital-Übertragung)

  Soziale Impulse: „Ich habe immer sagen müssen: Ich meine soziale Impulse! - Das hat 
die Leute furchtbar geärgert. Denn selbstverständlich hätte ich sagen sollen: soziale Ideen 
oder soziale Gedanken; denn die Leute hatten für solche Dinge nur Gedanken im Kopfe.“ 
Ich brauchte Impulse, „weil ich Realitäten meinte und nicht abstrakte Ideen. Ausdrücken 
muss man sich selbstverständlich in abstrakten Ideen.“  81, 116   (>Real oder abstrakt)

  „So haben sich allmählich die Verhältnisse ergeben, dass man gar nicht sich konkretisiert, 
indem man auf das Soziale hinsieht. Aber das muss man, meine Damen und Herren.“  
(>Staatlich-juristisch-moralisches Leben)

  Soziale Intelligenz: „Dasjenige, was im Wirtschaftsleben selber denkt, die soziale 
Intelligenz, die bekam die Obermacht über die individuelle Intelligenz der einzelnen 
Menschen. … Zunächst tritt eine Art neuem Gruppendenken bei den Menschen auf. Aber 
dieses Gruppendenken ist ungemein nüchtern … hat als Philistrosität weite Kreise gezogen 
und hat nunmehr ergriffen als nüchternstes Produkt das sozialistische Denken. (…) Ein 
ungeheuer wichtiges Phänomen des sozialen Organismus ist sein allmähliches Aushungern. 
… Der soziale Organismus braucht die menschlichen Talente, die menschlichen 
Begabungen, die menschlichen inneren Offenbarungen ...“  190, 42

  „In England und Amerika wird mit Bezug auf den Verfassungsstaat, mit Bezug auf die 
äussere Politik, .. die Intelligenz schon zahm geboren. In Mitteleuropa wird sie gezähmt. Im
Osten möchte sie gern frei herumlaufen, wird aber verfolgt.“   186, 245  (>Presse)

sich zu ernähren. … Wer gegen dieses Gesetz verstösst, der arbeitet gegen den sozialen 
Organismus. Deshalb arbeitet man gegen den sozialen Organismus, wenn man weiter 
verwirklicht dasjenige, .. dass man den proletarischen Arbeiter von dem Erträgnis seiner 
Arbeitskraft leben lässt.“ Das kann nur geregelt werden, wenn neben dem Wirtschaftsleben 
„relativ selbständig das politische, das engere Staatsleben sich entwickelt, das immerzu 
entreisst dem wirtschaftlichen Leben die Möglichkeit, die menschliche Arbeit auf sich 
selber zu lenken. ..die Arbeit zu verbrauchen.“  328, 89f   (>Arbeitsteilung)

  „Dasjenige, was der Einzelne durch seine Tätigkeit arbeitet, es kann
nur scheinbar in seinem Ergebnis ihm dienen. In Wahrheit verteilt sich das, was der 
Einzelne arbeitet, auf den sozialen Organismus, dem er angehört. Alle Menschen haben 
etwas von seiner Tätigkeit; und er, was er hat innerhalb eines sozialen Organismus, kann 
nicht, wenn der soziale Organismus gesund ist, aus seiner eigenen Tasche stammen; sondern
das stammt aus der Tätigkeit der anderen Menschen. .. Sie können ebenso wenig 
[volkswirtschaftlich leben] von dem, was Sie selber arbeiten, [...] wie Sie im physischen 
Sinne dadurch leben können, dass Sie sich selber aufessen! .. Es ist ein Grundgesetz des 
volkswirtschaftlichen Lebens, dass man nicht von seiner Arbeit leben kann. .. Daher, sehr 
verehrte Anwesende, fälscht es die Grundgesetze des sozialen Organismus, wenn Sie 
Arbeitskraft einfach wie eine Ware bezahlen — aus dem Grunde, weil Sie ausgehen von 
etwas, was real gar nicht wahr ist. Sie wollen der Arbeitskraft ihr Erträgnis geben; Sie 
wollen den Menschen leben lassen von seiner Lebenskraft. Sie schalten ihn dadurch nicht
ein in den sozialen Organismus, sondern schalten ihn aus.“ 336, 60f

  Soziales Heil: Vom Übergang des Kapitals von den Fähigen an die Fähigen „hängt das 
soziale Heil der Zukunft ab.“ 332a, 165 (>Gesundheit, >Kapital-Übertragung)

  Soziale Impulse: „Ich habe immer sagen müssen: Ich meine soziale Impulse! - Das hat 
die Leute furchtbar geärgert. Denn selbstverständlich hätte ich sagen sollen: soziale Ideen 
oder soziale Gedanken; denn die Leute hatten für solche Dinge nur Gedanken im Kopfe.“ 
Ich brauchte Impulse, „weil ich Realitäten meinte und nicht abstrakte Ideen. Ausdrücken 
muss man sich selbstverständlich in abstrakten Ideen.“  81, 116   (>Real oder abstrakt)

  „So haben sich allmählich die Verhältnisse ergeben, dass man gar nicht sich konkretisiert, 
indem man auf das Soziale hinsieht. Aber das muss man, meine Damen und Herren.“  
(>Staatlich-juristisch-moralisches Leben)

  Soziale Intelligenz: „Dasjenige, was im Wirtschaftsleben selber denkt, die soziale 
Intelligenz, die bekam die Obermacht über die individuelle Intelligenz der einzelnen 
Menschen. … Zunächst tritt eine Art neuem Gruppendenken bei den Menschen auf. Aber 
dieses Gruppendenken ist ungemein nüchtern … hat als Philistrosität weite Kreise gezogen 
und hat nunmehr ergriffen als nüchternstes Produkt das sozialistische Denken. (…) Ein 
ungeheuer wichtiges Phänomen des sozialen Organismus ist sein allmähliches Aushungern. 
… Der soziale Organismus braucht die menschlichen Talente, die menschlichen 
Begabungen, die menschlichen inneren Offenbarungen ...“  190, 42

  „In England und Amerika wird mit Bezug auf den Verfassungsstaat, mit Bezug auf die 
äussere Politik, .. die Intelligenz schon zahm geboren. In Mitteleuropa wird sie gezähmt. Im
Osten möchte sie gern frei herumlaufen, wird aber verfolgt.“   186, 245  (>Presse)



  Soziale Klüfte: „Aber wenn man auf so etwas hinweist wie auf die Kluft, die sich    
zwischen Alter und Jugend in unserer Zeit aufgetan hat, weist man zugleich auf das hin, 
was überhaupt an Klüften waltet zwischen Mensch und Mensch, zwischen Mann und Frau, 
zwischen Klasse und Klasse in unserer Zeit. Denn ebenso wie uns das blosse 
intellektualistische Leben trennt von dem Kinde, so trennt es uns im Grunde genommen 
auch von dem anderen Menschen.“  83, 181  (>Denken, lebendiges, >Geistesleben und 
Kastenbildung)

  Soziale Kunst: „Langsam und allmählich greifen in den gegenwärtigen 
Entwickelungszyklus der Menschheit die organischen, die lebendigen Kräfte ein. .. Das 
letzte Ereignis auf sozialem Gebiet, das durch die alte Maurerei herbeigeführt wurde, war 
die französische Revolution, in der mit den Ideen Gleichheit, Freiheit, Brüderlichkeit 
konsequent die Grundidee der alten Maurerei auf sozialem Gebiete in die Öffentlichkeit 
kam. .. Denn das heute in der Welt bestehende grosse Übel, das ungeheure Elend, das mit so
furchtbarer Gewalt zum Ausdruck kommt in dem, was man die soziale Frage nennet, kann 
nicht mehr mit dem Unlebendigen gemeistert werden. Dazu bedarf es einer königlichen 
Kunst. .. Die königliche Kunst wird in der Zukunft eine soziale Kunst sein.“  93, 280f

Der „Vollmensch“ ist „darauf angewiesen, an das Gemeinschaftsleben möglichst viel 
hinzugeben; er begründet schon das Gemeinschaftsleben durch das, was in ihm ist, in der 
allerbesten Weise. .. In Bezug auf das, was die Menschen geistig hervorbringen, sind sie 
ihrer Naturanlage nach nicht gerade geizig; davon möchten sie soviel als möglich jedem 
Menschen mitteilen. .. Anders machen es die Leute heute in Bezug auf die äusseren, 
materiellen Güter, die möchten sie für sich behalten. Aber diese kommen uns ja niemals zu 
von innen heraus, sondern die sind gerade durch das bedingt, was uns umgibt. Und die 
soziale Kunst würde darin bestehen, dass man das, was uns äusserlich umgibt, allmählich so
umwandelt, dass es der Mensch behandeln kann wie das, was ihm von innen aus eigen ist, 
wie das, was ganz aus seiner Individualität herausquillt.“  338, 112f

  „Theoretiker auf irgendeinem Gebiete wird der Mensch, wenn er etwas nicht hat. … Man 
hat noch kein Denken, das sich ebenso wie das juristische und theokratische Denken früher 
an die Wirklichkeit sich angelehnt hat, an die heute kalt gewordene Wirklichkeit anlehnen 
kann, diese kaltgewordene Wirklichkeit durchdringen kann. Deshalb haben die höheren 
Stände ihre Nase hineingesteckt in das Elend und so irgend etwas geformt, nun ja, wie die 
Dichter, Bildhauer und Maler der Gegenwart es geformt haben: Soziale Kunst. 
Abscheuliche Sentimentalität ist daraus geworden, weil eben die Menschen noch nichts 
erfüllt von dem, was wirklich aus der freien Geistigkeit heraus sich hinzugesellen kann zu 
der menschlichen Ordnung.“  305, 220f  (>Kunst und Soziales)

  Soziale Kunst Eurythmie: „Diese eurythmische Kunst will im allerbesten Sinne eine 
soziale Kunst sein, denn sie will vor allen Dingen die Geheimnisse des Menschen 
vermitteln. Sie will diejenigen Bewegungsanlagen anwenden, die im Menschen selbst sind 
… Indem sie eine wirkliche Sprache, eine sichtbare Sprache, ausgeführt durch den ganzen 
Menschen, ist, ist sie eine Kunst .. Aber zu gleicher Zeit stellt sie neben dem blossen 
leiblichen Tun, das bloß auf dem Physiologischen beruht, das bloss aus dem Studium des 
Gliederbaus in leiblicher Form hervorgeht, eine menschliche Bewegungsfähigkeit dar, durch
die sich der Mensch Bewegungen hingibt, die durchseelt, durchgeistigt sind. Was ein 

  Soziale Klüfte: „Aber wenn man auf so etwas hinweist wie auf die Kluft, die sich    
zwischen Alter und Jugend in unserer Zeit aufgetan hat, weist man zugleich auf das hin, 
was überhaupt an Klüften waltet zwischen Mensch und Mensch, zwischen Mann und Frau, 
zwischen Klasse und Klasse in unserer Zeit. Denn ebenso wie uns das blosse 
intellektualistische Leben trennt von dem Kinde, so trennt es uns im Grunde genommen 
auch von dem anderen Menschen.“  83, 181  (>Denken, lebendiges, >Geistesleben und 
Kastenbildung)

  Soziale Kunst: „Langsam und allmählich greifen in den gegenwärtigen 
Entwickelungszyklus der Menschheit die organischen, die lebendigen Kräfte ein. .. Das 
letzte Ereignis auf sozialem Gebiet, das durch die alte Maurerei herbeigeführt wurde, war 
die französische Revolution, in der mit den Ideen Gleichheit, Freiheit, Brüderlichkeit 
konsequent die Grundidee der alten Maurerei auf sozialem Gebiete in die Öffentlichkeit 
kam. .. Denn das heute in der Welt bestehende grosse Übel, das ungeheure Elend, das mit so
furchtbarer Gewalt zum Ausdruck kommt in dem, was man die soziale Frage nennet, kann 
nicht mehr mit dem Unlebendigen gemeistert werden. Dazu bedarf es einer königlichen 
Kunst. .. Die königliche Kunst wird in der Zukunft eine soziale Kunst sein.“  93, 280f

Der „Vollmensch“ ist „darauf angewiesen, an das Gemeinschaftsleben möglichst viel 
hinzugeben; er begründet schon das Gemeinschaftsleben durch das, was in ihm ist, in der 
allerbesten Weise. .. In Bezug auf das, was die Menschen geistig hervorbringen, sind sie 
ihrer Naturanlage nach nicht gerade geizig; davon möchten sie soviel als möglich jedem 
Menschen mitteilen. .. Anders machen es die Leute heute in Bezug auf die äusseren, 
materiellen Güter, die möchten sie für sich behalten. Aber diese kommen uns ja niemals zu 
von innen heraus, sondern die sind gerade durch das bedingt, was uns umgibt. Und die 
soziale Kunst würde darin bestehen, dass man das, was uns äusserlich umgibt, allmählich so
umwandelt, dass es der Mensch behandeln kann wie das, was ihm von innen aus eigen ist, 
wie das, was ganz aus seiner Individualität herausquillt.“  338, 112f

  „Theoretiker auf irgendeinem Gebiete wird der Mensch, wenn er etwas nicht hat. … Man 
hat noch kein Denken, das sich ebenso wie das juristische und theokratische Denken früher 
an die Wirklichkeit sich angelehnt hat, an die heute kalt gewordene Wirklichkeit anlehnen 
kann, diese kaltgewordene Wirklichkeit durchdringen kann. Deshalb haben die höheren 
Stände ihre Nase hineingesteckt in das Elend und so irgend etwas geformt, nun ja, wie die 
Dichter, Bildhauer und Maler der Gegenwart es geformt haben: Soziale Kunst. 
Abscheuliche Sentimentalität ist daraus geworden, weil eben die Menschen noch nichts 
erfüllt von dem, was wirklich aus der freien Geistigkeit heraus sich hinzugesellen kann zu 
der menschlichen Ordnung.“  305, 220f  (>Kunst und Soziales)

  Soziale Kunst Eurythmie: „Diese eurythmische Kunst will im allerbesten Sinne eine 
soziale Kunst sein, denn sie will vor allen Dingen die Geheimnisse des Menschen 
vermitteln. Sie will diejenigen Bewegungsanlagen anwenden, die im Menschen selbst sind 
… Indem sie eine wirkliche Sprache, eine sichtbare Sprache, ausgeführt durch den ganzen 
Menschen, ist, ist sie eine Kunst .. Aber zu gleicher Zeit stellt sie neben dem blossen 
leiblichen Tun, das bloß auf dem Physiologischen beruht, das bloss aus dem Studium des 
Gliederbaus in leiblicher Form hervorgeht, eine menschliche Bewegungsfähigkeit dar, durch
die sich der Mensch Bewegungen hingibt, die durchseelt, durchgeistigt sind. Was ein 



materialistisches Zeitalter als blosses physiologisches Turnen gelehrt hat, das wird auch den
Kindern gelehrt werden können. Dazu muss kommen .. durchseelte Bewegung, die nun 
wirklich den ganzen Menschen ergreift, während das blosse physiologische, das blosse 
materielle Turnen nur einen Teil der menschlichen Wesenheit ergreift und daher so vieles in 
dem werdenden Menschen verkümmern lässt.“  332a, 137 

  Soziales Leben: Das Soziale ist so schwer fassbar, weil es kein völlig waches Leben ist. 
Es ist ein schlafendes oder höchstens träumerisches Leben. 191, 171 (>Schlafen sozial ..)

  Sozialismus schläfert ein, im Gegenzug regen sich sofort antisoziale Triebe. Das Leben 
geht hin und her zwischen Ebbe und Flut.   186, 100  (>Sozial-antisozial)

  Öffentliches Leben ist ein komplizierter Prozess, vergleichbar der Verdauung. Sie kann 
nicht davon abhängen, dass man sie vorher durchdenkt. Man kann nur dreigliedrige Impulse
zusammenwirken lassen.   188, 215f   (>Sozialer Organismus, Selbststeuerung)

  „Nur dann, wenn der wirtschaftliche Körper sich selbst verwaltet, verwaltet aus seinen 
eigenen Bedingungen heraus, der rechtliche, der politische Körper sich selbst verwaltet .. 
wenn dann ein jeder dieser Organismen sich selbständig regelt, indem sie nebeneinander 
und aufeinander wirken, dann entsteht ein gesundes soziales Leben.“ 328, 85 (>Zirkulation)

  Soziale Ordnung und Christus-Impuls: „Denn der Christus Jesus hat die Zeichen, die 
Wunder getan aus  seiner (..) überirdischen Glaubenskraft. Niemand, (..) der nicht die Kraft 
aufbringt, (den Menschen) als etwas anderes zu betrachten als ein Naturwesen, kann das 
tun, was Christus getan hat. Nun verlangt der Christus als Anschauung, dass wenigstens im 
moralischen Gebiet, in der Vorstellung mehr lebt als in der äusseren Wirklichkeit“, wo es 
heisst: „Wenn dir jemand deinen Mantel nimmt, so nimm ihn wieder zurück! Aber mit 
diesem Grundsatz begründet man keine soziale Ordnung im Sinne des Christus-Impulses.“  
175, 253

  Soziale Ordnung durch den Geist: „Die Pädagogen Mitteleuropas im 19. Jahrhundert 
wollten“ direkt vom Intellekt aus den Willen erobern. Aber „man steckte noch in der 
orientalischen Welt“ und blieb beim abstrakten Denken, war „noch nicht zum lebendigen 
Gedanken vorgeschritten“. „Dann kam eine große Menschenmasse“ der materialistisch 
erzogenen Proletarier, „die machte den Willen überall geltend. Und wir leben heute in einer 
Zeit, die kontrastiert ist zu dem, was einmal da war zur Aufrechterhaltung der sozialen 
Ordnung. Wenn man auch nicht reaktionär gesinnt ist, so muss man doch wissen, wie in 
früheren Zeiten einer, wenn er auch Fürst war, doch in derselben Predigt saß mit dem letzten
Bauern des Ortes, und derjenige, der aus dem geistigen Leben heraus sprach, für alle sprach,
etwas zu sagen hatte,was alle ergriff. Das ganz offenbare Bild: wie man durch den Geist die 
sozialen Ordnungen zusammenhält, war eben für frühere Zeiten so gewiss da, wie es als 
Erbstück aus dem Orient gekommen ist, wie es erfasst wird durch den Kopf und sich dann 
erst zum Herzen senkt. Jetzt hat sich etwas hineingestellt, was aus dem Willen heraus 
kommt. Wir müssen wiederum die Möglichkeit finden, aus einem Geiste heraus 
weltanschaulich zu sprechen, der alle ergreift, vom Ungebildetsten bis zum Ge-
bildetsten: Nur so können wir zusammen arbeiten“ Wir müssen „den Boden schaffen für das
Verständnis einer inneren westlichen Geistentwickelung. Und .. wenn wir den europäisch-
amerikanischen Geist entgegensetzen können dem orientalischen Geist, der heute in der 

materialistisches Zeitalter als blosses physiologisches Turnen gelehrt hat, das wird auch den
Kindern gelehrt werden können. Dazu muss kommen .. durchseelte Bewegung, die nun 
wirklich den ganzen Menschen ergreift, während das blosse physiologische, das blosse 
materielle Turnen nur einen Teil der menschlichen Wesenheit ergreift und daher so vieles in 
dem werdenden Menschen verkümmern lässt.“  332a, 137 

  Soziales Leben: Das Soziale ist so schwer fassbar, weil es kein völlig waches Leben ist. 
Es ist ein schlafendes oder höchstens träumerisches Leben. 191, 171 (>Schlafen sozial ..)

  Sozialismus schläfert ein, im Gegenzug regen sich sofort antisoziale Triebe. Das Leben 
geht hin und her zwischen Ebbe und Flut.   186, 100  (>Sozial-antisozial)

  Öffentliches Leben ist ein komplizierter Prozess, vergleichbar der Verdauung. Sie kann 
nicht davon abhängen, dass man sie vorher durchdenkt. Man kann nur dreigliedrige Impulse
zusammenwirken lassen.   188, 215f   (>Sozialer Organismus, Selbststeuerung)

  „Nur dann, wenn der wirtschaftliche Körper sich selbst verwaltet, verwaltet aus seinen 
eigenen Bedingungen heraus, der rechtliche, der politische Körper sich selbst verwaltet .. 
wenn dann ein jeder dieser Organismen sich selbständig regelt, indem sie nebeneinander 
und aufeinander wirken, dann entsteht ein gesundes soziales Leben.“ 328, 85 (>Zirkulation)

  Soziale Ordnung und Christus-Impuls: „Denn der Christus Jesus hat die Zeichen, die 
Wunder getan aus  seiner (..) überirdischen Glaubenskraft. Niemand, (..) der nicht die Kraft 
aufbringt, (den Menschen) als etwas anderes zu betrachten als ein Naturwesen, kann das 
tun, was Christus getan hat. Nun verlangt der Christus als Anschauung, dass wenigstens im 
moralischen Gebiet, in der Vorstellung mehr lebt als in der äusseren Wirklichkeit“, wo es 
heisst: „Wenn dir jemand deinen Mantel nimmt, so nimm ihn wieder zurück! Aber mit 
diesem Grundsatz begründet man keine soziale Ordnung im Sinne des Christus-Impulses.“  
175, 253

  Soziale Ordnung durch den Geist: „Die Pädagogen Mitteleuropas im 19. Jahrhundert 
wollten“ direkt vom Intellekt aus den Willen erobern. Aber „man steckte noch in der 
orientalischen Welt“ und blieb beim abstrakten Denken, war „noch nicht zum lebendigen 
Gedanken vorgeschritten“. „Dann kam eine große Menschenmasse“ der materialistisch 
erzogenen Proletarier, „die machte den Willen überall geltend. Und wir leben heute in einer 
Zeit, die kontrastiert ist zu dem, was einmal da war zur Aufrechterhaltung der sozialen 
Ordnung. Wenn man auch nicht reaktionär gesinnt ist, so muss man doch wissen, wie in 
früheren Zeiten einer, wenn er auch Fürst war, doch in derselben Predigt saß mit dem letzten
Bauern des Ortes, und derjenige, der aus dem geistigen Leben heraus sprach, für alle sprach,
etwas zu sagen hatte,was alle ergriff. Das ganz offenbare Bild: wie man durch den Geist die 
sozialen Ordnungen zusammenhält, war eben für frühere Zeiten so gewiss da, wie es als 
Erbstück aus dem Orient gekommen ist, wie es erfasst wird durch den Kopf und sich dann 
erst zum Herzen senkt. Jetzt hat sich etwas hineingestellt, was aus dem Willen heraus 
kommt. Wir müssen wiederum die Möglichkeit finden, aus einem Geiste heraus 
weltanschaulich zu sprechen, der alle ergreift, vom Ungebildetsten bis zum Ge-
bildetsten: Nur so können wir zusammen arbeiten“ Wir müssen „den Boden schaffen für das
Verständnis einer inneren westlichen Geistentwickelung. Und .. wenn wir den europäisch-
amerikanischen Geist entgegensetzen können dem orientalischen Geist, der heute in der 



Dekadenz drinnen ist, dann erst wird Weltökonomie, wird Weltverkehr, wie er heute nur 
äußerlich besteht, im wahren Sinn des Wortes im Vertrauen unter den Menschen möglich 
sein.“ Dem Asiaten imponieren unsere Maschinen nicht. „Das sind innerliche Menschen … 
man sieht mit einer gewissen Verachtung auf alles das herab, was sich .. unter den Zwang 
der Technik, des Mechanistischen stellt ..“. Erst wenn man „aus europäischem und 
amerikanischem Geist zusammen, selber ein Geistiges in der Weltanschauung erzeugt, erst 
dann wird die Brücke auch zum Orient hinüber geschlagen werden. Dazu aber bedarf es 
dessen, dass die Welt nun doch auf dieses Mitteleuropa schaut, das es am weitesten gebracht
hat in der Ausgestaltung des Intellekts nach dem lebendigen Gedanken hin.“ Was Hegel, 
Fichte, Schelling hatten, „war erst der Keim zum lebendigen Gedanken.“ 83, 274ff  
(>Westen und Wille) 

  Soziale Ordnung in den Kulturepochen  >186, 1.12.18, 59f

  Soziale Ordnung als Maschinerie: Man hatte sich in der neueren Zeit gewöhnt, 
„hinzugehen den Weg bis zur Maschinerie der sozialen Ordnung, aber nicht hinzugehen den
Weg zum Menschen, der an der Maschine steht, der da lebt als Mensch innerhalb der 
Maschinerie der sozialen Ordnung, und der als Mensch ein handelnder ist.“  77, 193

  Sozialer Organismus: „Denn das Menschenleben ist mit der neuesten Zeit in einen 
Zustand eingetreten, der aus dem sozial Eingerichteten immer wieder das Antisoziale 
hervorgehen lässt. Dieses muss stets neu bewältigt werden. Wie ein Organismus einige Zeit 
nach der Sättigung immer wieder in den Zustand des Hungers eintritt, so der soziale 
Organismus aus einer Ordnung der Verhältnisse in die Unordnung. Eine Universalarznei zur
Ordnung der sozialen Verhältnisse gibt es so wenig wie ein Nahrungsmittel, das für alle 
Zeiten sättigt. Aber die Menschen können in solche Gemeinschaften eintreten, dass durch 
ihr lebendiges Zusammenwirken dem Dasein immer wieder die Richtung zum Sozialen 
gegeben wird. Eine solche Gemeinschaft ist das sich selbst verwaltende geistige Glied des 
sozialen Organismus.“    Kp, 14f   (>Gesundheit, Krankheit, >Sozialer Organismus, 
Hunger)

  „Der soziale Organismus ist etwas, was jung wird, altert, und dem immer neue Impulse 
eingeflösst werden müssen, von dem aber nie gesagt werden kann: so und so ist seine 
Gestalt. Wenn der soziale Organismus nicht so ist, dass die Menschen in einem, alle 
Interessen zusammenmischenden Parlament zusammensitzen, wo dann wirtschaftlich 
Interessierte über Fragen des Geisteslebens, staatliche Interessen über wirtschaftliche 
Fragen und so weiter entscheiden, sondern wenn in einem gesunden sozialen Organismus 
die einzelnen Gebiete aus ihren eigenen Bedingungen heraus betrachtet werden, dann wird 
einmal das Staatsleben auf eine reale demokratische Grundlage gestellt werden können; 
dann wird das, was zu sagen ist, nicht von einem Menschen in einem solchen einzigen 
Parlament gesagt werden, sondern es wird hervorgehen aus den fortdauernden 
kontinuierlichen Verhandlungen unter den einzelnen Gliedern des sozialen Organismus.“   
81, 112f   (>Zirkulation, >Aufbau und Abbau)

  „Wer die Wirksamkeit der Zelle oder eines Organes im menschlichen Leibe nach den 
Ansichten der Naturwissenschaft ins Auge fasst und dann nach der „sozialen Zelle“ oder 
den „sozialen Organen“ sucht, um den Bau und die Lebensbedingungen des sozialen 
Organismus kennenzulernen, der wird nur allzuleicht in ein wesenloses Analogiespiel 

Dekadenz drinnen ist, dann erst wird Weltökonomie, wird Weltverkehr, wie er heute nur 
äußerlich besteht, im wahren Sinn des Wortes im Vertrauen unter den Menschen möglich 
sein.“ Dem Asiaten imponieren unsere Maschinen nicht. „Das sind innerliche Menschen … 
man sieht mit einer gewissen Verachtung auf alles das herab, was sich .. unter den Zwang 
der Technik, des Mechanistischen stellt ..“. Erst wenn man „aus europäischem und 
amerikanischem Geist zusammen, selber ein Geistiges in der Weltanschauung erzeugt, erst 
dann wird die Brücke auch zum Orient hinüber geschlagen werden. Dazu aber bedarf es 
dessen, dass die Welt nun doch auf dieses Mitteleuropa schaut, das es am weitesten gebracht
hat in der Ausgestaltung des Intellekts nach dem lebendigen Gedanken hin.“ Was Hegel, 
Fichte, Schelling hatten, „war erst der Keim zum lebendigen Gedanken.“ 83, 274ff  
(>Westen und Wille) 

  Soziale Ordnung in den Kulturepochen  >186, 1.12.18, 59f

  Soziale Ordnung als Maschinerie: Man hatte sich in der neueren Zeit gewöhnt, 
„hinzugehen den Weg bis zur Maschinerie der sozialen Ordnung, aber nicht hinzugehen den
Weg zum Menschen, der an der Maschine steht, der da lebt als Mensch innerhalb der 
Maschinerie der sozialen Ordnung, und der als Mensch ein handelnder ist.“  77, 193

  Sozialer Organismus: „Denn das Menschenleben ist mit der neuesten Zeit in einen 
Zustand eingetreten, der aus dem sozial Eingerichteten immer wieder das Antisoziale 
hervorgehen lässt. Dieses muss stets neu bewältigt werden. Wie ein Organismus einige Zeit 
nach der Sättigung immer wieder in den Zustand des Hungers eintritt, so der soziale 
Organismus aus einer Ordnung der Verhältnisse in die Unordnung. Eine Universalarznei zur
Ordnung der sozialen Verhältnisse gibt es so wenig wie ein Nahrungsmittel, das für alle 
Zeiten sättigt. Aber die Menschen können in solche Gemeinschaften eintreten, dass durch 
ihr lebendiges Zusammenwirken dem Dasein immer wieder die Richtung zum Sozialen 
gegeben wird. Eine solche Gemeinschaft ist das sich selbst verwaltende geistige Glied des 
sozialen Organismus.“    Kp, 14f   (>Gesundheit, Krankheit, >Sozialer Organismus, 
Hunger)

  „Der soziale Organismus ist etwas, was jung wird, altert, und dem immer neue Impulse 
eingeflösst werden müssen, von dem aber nie gesagt werden kann: so und so ist seine 
Gestalt. Wenn der soziale Organismus nicht so ist, dass die Menschen in einem, alle 
Interessen zusammenmischenden Parlament zusammensitzen, wo dann wirtschaftlich 
Interessierte über Fragen des Geisteslebens, staatliche Interessen über wirtschaftliche 
Fragen und so weiter entscheiden, sondern wenn in einem gesunden sozialen Organismus 
die einzelnen Gebiete aus ihren eigenen Bedingungen heraus betrachtet werden, dann wird 
einmal das Staatsleben auf eine reale demokratische Grundlage gestellt werden können; 
dann wird das, was zu sagen ist, nicht von einem Menschen in einem solchen einzigen 
Parlament gesagt werden, sondern es wird hervorgehen aus den fortdauernden 
kontinuierlichen Verhandlungen unter den einzelnen Gliedern des sozialen Organismus.“   
81, 112f   (>Zirkulation, >Aufbau und Abbau)

  „Wer die Wirksamkeit der Zelle oder eines Organes im menschlichen Leibe nach den 
Ansichten der Naturwissenschaft ins Auge fasst und dann nach der „sozialen Zelle“ oder 
den „sozialen Organen“ sucht, um den Bau und die Lebensbedingungen des sozialen 
Organismus kennenzulernen, der wird nur allzuleicht in ein wesenloses Analogiespiel 



verfallen.“ Aber man kann „an einer gesunden Betrachtung des menschlichen Organismus 
(..) sein Denken so erziehen (..), wie man es braucht für eine wirklichkeitsgemässe 
Auffassung des sozialen Lebens.“ 24, 99  (>Soz. Org. u. Menschl. Organismus, >Staaten 
als Zellen)

  „Man kann einen wirklichen menschlichen Organismus nicht aus seinen Ingredienzien 
zusammenstellen, man muss die Bedingungen herbeiführen, so dass er dann 
gewissermassen von selbst entstehen kann.“ Auf sozialem Gebiet versucht man es aus 
allerlei Ingredienzien des menschlichen Wollens. Das ist Aberglaube.   189, 98f

  „Die Wirksamkeit des Organismus ist ohne unser Zutun da; wir finden dessen Gesetze in 
der Welt fertig vor, können sie also suchen, und dann die gefundenen anwenden. Die 
moralischen Gesetze werden aber von uns erst geschaffen.“   4, 195

  Sozialer Organismus dreigliedrig: „Dreigeteilt wird der vom Menschen abgesonderte, 
seinen Lebensboden bildende soziale Organismus sein; jeder Mensch als solcher wird ein 
Verbindendes der drei Glieder sein.“  Kp, 140  (>Dreigliederung; Einheit ..)

  „Diese drei Glieder .. sind so radikal voneinander verschieden wie Kopf, Brust und 
Unterleib.“ Wenn der Staat mit der Wirtschaft belastet wird, ist das, wie wenn man mit 
Lunge und Herz essen wollte, statt mit dem Magen.    188, 161

  „Das, worauf es ankommt, das ist ja, dass der soziale Organismus nicht gegliedert ist nach 
Ständen, sondern nach Gesichtspunkten, und dass in jedem Gliede des sozialen Organismus 
mit seinen Interessen ein jeder Mensch darinnensteht.“   337a, 143

  „Gliedern Sie die Gemeinschaft wirklich nach der Dreiheit, dann brauchen Sie keine 
Formel für Sozialisierung, dann sozialisiert sich das, was sich sozialisieren will, von selbst.“
188, 215   (>Dreigliederung; Wirtschaftsleben, Rechtsleben, Geistesleben)

  In ein freies Geistesleben werden die Engel eingreifen können, in auf sich gestellte 
Rechtsstaaten Erzengel, „Und die Zeitgeister werden zu Trägern, zu Verwaltern des 
wirtschaftlichen Kreislaufes der Menschen..“   190, 53f

   Ware – Imagination – Brüderlichkeit – Wirtschaftsleben; Arbeit – Inspiration- Gleichheit 
– Rechtsleben; Kapital – Intuition- Freiheit – Geistesleben.   296, 64  

  Sozialer Organismus nicht ohne Geisterkenntnis: „Es glauben die Menschen schon 
etwas Bedeutsames zu haben, wenn sie sagen, man solle das gesellschaftliche 
Zusammenleben nicht als einen Mechanismus, sondern als einen Organismus erfassen. … 
Ich habe schon öfter gesagt, dass gerade das Wesen des Wilsonianismus darin besteht, dass 
er keine andern Begriffe für das gesellschaftliche Zusammenleben aufbringen kann als den 
des Organismus. Darauf kommt es aber an, dass man begreifen lernt, dass die Menschen zu 
höheren Begriffen noch kommen müssen, als der des Organismus ist, wenn sie die soziale 
Struktur begreifen wollen. Diese soziale Struktur kann niemals als Organismus begriffen 
werden; sie muss als Psychismus, als Pneumatismus begriffen werden, denn Geist wirkt in 
jedem gesellschaftlichen Zusammenleben der Menschen. … Wir können nicht eine 
Volkswirtschaft begründen, ohne dass wir hineintauchen in die Geist-Erkenntnis, denn nur 

verfallen.“ Aber man kann „an einer gesunden Betrachtung des menschlichen Organismus 
(..) sein Denken so erziehen (..), wie man es braucht für eine wirklichkeitsgemässe 
Auffassung des sozialen Lebens.“ 24, 99  (>Soz. Org. u. Menschl. Organismus, >Staaten 
als Zellen)

  „Man kann einen wirklichen menschlichen Organismus nicht aus seinen Ingredienzien 
zusammenstellen, man muss die Bedingungen herbeiführen, so dass er dann 
gewissermassen von selbst entstehen kann.“ Auf sozialem Gebiet versucht man es aus 
allerlei Ingredienzien des menschlichen Wollens. Das ist Aberglaube.   189, 98f

  „Die Wirksamkeit des Organismus ist ohne unser Zutun da; wir finden dessen Gesetze in 
der Welt fertig vor, können sie also suchen, und dann die gefundenen anwenden. Die 
moralischen Gesetze werden aber von uns erst geschaffen.“   4, 195

  Sozialer Organismus dreigliedrig: „Dreigeteilt wird der vom Menschen abgesonderte, 
seinen Lebensboden bildende soziale Organismus sein; jeder Mensch als solcher wird ein 
Verbindendes der drei Glieder sein.“  Kp, 140  (>Dreigliederung; Einheit ..)

  „Diese drei Glieder .. sind so radikal voneinander verschieden wie Kopf, Brust und 
Unterleib.“ Wenn der Staat mit der Wirtschaft belastet wird, ist das, wie wenn man mit 
Lunge und Herz essen wollte, statt mit dem Magen.    188, 161

  „Das, worauf es ankommt, das ist ja, dass der soziale Organismus nicht gegliedert ist nach 
Ständen, sondern nach Gesichtspunkten, und dass in jedem Gliede des sozialen Organismus 
mit seinen Interessen ein jeder Mensch darinnensteht.“   337a, 143

  „Gliedern Sie die Gemeinschaft wirklich nach der Dreiheit, dann brauchen Sie keine 
Formel für Sozialisierung, dann sozialisiert sich das, was sich sozialisieren will, von selbst.“
188, 215   (>Dreigliederung; Wirtschaftsleben, Rechtsleben, Geistesleben)

  In ein freies Geistesleben werden die Engel eingreifen können, in auf sich gestellte 
Rechtsstaaten Erzengel, „Und die Zeitgeister werden zu Trägern, zu Verwaltern des 
wirtschaftlichen Kreislaufes der Menschen..“   190, 53f

   Ware – Imagination – Brüderlichkeit – Wirtschaftsleben; Arbeit – Inspiration- Gleichheit 
– Rechtsleben; Kapital – Intuition- Freiheit – Geistesleben.   296, 64  

  Sozialer Organismus nicht ohne Geisterkenntnis: „Es glauben die Menschen schon 
etwas Bedeutsames zu haben, wenn sie sagen, man solle das gesellschaftliche 
Zusammenleben nicht als einen Mechanismus, sondern als einen Organismus erfassen. … 
Ich habe schon öfter gesagt, dass gerade das Wesen des Wilsonianismus darin besteht, dass 
er keine andern Begriffe für das gesellschaftliche Zusammenleben aufbringen kann als den 
des Organismus. Darauf kommt es aber an, dass man begreifen lernt, dass die Menschen zu 
höheren Begriffen noch kommen müssen, als der des Organismus ist, wenn sie die soziale 
Struktur begreifen wollen. Diese soziale Struktur kann niemals als Organismus begriffen 
werden; sie muss als Psychismus, als Pneumatismus begriffen werden, denn Geist wirkt in 
jedem gesellschaftlichen Zusammenleben der Menschen. … Wir können nicht eine 
Volkswirtschaft begründen, ohne dass wir hineintauchen in die Geist-Erkenntnis, denn nur 



da finden wir den Metaorganismus; da finden wir das, was über den bloßen Organismus 
hinausgeht. .. unabsehbar wären die Folgen, wenn es nicht geschähe.“  181, 357f   
(>Organische Wirksamkeit) 

  Sozialer Organismus, Gesundheit: Wenn die wirtschaftlichen Verbände, die               
wirtschaftlichen Institutionen, die da sind, in Assoziationen zusammengefasst sind, „wird 
vor allen Dingen innerhalb dieser Assoziationen aus der wirtschaftlichen Erfahrung heraus 
eines richtig erfolgen, woraus tatsächlich eine soziale Ordnung kommen kann - wie aus dem
gesunden menschlichen Organismus eben die menschliche Gesundheit kommt im 
menschlichen Leben -, eine ökonomische Zirkulation: Produktionsgeld, Leihgeld und 
Schenkungsgeld, Stiftung. Ohne dass diese drei Glieder darinnen sind, gibt es keinen 
sozialen Organismus. … Die Menschen machen sich nur etwas vor … sie zahlen ihre 
Steuern. Die Steuern sind ja nur der Umweg; denn darin sind die Schenkungen, die wir an 
die Schulen und so weiter abgeben, das sind die Schenkungen. Die Menschen sollten aber 
eine solche soziale Ordnung haben, wo sie immer sehen, wie die Dinge laufen, und sich 
nicht etwas vormachen. Wenn sie das soziale Leben herauskriegen allmählich aus 
demjenigen, was jetzt konfundiert alles in sich enthält, dann werden sie, wie sie jetzt in dem
gesunden menschlichen Organismus das Blut laufen sehen, so das Geld laufen sehen als 
Produktionsgeld, Leihgeld, Schenkungsgeld. Und sie werden sehen, wie mit dem Menschen
zusammenhängt auf der einen Seite im Handels-, Zirkulations-, Produktions- und Er-
werbsgeld dasjenige Geld, das angelegt wird, damit es auf dem Wege des Leihens, indem es
verzinst wird, wiederum in die Produktion übergeht, und auf der anderen Seite das 
Schenkgeld, das zufließen muss dem, was freies Geistesleben ist.
So nur können die Menschen am sozialen Geschehen teilnehmen, dass jeder in der freien 
Assoziation sieht: So läuft das Leben - dann kann Gesundheit hineinkommen in den 
sozialen Organismus. Dieser Dreigliederungsidee gegenüber ist alles abstrakte Denken 
verpönt. Da gibt es nur lebendiges Denken.“  305, 237f   (>Geld als Buchführung)

  „Der soziale Organismus muss, wenn er gesund ist, dreifach gegliedert sein.   
Er muss die geistige Organisation haben, weil wir in diese vorzugsweise dasjenige 
hineintragen, was wir aus dem vorgeburtlichen Leben uns mitbringen; er muss die 
wirtschaftliche Organisation haben, weil sich in dieser stumm entwickeln muss dasjenige, 
was wir durch die Todespforte tragen ..; und er muss abgesondert von diesen beiden anderen
das Leben des Rechtsstaates haben, weil auf diesem Gebiete sich vorzugsweise das 
ausprägt, was für dieses irdische Leben gilt.“  190, 91f   (>Mensch dreigliedrig, 
>Vorgeburtlich ..) 

  „Der menschliche Organismus, der natürliche Organismus, er muss gesund sein. Dass er 
gesund ist, gibt uns das schon die Erhebung der Seele, das befriedigende Seelenleben? Nein,
das gibt es uns nicht. Unser Organismus, wenn er krank ist, gewiss, er stimmt das 
Seelenleben herab, er macht uns unglücklich, menschlich erfasst. Aber wenn er gesund ist, 
müssen wir noch nach etwas anderem trachten, um im gesunden Organismus eine erfreute, 
eine zufriedene, eine innerlich vom geistigen Leben erfüllte Seele zu haben. .. Der soziale 
Organismus, er muss zur Lebensfähigkeit gebracht werden; dann werden die Menschen, die 
in dem lebensfähigen, gesunden sozialen Organismus leben, aus anderen Faktoren des 
Lebens sich ihr Glück begründen können.“  336, 162  (>Gesundheit, Krankheit)

  Sozialer Organismus; Gliederung statt Umverteilung: Es wird gesagt, „es fehle an 

da finden wir den Metaorganismus; da finden wir das, was über den bloßen Organismus 
hinausgeht. .. unabsehbar wären die Folgen, wenn es nicht geschähe.“  181, 357f   
(>Organische Wirksamkeit) 

  Sozialer Organismus, Gesundheit: Wenn die wirtschaftlichen Verbände, die               
wirtschaftlichen Institutionen, die da sind, in Assoziationen zusammengefasst sind, „wird 
vor allen Dingen innerhalb dieser Assoziationen aus der wirtschaftlichen Erfahrung heraus 
eines richtig erfolgen, woraus tatsächlich eine soziale Ordnung kommen kann - wie aus dem
gesunden menschlichen Organismus eben die menschliche Gesundheit kommt im 
menschlichen Leben -, eine ökonomische Zirkulation: Produktionsgeld, Leihgeld und 
Schenkungsgeld, Stiftung. Ohne dass diese drei Glieder darinnen sind, gibt es keinen 
sozialen Organismus. … Die Menschen machen sich nur etwas vor … sie zahlen ihre 
Steuern. Die Steuern sind ja nur der Umweg; denn darin sind die Schenkungen, die wir an 
die Schulen und so weiter abgeben, das sind die Schenkungen. Die Menschen sollten aber 
eine solche soziale Ordnung haben, wo sie immer sehen, wie die Dinge laufen, und sich 
nicht etwas vormachen. Wenn sie das soziale Leben herauskriegen allmählich aus 
demjenigen, was jetzt konfundiert alles in sich enthält, dann werden sie, wie sie jetzt in dem
gesunden menschlichen Organismus das Blut laufen sehen, so das Geld laufen sehen als 
Produktionsgeld, Leihgeld, Schenkungsgeld. Und sie werden sehen, wie mit dem Menschen
zusammenhängt auf der einen Seite im Handels-, Zirkulations-, Produktions- und Er-
werbsgeld dasjenige Geld, das angelegt wird, damit es auf dem Wege des Leihens, indem es
verzinst wird, wiederum in die Produktion übergeht, und auf der anderen Seite das 
Schenkgeld, das zufließen muss dem, was freies Geistesleben ist.
So nur können die Menschen am sozialen Geschehen teilnehmen, dass jeder in der freien 
Assoziation sieht: So läuft das Leben - dann kann Gesundheit hineinkommen in den 
sozialen Organismus. Dieser Dreigliederungsidee gegenüber ist alles abstrakte Denken 
verpönt. Da gibt es nur lebendiges Denken.“  305, 237f   (>Geld als Buchführung)

  „Der soziale Organismus muss, wenn er gesund ist, dreifach gegliedert sein.   
Er muss die geistige Organisation haben, weil wir in diese vorzugsweise dasjenige 
hineintragen, was wir aus dem vorgeburtlichen Leben uns mitbringen; er muss die 
wirtschaftliche Organisation haben, weil sich in dieser stumm entwickeln muss dasjenige, 
was wir durch die Todespforte tragen ..; und er muss abgesondert von diesen beiden anderen
das Leben des Rechtsstaates haben, weil auf diesem Gebiete sich vorzugsweise das 
ausprägt, was für dieses irdische Leben gilt.“  190, 91f   (>Mensch dreigliedrig, 
>Vorgeburtlich ..) 

  „Der menschliche Organismus, der natürliche Organismus, er muss gesund sein. Dass er 
gesund ist, gibt uns das schon die Erhebung der Seele, das befriedigende Seelenleben? Nein,
das gibt es uns nicht. Unser Organismus, wenn er krank ist, gewiss, er stimmt das 
Seelenleben herab, er macht uns unglücklich, menschlich erfasst. Aber wenn er gesund ist, 
müssen wir noch nach etwas anderem trachten, um im gesunden Organismus eine erfreute, 
eine zufriedene, eine innerlich vom geistigen Leben erfüllte Seele zu haben. .. Der soziale 
Organismus, er muss zur Lebensfähigkeit gebracht werden; dann werden die Menschen, die 
in dem lebensfähigen, gesunden sozialen Organismus leben, aus anderen Faktoren des 
Lebens sich ihr Glück begründen können.“  336, 162  (>Gesundheit, Krankheit)

  Sozialer Organismus; Gliederung statt Umverteilung: Es wird gesagt, „es fehle an 



einer gleichmässigen Verteilung der Lebensgüter. Das rühre von diesen oder jenen Schäden 
her. Diese Schäden müssten abgeschafft werden  … Hat man es zu tun mit irgendeinem 
Produkte, das durch eine Maschine erzeugt werden soll und das der Mensch irgendwie 
braucht für seinen Bedarf, so genügt es nicht, dass man ein Programm entwirft … Mir 
handelt es sich vielmehr darum, anzugeben, wie die Maschine, in diesem Fall der soziale 
Organismus, gegliedert und beschaffen sein müsse, damit dasjenige hervorgebracht werden 
könne,“ was gebraucht wird. Es geht darum, „welches die eigentlichen Grundlagen des 
sozialen Organismus sind, wie Menschen in diesem sozialen Organismus zusammen leben 
und arbeiten müssen, damit das herauskomme, was eben in den sozialen Forderungen liegt.“
„Brot oder Kohle oder dergleichen“.  332a, 185  (>Verteilung, gerechte)

  Sozialer Organismus, Hunger: „Wir sind einmal in eine Periode eingetreten, wo der 
soziale Organismus Hunger leidet, und wo er zuviel denkt, wo er sein Kopfsystem zu stark 
entwickelt. Das bedeutet nicht etwa, dass heute zuviel gewirtschaftet wird. Es wird viel 
zuwenig gewirtschaftet. Die Menschheit hätte nötig, viel mehr zu produzieren.“ (1919)   
190, 37

  „Dasjenige, was im Wirtschaftsleben selber denkt, die soziale Intelligenz, die bekam die 
Obermacht über die individuelle Intelligenz der einzelnen Menschen. … Zunächst tritt eine 
Art neuem Gruppendenken bei den Menschen auf …  und hat nunmehr ergriffen als 
nüchternstes Produkt das sozialistische Denken. (…) Ein ungeheuer wichtiges Phänomen 
des sozialen Organismus ist sein allmähliches Aushungern. … Der soziale Organismus 
braucht die menschlichen Talente, die menschlichen Begabungen, die menschlichen inneren
Offenbarungen ...“  190, 42  (>Geistesleben als Heilmittel)

  „So wie der einzelne Mensch verhungern muss, wenn er nicht Nahrungsmittel zu 
geniessen hat, so muss ein sozialer Organismus verhungern, wenn die Menschen nicht zum 
spirituellen Leben kommen.“   190, 43

  Sozialer Organismus; Lebensbedingungen schaffen: Es kann nicht darum gehen, die 
soziale Organisation der Gesellschaft aus irgendwelchen Stoffen und Kräften 
zusammenzubrauen wie einen Homunkulus. „Für die hier vertretene Methode ist nicht die 
Frage: Wie gestaltet man den sozialen Organismus?, sondern die Frage ist: Wie führt man 
die Lebensbedingungen herbei, durch die der soziale Organismus sich als ein lebendiges 
Wesen selber gestalten, durch die er ins Dasein treten kann?“ So, wie man in der Natur die 
Bedingungen zu schaffen hat, damit ein Organismus leben kann, und ihn nicht „durch 
irgendwelches Denken herstellt“, so hat es auch beim sozialen Organismus zu geschehen. 
Man muss „von sozial abergläubischer Alchimie .. zum wirklichen Durchschauen des 
sozialen Organismus“ kommen.  336, 102f  (>Dreigliederung, Verständnis)

  Sozialer Organismus und menschlicher Organismus: Im menschlichen Organismus 
halten Kopfsystem, Zirkulationssystem oder Brustsystem und Stoffwechselsystem  dadurch 
den Gesamtvorgang aufrecht, „dass sie in einer gewissen Selbständigkeit wirken, dass nicht 
eine absolute Zentralisation des menschlichen Organismus vorliegt, dass auch jedes dieser 
Systeme ein besonderes, für sich bestehendes Verhältnis zur Außenwelt hat. Das 
Kopfsystem durch die Sinne, das Zirkulationssystem oder rhythmische System durch die 
Atmung, und das Stoffwechselsystem durch die Ernährungs- und Bewegungsorgane.“  Kp, 
58f    (>Kopf – Gliedmassen)

einer gleichmässigen Verteilung der Lebensgüter. Das rühre von diesen oder jenen Schäden 
her. Diese Schäden müssten abgeschafft werden  … Hat man es zu tun mit irgendeinem 
Produkte, das durch eine Maschine erzeugt werden soll und das der Mensch irgendwie 
braucht für seinen Bedarf, so genügt es nicht, dass man ein Programm entwirft … Mir 
handelt es sich vielmehr darum, anzugeben, wie die Maschine, in diesem Fall der soziale 
Organismus, gegliedert und beschaffen sein müsse, damit dasjenige hervorgebracht werden 
könne,“ was gebraucht wird. Es geht darum, „welches die eigentlichen Grundlagen des 
sozialen Organismus sind, wie Menschen in diesem sozialen Organismus zusammen leben 
und arbeiten müssen, damit das herauskomme, was eben in den sozialen Forderungen liegt.“
„Brot oder Kohle oder dergleichen“.  332a, 185  (>Verteilung, gerechte)

  Sozialer Organismus, Hunger: „Wir sind einmal in eine Periode eingetreten, wo der 
soziale Organismus Hunger leidet, und wo er zuviel denkt, wo er sein Kopfsystem zu stark 
entwickelt. Das bedeutet nicht etwa, dass heute zuviel gewirtschaftet wird. Es wird viel 
zuwenig gewirtschaftet. Die Menschheit hätte nötig, viel mehr zu produzieren.“ (1919)   
190, 37

  „Dasjenige, was im Wirtschaftsleben selber denkt, die soziale Intelligenz, die bekam die 
Obermacht über die individuelle Intelligenz der einzelnen Menschen. … Zunächst tritt eine 
Art neuem Gruppendenken bei den Menschen auf …  und hat nunmehr ergriffen als 
nüchternstes Produkt das sozialistische Denken. (…) Ein ungeheuer wichtiges Phänomen 
des sozialen Organismus ist sein allmähliches Aushungern. … Der soziale Organismus 
braucht die menschlichen Talente, die menschlichen Begabungen, die menschlichen inneren
Offenbarungen ...“  190, 42  (>Geistesleben als Heilmittel)

  „So wie der einzelne Mensch verhungern muss, wenn er nicht Nahrungsmittel zu 
geniessen hat, so muss ein sozialer Organismus verhungern, wenn die Menschen nicht zum 
spirituellen Leben kommen.“   190, 43

  Sozialer Organismus; Lebensbedingungen schaffen: Es kann nicht darum gehen, die 
soziale Organisation der Gesellschaft aus irgendwelchen Stoffen und Kräften 
zusammenzubrauen wie einen Homunkulus. „Für die hier vertretene Methode ist nicht die 
Frage: Wie gestaltet man den sozialen Organismus?, sondern die Frage ist: Wie führt man 
die Lebensbedingungen herbei, durch die der soziale Organismus sich als ein lebendiges 
Wesen selber gestalten, durch die er ins Dasein treten kann?“ So, wie man in der Natur die 
Bedingungen zu schaffen hat, damit ein Organismus leben kann, und ihn nicht „durch 
irgendwelches Denken herstellt“, so hat es auch beim sozialen Organismus zu geschehen. 
Man muss „von sozial abergläubischer Alchimie .. zum wirklichen Durchschauen des 
sozialen Organismus“ kommen.  336, 102f  (>Dreigliederung, Verständnis)

  Sozialer Organismus und menschlicher Organismus: Im menschlichen Organismus 
halten Kopfsystem, Zirkulationssystem oder Brustsystem und Stoffwechselsystem  dadurch 
den Gesamtvorgang aufrecht, „dass sie in einer gewissen Selbständigkeit wirken, dass nicht 
eine absolute Zentralisation des menschlichen Organismus vorliegt, dass auch jedes dieser 
Systeme ein besonderes, für sich bestehendes Verhältnis zur Außenwelt hat. Das 
Kopfsystem durch die Sinne, das Zirkulationssystem oder rhythmische System durch die 
Atmung, und das Stoffwechselsystem durch die Ernährungs- und Bewegungsorgane.“  Kp, 
58f    (>Kopf – Gliedmassen)



  „Auf das, was sich im Organismus als Seele, als Geist entwickelt, kommt es an.“ 72, 269

  „So handelt es sich heute nicht darum, theoretische Lösungen der sozialen Frage zu 
suchen, sondern die Bedingungen aufzusuchen, unter denen die Menschen sozial leben 
werden. Und sie werden sozial leben, wenn der soziale Organismus nach seinen drei 
Gliedern hin arbeitet, wie ja der natürliche Organismus auch unter dem Einfluss seiner 
relativen Dreigliederung gerade zur Einheit hin arbeitet.“   81, 114

  „Ich will nicht ein fatales Analogiespiel treiben, aber ich möchte zur Veranschaulichung 
auf das hinweisen,was eben vom menschlichen Organismus aus auch im sozialen 
Organismus begriffen werden kann: Wir können niemals sagen, dass der menschliche, 
übrigens auch der tierische und pflanzliche Organismus nur in einer aufsteigenden 
Entwickelung sein könne. Soll das, was organisch ist, gedeihen, soll es seine Kräfte aus sich
heraustreiben, dann muss es alt werden können, dann muss es auch absterben können.“ 
83, 283  (>Aufbau und Abbau)

  Mit der Einteilung in verschiedene Systeme ist nichts getan, „sondern erst, wenn man  
sieht, wie diese verschiedenen Gebiete zusammenwirken, wie sie am besten eine Einheit 
werden dadurch, dass jedes aus seinen Bedingungen heraus arbeitet. So ist es auch im 
sozialen Organismus. Wenn wir wissen, wie wir das Geistesleben, das rechtlich-staatliche 
Leben und das Wirtschaftsleben jedes auf seine ureigenen Bedingungen stellen, aus seinen 
ureigenen Kräften heraus arbeiten lassen, dann wird sich auch die Einheit des sozialen 
Organismus ergeben. Und dann wird man sehen, dass aus jedem einzelnen dieser Gebiete 
gewisse Niedergangskräfte hervorgetrieben werden, die aber durch das Zusammenwirken 
mit den anderen Gebieten wiederum geheilt werden.“  83, 306f  (>Dreigliederung; 
Einheit ..)

  „Den sozialen Organismus verstehen Sie im Verhältnis zum Menschen nur richtig, wenn 
Sie den Menschen auf den Kopf stellen. Hier im Menschenkopf ist eigentlich der Grund und
Boden des Menschen. Der Mensch wächst von oben nach unten, der staatliche Organismus 
wächst von unten nach oben. Er hat seinen Kopf, wenn man ihn schon mit dem Menschen 
vergleichen will, unten und steht auf dem Kopf und hat seine Beine oben. Seine Nahrung 
bekommt er aus dem einzelnen individuellen Menschen.“  188, 176  (>Kopf und 
Gliedmassen)
 
  „Der soziale Organismus ist gegliedert wie der natürliche. Und wie der natürliche 
Organismus das Denken durch den Kopf und nicht durch die Lunge besorgen muss, so ist 
dem sozialen Organismus die Gliederung der Systeme notwendig, von denen keines die 
Aufgabe des anderen übernehmen kann, jedes aber unter Wahrung seiner Selbständigkeit 
mit den anderen zusammenwirken muss. … Denn das politische System muss die 
Wirtschaft vernichten, wenn es sie übernehmen will; und das wirtschaftliche System verliert
seine Lebenskräfte, wenn es politisch werden will.“   189, 21

  „Der soziale Organismus ist ebenso bestimmten Gesetzen unterworfen wie der natürliche 
menschliche Organismus. Handeln Sie gegen diese Gesetze, des sozialen Organismus mit 
den allerschönsten Prinzipien, so können Sie nichts erreichen. - Sagen Sie nun nicht: Ja, was
ist dann die Freiheit des Menschen, wenn der Mensch hineingestellt sein soll in einen 

  „Auf das, was sich im Organismus als Seele, als Geist entwickelt, kommt es an.“ 72, 269

  „So handelt es sich heute nicht darum, theoretische Lösungen der sozialen Frage zu 
suchen, sondern die Bedingungen aufzusuchen, unter denen die Menschen sozial leben 
werden. Und sie werden sozial leben, wenn der soziale Organismus nach seinen drei 
Gliedern hin arbeitet, wie ja der natürliche Organismus auch unter dem Einfluss seiner 
relativen Dreigliederung gerade zur Einheit hin arbeitet.“   81, 114

  „Ich will nicht ein fatales Analogiespiel treiben, aber ich möchte zur Veranschaulichung 
auf das hinweisen,was eben vom menschlichen Organismus aus auch im sozialen 
Organismus begriffen werden kann: Wir können niemals sagen, dass der menschliche, 
übrigens auch der tierische und pflanzliche Organismus nur in einer aufsteigenden 
Entwickelung sein könne. Soll das, was organisch ist, gedeihen, soll es seine Kräfte aus sich
heraustreiben, dann muss es alt werden können, dann muss es auch absterben können.“ 
83, 283  (>Aufbau und Abbau)

  Mit der Einteilung in verschiedene Systeme ist nichts getan, „sondern erst, wenn man  
sieht, wie diese verschiedenen Gebiete zusammenwirken, wie sie am besten eine Einheit 
werden dadurch, dass jedes aus seinen Bedingungen heraus arbeitet. So ist es auch im 
sozialen Organismus. Wenn wir wissen, wie wir das Geistesleben, das rechtlich-staatliche 
Leben und das Wirtschaftsleben jedes auf seine ureigenen Bedingungen stellen, aus seinen 
ureigenen Kräften heraus arbeiten lassen, dann wird sich auch die Einheit des sozialen 
Organismus ergeben. Und dann wird man sehen, dass aus jedem einzelnen dieser Gebiete 
gewisse Niedergangskräfte hervorgetrieben werden, die aber durch das Zusammenwirken 
mit den anderen Gebieten wiederum geheilt werden.“  83, 306f  (>Dreigliederung; 
Einheit ..)

  „Den sozialen Organismus verstehen Sie im Verhältnis zum Menschen nur richtig, wenn 
Sie den Menschen auf den Kopf stellen. Hier im Menschenkopf ist eigentlich der Grund und
Boden des Menschen. Der Mensch wächst von oben nach unten, der staatliche Organismus 
wächst von unten nach oben. Er hat seinen Kopf, wenn man ihn schon mit dem Menschen 
vergleichen will, unten und steht auf dem Kopf und hat seine Beine oben. Seine Nahrung 
bekommt er aus dem einzelnen individuellen Menschen.“  188, 176  (>Kopf und 
Gliedmassen)
 
  „Der soziale Organismus ist gegliedert wie der natürliche. Und wie der natürliche 
Organismus das Denken durch den Kopf und nicht durch die Lunge besorgen muss, so ist 
dem sozialen Organismus die Gliederung der Systeme notwendig, von denen keines die 
Aufgabe des anderen übernehmen kann, jedes aber unter Wahrung seiner Selbständigkeit 
mit den anderen zusammenwirken muss. … Denn das politische System muss die 
Wirtschaft vernichten, wenn es sie übernehmen will; und das wirtschaftliche System verliert
seine Lebenskräfte, wenn es politisch werden will.“   189, 21

  „Der soziale Organismus ist ebenso bestimmten Gesetzen unterworfen wie der natürliche 
menschliche Organismus. Handeln Sie gegen diese Gesetze, des sozialen Organismus mit 
den allerschönsten Prinzipien, so können Sie nichts erreichen. - Sagen Sie nun nicht: Ja, was
ist dann die Freiheit des Menschen, wenn der Mensch hineingestellt sein soll in einen 



sozialen Organismus, der bestimmte Gesetze hat? - Die Frage ist nicht klug; denn dieselbe 
Frage könnten Sie auf einem anderen Gebiete so stellen: Kann der Mensch frei sein, wenn 
er täglich gezwungen ist zu essen?“  189, 34

  Das Kopfsystem / Nerven-Sinnessystem entspricht dem Wirtschaftssystem; Lungen-
Herzsystem / Rhythmisches System entspricht dem Staatssystem; Stoffwechselsystem 
entspricht der geistigen Organisation. „Bemerkenswert ist dabei dieses, dass jedes dieser 
Systeme eine eigene, für sich bestehende Verbindung mit der Aussenwelt hat.“  190, 33  
(>Geistesleben und Stoffwechsel, >Wirtschaft – Kopf)

  „Den sozialen Organismus mit dem menschlichen oder einem sonstigen Organismus zu 
vergleichen, das ist auch in unserer Zeit Phrase geworden, und es ist eine recht billige 
Phrase. Will man auf diesem Gebiete nicht phrasenhaft reden, dann muss man jene 
Grundlegung liefern, die geliefert worden ist in meiner Schrift «Von Seelenrätseln». Was 
hätte es heute für einen Sinn, von der Dreigliederung des sozialen Organismus zu sprechen, 
wenn nicht erst diese geistige Grundlage von der Dreigliederung des menschlichen 
Organismus in Nerven-Sinnesfähigkeiten, in rhythmische Fähigkeiten und in 
Stoffwechselfähigkeiten, als eine wirkliche naturwissenschaftliche Erkenntnis vor die 
Menschen hingestellt worden wäre?“  192, 152 

  „Was ich in meinem Buche «Von Seelenrätseln» ausgeführt habe, dass eine wirkliche 
Naturbetrachtung dazu kommt, den menschlichen Organismus als eine Zusammenwirkung 
von drei selbständigen Gliedern anzusehen, das erfordert ein Denken und eine 
Betrachtungsweise, die dann fruchtbar auch auf den sozialen Organismus angewendet 
werden können, aber nicht durch Übertragung, sondern gerade durch unbefangene 
Betrachtung des sozialen wie des natürlichen Organismus. Da ist manches, was man an dem
einen und an dem anderen lernen kann. …       Die Leute möchten ein Wirtschaftsleben 
begründen, in dem Einrichtungen sind, durch die nie Schäden entstehen können. Man 
bedenkt nicht, dass es sich im Leben eben um Leben handelt und nicht um Abstraktionen! 
Im Menschen, im natürlichen Organismus, ist zum Beispiel die Einrichtung, dass wir den 
Sauerstoff einatmen; der wird umgewandelt in Kohlensäure. Der Sauerstoff spielt eine Rolle
im menschlichen Organismus durch gewisse   Organe, die ihn so in Verbindung bringen mit 
anderen Stoffen, dass gewisse Funktionen des menschlichen Organismus vor sich gehen 
können. Ja, da müssen besondere Organe da sein, welche das eine tun. Würden nur sie da 
sein, so würden Schäden im Organismus entstehen. Diese Schäden muss man auch 
entstehen lassen, aber im Entstehen müssen sie verhindert werden. Das ist das Wesen des 
Lebendigen. Diejenigen, die sagen: Wir haben einen Wirtschaftsorganismus, gestalten wir 
ihn so, dass er durch sich selber funktioniert; dann brauchen wir neben diesem einen 
Rechts- oder einen Geistesorganismus - die reden geradeso wie diejenigen, die sagen: Es 
wäre doch viel besser von dem Schöpfer oder den Naturkräften, wenn man bloss einmal im 
Leben zu essen brauchte und dann der menschliche Organismus so eingerichtet wäre, dass 
das nicht immer wiederum zerstört wird und immer wieder von neuem gegessen werden 
muss. - Wenn es sich ums Lebendige handelt, handelt es sich um Absteigen und Aufsteigen 
der Prozesse. Ein Wirtschaftsleben, das wirtschaftlich richtig eingerichtet ist, das lässt 
Schäden entstehen gerade durch seine Tüchtigkeit … 
  Eine solche Betrachtung ist freilich viel unbequemer, ist aber eine solche, die mit den 
Wirklichkeiten rechnet, die nicht den Wirtschaftsorganismus so reformieren will, daß er sich
selber aufhebt, selber zerstört.  Es ist leicht zu sagen: Diese und jene Schäden sind 

sozialen Organismus, der bestimmte Gesetze hat? - Die Frage ist nicht klug; denn dieselbe 
Frage könnten Sie auf einem anderen Gebiete so stellen: Kann der Mensch frei sein, wenn 
er täglich gezwungen ist zu essen?“  189, 34

  Das Kopfsystem / Nerven-Sinnessystem entspricht dem Wirtschaftssystem; Lungen-
Herzsystem / Rhythmisches System entspricht dem Staatssystem; Stoffwechselsystem 
entspricht der geistigen Organisation. „Bemerkenswert ist dabei dieses, dass jedes dieser 
Systeme eine eigene, für sich bestehende Verbindung mit der Aussenwelt hat.“  190, 33  
(>Geistesleben und Stoffwechsel, >Wirtschaft – Kopf)

  „Den sozialen Organismus mit dem menschlichen oder einem sonstigen Organismus zu 
vergleichen, das ist auch in unserer Zeit Phrase geworden, und es ist eine recht billige 
Phrase. Will man auf diesem Gebiete nicht phrasenhaft reden, dann muss man jene 
Grundlegung liefern, die geliefert worden ist in meiner Schrift «Von Seelenrätseln». Was 
hätte es heute für einen Sinn, von der Dreigliederung des sozialen Organismus zu sprechen, 
wenn nicht erst diese geistige Grundlage von der Dreigliederung des menschlichen 
Organismus in Nerven-Sinnesfähigkeiten, in rhythmische Fähigkeiten und in 
Stoffwechselfähigkeiten, als eine wirkliche naturwissenschaftliche Erkenntnis vor die 
Menschen hingestellt worden wäre?“  192, 152 

  „Was ich in meinem Buche «Von Seelenrätseln» ausgeführt habe, dass eine wirkliche 
Naturbetrachtung dazu kommt, den menschlichen Organismus als eine Zusammenwirkung 
von drei selbständigen Gliedern anzusehen, das erfordert ein Denken und eine 
Betrachtungsweise, die dann fruchtbar auch auf den sozialen Organismus angewendet 
werden können, aber nicht durch Übertragung, sondern gerade durch unbefangene 
Betrachtung des sozialen wie des natürlichen Organismus. Da ist manches, was man an dem
einen und an dem anderen lernen kann. …       Die Leute möchten ein Wirtschaftsleben 
begründen, in dem Einrichtungen sind, durch die nie Schäden entstehen können. Man 
bedenkt nicht, dass es sich im Leben eben um Leben handelt und nicht um Abstraktionen! 
Im Menschen, im natürlichen Organismus, ist zum Beispiel die Einrichtung, dass wir den 
Sauerstoff einatmen; der wird umgewandelt in Kohlensäure. Der Sauerstoff spielt eine Rolle
im menschlichen Organismus durch gewisse   Organe, die ihn so in Verbindung bringen mit 
anderen Stoffen, dass gewisse Funktionen des menschlichen Organismus vor sich gehen 
können. Ja, da müssen besondere Organe da sein, welche das eine tun. Würden nur sie da 
sein, so würden Schäden im Organismus entstehen. Diese Schäden muss man auch 
entstehen lassen, aber im Entstehen müssen sie verhindert werden. Das ist das Wesen des 
Lebendigen. Diejenigen, die sagen: Wir haben einen Wirtschaftsorganismus, gestalten wir 
ihn so, dass er durch sich selber funktioniert; dann brauchen wir neben diesem einen 
Rechts- oder einen Geistesorganismus - die reden geradeso wie diejenigen, die sagen: Es 
wäre doch viel besser von dem Schöpfer oder den Naturkräften, wenn man bloss einmal im 
Leben zu essen brauchte und dann der menschliche Organismus so eingerichtet wäre, dass 
das nicht immer wiederum zerstört wird und immer wieder von neuem gegessen werden 
muss. - Wenn es sich ums Lebendige handelt, handelt es sich um Absteigen und Aufsteigen 
der Prozesse. Ein Wirtschaftsleben, das wirtschaftlich richtig eingerichtet ist, das lässt 
Schäden entstehen gerade durch seine Tüchtigkeit … 
  Eine solche Betrachtung ist freilich viel unbequemer, ist aber eine solche, die mit den 
Wirklichkeiten rechnet, die nicht den Wirtschaftsorganismus so reformieren will, daß er sich
selber aufhebt, selber zerstört.  Es ist leicht zu sagen: Diese und jene Schäden sind 



entstanden aus der modernen Produktion, also schafft man sie ab, setzt eine andere ein. - 
Nicht darum handelt es sich, einfach irgend etwas zu fordern, sondern zu studieren die 
Möglichkeiten eines lebendig Bestehenden. Und eine Möglichkeit ist diese, dass es in 
diesem einen Gliede, auf der einen Seite, gewisse Dinge hervorruft, die, wenn sie den 
einseitigen Prozess nur verfolgen würden von diesem Organsystem aus, zum Tod des 
betreffenden Organismus führen würden. Andere Glieder des Organismus wirken entgegen, 
und schon im Status nascendi, im Entstehungszustande, wird Korrektur geübt durch das 
andere. So müssen die drei Glieder das Korrigieren aneinander üben.“  332a, 109f 

  Wirtschaft, Recht und geistiges Leben  „müssen jedes ihren eigenen Gesetzgebungs- und 
Verwaltungskörper haben; sie müssen souverän sein wie nebeneinanderstehende 
Staatsgebilde und als solche miteinander verkehren.“  336, 19ff

  „Ich unterscheide nach den Funktionen; da spreche ich von einer Nerven-Sinnes
-Tätigkeit, nicht von irgendeinem Gebiet .. .“     337a, 224   

  „Man kann von der Dreigliederung des physischen Menschenorganismus in den Nerven-
Sinnesorganismus, in den rhythmischen und den Stoffwechselgliedmassen-Organismus 
sprechen. Man muss anerkennen, dass die beiden anderen Organisationen verfallen, wenn 
der Stoffwechsel-Organismus nicht reale Stoffe dem Gesamt-Organismus zuführt. Beim 
sozialen Organismus ist ein umgekehrtes Verhältnis vorhanden. Dieser gliedert sich in die 
wirtschaftliche, die rechtlich-staatliche und die geistige Organisation. Die beiden andern 
verfallen, wenn die geistige Organisation nicht wirkliche aus dem Geist-Erleben geborene 
Ideen empfängt und sie ihnen zuführt. Wie der Menschenkörper die wirkliche Materie 
braucht, so der soziale Organismus den wirklichen Geist.“  TB 635, 107 (36, 55)

  Sozialer Organismus räumlich: „Die ganze Erde als Wirtschaftsorganismus gedacht, ist 
der soziale Organismus.“ Einzelne Staaten darin können nur mit Zellen verglichen werden. 
Volkswirtschaftslehre entspricht insofern nicht der Wirklichkeit. Es muss Weltwirtschaft 
sein.   NÖK, 22    (>Erde)

  Sozialer Organismus, Selbststeuerung: Bei der Maschine ist alles Wechselwirkung der 
Teile. Das einheitliche Prinzip, welches das Zusammenwirken jener Teile beherrscht, fehlt 
im Objekt selbst und liegt außerhalb desselben in dem Kopfe des Konstrukteurs als Plan. 
Dagegen gewinnt es beim Organismus in dem Dinge selbst wirkliches Dasein. 1, 73

  „Und wie das Leben selbst Steuer und wie das Leben selbst Regulation ist, so wird sich 
der soziale Organismus selber regulieren, wenn nur in der richtigen Weise die Gesetze 
seiner einzelnen Gebiete gefunden sind.“  336, 76

  „Was ein Organismus ist, das organisiert man eben nicht; das wächst. Es ist ja gerade das 
Wesen des Organismus, dass man ihn nicht zu organisieren hat, dass er sich selbst 
organisiert. Was man organisieren kann ist kein Organismus. Die Dreigliederung ist etwas, 
was einfach aus dem natürlichen Zusammenleben der Menschen folgt.“  339, 28

  Wir müssen in den Gedanken unserer Köpfe umlernen. Wer sich in die Sachlage 
hineinfindet, „der wird nicht mutlos zurückweichen gegenüber den Einwänden derer, die da 
sagen: Du Idealist, bleib` bei deinem Leisten, .. schwätz uns nichts in die Praxis herein!“ 

entstanden aus der modernen Produktion, also schafft man sie ab, setzt eine andere ein. - 
Nicht darum handelt es sich, einfach irgend etwas zu fordern, sondern zu studieren die 
Möglichkeiten eines lebendig Bestehenden. Und eine Möglichkeit ist diese, dass es in 
diesem einen Gliede, auf der einen Seite, gewisse Dinge hervorruft, die, wenn sie den 
einseitigen Prozess nur verfolgen würden von diesem Organsystem aus, zum Tod des 
betreffenden Organismus führen würden. Andere Glieder des Organismus wirken entgegen, 
und schon im Status nascendi, im Entstehungszustande, wird Korrektur geübt durch das 
andere. So müssen die drei Glieder das Korrigieren aneinander üben.“  332a, 109f 

  Wirtschaft, Recht und geistiges Leben  „müssen jedes ihren eigenen Gesetzgebungs- und 
Verwaltungskörper haben; sie müssen souverän sein wie nebeneinanderstehende 
Staatsgebilde und als solche miteinander verkehren.“  336, 19ff

  „Ich unterscheide nach den Funktionen; da spreche ich von einer Nerven-Sinnes
-Tätigkeit, nicht von irgendeinem Gebiet .. .“     337a, 224   

  „Man kann von der Dreigliederung des physischen Menschenorganismus in den Nerven-
Sinnesorganismus, in den rhythmischen und den Stoffwechselgliedmassen-Organismus 
sprechen. Man muss anerkennen, dass die beiden anderen Organisationen verfallen, wenn 
der Stoffwechsel-Organismus nicht reale Stoffe dem Gesamt-Organismus zuführt. Beim 
sozialen Organismus ist ein umgekehrtes Verhältnis vorhanden. Dieser gliedert sich in die 
wirtschaftliche, die rechtlich-staatliche und die geistige Organisation. Die beiden andern 
verfallen, wenn die geistige Organisation nicht wirkliche aus dem Geist-Erleben geborene 
Ideen empfängt und sie ihnen zuführt. Wie der Menschenkörper die wirkliche Materie 
braucht, so der soziale Organismus den wirklichen Geist.“  TB 635, 107 (36, 55)

  Sozialer Organismus räumlich: „Die ganze Erde als Wirtschaftsorganismus gedacht, ist 
der soziale Organismus.“ Einzelne Staaten darin können nur mit Zellen verglichen werden. 
Volkswirtschaftslehre entspricht insofern nicht der Wirklichkeit. Es muss Weltwirtschaft 
sein.   NÖK, 22    (>Erde)

  Sozialer Organismus, Selbststeuerung: Bei der Maschine ist alles Wechselwirkung der 
Teile. Das einheitliche Prinzip, welches das Zusammenwirken jener Teile beherrscht, fehlt 
im Objekt selbst und liegt außerhalb desselben in dem Kopfe des Konstrukteurs als Plan. 
Dagegen gewinnt es beim Organismus in dem Dinge selbst wirkliches Dasein. 1, 73

  „Und wie das Leben selbst Steuer und wie das Leben selbst Regulation ist, so wird sich 
der soziale Organismus selber regulieren, wenn nur in der richtigen Weise die Gesetze 
seiner einzelnen Gebiete gefunden sind.“  336, 76

  „Was ein Organismus ist, das organisiert man eben nicht; das wächst. Es ist ja gerade das 
Wesen des Organismus, dass man ihn nicht zu organisieren hat, dass er sich selbst 
organisiert. Was man organisieren kann ist kein Organismus. Die Dreigliederung ist etwas, 
was einfach aus dem natürlichen Zusammenleben der Menschen folgt.“  339, 28

  Wir müssen in den Gedanken unserer Köpfe umlernen. Wer sich in die Sachlage 
hineinfindet, „der wird nicht mutlos zurückweichen gegenüber den Einwänden derer, die da 
sagen: Du Idealist, bleib` bei deinem Leisten, .. schwätz uns nichts in die Praxis herein!“ 



Zum Vergleich: „Der Knabe .. sah, wie das Öffnen des einen Hahnes mit dem Herabgehen 
des Balanciers auf der einen Seite, das Öffnen das anderen Hahnes mit dem Herabgehen der
Balancierstange auf der anderen Seite zusammenfielen. Da nahm er in seiner Naivität 
Stricke und knüpfte die Hähne an die Balancierstange – und siehe da, da stand er an seiner 
Dampfmaschine und konnte zuschauen, wie der Balancier immer auf und ab ging und die 
Hähne öffnete und wieder schloss.. Nicht der hatte damals recht, der .. sagte: Du Nichtsnutz,
weg mit den Schnüren, bleibe nur beim Öffnen der Hähne mit der Hand, - sondern der hatte 
recht, der die Selbststeuerung der Dampfmaschine fand durch die naiven Machinationen 
dieses Knabens. - So gewaltig sprechen heute die Tatsachen, dass man sich wahrhaftig auch 
naiv vorkommt, wenn man findet, wie die Selbststeuerung des gesunden sozialen 
Organismus gefunden werden soll. .. Sie wird gefunden werden, wenn in voller 
Selbständigkeit wirken werden: das Geistesleben auf sich selbst gestellt, das 
Wirtschaftsleben auf sich selbst gestellt, das politische oder Staatsleben auf sich selbst 
gestellt.“   330, 158f   (Handlung, durchfliessende)

  Wie beim sich regelnden Verhältnis zwischen Männern und Frauen wird sich – wenn die 
Dreigliederung einmal wirklich läuft – auch das Verhältnis von Menschen zu einer 
bestimmten Bodenfläche regeln, oder das Verhältnis der Berufe. „..es werden nicht alle 
Menschen Gelehrtenberufen nachlaufen und das als etwas Besonderes sehen.“ 337a, 222f

  Es ist „wie eine Art Axiom“: „Im Weltenleben ist es schon so, dass gewisse Dinge, wenn 
man ihnen nicht die Möglichkeit nimmt, ihren eigenen Gesetzen zu folgen, sich in einer 
ganz merkwürdigen Weise von selbst regeln.“   337b, 157

  Sozialer Organismus; verfälschende Tendenzen: Im sozialen Organismus müssen 
immer verfälschende Tendenzen da sein, z.B. Tendenzen zu überhöhten Preisen durch die 
Bodenrente oder zu erniedrigten Preisen gegen das Unternehmerkapital hin. Diese 
Tendenzen müssen fortwährend beobachtet werden und es muss ihnen so entgegengewirkt 
werden, dass die Fälschungen ein Minimum sind.   NÖK, 109  (>Geistesleben als H.)

  Sozialer Organismus braucht Widerspruch: „Wie soll sich mit dieser menschlichen 
Freiheit .. die soziale Gleichheit vertragen? Sie stehen ja in vollständigem Widerspruch
zueinander! Und wie wiederum die Brüderlichkeit mit der Gleichheit vor dem Gesetz? .. 
Wenn man weiss, dass der soziale Organismus sich gliedert nach drei relativ selbstständigen
Gliedern, dann weiss man, dass diese Ideen einander widersprechen müssen wie die 
Entwicklungsgesetze in der Dreigliederung eines natürlichen, menschlichen Organismus; 
dann weiss man, dass das grosse, entscheidende Ideen und Impulse sind; dann wundert man 
sich nicht über den Widerspruch, der einem aber entgegentreten muss, wenn man glauben 
will, dass diese drei Ideen angewendet werden müssen auf einen sozialen Organismus, in 
dem alles durcheinandergewürfelt und zusammengeschweisst sein soll.“  336, 74  
(>Sozialer Organismus, Selbststeuerung)

  Sozialer Organismus wirkt auf den Menschen zurück: „Wie das Rechtsgebiet auf den 
Ätherleib wirkt, das Geistgebiet auf den physischen Leib wirkt, so wirkt das 
Wirtschaftsleben auf den astralischen Leib..“  199, 220   (>Leiber, >Menschentier)

  Sozialer Organismus und Zeitbegriff: Zum Begreifen des sozialen Organismus muss der
Zeitbegriff herangezogen werden. Man muss das Kapital entstehen lassen, eine Weile 

Zum Vergleich: „Der Knabe .. sah, wie das Öffnen des einen Hahnes mit dem Herabgehen 
des Balanciers auf der einen Seite, das Öffnen das anderen Hahnes mit dem Herabgehen der
Balancierstange auf der anderen Seite zusammenfielen. Da nahm er in seiner Naivität 
Stricke und knüpfte die Hähne an die Balancierstange – und siehe da, da stand er an seiner 
Dampfmaschine und konnte zuschauen, wie der Balancier immer auf und ab ging und die 
Hähne öffnete und wieder schloss.. Nicht der hatte damals recht, der .. sagte: Du Nichtsnutz,
weg mit den Schnüren, bleibe nur beim Öffnen der Hähne mit der Hand, - sondern der hatte 
recht, der die Selbststeuerung der Dampfmaschine fand durch die naiven Machinationen 
dieses Knabens. - So gewaltig sprechen heute die Tatsachen, dass man sich wahrhaftig auch 
naiv vorkommt, wenn man findet, wie die Selbststeuerung des gesunden sozialen 
Organismus gefunden werden soll. .. Sie wird gefunden werden, wenn in voller 
Selbständigkeit wirken werden: das Geistesleben auf sich selbst gestellt, das 
Wirtschaftsleben auf sich selbst gestellt, das politische oder Staatsleben auf sich selbst 
gestellt.“   330, 158f   (Handlung, durchfliessende)

  Wie beim sich regelnden Verhältnis zwischen Männern und Frauen wird sich – wenn die 
Dreigliederung einmal wirklich läuft – auch das Verhältnis von Menschen zu einer 
bestimmten Bodenfläche regeln, oder das Verhältnis der Berufe. „..es werden nicht alle 
Menschen Gelehrtenberufen nachlaufen und das als etwas Besonderes sehen.“ 337a, 222f

  Es ist „wie eine Art Axiom“: „Im Weltenleben ist es schon so, dass gewisse Dinge, wenn 
man ihnen nicht die Möglichkeit nimmt, ihren eigenen Gesetzen zu folgen, sich in einer 
ganz merkwürdigen Weise von selbst regeln.“   337b, 157

  Sozialer Organismus; verfälschende Tendenzen: Im sozialen Organismus müssen 
immer verfälschende Tendenzen da sein, z.B. Tendenzen zu überhöhten Preisen durch die 
Bodenrente oder zu erniedrigten Preisen gegen das Unternehmerkapital hin. Diese 
Tendenzen müssen fortwährend beobachtet werden und es muss ihnen so entgegengewirkt 
werden, dass die Fälschungen ein Minimum sind.   NÖK, 109  (>Geistesleben als H.)

  Sozialer Organismus braucht Widerspruch: „Wie soll sich mit dieser menschlichen 
Freiheit .. die soziale Gleichheit vertragen? Sie stehen ja in vollständigem Widerspruch
zueinander! Und wie wiederum die Brüderlichkeit mit der Gleichheit vor dem Gesetz? .. 
Wenn man weiss, dass der soziale Organismus sich gliedert nach drei relativ selbstständigen
Gliedern, dann weiss man, dass diese Ideen einander widersprechen müssen wie die 
Entwicklungsgesetze in der Dreigliederung eines natürlichen, menschlichen Organismus; 
dann weiss man, dass das grosse, entscheidende Ideen und Impulse sind; dann wundert man 
sich nicht über den Widerspruch, der einem aber entgegentreten muss, wenn man glauben 
will, dass diese drei Ideen angewendet werden müssen auf einen sozialen Organismus, in 
dem alles durcheinandergewürfelt und zusammengeschweisst sein soll.“  336, 74  
(>Sozialer Organismus, Selbststeuerung)

  Sozialer Organismus wirkt auf den Menschen zurück: „Wie das Rechtsgebiet auf den 
Ätherleib wirkt, das Geistgebiet auf den physischen Leib wirkt, so wirkt das 
Wirtschaftsleben auf den astralischen Leib..“  199, 220   (>Leiber, >Menschentier)

  Sozialer Organismus und Zeitbegriff: Zum Begreifen des sozialen Organismus muss der
Zeitbegriff herangezogen werden. Man muss das Kapital entstehen lassen, eine Weile 



verwaltet sein lassen und es letztlich in die „wirkliche Allgemeinheit der Menschen“ 
übergehen lassen.   189, 145f   (>Zeit)

  Soziale Struktur: „Aus ökonomischem, moralischem und Rechtsleben besteht im 
Wesentlichen die soziale Struktur einer Gesamtheit. Nur muss man diese Begriffe alle im 
geistigen Sinne nehmen.“ Dem ökonomischen Leben müssen imaginative, dem moralischen
inspirierte und dem Rechtsleben intuitive Vorstellungen zugrunde gelegt werden.  73, 202 

  
  „Innen (im Menschen) müssen die antisozialen Triebe wirken, damit der Mensch die Höhe 
seiner Entwickelung erreicht; aussen im gesellschaftlichen Leben muss, damit der Mensch 
nicht den Menschen verliert (..), die soziale Struktur wirken. (…) Die Soziale Struktur als 
Gegengewicht zu den antisozialen Trieben unseres Zeitalters. Nur was nicht am Menschen 
hängt (Position, Ort), kann sozial gegliedert werden, nicht was in ihm selbst ist  
(Arbeitskraft). 186, 164f  (>Bewusstseinsseele, >Antisoziale Triebe und soziale Struktur))

  „Man muss sich doch darüber klarwerden, dass gerade durch eine Verbesserung der 
sozialen Zustände den Menschen die Möglichkeit gegeben sein wird, bessere Menschen zu 
werden. Verlangt man aber, dass die Menschen zuerst bessere Menschen sein müssen, dann 
brauchen wir ja die sozialen Verhältnisse gar nicht zu bessern.“  331, 232

  Soziale Territorien: „Alle diese Verhältnisse werden auch auf internationalem Gebiete auf
eine gesunde Grundlage gestellt, wenn die gesunde Grundlage erst im einzelnen sozialen 
Territorium eingetreten sein wird. Aus diesen einzelnen sozialen Territorien wird dann der 
Mensch hervorgehen, der in der rechten Weise auch zum internationalen Leben das seinige 
beitragen kann.“  329, 11. 3. 1919

  Soziale Triebe: Beim gewöhnlichen gegenwärtigen Bewusstsein ist der Mensch nur wenn 
er schläft „von sozialen Trieben durchsetzt.“ D.h. Unser Vorstellungsvermögen wird jeweils
eingeschläfert durch den anderen, damit ein soziales Verhältnis eintreten kann.  186, 162  
(>Antisoziale Triebe, >Arbeit; Antriebe, >Schlafen sozial, >Trieb ..)  

  Dreigliederung will „das Leben nicht im Sinne eines Programmes tyrannisieren“, sondern 
zuerst die Grundlage schaffen, „auf der dasjenige Leben frei erwachsen kann, aus dem die 
sozialen Antriebe sich entwickeln.“  24, 107  (>Motivierung, >Reformer)

  Soziale Triebe können in Zukunft den antisozialen entgegengestellt werden. Es gibt zu 
deren Entwicklung verschiedene Mittel, z.B. die Lebensrückschau, wo wir nicht uns in den 
Mittelpunkt stellen, sondern Personen, die in unser Leben eingegriffen haben.  186, 170f

  Soziales Urphänomen >Soziales Zusammenleben; Atom..

  Soziales Urteil: „Aber wir müssen vor allen Dingen lernen, wirklich modern zu denken, 
um im modernen Sinne zu einer sozialen Urteilsbildung zu kommen. … Und da ergibt sich 
heute eine eigentümliche Tatsache. Da ergibt sich die Tatsache, dass der einzelne überhaupt,
wenn er noch so gescheit ist, wenn er ein noch so intelligenter und meinetwillen auch 
idealistischer und praktischer Mensch ist - ich möchte das «Praktisch» dreimal 
unterstreichen -, dass er als einzelner überhaupt ein soziales Urteil nicht gewinnen kann. Es 
ist ein, ich möchte sagen, soziales Mysterium, meine Damen und Herren, dass jedes soziale 

verwaltet sein lassen und es letztlich in die „wirkliche Allgemeinheit der Menschen“ 
übergehen lassen.   189, 145f   (>Zeit)

  Soziale Struktur: „Aus ökonomischem, moralischem und Rechtsleben besteht im 
Wesentlichen die soziale Struktur einer Gesamtheit. Nur muss man diese Begriffe alle im 
geistigen Sinne nehmen.“ Dem ökonomischen Leben müssen imaginative, dem moralischen
inspirierte und dem Rechtsleben intuitive Vorstellungen zugrunde gelegt werden.  73, 202 

  
  „Innen (im Menschen) müssen die antisozialen Triebe wirken, damit der Mensch die Höhe 
seiner Entwickelung erreicht; aussen im gesellschaftlichen Leben muss, damit der Mensch 
nicht den Menschen verliert (..), die soziale Struktur wirken. (…) Die Soziale Struktur als 
Gegengewicht zu den antisozialen Trieben unseres Zeitalters. Nur was nicht am Menschen 
hängt (Position, Ort), kann sozial gegliedert werden, nicht was in ihm selbst ist  
(Arbeitskraft). 186, 164f  (>Bewusstseinsseele, >Antisoziale Triebe und soziale Struktur))

  „Man muss sich doch darüber klarwerden, dass gerade durch eine Verbesserung der 
sozialen Zustände den Menschen die Möglichkeit gegeben sein wird, bessere Menschen zu 
werden. Verlangt man aber, dass die Menschen zuerst bessere Menschen sein müssen, dann 
brauchen wir ja die sozialen Verhältnisse gar nicht zu bessern.“  331, 232

  Soziale Territorien: „Alle diese Verhältnisse werden auch auf internationalem Gebiete auf
eine gesunde Grundlage gestellt, wenn die gesunde Grundlage erst im einzelnen sozialen 
Territorium eingetreten sein wird. Aus diesen einzelnen sozialen Territorien wird dann der 
Mensch hervorgehen, der in der rechten Weise auch zum internationalen Leben das seinige 
beitragen kann.“  329, 11. 3. 1919

  Soziale Triebe: Beim gewöhnlichen gegenwärtigen Bewusstsein ist der Mensch nur wenn 
er schläft „von sozialen Trieben durchsetzt.“ D.h. Unser Vorstellungsvermögen wird jeweils
eingeschläfert durch den anderen, damit ein soziales Verhältnis eintreten kann.  186, 162  
(>Antisoziale Triebe, >Arbeit; Antriebe, >Schlafen sozial, >Trieb ..)  

  Dreigliederung will „das Leben nicht im Sinne eines Programmes tyrannisieren“, sondern 
zuerst die Grundlage schaffen, „auf der dasjenige Leben frei erwachsen kann, aus dem die 
sozialen Antriebe sich entwickeln.“  24, 107  (>Motivierung, >Reformer)

  Soziale Triebe können in Zukunft den antisozialen entgegengestellt werden. Es gibt zu 
deren Entwicklung verschiedene Mittel, z.B. die Lebensrückschau, wo wir nicht uns in den 
Mittelpunkt stellen, sondern Personen, die in unser Leben eingegriffen haben.  186, 170f

  Soziales Urphänomen >Soziales Zusammenleben; Atom..

  Soziales Urteil: „Aber wir müssen vor allen Dingen lernen, wirklich modern zu denken, 
um im modernen Sinne zu einer sozialen Urteilsbildung zu kommen. … Und da ergibt sich 
heute eine eigentümliche Tatsache. Da ergibt sich die Tatsache, dass der einzelne überhaupt,
wenn er noch so gescheit ist, wenn er ein noch so intelligenter und meinetwillen auch 
idealistischer und praktischer Mensch ist - ich möchte das «Praktisch» dreimal 
unterstreichen -, dass er als einzelner überhaupt ein soziales Urteil nicht gewinnen kann. Es 
ist ein, ich möchte sagen, soziales Mysterium, meine Damen und Herren, dass jedes soziale 



Einzelurteil falsch ist.“  305, 206  (>Gruppenurteil, >Assoziatives Urteil)

  „Man kann ja auch nicht hingehen und sagen: Weil ich ein Mensch bin, verstehe ich 
Mathematik und kann so eine Brücke bauen, - sondern man weiss: Man muss erst 
Mathematik lernen .. So muss man die Gesetze des Menschheitswesens kennenlernen, wenn
man auch nur in den allereinfachsten Dingen ein soziales Urteil haben will.“  186, 156   
(>Geisteswissenschaft und Soziales, >Urteil, Kategorien)

  Man hat nur einen Massstab für das, was man selber braucht. „Daher lässt sich auf jene 
Erkenntnis, die aus den eigenen Bedürfnissen genommen ist, niemals ein soziales Urteil 
aufbauen.“  338, 164   (>Egoismus und Konsum) 

  „Ein gesundes soziales Urteil wird aber nur zustande kommen auf der Grundlage dieser 
Initiationswissenschaft. Denn sehen Sie, nehmen wir das eine Gebiet des dreigliedrigen 
sozialen Organismus, nehmen wir das Materiellste und Prosaischste, wie manche sagen, das
Wirtschaftsleben. Wir wissen, dieses Wirtschaftsleben wird sich in einer gesunden Weise 
nur entwickeln, wenn es sich unter dem Assoziationsprinzip entwickelt. Was heisst das? 
Das heisst, dass in der Zukunft die Menschen ein wirtschaftliches Urteil sich überhaupt 
nicht aus der einzelnen Individualität heraus entwickeln werden. Es wird natürlich 
erkenntnistheoretisch aus der Individualität stammen, aber gebildet werden wird es nicht 
aus der Individualität heraus. (...) Man muss im Einklange mit seiner Umgebung stehen, 
wenn man sich mitten in der Nacht ein Urteil bilden will, wieviel Uhr es ist. Und man wird 
in der Zukunft, wenn man sich ein wirtschaftliches Urteil bilden will, sagen wir, ein 
Preisurteil oder ein Urteil, wieviel Arbeiter in einer bestimmten Branche arbeiten dürften, 
man wird um sich haben müssen Assoziationen, solche Assoziationen, welche in dieser 
Branche produzieren, solche Assoziationen, welche in dieser Branche konsumieren. Und 
aus dem Zusammenfluss dessen, was von diesen Assoziationen ausgeht, wird man sich ein 
Urteil bilden.“ Die wirtschaftliche Erfahrung „kann man eben nicht aus den Fingern saugen 
oder durch Nachdenken entwickeln, sondern nur dann gewinnen, wenn man im assoziativen
Zusammenhang seine Fäden zu dem oder jenem zieht.“   199, 91f   (>Erfahrung)

  Wenn es um den Zusammenfluss dessen geht, was die Menschen nicht nur denken, 
sondern auch fühlen und wollen, kann sich nie ein eindeutiges soziales Urteil ergeben. 
Sondern dieses muss bildlich sein; eine Art künstlerische Struktur haben, nicht eine bloss 
logische Struktur.   338, 37f   (>Urgedanken)

  Soziale Verhältnisse bessern: „Man muss sich doch darüber klarwerden, dass gerade 
durch eine Verbesserung der sozialen Zustände den Menschen die Möglichkeit gegeben sein
wird, bessere Menschen zu werden. Verlangt man aber, dass die Menschen zuerst bessere 
Menschen sein müssen, dann brauchen wir ja die sozialen Verhältnisse gar nicht zu bessern. 
Wenn die Menschen durch die sozialen Verhältnisse nicht zu dem geworden wären, was sie 
gegenwärtig sind, dann müssten die sozialen Verhältnisse ja gut sein..“  331, 232

  Soziales Verständnis liefert für die nächste Inkarnation das Verständnis für das Karma. 
Das soziale Verständnis kann aber nur durch das Verständnis für das Geistige erworben 
werden.   191, 179   (>Reinkarnation und Karma, >Mensch und Kosmos)

„Unendlich schwer ist es heute, diese Grundlage alles wirklichen Sozialismus populär zu 

Einzelurteil falsch ist.“  305, 206  (>Gruppenurteil, >Assoziatives Urteil)

  „Man kann ja auch nicht hingehen und sagen: Weil ich ein Mensch bin, verstehe ich 
Mathematik und kann so eine Brücke bauen, - sondern man weiss: Man muss erst 
Mathematik lernen .. So muss man die Gesetze des Menschheitswesens kennenlernen, wenn
man auch nur in den allereinfachsten Dingen ein soziales Urteil haben will.“  186, 156   
(>Geisteswissenschaft und Soziales, >Urteil, Kategorien)

  Man hat nur einen Massstab für das, was man selber braucht. „Daher lässt sich auf jene 
Erkenntnis, die aus den eigenen Bedürfnissen genommen ist, niemals ein soziales Urteil 
aufbauen.“  338, 164   (>Egoismus und Konsum) 

  „Ein gesundes soziales Urteil wird aber nur zustande kommen auf der Grundlage dieser 
Initiationswissenschaft. Denn sehen Sie, nehmen wir das eine Gebiet des dreigliedrigen 
sozialen Organismus, nehmen wir das Materiellste und Prosaischste, wie manche sagen, das
Wirtschaftsleben. Wir wissen, dieses Wirtschaftsleben wird sich in einer gesunden Weise 
nur entwickeln, wenn es sich unter dem Assoziationsprinzip entwickelt. Was heisst das? 
Das heisst, dass in der Zukunft die Menschen ein wirtschaftliches Urteil sich überhaupt 
nicht aus der einzelnen Individualität heraus entwickeln werden. Es wird natürlich 
erkenntnistheoretisch aus der Individualität stammen, aber gebildet werden wird es nicht 
aus der Individualität heraus. (...) Man muss im Einklange mit seiner Umgebung stehen, 
wenn man sich mitten in der Nacht ein Urteil bilden will, wieviel Uhr es ist. Und man wird 
in der Zukunft, wenn man sich ein wirtschaftliches Urteil bilden will, sagen wir, ein 
Preisurteil oder ein Urteil, wieviel Arbeiter in einer bestimmten Branche arbeiten dürften, 
man wird um sich haben müssen Assoziationen, solche Assoziationen, welche in dieser 
Branche produzieren, solche Assoziationen, welche in dieser Branche konsumieren. Und 
aus dem Zusammenfluss dessen, was von diesen Assoziationen ausgeht, wird man sich ein 
Urteil bilden.“ Die wirtschaftliche Erfahrung „kann man eben nicht aus den Fingern saugen 
oder durch Nachdenken entwickeln, sondern nur dann gewinnen, wenn man im assoziativen
Zusammenhang seine Fäden zu dem oder jenem zieht.“   199, 91f   (>Erfahrung)

  Wenn es um den Zusammenfluss dessen geht, was die Menschen nicht nur denken, 
sondern auch fühlen und wollen, kann sich nie ein eindeutiges soziales Urteil ergeben. 
Sondern dieses muss bildlich sein; eine Art künstlerische Struktur haben, nicht eine bloss 
logische Struktur.   338, 37f   (>Urgedanken)

  Soziale Verhältnisse bessern: „Man muss sich doch darüber klarwerden, dass gerade 
durch eine Verbesserung der sozialen Zustände den Menschen die Möglichkeit gegeben sein
wird, bessere Menschen zu werden. Verlangt man aber, dass die Menschen zuerst bessere 
Menschen sein müssen, dann brauchen wir ja die sozialen Verhältnisse gar nicht zu bessern. 
Wenn die Menschen durch die sozialen Verhältnisse nicht zu dem geworden wären, was sie 
gegenwärtig sind, dann müssten die sozialen Verhältnisse ja gut sein..“  331, 232

  Soziales Verständnis liefert für die nächste Inkarnation das Verständnis für das Karma. 
Das soziale Verständnis kann aber nur durch das Verständnis für das Geistige erworben 
werden.   191, 179   (>Reinkarnation und Karma, >Mensch und Kosmos)

„Unendlich schwer ist es heute, diese Grundlage alles wirklichen Sozialismus populär zu 



machen: Verständnis des einen Menschen für den anderen Menschen. ..in unserer Zeit .. 
leben die stärksten antisozialen Triebe ..“ 330, 167  (>Kommunismus)

  Wenn die soziale Struktur auf Geld-Geltung gebaut ist, entsteht kein soziales Verständnis.  
191, 19.10.19

  Soziales Wollen: Die naturwissenschaftliche Gesinnung kommt in der Nationalökonomie 
zu einer blossen Betrachtung. „Wie muss der Geist beschaffen sein, aus dem solche 
Nationalökonomie hervorgeht, die die Grundlage werden kann eines wirklichen sozialen 
Wollens?“  332a, 16f  (>Geisteswissenschaft und Soziales)

  Jetzt herrscht unpersönlicher Markt mit dem Gewinn als Anzeiger, ob etwas produziert 
werden soll. Aus Assoziationen werden „durch das soziale Wollen der darin beschäftigten 
Menschen andere Persönlichkeiten hervorgehen,“ die das Verhältnis zwischen dem Preis 
und dem Wert eines Gutes untersuchen werden.  332a, 56f

  Soziale Wirtschaft: „Den Schwachen gegenüber dem Starken schützen, kann ein 
Wirtschaftsleben, das nur aus seinen eigenen Kräften heraus gestaltet ist.“  Kp, 19f
  
  Soziales und Zukunft: Durch seine Beziehungen nach dem sozialen Leben draussen 
(Umwandlung der Leiber in Geistesleben, Rechtsleben, Wirtschaftsleben) , bereitet der 
Mensch im Wesentlichen die Naturgrundlage für sein nächstes Erdenleben vor..“199, 225   

  Soziales Zusammenleben: „Man findet auch, dass man erst durch das, was man erringt, 
indem das Bewusstsein leer wird, indem man also herein-inspiriert erhält aus der geistigen 
Welt, was geistige Wesenheiten offenbaren, in die Lage kommt, den anderen Menschen 
wirklich zu verstehen, hinüberzusehen über die Klüfte der Klasse, über die Klüfte der 
Geschlechter. Das ist die zweite Stufe des sozialen Zusammenlebens. Die erste Stufe ist, 
dass durch das Imaginative - wie es früher das instinktive Sich-Hineinstellen in die Umwelt 
war - der eigene Standpunkt gefunden wird. Die zweite Stufe ist, dass man die Brücke 
hinüber findet zum anderen Menschen, zu dem Menschen, der in einem anderen sozialen 
Zusammenhang drinnen lebt.“  83, 181 (>Soziales Urteil)

  „Ein Dreifaches bringt uns in den richtigen Zusammenhang insbesondere mit der äußeren 
Menschenwelt, regelt unseren Wechselverkehr mit der äußeren Menschenwelt:“ Der 
Sprachsinn befähigt uns, die Sprachwahrnehmung zu verstehen (der Hörsinn vermittelt nur 
Töne), der Gedankensinn lässt uns die Gedanken des andern wahrnehmen (nicht nur das 
Wort), und wir haben einen Sinn für die Ich-Wahrnehmung des andern.  322, 94f  (>Geist 
durch die Sinnenwelt)

  Soziales Zusammenleben; „Atom des sozialen Zusammenlebens“: „.. in diesem 
Vibrieren zwischen dem Einschlafen in dem anderen und Aufwachen in uns selbst haben 
Sie das Urelement, gewissermassen das Atom des sozialen Zusammenlebens der 
Menschen.“  191, 171  (>Schlafen und Wachen, >Ich des anderen, >Bewusstseinsseele)

  „Was habe ich dann zunächst vor mir, wenn ich einer andern Persönlichkeit 
gegenüberstehe? Ich sehe auf das nächste. Es ist die mir als Wahrnehmung gegebene 
sinnliche Leibeserscheinung der andern Person; dann noch etwa die Gehörwahrnehmung 

machen: Verständnis des einen Menschen für den anderen Menschen. ..in unserer Zeit .. 
leben die stärksten antisozialen Triebe ..“ 330, 167  (>Kommunismus)

  Wenn die soziale Struktur auf Geld-Geltung gebaut ist, entsteht kein soziales Verständnis.  
191, 19.10.19

  Soziales Wollen: Die naturwissenschaftliche Gesinnung kommt in der Nationalökonomie 
zu einer blossen Betrachtung. „Wie muss der Geist beschaffen sein, aus dem solche 
Nationalökonomie hervorgeht, die die Grundlage werden kann eines wirklichen sozialen 
Wollens?“  332a, 16f  (>Geisteswissenschaft und Soziales)

  Jetzt herrscht unpersönlicher Markt mit dem Gewinn als Anzeiger, ob etwas produziert 
werden soll. Aus Assoziationen werden „durch das soziale Wollen der darin beschäftigten 
Menschen andere Persönlichkeiten hervorgehen,“ die das Verhältnis zwischen dem Preis 
und dem Wert eines Gutes untersuchen werden.  332a, 56f

  Soziale Wirtschaft: „Den Schwachen gegenüber dem Starken schützen, kann ein 
Wirtschaftsleben, das nur aus seinen eigenen Kräften heraus gestaltet ist.“  Kp, 19f
  
  Soziales und Zukunft: Durch seine Beziehungen nach dem sozialen Leben draussen 
(Umwandlung der Leiber in Geistesleben, Rechtsleben, Wirtschaftsleben) , bereitet der 
Mensch im Wesentlichen die Naturgrundlage für sein nächstes Erdenleben vor..“199, 225   

  Soziales Zusammenleben: „Man findet auch, dass man erst durch das, was man erringt, 
indem das Bewusstsein leer wird, indem man also herein-inspiriert erhält aus der geistigen 
Welt, was geistige Wesenheiten offenbaren, in die Lage kommt, den anderen Menschen 
wirklich zu verstehen, hinüberzusehen über die Klüfte der Klasse, über die Klüfte der 
Geschlechter. Das ist die zweite Stufe des sozialen Zusammenlebens. Die erste Stufe ist, 
dass durch das Imaginative - wie es früher das instinktive Sich-Hineinstellen in die Umwelt 
war - der eigene Standpunkt gefunden wird. Die zweite Stufe ist, dass man die Brücke 
hinüber findet zum anderen Menschen, zu dem Menschen, der in einem anderen sozialen 
Zusammenhang drinnen lebt.“  83, 181 (>Soziales Urteil)

  „Ein Dreifaches bringt uns in den richtigen Zusammenhang insbesondere mit der äußeren 
Menschenwelt, regelt unseren Wechselverkehr mit der äußeren Menschenwelt:“ Der 
Sprachsinn befähigt uns, die Sprachwahrnehmung zu verstehen (der Hörsinn vermittelt nur 
Töne), der Gedankensinn lässt uns die Gedanken des andern wahrnehmen (nicht nur das 
Wort), und wir haben einen Sinn für die Ich-Wahrnehmung des andern.  322, 94f  (>Geist 
durch die Sinnenwelt)

  Soziales Zusammenleben; „Atom des sozialen Zusammenlebens“: „.. in diesem 
Vibrieren zwischen dem Einschlafen in dem anderen und Aufwachen in uns selbst haben 
Sie das Urelement, gewissermassen das Atom des sozialen Zusammenlebens der 
Menschen.“  191, 171  (>Schlafen und Wachen, >Ich des anderen, >Bewusstseinsseele)

  „Was habe ich dann zunächst vor mir, wenn ich einer andern Persönlichkeit 
gegenüberstehe? Ich sehe auf das nächste. Es ist die mir als Wahrnehmung gegebene 
sinnliche Leibeserscheinung der andern Person; dann noch etwa die Gehörwahrnehmung 



dessen, was sie sagt, und so weiter. Alles dies starre ich nicht bloss an, sondern es setzt 
meine denkende Tätigkeit in Bewegung. Indem ich denkend vor der andern Persönlichkeit 
stehe, kennzeichnet sich mir die Wahrnehmung gewissermassen als seelisch durchsichtig. 
Ich bin genötigt, im denkenden Ergreifen der Wahrnehmung mir zu sagen, dass sie 
dasjenige gar nicht ist, als was sie den äusseren Sinnen erscheint. Die Sinneserscheinung 
offenbart in dem, was sie unmittelbar ist, ein anderes, was sie mittelbar ist. Ihr Sich-vor-
mich-Hinstellen ist zugleich ihr Auslöschen als blosse Sinneserscheinung. Aber was sie in 
diesem Auslöschen zur Erscheinung bringt, das zwingt mich als denkendes Wesen, mein 
Denken für die Zeit ihres Wirkens auszulöschen und an dessen Stelle ihr Denken zu setzen. 
Dieses ihr Denken aber ergreife ich in meinem Denken als Erlebnis wie mein eigenes. Ich 
habe das Denken des andern wirklich wahrgenommen. (…) Durch das Sich-Auslöschen der 
Sinneserscheinung wird die Trennung zwischen den beiden Bewusstseinssphären tatsächlich
aufgehoben. Das repräsentiert sich in meinem Bewusstsein dadurch, dass ich im Erleben des
andern Bewusstseinsinhaltes mein eigenes Bewusstsein ebenso wenig erlebe, wie ich es im 
traumlosen Schlaf erlebe.“   4, 260f

  „.. dass, wenn Mensch dem Menschen gegenübersteht, der eine Mensch immer 
einzuschläfern bemüht ist, und der andere Mensch sich immerfort aufrecht erhalten will. 
Das ist aber, um im Goetheschen Sinne zu sprechen, das Urphänomen der 
Sozialwissenschaft.“  186, 175   (>Soziale Triebe)

  Soziales Zusammenleben; Aufwachen am anderen Menschen: „Wir wachen auf am 
Lichte, wir wachen auf am Ton, wir wachen auf vielleicht an der Sprache, die der andere zu 
uns spricht als zugehörig zum Natürlichen am Menschen, wir wachen auf an den Worten, 
die er von innen nach außen spricht. Wir wachen nicht auf an dem, was in den Tiefen der 
Menschenseele des andern vor sich geht. Wir wachen auf an dem Natürlichen des andern 
Menschen,wir wachen in dem gewöhnlichen alltäglichen Leben nicht auf an dem Geistig-
Seelischen des andern Menschen. .. Wir müssen diesen Ruf erst vernehmen.“ Der Grund 
einer Gemeinschaftsbildung innerhalb der anthroposophischen Bewegung muss in etwas 
anderem liegen als in der gemeinsamen Sprache oder der gemeinsamen Erinnerung, denn da
tritt die Sprache des Geistigen noch nicht ins unmittelbare Bewusstsein. Auch nicht, solange
wir theoretisch Ideen aus der Anthroposophie aufnehmen. „Wir beginnen das erste 
Verständnis für die geistige Welt erst zu entwickeln, wenn wir am Seelisch-Geistigen des 
andern Menschen erwachen.“ Das gemeinsame Geistige kam früher gewissermassen von 
unten herauf. Das wahre Verständnis für die Anthroposophie wird der Weg sein zur 
„Gemeinschaft mit dem Geiste.“   257, 114ff   (>Pfingsten)

  Sozialdemokratie: „.. der Sozialismus kann sich nur auf das Wirtschaftliche, die 
Demokratie nur auf das Staatlich-Rechtliche beziehen; auf das Geistige würde sich beziehen
der Individualismus. Die Freiheit, sie ist ausgelassen in dem Wort Sozialdemokratie ..“  
296, 16  (>Demokratie)

  Die Sozialdemokratie ist aus dem Katholizismus geworden. Das kirchliche Dogma, es 
gebe kein vorgeburtliches Leben sagt: Es gibt keinen Grund für besondere individuelle 
Begabungen. Das hat letzten Endes zu dem modernen Menschennivellement geführt.  191, 
188f   (>Katholizismus, >Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

  „Denn jene Demokratie, die alles nivelliert, die gar nicht mehr die Dinge bewerten kann, 

dessen, was sie sagt, und so weiter. Alles dies starre ich nicht bloss an, sondern es setzt 
meine denkende Tätigkeit in Bewegung. Indem ich denkend vor der andern Persönlichkeit 
stehe, kennzeichnet sich mir die Wahrnehmung gewissermassen als seelisch durchsichtig. 
Ich bin genötigt, im denkenden Ergreifen der Wahrnehmung mir zu sagen, dass sie 
dasjenige gar nicht ist, als was sie den äusseren Sinnen erscheint. Die Sinneserscheinung 
offenbart in dem, was sie unmittelbar ist, ein anderes, was sie mittelbar ist. Ihr Sich-vor-
mich-Hinstellen ist zugleich ihr Auslöschen als blosse Sinneserscheinung. Aber was sie in 
diesem Auslöschen zur Erscheinung bringt, das zwingt mich als denkendes Wesen, mein 
Denken für die Zeit ihres Wirkens auszulöschen und an dessen Stelle ihr Denken zu setzen. 
Dieses ihr Denken aber ergreife ich in meinem Denken als Erlebnis wie mein eigenes. Ich 
habe das Denken des andern wirklich wahrgenommen. (…) Durch das Sich-Auslöschen der 
Sinneserscheinung wird die Trennung zwischen den beiden Bewusstseinssphären tatsächlich
aufgehoben. Das repräsentiert sich in meinem Bewusstsein dadurch, dass ich im Erleben des
andern Bewusstseinsinhaltes mein eigenes Bewusstsein ebenso wenig erlebe, wie ich es im 
traumlosen Schlaf erlebe.“   4, 260f

  „.. dass, wenn Mensch dem Menschen gegenübersteht, der eine Mensch immer 
einzuschläfern bemüht ist, und der andere Mensch sich immerfort aufrecht erhalten will. 
Das ist aber, um im Goetheschen Sinne zu sprechen, das Urphänomen der 
Sozialwissenschaft.“  186, 175   (>Soziale Triebe)

  Soziales Zusammenleben; Aufwachen am anderen Menschen: „Wir wachen auf am 
Lichte, wir wachen auf am Ton, wir wachen auf vielleicht an der Sprache, die der andere zu 
uns spricht als zugehörig zum Natürlichen am Menschen, wir wachen auf an den Worten, 
die er von innen nach außen spricht. Wir wachen nicht auf an dem, was in den Tiefen der 
Menschenseele des andern vor sich geht. Wir wachen auf an dem Natürlichen des andern 
Menschen,wir wachen in dem gewöhnlichen alltäglichen Leben nicht auf an dem Geistig-
Seelischen des andern Menschen. .. Wir müssen diesen Ruf erst vernehmen.“ Der Grund 
einer Gemeinschaftsbildung innerhalb der anthroposophischen Bewegung muss in etwas 
anderem liegen als in der gemeinsamen Sprache oder der gemeinsamen Erinnerung, denn da
tritt die Sprache des Geistigen noch nicht ins unmittelbare Bewusstsein. Auch nicht, solange
wir theoretisch Ideen aus der Anthroposophie aufnehmen. „Wir beginnen das erste 
Verständnis für die geistige Welt erst zu entwickeln, wenn wir am Seelisch-Geistigen des 
andern Menschen erwachen.“ Das gemeinsame Geistige kam früher gewissermassen von 
unten herauf. Das wahre Verständnis für die Anthroposophie wird der Weg sein zur 
„Gemeinschaft mit dem Geiste.“   257, 114ff   (>Pfingsten)

  Sozialdemokratie: „.. der Sozialismus kann sich nur auf das Wirtschaftliche, die 
Demokratie nur auf das Staatlich-Rechtliche beziehen; auf das Geistige würde sich beziehen
der Individualismus. Die Freiheit, sie ist ausgelassen in dem Wort Sozialdemokratie ..“  
296, 16  (>Demokratie)

  Die Sozialdemokratie ist aus dem Katholizismus geworden. Das kirchliche Dogma, es 
gebe kein vorgeburtliches Leben sagt: Es gibt keinen Grund für besondere individuelle 
Begabungen. Das hat letzten Endes zu dem modernen Menschennivellement geführt.  191, 
188f   (>Katholizismus, >Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

  „Denn jene Demokratie, die alles nivelliert, die gar nicht mehr die Dinge bewerten kann, 



die wird die Dinge nur zerstören, und jener Sozialismus, der glaubt, alles bezahlen zu 
können, wird ebenfalls das Leben zerstören.“  330, 316f

  Es muss angestrebt werden eine Individual-Sozial-Demokratie. (..)  In der Konfusion, die 
im Zusammenspannen von Sozialismus und Demokratie (Wille und Gefühl) in der 
Sozialdemokratie ist, sehen Sie ein Geschäft, das Ahriman treibt mit den Menschen.“ Das 
individualistische Moment wird ausgelassen, weil man Gedanken nicht liebt.  190, 161

  Sozialisierung mit Betriebsräten: „..die Betriebsräteschaft wird wohl überhaupt in der 
Zukunft als der erste Schritt zur wahren Sozialisierung angesehen werden.“   331, 134

  „Diese verschiedenen Unternehmer werden ja von dieser Betriebsräteschaft als 
Unternehmer einfach aus ihren Angeln gehoben. … Das heisst ja gerade „sozialisieren“, 
dass es in der Zukunft nicht auf sie ankommt, auf die Kapitalisten. Sie werden dadurch aus 
der Welt geschaffen, dass wir uns nicht weiterhin das Geflunker von einzelnen 
Betriebsräten, die von der kapitalistischen Obrigkeit anerkannt werden, anhören. Mit denen 
wollen wir ja gar nicht weiterarbeiten.“   331, 108   (>Betriebsräte)

  Sozialisieren; nicht den Einzelbetrieb: „Man kann einen einzelnen Betrieb nicht 
sozialisieren, denn die Sozialisierung kann nur darin liegen, dass die Güterwertbildung, mit 
der ein einzelner Betrieb in dem Gesamtwirtschaftsleben drinnensteht, nicht unsozial 
wirkt.“  24, 214

  „Sozialisieren kann man nämlich nur, wenn man den ganzen Wirtschaftskörper, von einer 
gewissen Grösse an, als solchen sozialisiert.“  331, 31  (>Eigentum im Fluss)

  Sozialisierung keine Fiskalisierung: Sozialisierung darf nicht mit Fiskalisierung 
verwechselt werden. Das, was sich die meisten Leute unter Sozialisierung vorstellen, ist ja 
im besten Falle eine Art Fiskalisierung. Und wenn der Staat seine Hände zuletzt auf den 
Ertrag der Arbeit legt, ist dies eine Sozialisierung, die aber nichts bringt. 331A, 63

  Sozialisierung als wesenlose Forderung, „solange nicht vorhanden sind die drei 
genannten Vorbedingungen in der Stellung des Menschen zur Welt, zu anderen Menschen 
und zur Geistigkeit..“   188, 243  (>Verteilung, gerechte, >Egoismus und Konsum, 
>Vertrauen)

  „Alle Produktionsbetriebe sollen Eigentum der Gemeinschaft werden; die Produktion soll 
geregelt werden nach dem Bedarf; die Arbeits- und Lohnverhältnisse sollen demokratisch 
geregelt werden; (..) Jeglicher Profit soll an die Gemeinschaft abgeliefert werden.“ „Diese 
vier sogenannten Ideale (sind) absolut unmöglich..“  188, 226  

 „Das, was sich die Leute heute zumeist unter Sozialisierung vorstellen, das ist zum grossen 
Teil nicht nur keine Sozialisierung, sondern bestenfalls eine Art Fiskalisierung. In einigen 
Fällen liegen überhaupt keine klaren Gedanken und Vorstellungen vor. Viele Leute stellen 
sich heute die Sache eben .. viel zu einfach vor, was auch damit zusammenhängt, dass die 
Wirtschaftswissenschaft und überhaupt die Wissenschaft vom menschlichen 
Zusammenleben – verzeihen Sie den Ausdruck – noch in den Windeln liegt, ja .. sie ist 
eigentlich noch gar nicht geboren.“   331, 169 

die wird die Dinge nur zerstören, und jener Sozialismus, der glaubt, alles bezahlen zu 
können, wird ebenfalls das Leben zerstören.“  330, 316f

  Es muss angestrebt werden eine Individual-Sozial-Demokratie. (..)  In der Konfusion, die 
im Zusammenspannen von Sozialismus und Demokratie (Wille und Gefühl) in der 
Sozialdemokratie ist, sehen Sie ein Geschäft, das Ahriman treibt mit den Menschen.“ Das 
individualistische Moment wird ausgelassen, weil man Gedanken nicht liebt.  190, 161

  Sozialisierung mit Betriebsräten: „..die Betriebsräteschaft wird wohl überhaupt in der 
Zukunft als der erste Schritt zur wahren Sozialisierung angesehen werden.“   331, 134

  „Diese verschiedenen Unternehmer werden ja von dieser Betriebsräteschaft als 
Unternehmer einfach aus ihren Angeln gehoben. … Das heisst ja gerade „sozialisieren“, 
dass es in der Zukunft nicht auf sie ankommt, auf die Kapitalisten. Sie werden dadurch aus 
der Welt geschaffen, dass wir uns nicht weiterhin das Geflunker von einzelnen 
Betriebsräten, die von der kapitalistischen Obrigkeit anerkannt werden, anhören. Mit denen 
wollen wir ja gar nicht weiterarbeiten.“   331, 108   (>Betriebsräte)

  Sozialisieren; nicht den Einzelbetrieb: „Man kann einen einzelnen Betrieb nicht 
sozialisieren, denn die Sozialisierung kann nur darin liegen, dass die Güterwertbildung, mit 
der ein einzelner Betrieb in dem Gesamtwirtschaftsleben drinnensteht, nicht unsozial 
wirkt.“  24, 214

  „Sozialisieren kann man nämlich nur, wenn man den ganzen Wirtschaftskörper, von einer 
gewissen Grösse an, als solchen sozialisiert.“  331, 31  (>Eigentum im Fluss)

  Sozialisierung keine Fiskalisierung: Sozialisierung darf nicht mit Fiskalisierung 
verwechselt werden. Das, was sich die meisten Leute unter Sozialisierung vorstellen, ist ja 
im besten Falle eine Art Fiskalisierung. Und wenn der Staat seine Hände zuletzt auf den 
Ertrag der Arbeit legt, ist dies eine Sozialisierung, die aber nichts bringt. 331A, 63

  Sozialisierung als wesenlose Forderung, „solange nicht vorhanden sind die drei 
genannten Vorbedingungen in der Stellung des Menschen zur Welt, zu anderen Menschen 
und zur Geistigkeit..“   188, 243  (>Verteilung, gerechte, >Egoismus und Konsum, 
>Vertrauen)

  „Alle Produktionsbetriebe sollen Eigentum der Gemeinschaft werden; die Produktion soll 
geregelt werden nach dem Bedarf; die Arbeits- und Lohnverhältnisse sollen demokratisch 
geregelt werden; (..) Jeglicher Profit soll an die Gemeinschaft abgeliefert werden.“ „Diese 
vier sogenannten Ideale (sind) absolut unmöglich..“  188, 226  

 „Das, was sich die Leute heute zumeist unter Sozialisierung vorstellen, das ist zum grossen 
Teil nicht nur keine Sozialisierung, sondern bestenfalls eine Art Fiskalisierung. In einigen 
Fällen liegen überhaupt keine klaren Gedanken und Vorstellungen vor. Viele Leute stellen 
sich heute die Sache eben .. viel zu einfach vor, was auch damit zusammenhängt, dass die 
Wirtschaftswissenschaft und überhaupt die Wissenschaft vom menschlichen 
Zusammenleben – verzeihen Sie den Ausdruck – noch in den Windeln liegt, ja .. sie ist 
eigentlich noch gar nicht geboren.“   331, 169 



  „Oh, dieses Vertrauen, es wird vorhanden sein, je mehr und mehr Prüfungen über die 
Menschen kommen … sozialisieren Sie soviel Sie wollen, .. eines wird dieser 
Sozialisierung zugrunde liegen müssen: die Sozialisierung der Seelen.“   330, 191

  „.. während bis jetzt vom Marschieren der Sozialisierung nur diejenigen Menschen 
sprechen, von denen man genau weiss, dass sie unter wirklicher Sozialisierung ein 
kapitalistisches Gespenst in neuer Form, das sich vollsaugen soll mit allerlei Parasiten, 
verstehen.“   331, 119f

  „Man kann nicht durch Verordnungen und Gesetze sozialisieren, sondern man kann nur 
durch die Menschen sozialisieren, die aus dem Wirtschaftsleben heraus wirken.“ 331, 173

  Sozialisierung und Gedankenfreiheit: „Sozialistisch Denkende können sich kaum etwas 
anderes vorstellen, als dass die Gesellschaft den einzelnen zu ihrem Dienste nach ihren 
Massnahmen erziehe.“ Früher war das richtig.   Kp, 10  (>Antisoziale Triebe)

  Gegen einen Pradieszustand, wie ihn Lenin, Trotzki etc. auf der Erde haben wollen, 
würden sich unzählige Menschen auflehnen, weil sie dabei nicht Menschen bleiben 
könnten. Er würde sich durch deren antisoziale Triebe in kürzester Zeit in sein Gegenteil 
verkehren. „Denn, nehmen Sie an, Sie sozialisieren wirklich die Gesellschaft, da würden 
schliesslich solche Zustände von Mensch zu Mensch herbeigeführt, dass wir im Verkehr 
miteinander immer schlafen würden.“  186, 100f  (>Freiheit als Gedankenfreiheit)

  Es muss heute „durch die soziale Struktur (durch die „zunehmende Sozialisierung“) 
gewissermassen eine Bändigung der antisozialen Vorstellungsinstinkte geschehen.“ Das 
muss ins Gleichgewicht gebracht werden dadurch, „dass alles, was aus früheren Zeiträumen
– in denen es berechtigt war – an Knechtung der Gedanken (..) eines Menschen durch den 
anderen stammt, (..) aus der Welt geschafft wird.“  186, 103

  „Sozialisierung ist nicht denkbar ohne Gedankenfreiheit. Daher wird die Sozialisierung 
verknüpft sein müssen mit der Ausmerzung aller Gedankenknechtschaft.“   186, 104

  Sozialisierung nur durch Geisteswissenschaft: „Drei Dinge wird diese 
Geisteswissenschaft den menschlichen Seelen bringen: Erstens nicht bloss einen Glauben an
irgendein Geistig-Göttliches, sondern eine Anschauung, wenn auch vielleicht nur eine durch
Begriffe vermittelte, dafür aber für den gesunden Menschenverstand erfassbare Anschauung
von den geistigen Welten. Gegenüber dem verwaschenen, oftmals pantheistischen oder 
möglichst unbestimmten Sprechen von der geistigen Welt“ redet sie „von ganz bestimmter 
Gliederung der geistigen Wesen, von einer Gliederung hierarchischer Ordnungen innerhalb 
der geistigen Welt … Bedenken Sie nur, wie heute die Menschen pochen auf den Glauben 
ohne Anschauung! …  Ein zweites, was diese Geisteswissenschaft dem gibt, der sie nicht 
bloß als nüchterne, trockene Theorie nimmt, sondern der Herz und Seele davon ergreifen 
lässt, ist wirkliche, unermesslich weitgehende Menschenachtung und Menschenschätzung. 
… Allein in jenem philosophisch naturwissenschaftlichen Wahnsinn, den man Kant-
Laplacesche Theorie nennt, ist ja längst schon der Mensch verloren. … Diesem Verlust des 
Menschen schon innerhalb des Irdischen selber steht gegenüber die Betrachtung der 
Geisteswissenschaft, die im ganzen Kosmos den Menschen aufsucht. … Die Schätzung des 

  „Oh, dieses Vertrauen, es wird vorhanden sein, je mehr und mehr Prüfungen über die 
Menschen kommen … sozialisieren Sie soviel Sie wollen, .. eines wird dieser 
Sozialisierung zugrunde liegen müssen: die Sozialisierung der Seelen.“   330, 191

  „.. während bis jetzt vom Marschieren der Sozialisierung nur diejenigen Menschen 
sprechen, von denen man genau weiss, dass sie unter wirklicher Sozialisierung ein 
kapitalistisches Gespenst in neuer Form, das sich vollsaugen soll mit allerlei Parasiten, 
verstehen.“   331, 119f

  „Man kann nicht durch Verordnungen und Gesetze sozialisieren, sondern man kann nur 
durch die Menschen sozialisieren, die aus dem Wirtschaftsleben heraus wirken.“ 331, 173

  Sozialisierung und Gedankenfreiheit: „Sozialistisch Denkende können sich kaum etwas 
anderes vorstellen, als dass die Gesellschaft den einzelnen zu ihrem Dienste nach ihren 
Massnahmen erziehe.“ Früher war das richtig.   Kp, 10  (>Antisoziale Triebe)

  Gegen einen Pradieszustand, wie ihn Lenin, Trotzki etc. auf der Erde haben wollen, 
würden sich unzählige Menschen auflehnen, weil sie dabei nicht Menschen bleiben 
könnten. Er würde sich durch deren antisoziale Triebe in kürzester Zeit in sein Gegenteil 
verkehren. „Denn, nehmen Sie an, Sie sozialisieren wirklich die Gesellschaft, da würden 
schliesslich solche Zustände von Mensch zu Mensch herbeigeführt, dass wir im Verkehr 
miteinander immer schlafen würden.“  186, 100f  (>Freiheit als Gedankenfreiheit)

  Es muss heute „durch die soziale Struktur (durch die „zunehmende Sozialisierung“) 
gewissermassen eine Bändigung der antisozialen Vorstellungsinstinkte geschehen.“ Das 
muss ins Gleichgewicht gebracht werden dadurch, „dass alles, was aus früheren Zeiträumen
– in denen es berechtigt war – an Knechtung der Gedanken (..) eines Menschen durch den 
anderen stammt, (..) aus der Welt geschafft wird.“  186, 103

  „Sozialisierung ist nicht denkbar ohne Gedankenfreiheit. Daher wird die Sozialisierung 
verknüpft sein müssen mit der Ausmerzung aller Gedankenknechtschaft.“   186, 104

  Sozialisierung nur durch Geisteswissenschaft: „Drei Dinge wird diese 
Geisteswissenschaft den menschlichen Seelen bringen: Erstens nicht bloss einen Glauben an
irgendein Geistig-Göttliches, sondern eine Anschauung, wenn auch vielleicht nur eine durch
Begriffe vermittelte, dafür aber für den gesunden Menschenverstand erfassbare Anschauung
von den geistigen Welten. Gegenüber dem verwaschenen, oftmals pantheistischen oder 
möglichst unbestimmten Sprechen von der geistigen Welt“ redet sie „von ganz bestimmter 
Gliederung der geistigen Wesen, von einer Gliederung hierarchischer Ordnungen innerhalb 
der geistigen Welt … Bedenken Sie nur, wie heute die Menschen pochen auf den Glauben 
ohne Anschauung! …  Ein zweites, was diese Geisteswissenschaft dem gibt, der sie nicht 
bloß als nüchterne, trockene Theorie nimmt, sondern der Herz und Seele davon ergreifen 
lässt, ist wirkliche, unermesslich weitgehende Menschenachtung und Menschenschätzung. 
… Allein in jenem philosophisch naturwissenschaftlichen Wahnsinn, den man Kant-
Laplacesche Theorie nennt, ist ja längst schon der Mensch verloren. … Diesem Verlust des 
Menschen schon innerhalb des Irdischen selber steht gegenüber die Betrachtung der 
Geisteswissenschaft, die im ganzen Kosmos den Menschen aufsucht. … Die Schätzung des 



Menschen als solchem, die fehlt jener modernen Anschauung, die nur auf das äusserlich 
Sinnliche geht. Geisteswissenschaft bleibt in der Wirklichkeit, ihr ist gerade die äussere 
Sinnlichkeit ein Scheinbild. … Diese materialistische Anschauung kann zu keiner 
Menschenschätzung kommen ... Sie müsste ja den einzelnen empirischen Menschen, den 
alltäglichen Menschen, das heisst das, was sie von diesem Menschen weiss, unbedingt 
schätzen. Nun, das geht wohl nicht gerade!“ Das Dritte ist die Schätzung „desjenigen, was 
neben dem Menschen, oder man könnte auch sagen: unter dem Menschen in der äusseren 
physischen Welt vorhanden ist. … Der Mensch fühlt sich auf der Höhe der physischen 
Erdenreiche. Unter ihm ist das tierische, das pflanzliche, das mineralische Reich.“ Aber er 
dankt diesen Reichen sein Dasein. „Jedes höhere Reich neigt sich in Ehrfurcht vor dem 
niedrigeren Reich. … Nach drei Richtungen hin greift Geisteswissenschaft ein, wenn sie 
einzugreifen vermag in das geistige Leben, in das Leben aber auch des Materiellen in der 
Gegenwart: Erstens durch geistige Anschauung; zweitens durch Menschenschatzung; 
drittens durch richtige Wertung aller Dinge der Welt gegenüber dem Menschen. Ohne dass 
diese Dinge eintreten, bleibt jede Forderung der Sozialisierung der Produktionsbetriebe eine
wesenlose Forderung. Denn solange nicht vorhanden sind die drei genannten 
Vorbedingungen in der Stellung des Menschen zur Welt, zu andern Menschen und zur 
Geistigkeit, so lange ist es unmöglich, daß richtige Impulse in dem Gemeinschaftsleben 
herrschen, das irgend etwas sozialistisch betreiben soll.“  188, 240ff   

  Sozialisierung (wahre); deren Grundgesetz: Es ist unendlich schwierig „heute durch 
dasjenige vorwärtszukommen, durch das einzig und allein vorwärts gekommen werden 
kann – die Kraft, die in dem Menschen liegt für das Verständnis des anderen Menschen. 
Unendlich schwer ist es heute, diese Grundlage alles wirklichen Sozialismus populär zu 
machen: Verständnis des einen Menschen für den anderen Menschen. ..in unserer Zeit .. 
leben die stärksten antisozialen Triebe bis in die Tiefe der Menschenseele hinein.“  
 330, 167

  „Bei unserem arbeitsteiligen Organismus muss alle Sozialisierung ja darauf hinauslaufen, 
dass das, was der einzelne Mensch produziert im Verlauf des Jahres, gleichkommt dem, was
er braucht für seine Lebenshaltung. Werfen wir heraus das Lohn-, das Kapitalverhältnis, 
dann kriegen wir das reine Warenverhältnis.“ 337a, 52  (>Wirtschaftl. Urzelle)

  „Regelung des Wirtschaftslebens durch sein Grundelement: die Leistung und 
Gegenleistung. Sozialisierung auf diesen Punkt hin. Assoziationen, die auf diesen Punkt 
hinzielen. Die Geistesarbeiter sind mit ihren Bedürfnissen da. Die physischen Bedürfnisse 
treten ungetrübt durch Lohn und Kapital zutage. Selbständige, gleichberechtigte Menschen 
stehen sich bei der Regelung gegenüber.“  Beiträge 24/25, 36  (>Leistung und 
Gegenleistung)

  Durch eine aus den Gesetzen des Wirtschaftslebens heraus sich ergebende Preisregulierung
„wird es möglich sein, dass das Grundgesetz aller Sozialisierung erfüllt werde, das doch im 
Grunde genommen in nichts anderem besteht, als dass dasjenige, was ein normaler Mensch 
durch normale, in seinen Augen begründete Menschenarbeit leisten kann, gleichkommt 
demjenigen, was die Gesellschaft, in der er sich befindet, für ihn leistet, so dass jeder für 
das, was er produziert, aus der Gesellschaft heraus den äquivalenten Konsum haben kann. 
Dazu muss selbstverständlich kommen, was aus der Gemeinschaft geleistet werden muss 
für diejenigen Menschen, die durch Krankheit, Alter oder Unnormalität von der 

Menschen als solchem, die fehlt jener modernen Anschauung, die nur auf das äusserlich 
Sinnliche geht. Geisteswissenschaft bleibt in der Wirklichkeit, ihr ist gerade die äussere 
Sinnlichkeit ein Scheinbild. … Diese materialistische Anschauung kann zu keiner 
Menschenschätzung kommen ... Sie müsste ja den einzelnen empirischen Menschen, den 
alltäglichen Menschen, das heisst das, was sie von diesem Menschen weiss, unbedingt 
schätzen. Nun, das geht wohl nicht gerade!“ Das Dritte ist die Schätzung „desjenigen, was 
neben dem Menschen, oder man könnte auch sagen: unter dem Menschen in der äusseren 
physischen Welt vorhanden ist. … Der Mensch fühlt sich auf der Höhe der physischen 
Erdenreiche. Unter ihm ist das tierische, das pflanzliche, das mineralische Reich.“ Aber er 
dankt diesen Reichen sein Dasein. „Jedes höhere Reich neigt sich in Ehrfurcht vor dem 
niedrigeren Reich. … Nach drei Richtungen hin greift Geisteswissenschaft ein, wenn sie 
einzugreifen vermag in das geistige Leben, in das Leben aber auch des Materiellen in der 
Gegenwart: Erstens durch geistige Anschauung; zweitens durch Menschenschatzung; 
drittens durch richtige Wertung aller Dinge der Welt gegenüber dem Menschen. Ohne dass 
diese Dinge eintreten, bleibt jede Forderung der Sozialisierung der Produktionsbetriebe eine
wesenlose Forderung. Denn solange nicht vorhanden sind die drei genannten 
Vorbedingungen in der Stellung des Menschen zur Welt, zu andern Menschen und zur 
Geistigkeit, so lange ist es unmöglich, daß richtige Impulse in dem Gemeinschaftsleben 
herrschen, das irgend etwas sozialistisch betreiben soll.“  188, 240ff   

  Sozialisierung (wahre); deren Grundgesetz: Es ist unendlich schwierig „heute durch 
dasjenige vorwärtszukommen, durch das einzig und allein vorwärts gekommen werden 
kann – die Kraft, die in dem Menschen liegt für das Verständnis des anderen Menschen. 
Unendlich schwer ist es heute, diese Grundlage alles wirklichen Sozialismus populär zu 
machen: Verständnis des einen Menschen für den anderen Menschen. ..in unserer Zeit .. 
leben die stärksten antisozialen Triebe bis in die Tiefe der Menschenseele hinein.“  
 330, 167

  „Bei unserem arbeitsteiligen Organismus muss alle Sozialisierung ja darauf hinauslaufen, 
dass das, was der einzelne Mensch produziert im Verlauf des Jahres, gleichkommt dem, was
er braucht für seine Lebenshaltung. Werfen wir heraus das Lohn-, das Kapitalverhältnis, 
dann kriegen wir das reine Warenverhältnis.“ 337a, 52  (>Wirtschaftl. Urzelle)

  „Regelung des Wirtschaftslebens durch sein Grundelement: die Leistung und 
Gegenleistung. Sozialisierung auf diesen Punkt hin. Assoziationen, die auf diesen Punkt 
hinzielen. Die Geistesarbeiter sind mit ihren Bedürfnissen da. Die physischen Bedürfnisse 
treten ungetrübt durch Lohn und Kapital zutage. Selbständige, gleichberechtigte Menschen 
stehen sich bei der Regelung gegenüber.“  Beiträge 24/25, 36  (>Leistung und 
Gegenleistung)

  Durch eine aus den Gesetzen des Wirtschaftslebens heraus sich ergebende Preisregulierung
„wird es möglich sein, dass das Grundgesetz aller Sozialisierung erfüllt werde, das doch im 
Grunde genommen in nichts anderem besteht, als dass dasjenige, was ein normaler Mensch 
durch normale, in seinen Augen begründete Menschenarbeit leisten kann, gleichkommt 
demjenigen, was die Gesellschaft, in der er sich befindet, für ihn leistet, so dass jeder für 
das, was er produziert, aus der Gesellschaft heraus den äquivalenten Konsum haben kann. 
Dazu muss selbstverständlich kommen, was aus der Gemeinschaft geleistet werden muss 
für diejenigen Menschen, die durch Krankheit, Alter oder Unnormalität von der 



Gesellschaft selbst erhalten werden müssen.“  330, 204

  „Man könnte sagen, zwei Hauptpunkte des ganzen Sozialismus liegen in zwei 
Forderungen, zu denen sich dann wie von selbst, als eine selbstverständliche Konsequenz, 
eine dritte ergibt. Sie liegen erstens in der Forderung .., dass künftighin das in die 
Produktionsmittel eingeflossene Kapital nicht mehr Besitz sein dürfte. .. Zweitens, Arbeit 
darf in der Zukunft nicht mehr Ware sein, das heisst, in der zukünftigen sozialistischen oder 
sozialen Gesellschaft .. wird das Lohnverhältnis aufhören. .. Derjenige, der handarbeitet, 
produziert als Kompagnon mit dem geistigen Arbeiter.. es besteht ein Vertrag lediglich über 
die Teilung der Leistungen. Das ist dasjenige, was nur erreicht werden kann, wenn der 
Arbeiter dem Arbeitsleiter als ein völlig freier Mensch gegenübersteht..“   330, 179    
(>Vertrauen)

  Sozialisierung der Herrschaftsverhältnisse: Es wurde von jemandem gesagt, die 
Sozialisierung „kann nicht früher verwirklicht werden, als bis Lenin Weltherrscher wird. - 
Ich musste dazumal antworten : Wenn irgend etwas sozialisiert werden soll, so handelt es 
sich doch darum, dass vor allen Dingen die Herrschaftsverhältnisse sozialisiert werden. … 
Diejenigen, die auf dem linkesten Flügel der radikalen Parteien stehen,“ sind „noch viel 
ärgere Reaktionäre als diejenigen waren, die früher Reaktionen getragen haben. Indem 
gefordert wird die Diktatur einer Klasse, würde ja aus dieser Klasse nichts anderes 
herauskommen als die Tyrannis einzelner - ich will nicht einmal sagen: Erwählter -; es 
würden ganz gewiss nicht die Erwählten sein, sondern diejenigen, die den anderen Sand in 
die Augen streuen. .. Es würde nur eine Umkugelung der Menschheit stattfinden. Aber die 
Verhältnisse, sie würden sich ganz gewiss nicht verbessern, sondern im wesentlichen eher 
verschlechtern.“ Die Bekenner dieser Intentionen wollen nur „was sie über den 
Kapitalismus gelernt haben, auf einen Grosskapitalisten .. übertragen. Was in der 
kapitalistischen Herrschaft gewirkt hat, das wird dann durch Spionenwirtschaft, durch 
Protektionswirtschaft und alles mögliche andere weiter wirken.“ 332a, 66f 

  Sozialismus im alten China: „Wenn man dann schildert, wie vor diesen acht 
Jahrhunderten in China mit einer gewissen Plötzlichkeit eine Staatseinrichtung gesucht und 
auch in sehr hohem Grade verwirklicht wurde, die darauf ausging, alle Angelegenheiten des
Menschen, auch diejenigen, die wirtschaftlicher Art sind, in allen Einzelheiten von Staats 
wegen aus zu ordnen, wenn man schildert, dass es Staatsbehörden in dieser Zeit in China 
gab, welche die Preise von Woche zu Woche festsetzten, dass es Staatsbehörden gab, 
welche die Art und Weise angaben, wie da, wie dort, wie an dem dritten Ort der Boden 
bebaut werden musste, dass es Staatsbehörden gab, welche der Landbevölkerung das 
Saatgut für die Saat des Jahres zur Verausgabung brachten, dass in dieser Zeit in China 
versucht wurde, die Leute, die besonders reich waren, in hohem Grade zu besteuern, so dass
allmählich ihre Vermögen in die Allgemeinheit übergingen, wenn man an all das erinnert, 
dann kann man sagen: Was in unserer Zeit von gewissen Kreisen als eine soziale Gestaltung
in Europa gesucht wird, das war vor achthundert Jahren in einem hohen Grad durch dreißig 
Jahre hindurch verwirklicht … Aber wenn man auf die Seele dessen eingeht, was sich da 
sozial gestaltet hat und heute sozial gestalten will,dann merkt man als bedeutsamen 
Unterschied, dass in jenem chinesischen Sozialismus die deutlichen Nachwirkungen der 
Theokratie vorhanden waren, die immer über China geherrscht hatte und heute noch 
herrscht,und dass das abstrakte, an der Naturwissenschaft erlernte Denken, das gar nichts zu
tun hat mit einem Bewusstsein des Menschen von einem Zusammenhang mit geistigen 

Gesellschaft selbst erhalten werden müssen.“  330, 204

  „Man könnte sagen, zwei Hauptpunkte des ganzen Sozialismus liegen in zwei 
Forderungen, zu denen sich dann wie von selbst, als eine selbstverständliche Konsequenz, 
eine dritte ergibt. Sie liegen erstens in der Forderung .., dass künftighin das in die 
Produktionsmittel eingeflossene Kapital nicht mehr Besitz sein dürfte. .. Zweitens, Arbeit 
darf in der Zukunft nicht mehr Ware sein, das heisst, in der zukünftigen sozialistischen oder 
sozialen Gesellschaft .. wird das Lohnverhältnis aufhören. .. Derjenige, der handarbeitet, 
produziert als Kompagnon mit dem geistigen Arbeiter.. es besteht ein Vertrag lediglich über 
die Teilung der Leistungen. Das ist dasjenige, was nur erreicht werden kann, wenn der 
Arbeiter dem Arbeitsleiter als ein völlig freier Mensch gegenübersteht..“   330, 179    
(>Vertrauen)

  Sozialisierung der Herrschaftsverhältnisse: Es wurde von jemandem gesagt, die 
Sozialisierung „kann nicht früher verwirklicht werden, als bis Lenin Weltherrscher wird. - 
Ich musste dazumal antworten : Wenn irgend etwas sozialisiert werden soll, so handelt es 
sich doch darum, dass vor allen Dingen die Herrschaftsverhältnisse sozialisiert werden. … 
Diejenigen, die auf dem linkesten Flügel der radikalen Parteien stehen,“ sind „noch viel 
ärgere Reaktionäre als diejenigen waren, die früher Reaktionen getragen haben. Indem 
gefordert wird die Diktatur einer Klasse, würde ja aus dieser Klasse nichts anderes 
herauskommen als die Tyrannis einzelner - ich will nicht einmal sagen: Erwählter -; es 
würden ganz gewiss nicht die Erwählten sein, sondern diejenigen, die den anderen Sand in 
die Augen streuen. .. Es würde nur eine Umkugelung der Menschheit stattfinden. Aber die 
Verhältnisse, sie würden sich ganz gewiss nicht verbessern, sondern im wesentlichen eher 
verschlechtern.“ Die Bekenner dieser Intentionen wollen nur „was sie über den 
Kapitalismus gelernt haben, auf einen Grosskapitalisten .. übertragen. Was in der 
kapitalistischen Herrschaft gewirkt hat, das wird dann durch Spionenwirtschaft, durch 
Protektionswirtschaft und alles mögliche andere weiter wirken.“ 332a, 66f 

  Sozialismus im alten China: „Wenn man dann schildert, wie vor diesen acht 
Jahrhunderten in China mit einer gewissen Plötzlichkeit eine Staatseinrichtung gesucht und 
auch in sehr hohem Grade verwirklicht wurde, die darauf ausging, alle Angelegenheiten des
Menschen, auch diejenigen, die wirtschaftlicher Art sind, in allen Einzelheiten von Staats 
wegen aus zu ordnen, wenn man schildert, dass es Staatsbehörden in dieser Zeit in China 
gab, welche die Preise von Woche zu Woche festsetzten, dass es Staatsbehörden gab, 
welche die Art und Weise angaben, wie da, wie dort, wie an dem dritten Ort der Boden 
bebaut werden musste, dass es Staatsbehörden gab, welche der Landbevölkerung das 
Saatgut für die Saat des Jahres zur Verausgabung brachten, dass in dieser Zeit in China 
versucht wurde, die Leute, die besonders reich waren, in hohem Grade zu besteuern, so dass
allmählich ihre Vermögen in die Allgemeinheit übergingen, wenn man an all das erinnert, 
dann kann man sagen: Was in unserer Zeit von gewissen Kreisen als eine soziale Gestaltung
in Europa gesucht wird, das war vor achthundert Jahren in einem hohen Grad durch dreißig 
Jahre hindurch verwirklicht … Aber wenn man auf die Seele dessen eingeht, was sich da 
sozial gestaltet hat und heute sozial gestalten will,dann merkt man als bedeutsamen 
Unterschied, dass in jenem chinesischen Sozialismus die deutlichen Nachwirkungen der 
Theokratie vorhanden waren, die immer über China geherrscht hatte und heute noch 
herrscht,und dass das abstrakte, an der Naturwissenschaft erlernte Denken, das gar nichts zu
tun hat mit einem Bewusstsein des Menschen von einem Zusammenhang mit geistigen 



Welten, dem heutigen russischen Sozialismus einverleibt ist. Was seiner äußeren Gestalt 
nach scheinbar dasselbe ist, ist nicht dasselbe, wenn man es im geistigen Sinn anschaut. … 
Man kann .. die Übergangsform in der platonischen Staatsutopie suchen.“   83, 207f   
(>Marxismus, >Denken, platonisches)

  Sozialismus, der internationale, ist „das letzte Rumoren des Jahve-Impulses“: Jedes Volk
will sein Soziales begründen und ist dadurch antisozial mit Bezug auf die ganze 
Menschheit.   186, 121f  (>Sozialisierung als wesenlose Forderung)

  Sozialismus als Konsuminteresse: „Dagegen sieht man, wie im Grunde genommen 
überall, wo der Ruf nach Sozialismus aufkommt, nur das Konsumtionsinteresse ins Auge 
gefasst wird. … das Streben nach dem Sozialismus ist im Grunde genommen nur eine 
Theorie, die über dem, was die individuellen Emotionen sind, dahinschwimmt.“  79, 243
(>Egoismus und Konsum, >Internationale)

  Sozialismus Kind der Bourgeoisie: „.. wie die Naturwissenschaft mit Recht von ihrem 
einseitigen Standpunkte zu dem Ignorabimus gekommen ist …, so kommt das sozialistische
Denken zu dem sozialistischen Ignorabimus.“ Es ist dieselbe Denkweise. „Der Sozialismus 
ist ein Kind der Bourgeoisie“ und ihrer Universitäten.  189, 61 

  Sozialismus (wahrer); Mission: „.. dass der Sozialismus die Mission des fünften 
nachatlantischen Zeitraums ist und bis zum vierten Jahrtausend hin zu einem Abschlusse 
kommen wird, das rührt für die ganze Menschheit gewissermassen davon her, dass sie im 
Empfindungsseelen-Zeitalter lebt ..“  185, 218  (>Bewusstseinsseele und Geistselbst, 
>Revisionismus)

  Sozialismus, Nuancen: „Der englische Sozialismus ist im Grunde genommen eine 
abgeschwächte kapitalistische Methode. … Der deutsche Sozialismus ist im Grunde .. 
etwas, was ganz drinnensteht in demselben Geist, der den preussischen Militarismus 
hervorgebracht hat. Der französische Syndikalismus ist doch das,  … was ich durch seinen 
assoziativen Charakter als den besten Anfang gerade .. sehen muss ..“  334, 171

  Sozialismus; Wandlung im 19. Jhdt.: Frühe Sozialisten; Saint-Simon, Proudhon, Lasalle 
– hatten noch Utopien; dann der Egoismus-Realismus von Marx.   337a, 103ff

  Bis in die 80er Jahre des 19. Jahrhunderts standen noch Forderungen nach Abschaffung 
des Lohnverhältnisses und die politische Gleichstellung aller Menschen im Vordergrund 
(Gotha, Eisenach), dann, ab dem Erfurter Parteitag, die Überführung des Privateigentums an
Produktionsmitteln in gemeinschaftliches Eigentum. Es waren zuerst menschliche, dann 
rein wirtschaftliche Forderungen.   337a, 114 

  Sozialismus des Ostens und des Westens: „Man kann die Gegensätze auch beobachten 
im Sozialismus des Ostens und des Westens. Der Sozialismus des Westens ist ein 
Sozialismus der Produktion, der Sozialismus des Ostens ist ein Sozialismus der 
Konsumtion. Wer sozial regelt, was hervorgebracht wird, rechnet mit der Habsucht, dem 
Egoismus. Wer die Konsumtion regelt, sieht auf das, was die anderen von ihm haben 
wollen; er sieht auf seine Mitmenschen, rechnet mit der Brüderlichkeit. Der Sozialismus der
Produktion – Marx, Lassalle – sieht auf den Arbeiter nur, insofern er Produzent ist. Im 

Welten, dem heutigen russischen Sozialismus einverleibt ist. Was seiner äußeren Gestalt 
nach scheinbar dasselbe ist, ist nicht dasselbe, wenn man es im geistigen Sinn anschaut. … 
Man kann .. die Übergangsform in der platonischen Staatsutopie suchen.“   83, 207f   
(>Marxismus, >Denken, platonisches)

  Sozialismus, der internationale, ist „das letzte Rumoren des Jahve-Impulses“: Jedes Volk
will sein Soziales begründen und ist dadurch antisozial mit Bezug auf die ganze 
Menschheit.   186, 121f  (>Sozialisierung als wesenlose Forderung)

  Sozialismus als Konsuminteresse: „Dagegen sieht man, wie im Grunde genommen 
überall, wo der Ruf nach Sozialismus aufkommt, nur das Konsumtionsinteresse ins Auge 
gefasst wird. … das Streben nach dem Sozialismus ist im Grunde genommen nur eine 
Theorie, die über dem, was die individuellen Emotionen sind, dahinschwimmt.“  79, 243
(>Egoismus und Konsum, >Internationale)

  Sozialismus Kind der Bourgeoisie: „.. wie die Naturwissenschaft mit Recht von ihrem 
einseitigen Standpunkte zu dem Ignorabimus gekommen ist …, so kommt das sozialistische
Denken zu dem sozialistischen Ignorabimus.“ Es ist dieselbe Denkweise. „Der Sozialismus 
ist ein Kind der Bourgeoisie“ und ihrer Universitäten.  189, 61 

  Sozialismus (wahrer); Mission: „.. dass der Sozialismus die Mission des fünften 
nachatlantischen Zeitraums ist und bis zum vierten Jahrtausend hin zu einem Abschlusse 
kommen wird, das rührt für die ganze Menschheit gewissermassen davon her, dass sie im 
Empfindungsseelen-Zeitalter lebt ..“  185, 218  (>Bewusstseinsseele und Geistselbst, 
>Revisionismus)

  Sozialismus, Nuancen: „Der englische Sozialismus ist im Grunde genommen eine 
abgeschwächte kapitalistische Methode. … Der deutsche Sozialismus ist im Grunde .. 
etwas, was ganz drinnensteht in demselben Geist, der den preussischen Militarismus 
hervorgebracht hat. Der französische Syndikalismus ist doch das,  … was ich durch seinen 
assoziativen Charakter als den besten Anfang gerade .. sehen muss ..“  334, 171

  Sozialismus; Wandlung im 19. Jhdt.: Frühe Sozialisten; Saint-Simon, Proudhon, Lasalle 
– hatten noch Utopien; dann der Egoismus-Realismus von Marx.   337a, 103ff

  Bis in die 80er Jahre des 19. Jahrhunderts standen noch Forderungen nach Abschaffung 
des Lohnverhältnisses und die politische Gleichstellung aller Menschen im Vordergrund 
(Gotha, Eisenach), dann, ab dem Erfurter Parteitag, die Überführung des Privateigentums an
Produktionsmitteln in gemeinschaftliches Eigentum. Es waren zuerst menschliche, dann 
rein wirtschaftliche Forderungen.   337a, 114 

  Sozialismus des Ostens und des Westens: „Man kann die Gegensätze auch beobachten 
im Sozialismus des Ostens und des Westens. Der Sozialismus des Westens ist ein 
Sozialismus der Produktion, der Sozialismus des Ostens ist ein Sozialismus der 
Konsumtion. Wer sozial regelt, was hervorgebracht wird, rechnet mit der Habsucht, dem 
Egoismus. Wer die Konsumtion regelt, sieht auf das, was die anderen von ihm haben 
wollen; er sieht auf seine Mitmenschen, rechnet mit der Brüderlichkeit. Der Sozialismus der
Produktion – Marx, Lassalle – sieht auf den Arbeiter nur, insofern er Produzent ist. Im 



Osten wird die Konsumtion in den Vordergrund gestellt, zum Beispiel bei Kropotkin, 
Bakunin, Herzen. Sie können die Dinge aufeinanderplatzen sehen, wenn Sie Kropotkin 
verfolgen. Er hat gleich verstanden das Prinzip der gegenseitigen Hilfeleistung bei den 
Tieren. Der Sozialismus des Westens ist ganz auf Kampf gebaut.“  93a, 250

  Sozialisten und Mitbestimmung: „Den Sozialisten ist es nicht darum zu tun, in leitende 
Stellungen zu kommen, sondern darum, in untergeordneten Stellungen politische Macht zu 
bekommen. Die Leute wollen nur umschichten. Aber wohl können fünf Personen 1000 
regieren, nicht aber 1000 Personen fünf.“  Molt, 236

  Sozialistisches Denken: „Der Sozialismus suchte die sozial-sittlichen Ideen ganz in das 
Fahrwasser einer naturwissenschaftlichen Betrachtung einzureihen.“  72, 173
  
  Sozialistische Anschauungen leben in der Furcht vor den Abbaukräften beim Erwachen 
der Bewusstseinsseele; vor dem Fehlen des Bodens der Instinkte; vor dem Egoismus, wenn 
der Mensch sich seiner Natur überlässt.  186, 208

  Sozialistisches Denken begeht die Sünde, sowohl die Eingebung (von oben) als auch die 
Erfahrung (von unten) zu eliminieren.   188, 163f   (>Staat irdisch, >Mehrwert)

  Sozialistisch Denkende haben die Denkgewohnheiten der führenden Klassen zum Dogma 
gemacht. Und so wollen sie „die Wirtschaftsordnung aus einer Anschauung heraus 
umgestalten, die gerade das herbeigeführt hat, was sie einer Umwandlung für dringend 
bedürftig halten.“   24, 96f  (>Proletarier und Bürger)

  „Das, was heute als sozialistische Theorie lebt, erinnert einen an alten Aberglauben, den 
Goethe im „Faust“ behandelt hat, erinnert daran, wie man im Mittelalter aus den reinen 
Verstandesideen heraus zusammensetzen wollte gewisse Substanzen der Welt, um einen 
Homunkulus zu erzeugen.“   330, 49

  Sozialistische Überzeugung, im Sinne der materialistischen Geschichtsauffassung ist: Die 
Wirtschaft ist das Wirkliche, das andere ist ideologischer Überbau.   185, 51f

  Sozialistische Experimente: Das Experiment führt weg von der lebendigen Natur. Es hat 
mit dem zu tun, was in der Natur erstirbt. Das zeigt sich, wenn man die experimentelle 
Denkweise anwenden will auf das soziale Leben. Durchaus ehrliche naturwissenschaftliche 
Begriffe führen zum sozialen Tod. „Derjenige Sozialismus, der die Menschen vom 
Übersinnlichen wegführt, wird soziale Strukturen der Zerstörung schaffen.“ Von 
Sozialismus kann man nur sprechen, wenn man den Willen hat, die Menschen zum 
Übersinnlichen hinzuführen.  73, 319f

  Sozialistische Experimente im Osten sind durch den Weltkrieg angelegt mit Herrschern auf
plutokratischer Grundlage; durch spirituelle Disziplin im Westen, die zur nationalen Ehre 
eingesetzt wird.   192, 219  

  „Das darf nimmermehr geschehen, dass den westlichen Völkern allein überlassen werde 
die Vollziehung der sozialistischen Experimente in Mittel- und Osteuropa. Es kann aber nur 
verhindert werden, wenn wir unsere Aufgabe ergreifen und dem mitteleuropäischen 

Osten wird die Konsumtion in den Vordergrund gestellt, zum Beispiel bei Kropotkin, 
Bakunin, Herzen. Sie können die Dinge aufeinanderplatzen sehen, wenn Sie Kropotkin 
verfolgen. Er hat gleich verstanden das Prinzip der gegenseitigen Hilfeleistung bei den 
Tieren. Der Sozialismus des Westens ist ganz auf Kampf gebaut.“  93a, 250

  Sozialisten und Mitbestimmung: „Den Sozialisten ist es nicht darum zu tun, in leitende 
Stellungen zu kommen, sondern darum, in untergeordneten Stellungen politische Macht zu 
bekommen. Die Leute wollen nur umschichten. Aber wohl können fünf Personen 1000 
regieren, nicht aber 1000 Personen fünf.“  Molt, 236

  Sozialistisches Denken: „Der Sozialismus suchte die sozial-sittlichen Ideen ganz in das 
Fahrwasser einer naturwissenschaftlichen Betrachtung einzureihen.“  72, 173
  
  Sozialistische Anschauungen leben in der Furcht vor den Abbaukräften beim Erwachen 
der Bewusstseinsseele; vor dem Fehlen des Bodens der Instinkte; vor dem Egoismus, wenn 
der Mensch sich seiner Natur überlässt.  186, 208

  Sozialistisches Denken begeht die Sünde, sowohl die Eingebung (von oben) als auch die 
Erfahrung (von unten) zu eliminieren.   188, 163f   (>Staat irdisch, >Mehrwert)

  Sozialistisch Denkende haben die Denkgewohnheiten der führenden Klassen zum Dogma 
gemacht. Und so wollen sie „die Wirtschaftsordnung aus einer Anschauung heraus 
umgestalten, die gerade das herbeigeführt hat, was sie einer Umwandlung für dringend 
bedürftig halten.“   24, 96f  (>Proletarier und Bürger)

  „Das, was heute als sozialistische Theorie lebt, erinnert einen an alten Aberglauben, den 
Goethe im „Faust“ behandelt hat, erinnert daran, wie man im Mittelalter aus den reinen 
Verstandesideen heraus zusammensetzen wollte gewisse Substanzen der Welt, um einen 
Homunkulus zu erzeugen.“   330, 49

  Sozialistische Überzeugung, im Sinne der materialistischen Geschichtsauffassung ist: Die 
Wirtschaft ist das Wirkliche, das andere ist ideologischer Überbau.   185, 51f

  Sozialistische Experimente: Das Experiment führt weg von der lebendigen Natur. Es hat 
mit dem zu tun, was in der Natur erstirbt. Das zeigt sich, wenn man die experimentelle 
Denkweise anwenden will auf das soziale Leben. Durchaus ehrliche naturwissenschaftliche 
Begriffe führen zum sozialen Tod. „Derjenige Sozialismus, der die Menschen vom 
Übersinnlichen wegführt, wird soziale Strukturen der Zerstörung schaffen.“ Von 
Sozialismus kann man nur sprechen, wenn man den Willen hat, die Menschen zum 
Übersinnlichen hinzuführen.  73, 319f

  Sozialistische Experimente im Osten sind durch den Weltkrieg angelegt mit Herrschern auf
plutokratischer Grundlage; durch spirituelle Disziplin im Westen, die zur nationalen Ehre 
eingesetzt wird.   192, 219  

  „Das darf nimmermehr geschehen, dass den westlichen Völkern allein überlassen werde 
die Vollziehung der sozialistischen Experimente in Mittel- und Osteuropa. Es kann aber nur 
verhindert werden, wenn wir unsere Aufgabe ergreifen und dem mitteleuropäischen 



Geistesleben ein Ziel setzen.“ 192, 182  (>Russland, >Weltwirtschaft und Nationalstaaten)

  „Was sich da in Russland entwickelt hat, ist im Grunde genommen nur eine Realisierung 
desjenigen, was im Westen gewollt ist.“   186, 68

  Sozialistische Experimente, zunächst in Russland. Das Nichtwissen über den sozialen 
Organismus ermöglicht das.   186, 1.12.18  (>Weltherrschaft mit Kapitalistenmitteln)

  „Die Männer, die Dr. Helphand .. nach der Anleitung von Ludendorff und Hindenburg 
nach Russland importiert hat, damit sie dort den Bolschewismus machen, .. sind die 
verkörperten naturwissenschaftlichen Methoden.“  194, 149

  Dieses östliche Experiment ist gescheitert, weil „keine Rücksicht darauf genommen 
worden ist, eine selbständige Sozialisierung des Geisteslebens mit einzurichten“ 331,140     

   Sozialistische Produktion kehrt zurück zur Urproduktion, zu Eigenproduktion. „Das 
Produzierte wird nicht Ware, sondern es wird verteilt..“ „Der Markt hört auf.“  188, 210
  
  Sozialwissenschaft, anthroposophische: Anthroposophische Sozialwissenschaft spricht 
„über die sozialen Forderungen der Gegenwart, wie sie nicht nur .. der Beobachtung in 
Gedanken sich ergeben, sondern wie sie auftreten in den Tatsachen, in den Ereignissen des 
gegenwärtigen Weltlebens.“  193, 23   (>Soziale Gesetze, >Volkswirtschaftswissenschaft 
und Naturwissenschaft)

  „Die Definition über die Ware, wie Sie sie bei Marx finden, ist ganz unrichtig. Denn Karl 
Marx verwendet dazu nur die Begriffe, die man aus der gewöhnlichen sinnlichen 
Wissenschaft haben kann. Ware kann überhaupt von niemand verstanden werden, der nicht 
einen Begriff hat von imaginativer Erkenntnis. .. Über menschliche Arbeit kann niemand 
reden, der nicht etwas weiß von inspirierter Erkenntnis. .. Und so sonderbar es klingt: über 
die Funktionen des Kapitals kann sich niemand wirklich aufklären, der nicht einen Begriff 
hat von der Intuition, von der höchsten Erkenntnisart. Das ahnte die Bibel schon, indem sie 
sagte, dass mit dem Christentum der Mammonismus bekämpft werden solle. Allerdings, 
diese Erkenntnis muss gewissermaßen eine auf dem umgekehrten Wege wirkende sein. Man
muss sich aufklären über dasjenige, was da sein soll an Stelle des ahrimanischen Kapitals 
durch die übersinnliche Erkenntnis, nicht durch eine an die Sinnlichkeit gebundene 
Erkenntnis. So wird das Ausbilden einer gesunden Nationalökonomie abhängig davon, dass 
sich die Leute in eine gesunde übersinnliche Erkenntnis einlassen, sonst wird von national-
ökonomischen Dingen in die Zukunft hinein auch so gefaselt werden, wie jetzt gefaselt 
wird. Um etwas Sozialökonomisches zu erkennen, ist es heute notwendig, die Wissenschaft 
der Einweihung zu kennen. .. Denn die heutige Menschheit will ihren Empfindungen und 
Gefühlen nach durchaus das, was im Sinne dieser Wahrheit liegt. Die heutige Menschheit ist
aber hineingelullt in alles das, was man nennen könnte die Illusionen des Lebens, und sie 
möchte nicht Abschied nehmen von diesen Illusionen des Lebens.“ 192, 314ff  
(>Dreigliederung und Anthroposophie, >Geisteswissenschaft und Soziale Frage)

  Sozialwissenschaft, Urphänomen >Soziales Zusammenleben; Atom des ..

  Soziologie: „Nun, diese moderne Soziologie ist das unsinnigste Kulturprodukt, das 

Geistesleben ein Ziel setzen.“ 192, 182  (>Russland, >Weltwirtschaft und Nationalstaaten)

  „Was sich da in Russland entwickelt hat, ist im Grunde genommen nur eine Realisierung 
desjenigen, was im Westen gewollt ist.“   186, 68

  Sozialistische Experimente, zunächst in Russland. Das Nichtwissen über den sozialen 
Organismus ermöglicht das.   186, 1.12.18  (>Weltherrschaft mit Kapitalistenmitteln)

  „Die Männer, die Dr. Helphand .. nach der Anleitung von Ludendorff und Hindenburg 
nach Russland importiert hat, damit sie dort den Bolschewismus machen, .. sind die 
verkörperten naturwissenschaftlichen Methoden.“  194, 149

  Dieses östliche Experiment ist gescheitert, weil „keine Rücksicht darauf genommen 
worden ist, eine selbständige Sozialisierung des Geisteslebens mit einzurichten“ 331,140     

   Sozialistische Produktion kehrt zurück zur Urproduktion, zu Eigenproduktion. „Das 
Produzierte wird nicht Ware, sondern es wird verteilt..“ „Der Markt hört auf.“  188, 210
  
  Sozialwissenschaft, anthroposophische: Anthroposophische Sozialwissenschaft spricht 
„über die sozialen Forderungen der Gegenwart, wie sie nicht nur .. der Beobachtung in 
Gedanken sich ergeben, sondern wie sie auftreten in den Tatsachen, in den Ereignissen des 
gegenwärtigen Weltlebens.“  193, 23   (>Soziale Gesetze, >Volkswirtschaftswissenschaft 
und Naturwissenschaft)

  „Die Definition über die Ware, wie Sie sie bei Marx finden, ist ganz unrichtig. Denn Karl 
Marx verwendet dazu nur die Begriffe, die man aus der gewöhnlichen sinnlichen 
Wissenschaft haben kann. Ware kann überhaupt von niemand verstanden werden, der nicht 
einen Begriff hat von imaginativer Erkenntnis. .. Über menschliche Arbeit kann niemand 
reden, der nicht etwas weiß von inspirierter Erkenntnis. .. Und so sonderbar es klingt: über 
die Funktionen des Kapitals kann sich niemand wirklich aufklären, der nicht einen Begriff 
hat von der Intuition, von der höchsten Erkenntnisart. Das ahnte die Bibel schon, indem sie 
sagte, dass mit dem Christentum der Mammonismus bekämpft werden solle. Allerdings, 
diese Erkenntnis muss gewissermaßen eine auf dem umgekehrten Wege wirkende sein. Man
muss sich aufklären über dasjenige, was da sein soll an Stelle des ahrimanischen Kapitals 
durch die übersinnliche Erkenntnis, nicht durch eine an die Sinnlichkeit gebundene 
Erkenntnis. So wird das Ausbilden einer gesunden Nationalökonomie abhängig davon, dass 
sich die Leute in eine gesunde übersinnliche Erkenntnis einlassen, sonst wird von national-
ökonomischen Dingen in die Zukunft hinein auch so gefaselt werden, wie jetzt gefaselt 
wird. Um etwas Sozialökonomisches zu erkennen, ist es heute notwendig, die Wissenschaft 
der Einweihung zu kennen. .. Denn die heutige Menschheit will ihren Empfindungen und 
Gefühlen nach durchaus das, was im Sinne dieser Wahrheit liegt. Die heutige Menschheit ist
aber hineingelullt in alles das, was man nennen könnte die Illusionen des Lebens, und sie 
möchte nicht Abschied nehmen von diesen Illusionen des Lebens.“ 192, 314ff  
(>Dreigliederung und Anthroposophie, >Geisteswissenschaft und Soziale Frage)

  Sozialwissenschaft, Urphänomen >Soziales Zusammenleben; Atom des ..

  Soziologie: „Nun, diese moderne Soziologie ist das unsinnigste Kulturprodukt, das 



überhaupt hat entstehen können. Denn diese Soziologie sündigt wider alle elementarsten 
Notwendigkeiten, die eine soziale Wissenschaft haben müsste. Diese Soziologie sucht ihre 
Größe darin, dass sie absieht von allem, was zum sozialen Wollen, zum sozialen Impuls 
führen könnte, dass sie bloß historisch und statistisch verzeichnet die sogenannten 
soziologischen Tatsachen, damit sie den Beweis scheinbar liefert, dass der Mensch eine Art 
soziales Tier ist, dass der Mensch in der Gesellschaft drinnen lebt. Diesen Beweis, den hat 
sie, allerdings unbewusst, recht stark geliefert, diese Soziologie; sie hat ihn dadurch 
geliefert, dass sie nichts anderes zutage förderte, als die plattesten soziologischen Urteile, 
das heißt diejenigen, welche allgemein, welche Gemeingut sind, Trivialitäten. Nirgends aber
ist der Wille vorhanden, die Erkenntnisse der Gesellschaftsgesetze so zu finden, wie sie 
einlaufen müssen in das menschliche soziale Wollen. Damit ist aber auf diesem Gebiet die 
Kraft des Geisteslebens überhaupt gelähmt. Wir haben in allen nicht proletarischen 
Schichten heute, das muss ruhig zugestanden werden, überhaupt kein soziales Wollen. Das 
soziale Wollen fehlt vollständig, weil gerade da, wo es hätte gepflegt werden sollen, im 
Hochschulunterricht, Soziologie an die Stelle von Sozialwissenschaft getreten ist; 
ohnmächtige Soziologie an die Stelle von den Willen durchpulsender, den Menschen 
anregender Sozialwissenschaft.“  192, 136  (>Philosophie der Freiheit und 
„Kernpunkte ..“)

  Ahriman „würde den grössten Erfolg haben können (…) wenn es zuwege gebracht werden 
könnte, dass jener wissenschaftliche Aberglaube, der heute alle Kreise ergreift, und nach 
dem die Menschen sogar ihre Sozialwissenschaft  einrichten wollen, bis ins dritte 
Jahrtausend hinein herrschen würde..“  193, 170  (>Mensch und Tier)

  Soziologisches Grundgesetz: „Die Menschheit strebt im Anfang der Kulturzustände nach 
Entstehung sozialer Verbände; dem Interesse dieser Verbände wird zunächst das Interesse 
des Individuums geopfert; die weitere Entwicklung führt zur Befreiung des Individuums 
von den Interessen der Verbände und zur freien Entfaltung der Bedürfnisse und Kräfte des 
Einzelnen. … Der Staat und die Gesellschaft, die sich als Selbstzweck ansehen, müssen die 
Herrschaft über das Individuum anstreben .. Sieht sich der Staat nicht mehr als Selbstzweck 
an, sondern als Mittel, so wird er sein Herrschaftsprinzip auch nicht mehr betonen. Er wird 
sich so einrichten, dass Der Einzelne in grösstmöglicher Weise zur Geltung kommt. (…) 
Wie der Einzelne mit sich selbst fertig wird, das ist die Frage. Jeder einzelne wird diese 
Frage lösen, wenn er nicht durch alle möglichen Gemeinschaften daran gehindert wird.“  
31, 255ff   (>Individualität und Gesamtheit)

  „Der Mensch lebt in der äußeren Welt in Bezug auf sehr vieles nicht in seiner wahren 
Gestalt. Er lebt eingewoben in ein Netz von Vorstellungen, von Willensimpulsen .., in 
Handlungsusancen, die von der Umwelt gegeben sind, und selten wirft der Mensch die 
Frage auf: Wie würde ich handeln, wie würde ich denken über eine Sache, wenn ich mich 
nicht durch das, was mir anerzogen ist, veranlasst fühlte, so oder so zu denken oder zu 
handeln? Wenn der Mensch diese Frage sich beantworten würde, dann würde er sehen, dass 
er gewöhnlich viel, viel schlechter ist, als er annimmt.“  124, 22  (>Mensch, freier)
          
  Sparen: Ersparnis macht erst die Produktionsleitung durch individuelle menschliche 
Fähigkeiten möglich und dient so den allgemeinen Interessen.  Kp, 116   

  Ersparnisse durch Arbeit oder andere Erwerbungen unverbunden mit Fähigkeiten bleiben 

überhaupt hat entstehen können. Denn diese Soziologie sündigt wider alle elementarsten 
Notwendigkeiten, die eine soziale Wissenschaft haben müsste. Diese Soziologie sucht ihre 
Größe darin, dass sie absieht von allem, was zum sozialen Wollen, zum sozialen Impuls 
führen könnte, dass sie bloß historisch und statistisch verzeichnet die sogenannten 
soziologischen Tatsachen, damit sie den Beweis scheinbar liefert, dass der Mensch eine Art 
soziales Tier ist, dass der Mensch in der Gesellschaft drinnen lebt. Diesen Beweis, den hat 
sie, allerdings unbewusst, recht stark geliefert, diese Soziologie; sie hat ihn dadurch 
geliefert, dass sie nichts anderes zutage förderte, als die plattesten soziologischen Urteile, 
das heißt diejenigen, welche allgemein, welche Gemeingut sind, Trivialitäten. Nirgends aber
ist der Wille vorhanden, die Erkenntnisse der Gesellschaftsgesetze so zu finden, wie sie 
einlaufen müssen in das menschliche soziale Wollen. Damit ist aber auf diesem Gebiet die 
Kraft des Geisteslebens überhaupt gelähmt. Wir haben in allen nicht proletarischen 
Schichten heute, das muss ruhig zugestanden werden, überhaupt kein soziales Wollen. Das 
soziale Wollen fehlt vollständig, weil gerade da, wo es hätte gepflegt werden sollen, im 
Hochschulunterricht, Soziologie an die Stelle von Sozialwissenschaft getreten ist; 
ohnmächtige Soziologie an die Stelle von den Willen durchpulsender, den Menschen 
anregender Sozialwissenschaft.“  192, 136  (>Philosophie der Freiheit und 
„Kernpunkte ..“)

  Ahriman „würde den grössten Erfolg haben können (…) wenn es zuwege gebracht werden 
könnte, dass jener wissenschaftliche Aberglaube, der heute alle Kreise ergreift, und nach 
dem die Menschen sogar ihre Sozialwissenschaft  einrichten wollen, bis ins dritte 
Jahrtausend hinein herrschen würde..“  193, 170  (>Mensch und Tier)

  Soziologisches Grundgesetz: „Die Menschheit strebt im Anfang der Kulturzustände nach 
Entstehung sozialer Verbände; dem Interesse dieser Verbände wird zunächst das Interesse 
des Individuums geopfert; die weitere Entwicklung führt zur Befreiung des Individuums 
von den Interessen der Verbände und zur freien Entfaltung der Bedürfnisse und Kräfte des 
Einzelnen. … Der Staat und die Gesellschaft, die sich als Selbstzweck ansehen, müssen die 
Herrschaft über das Individuum anstreben .. Sieht sich der Staat nicht mehr als Selbstzweck 
an, sondern als Mittel, so wird er sein Herrschaftsprinzip auch nicht mehr betonen. Er wird 
sich so einrichten, dass Der Einzelne in grösstmöglicher Weise zur Geltung kommt. (…) 
Wie der Einzelne mit sich selbst fertig wird, das ist die Frage. Jeder einzelne wird diese 
Frage lösen, wenn er nicht durch alle möglichen Gemeinschaften daran gehindert wird.“  
31, 255ff   (>Individualität und Gesamtheit)

  „Der Mensch lebt in der äußeren Welt in Bezug auf sehr vieles nicht in seiner wahren 
Gestalt. Er lebt eingewoben in ein Netz von Vorstellungen, von Willensimpulsen .., in 
Handlungsusancen, die von der Umwelt gegeben sind, und selten wirft der Mensch die 
Frage auf: Wie würde ich handeln, wie würde ich denken über eine Sache, wenn ich mich 
nicht durch das, was mir anerzogen ist, veranlasst fühlte, so oder so zu denken oder zu 
handeln? Wenn der Mensch diese Frage sich beantworten würde, dann würde er sehen, dass 
er gewöhnlich viel, viel schlechter ist, als er annimmt.“  124, 22  (>Mensch, freier)
          
  Sparen: Ersparnis macht erst die Produktionsleitung durch individuelle menschliche 
Fähigkeiten möglich und dient so den allgemeinen Interessen.  Kp, 116   

  Ersparnisse durch Arbeit oder andere Erwerbungen unverbunden mit Fähigkeiten bleiben 



bis zu einem gewissen Zeitpunkt beim Besitzer oder dessen Nachkommen, und wer sie zum
Schaffen von Produktionsmitteln bekommt, leistet einen staatlich festzusetzenden Zins. Kp, 
115  (>Leihkapital, >Kapital-Bildung, >Zins, >Geldanlage)

  Erspartes Vermögen geht mit dem Zinserträgnis nach dem Tode des Erwerbers oder einige 
Zeit danach an eine geistig oder materiell produzierende Person oder Personengruppe über, 
die von dem Erwerber zu wählen ist; „aber nur an eine solche, nicht an eine unproduktive 
Person, bei der es zur Rente würde.“  Kp, 116

  Ersparnisse entstehen durch eigene Leistungen, aber die Ansprüche auf spätere 
Gegenleistungen können nur bis zu einer gewissen Grenze gehen, denn sie können nur 
durch Arbeitsleistungen der Gegenwart befriedigt werden. Sie dürfen nicht zu einem 
wirtschaftlichen Gewaltmittel werden.  Kp, 133  (>Geld-Alterung, >Geld als Scheinw.)

 „Man kann nicht ohne Kapitalansammlungen grosse Betriebe schaffen“ .. „wirtschaften 
heisst, mit dem in einem gewissen Zeitpunkt Gewirtschafteten eine Grundlage für das 
Wirtschaften der Zukunft schaffen.“   332a, 208  (>Kredit und Assoziation)

  Man muss erstens ermöglichen, Kapital zu sammeln, zweitens, dass es geistig verwertet 
werden kann; ob Dummheit oder Gescheitheit darüber kommt.   NÖK, 60

  „Wenn ich Kapital in eine Fabrik hineinstecke, so habe ich, indem ich das Kapital mir 
erspart habe, für den sozialen Organismus gearbeitet. Wenn ich es verwende, um mir eine 
Zimmereinrichtung zu verschaffen, so lasse ich den sozialen Organismus für mich 
arbeiten.“ Im gesunden sozialen Organismus wird aber die Zimmereinrichtung zum 
Produktionsmittel.   190, 28f

 
 „Erarbeitet, erspart wurde ein Kapital von 5 bis 6 Milliarden, neue Emissionen beliefen 
sich auf 11 Milliarden, doppelt so viel. Was bedeutet das? Das bedeutet: Man bewegt sich 
jenseits der wirklichen Wirtschaft, denn die wirkliche Wirtschaft muss erarbeitet werden.“   
334, 217

  Spengler, Oswald: „.. derjenige, der aus diesem Wirtschaftsleben heraus denkt wie 
Oswald Spengler, der kann wissenschaftlich beweisen, dass mit dem Beginn des 3. 
Jahrtausends die heutige zivilisierte Welt .. in die wüsteste Barbarei wird versunken sein 
müssen.“ Er weiss nichts von dem nötigen geistigen Einschlag.   200, 81

  Spezialisierung der Wissenschaft: Die Spezialisierung der Wissenschaft hat es dahin 
gebracht, dass gerade die Wissenschaftler ein bestimmtes Feld beackern. Da bohren sie sich 
hinein mit ihrem Denkautomatismus, und im übrigen sind sie oftmals die ungebildetsten 
Leute.“  190, 51 
  
  Spiel: „Menschen können heutzutage geboren werden und sterben, ohne eine Ahnung 
davon zu haben, dass sich in uns Gesetze ausleben, das alles was wir tun, von den Gesetzen 
der Welt beherrscht wird. Unsere ganze gegenwärtige Zeit ist eine verlorene Zeit, weil die 
Menschen nicht wissen, dass sie nach Gesetzen zu leben haben. .. Es war sozusagen ein 
Kniff der grossen Weisen, dass sie die gesetzmässige Ordnung in viele Zweige des Lebens 
hineingehimnisst haben, ja sogar bis in das Spiel hinein, dessen sich die Menschen bedienen

bis zu einem gewissen Zeitpunkt beim Besitzer oder dessen Nachkommen, und wer sie zum
Schaffen von Produktionsmitteln bekommt, leistet einen staatlich festzusetzenden Zins. Kp, 
115  (>Leihkapital, >Kapital-Bildung, >Zins, >Geldanlage)

  Erspartes Vermögen geht mit dem Zinserträgnis nach dem Tode des Erwerbers oder einige 
Zeit danach an eine geistig oder materiell produzierende Person oder Personengruppe über, 
die von dem Erwerber zu wählen ist; „aber nur an eine solche, nicht an eine unproduktive 
Person, bei der es zur Rente würde.“  Kp, 116

  Ersparnisse entstehen durch eigene Leistungen, aber die Ansprüche auf spätere 
Gegenleistungen können nur bis zu einer gewissen Grenze gehen, denn sie können nur 
durch Arbeitsleistungen der Gegenwart befriedigt werden. Sie dürfen nicht zu einem 
wirtschaftlichen Gewaltmittel werden.  Kp, 133  (>Geld-Alterung, >Geld als Scheinw.)

 „Man kann nicht ohne Kapitalansammlungen grosse Betriebe schaffen“ .. „wirtschaften 
heisst, mit dem in einem gewissen Zeitpunkt Gewirtschafteten eine Grundlage für das 
Wirtschaften der Zukunft schaffen.“   332a, 208  (>Kredit und Assoziation)

  Man muss erstens ermöglichen, Kapital zu sammeln, zweitens, dass es geistig verwertet 
werden kann; ob Dummheit oder Gescheitheit darüber kommt.   NÖK, 60

  „Wenn ich Kapital in eine Fabrik hineinstecke, so habe ich, indem ich das Kapital mir 
erspart habe, für den sozialen Organismus gearbeitet. Wenn ich es verwende, um mir eine 
Zimmereinrichtung zu verschaffen, so lasse ich den sozialen Organismus für mich 
arbeiten.“ Im gesunden sozialen Organismus wird aber die Zimmereinrichtung zum 
Produktionsmittel.   190, 28f

 
 „Erarbeitet, erspart wurde ein Kapital von 5 bis 6 Milliarden, neue Emissionen beliefen 
sich auf 11 Milliarden, doppelt so viel. Was bedeutet das? Das bedeutet: Man bewegt sich 
jenseits der wirklichen Wirtschaft, denn die wirkliche Wirtschaft muss erarbeitet werden.“   
334, 217

  Spengler, Oswald: „.. derjenige, der aus diesem Wirtschaftsleben heraus denkt wie 
Oswald Spengler, der kann wissenschaftlich beweisen, dass mit dem Beginn des 3. 
Jahrtausends die heutige zivilisierte Welt .. in die wüsteste Barbarei wird versunken sein 
müssen.“ Er weiss nichts von dem nötigen geistigen Einschlag.   200, 81

  Spezialisierung der Wissenschaft: Die Spezialisierung der Wissenschaft hat es dahin 
gebracht, dass gerade die Wissenschaftler ein bestimmtes Feld beackern. Da bohren sie sich 
hinein mit ihrem Denkautomatismus, und im übrigen sind sie oftmals die ungebildetsten 
Leute.“  190, 51 
  
  Spiel: „Menschen können heutzutage geboren werden und sterben, ohne eine Ahnung 
davon zu haben, dass sich in uns Gesetze ausleben, das alles was wir tun, von den Gesetzen 
der Welt beherrscht wird. Unsere ganze gegenwärtige Zeit ist eine verlorene Zeit, weil die 
Menschen nicht wissen, dass sie nach Gesetzen zu leben haben. .. Es war sozusagen ein 
Kniff der grossen Weisen, dass sie die gesetzmässige Ordnung in viele Zweige des Lebens 
hineingehimnisst haben, ja sogar bis in das Spiel hinein, dessen sich die Menschen bedienen



zu ihrer Erholung nach des Tages Last. … Für denjenigen, der wenigstens Karten spielen 
kann, gehen seine gegenwärtigen Inkarnationen nicht ganz verloren.“   93, 136f   (Gesetze, 
>Schiller-Kant, >Nützlichkeitsstandpunkt)

  Spiritualisierung: „Alles liegt heute an der Einsicht, dass es auf den Geist ankommt, der 
innerhalb der europäisch-amerikanischen Kultur verborgen ist, den man flieht, den man aus 
Bequemlichkeit nicht haben will, der aber doch einzig und allein die Menschheit zu 
Aufgangskräften führen kann. .. Entweder werden sich die Menschen entschließen, die 
Spiritualität zu heben .., oder der Untergang des Abendlandes ist sicher. Kein Hoffen, kein 
fatalistisches Ersehnen eines von selbst kommenden Besseren kann helfen. Die Menschheit 
ist einmal in die Epoche der freien Benützung ihrer Kräfte eingetreten, .. die Menschheit 
muss selber entscheiden, ob sie die Spiritualität haben will, oder ob sie sie nicht haben will. 
Wird sie sie haben wollen, dann wird ein Fortschritt der Menschheit möglich sein. Wird sie 
sie nicht haben wollen, .. dann wird unter den furchtbarsten Katastrophen eine ganz andere 
Fortentwickelung der Menschheit stattfinden müssen, als sich viele heute träumen lassen.“ 
209, 18

  Spiritualist – Materialist: Jeder Gedanke hat auch einen physischen Abdruck. „das 
Weltenall, das hat unparteiisch dafür gesorgt, dass man sowohl Spiritualist wie Materialist 
sein kann.“ Das ist die Polarität Leib – Seele.   191, 57

  Spirituelle Intellektualität ist die Aufgabe der Gegenwart: Den Intellekt wieder als etwas 
Göttlich-Geistiges ansehen, dann die Intelligenz spiritualisieren. Der Anfang dazu in der 
„Philosophie der Freiheit.“   191, 112

  Sprache: Sprechen lernt der Mensch nicht durch Vererbung, sondern „nur, wenn sein 
Seelenwesen als solches angeregt wird, als dasjenige, was von Leben zu Leben getragen 
wird“, und es hängt „davon ab, dass der Mensch mit seinen Mitmenschen zusammen ist.“  
15, 13  (>Ethik des Sprechens)

  Das innerliche, Imaginative der Sprache belebt das menschliche Geistesleben. Sprache als 
Verständigungsmittel weist auf das Rechtsleben. „Mit Bezug auf das Wirtschaftsleben, da 
können wir alle taubstumm sein und doch ein Wirtschaftsleben führen. .. Unsere Begriffe 
taugen eigentlich am allerwenigsten für die Besprechung der sozialen Frage.“   190, 84ff   
(>Volk und Recht, >Wirtschaft, Wille, Zukunft)

  „Würde der Mensch ganz aufgehen in dem, was er seelisch erlebt, in dem, was 
ausgesprochen werden kann zwischen Mensch und Mensch, würden wir nicht als Menschen
einander dienen können in nicht ausgesprochener Weise, dann würden wir wenig 
hineintragen können in die Welt, die wir zu durchleben haben, nachdem wir die Pforte des 
Todes durchschritten haben.“   190, 87f

  „Wir schliessen noch stark von Worten auf  die Sache. Das ist bequem, aber das ganze 
menschliche Seelenleben emanzipiert sich von den Worten. Diese deuten nur mehr hin auf 
die betreffende Sache.“  199, 254f  (>Realismus und Nominalismus, 
>Geisteswissenschaftliche Sprache) 

zu ihrer Erholung nach des Tages Last. … Für denjenigen, der wenigstens Karten spielen 
kann, gehen seine gegenwärtigen Inkarnationen nicht ganz verloren.“   93, 136f   (Gesetze, 
>Schiller-Kant, >Nützlichkeitsstandpunkt)

  Spiritualisierung: „Alles liegt heute an der Einsicht, dass es auf den Geist ankommt, der 
innerhalb der europäisch-amerikanischen Kultur verborgen ist, den man flieht, den man aus 
Bequemlichkeit nicht haben will, der aber doch einzig und allein die Menschheit zu 
Aufgangskräften führen kann. .. Entweder werden sich die Menschen entschließen, die 
Spiritualität zu heben .., oder der Untergang des Abendlandes ist sicher. Kein Hoffen, kein 
fatalistisches Ersehnen eines von selbst kommenden Besseren kann helfen. Die Menschheit 
ist einmal in die Epoche der freien Benützung ihrer Kräfte eingetreten, .. die Menschheit 
muss selber entscheiden, ob sie die Spiritualität haben will, oder ob sie sie nicht haben will. 
Wird sie sie haben wollen, dann wird ein Fortschritt der Menschheit möglich sein. Wird sie 
sie nicht haben wollen, .. dann wird unter den furchtbarsten Katastrophen eine ganz andere 
Fortentwickelung der Menschheit stattfinden müssen, als sich viele heute träumen lassen.“ 
209, 18

  Spiritualist – Materialist: Jeder Gedanke hat auch einen physischen Abdruck. „das 
Weltenall, das hat unparteiisch dafür gesorgt, dass man sowohl Spiritualist wie Materialist 
sein kann.“ Das ist die Polarität Leib – Seele.   191, 57

  Spirituelle Intellektualität ist die Aufgabe der Gegenwart: Den Intellekt wieder als etwas 
Göttlich-Geistiges ansehen, dann die Intelligenz spiritualisieren. Der Anfang dazu in der 
„Philosophie der Freiheit.“   191, 112

  Sprache: Sprechen lernt der Mensch nicht durch Vererbung, sondern „nur, wenn sein 
Seelenwesen als solches angeregt wird, als dasjenige, was von Leben zu Leben getragen 
wird“, und es hängt „davon ab, dass der Mensch mit seinen Mitmenschen zusammen ist.“  
15, 13  (>Ethik des Sprechens)

  Das innerliche, Imaginative der Sprache belebt das menschliche Geistesleben. Sprache als 
Verständigungsmittel weist auf das Rechtsleben. „Mit Bezug auf das Wirtschaftsleben, da 
können wir alle taubstumm sein und doch ein Wirtschaftsleben führen. .. Unsere Begriffe 
taugen eigentlich am allerwenigsten für die Besprechung der sozialen Frage.“   190, 84ff   
(>Volk und Recht, >Wirtschaft, Wille, Zukunft)

  „Würde der Mensch ganz aufgehen in dem, was er seelisch erlebt, in dem, was 
ausgesprochen werden kann zwischen Mensch und Mensch, würden wir nicht als Menschen
einander dienen können in nicht ausgesprochener Weise, dann würden wir wenig 
hineintragen können in die Welt, die wir zu durchleben haben, nachdem wir die Pforte des 
Todes durchschritten haben.“   190, 87f

  „Wir schliessen noch stark von Worten auf  die Sache. Das ist bequem, aber das ganze 
menschliche Seelenleben emanzipiert sich von den Worten. Diese deuten nur mehr hin auf 
die betreffende Sache.“  199, 254f  (>Realismus und Nominalismus, 
>Geisteswissenschaftliche Sprache) 



  „Die Sprache läuft gewissermassen heute wie ein Mechanismus (…) Die Notwendigkeit, 
den Gedanken Geltung zu verschaffen, muss heute schon beginnen im Kampfe mit der 
Sprache.“ Es ist gefährlich, sich von der Sprache tragen zu lassen.  196, 80f

  Das Sich forttragen lassen von den Mechanismen der Sprache verödet das Geistesleben. 
334, 17.3.20

  Aus der Sprache gingen früher die sozialen Zusammenhänge hervor. „Jetzt, wo die 
Sprache abstirbt, muss eine innere Geistigkeit an die Stelle desjenigen treten, was die 
Substanz der Sprache war.“ „Weil man ja natürlich die Worte nicht so setzen kann und die 
Sätze nicht so formen kann, wie es die Menschheit gewöhnt ist durch die heutige 
Zeitungspest und durch die wissenschaftliche Pest, so kommen den Leuten dann diese 
geformten Worte und geformten Satzfügungen absonderlich vor.“ Es ist erst etwas zu 
überwinden, wenn etwas durch eine neue Sprache verstanden werden soll.  192, 292
    (>Theorien, >Geisteswissenschaft verstehen)

  „Nun werden die Sprachen um so weniger zurückkehren zum bildhaften Vorstellen, je 
mehr der Staat das geistige Leben unterjochen wird.“ 190, 74 (>Presse)

  Sprache und Fühlen: „Man hat es zunächst mit dem Wirken verschiedener Instinkte zu 
tun, wenn man rednerisch an die Menschen herantritt. Das Denken, das man selber in sich 
entfaltet, interessiert die Menschen nicht, das Wollen ärgert sie. Wenn also jemand etwa 
aufgefordert würde, dieses oder jenes zu wollen, so würden wir zunächst sein Ärgernis 
hervorrufen, und wenn wir unsere schönsten und genialsten Gedanken wie Monologe vor 
den Menschen entrollen würden, so würden sie gehen.“ „.. es scheint also eine besonders 
bedeutsame Ausbildung des Fühlens zugrunde liegen zu müssen für das Reden.“ Den 
Gedankeninhalt müssen wir in einem möglichst lebhaften Gedankenmonolog viel früher mit
uns selbst abgemacht haben. Beim Sprechen aus dem Stegreif brauchen wir „nichts anderes 
sagen, als dasjenige, was wir als ganzer Mensch in jedem Augenblicke sagen können .. 
Gerade bei solchen Dingen handelt es sich eben um den Gesamtentschluss, nur, nur, nur 
wahr zu sein.“  339, 9ff

  Sprache und Volkstum: „Das macht den großen Unterschied, ob wir in ein Volkstum, in 
einen Sprachzusammenhang hineinwachsen mit jener stillen, keuschen Liebe, die derjenige 
Mensch hat, der innerlich mit Volkstum und Sprache verwächst, oder ob wir hineinwachsen 
in Sprachtum und Volkstum mehr automatisch, so dass wir aus dem Triebe, aus den 
Instinkten gleichsam herausstoßen eine innerliche Liebe für dieses Volkstum, für diese 
Sprache. Das erstere äussert sich niemals als dasjenige, was man in der Welt Chauvinismus 
nennt, was man ein äusserliches Pochen auf das Volkstum nennt, sondern die .. innerlich 
geistig-seelische Liebe zu Volkstum und Sprache äussert sich selbstverständlich und ist mit 
wahrer universeller Menschenliebe durchaus vereinbar. Niemals wird der kosmopolitische, 
der internationale Sinn durch eine solche geistig-seelische Liebe zu Sprache und Volkstum 
verkümmert.“ 209, 36

  Sprechen von Liebe usw.: „Geradeso wie derjenige, der sehr viel von Liebe redet, in der 
Regel ein liebloses Wesen ist, und derjenige, der viel von Liebe in sich hat, wenig von Liebe
redet, so ist derjenige in der Regel eigentlich ganz durchwühlt von unsozialen Trieben und 
Instinkten, der immerzu von sozialen Dingen redet...“ Und der Anthroposophie wirft man 

  „Die Sprache läuft gewissermassen heute wie ein Mechanismus (…) Die Notwendigkeit, 
den Gedanken Geltung zu verschaffen, muss heute schon beginnen im Kampfe mit der 
Sprache.“ Es ist gefährlich, sich von der Sprache tragen zu lassen.  196, 80f

  Das Sich forttragen lassen von den Mechanismen der Sprache verödet das Geistesleben. 
334, 17.3.20

  Aus der Sprache gingen früher die sozialen Zusammenhänge hervor. „Jetzt, wo die 
Sprache abstirbt, muss eine innere Geistigkeit an die Stelle desjenigen treten, was die 
Substanz der Sprache war.“ „Weil man ja natürlich die Worte nicht so setzen kann und die 
Sätze nicht so formen kann, wie es die Menschheit gewöhnt ist durch die heutige 
Zeitungspest und durch die wissenschaftliche Pest, so kommen den Leuten dann diese 
geformten Worte und geformten Satzfügungen absonderlich vor.“ Es ist erst etwas zu 
überwinden, wenn etwas durch eine neue Sprache verstanden werden soll.  192, 292
    (>Theorien, >Geisteswissenschaft verstehen)

  „Nun werden die Sprachen um so weniger zurückkehren zum bildhaften Vorstellen, je 
mehr der Staat das geistige Leben unterjochen wird.“ 190, 74 (>Presse)

  Sprache und Fühlen: „Man hat es zunächst mit dem Wirken verschiedener Instinkte zu 
tun, wenn man rednerisch an die Menschen herantritt. Das Denken, das man selber in sich 
entfaltet, interessiert die Menschen nicht, das Wollen ärgert sie. Wenn also jemand etwa 
aufgefordert würde, dieses oder jenes zu wollen, so würden wir zunächst sein Ärgernis 
hervorrufen, und wenn wir unsere schönsten und genialsten Gedanken wie Monologe vor 
den Menschen entrollen würden, so würden sie gehen.“ „.. es scheint also eine besonders 
bedeutsame Ausbildung des Fühlens zugrunde liegen zu müssen für das Reden.“ Den 
Gedankeninhalt müssen wir in einem möglichst lebhaften Gedankenmonolog viel früher mit
uns selbst abgemacht haben. Beim Sprechen aus dem Stegreif brauchen wir „nichts anderes 
sagen, als dasjenige, was wir als ganzer Mensch in jedem Augenblicke sagen können .. 
Gerade bei solchen Dingen handelt es sich eben um den Gesamtentschluss, nur, nur, nur 
wahr zu sein.“  339, 9ff

  Sprache und Volkstum: „Das macht den großen Unterschied, ob wir in ein Volkstum, in 
einen Sprachzusammenhang hineinwachsen mit jener stillen, keuschen Liebe, die derjenige 
Mensch hat, der innerlich mit Volkstum und Sprache verwächst, oder ob wir hineinwachsen 
in Sprachtum und Volkstum mehr automatisch, so dass wir aus dem Triebe, aus den 
Instinkten gleichsam herausstoßen eine innerliche Liebe für dieses Volkstum, für diese 
Sprache. Das erstere äussert sich niemals als dasjenige, was man in der Welt Chauvinismus 
nennt, was man ein äusserliches Pochen auf das Volkstum nennt, sondern die .. innerlich 
geistig-seelische Liebe zu Volkstum und Sprache äussert sich selbstverständlich und ist mit 
wahrer universeller Menschenliebe durchaus vereinbar. Niemals wird der kosmopolitische, 
der internationale Sinn durch eine solche geistig-seelische Liebe zu Sprache und Volkstum 
verkümmert.“ 209, 36

  Sprechen von Liebe usw.: „Geradeso wie derjenige, der sehr viel von Liebe redet, in der 
Regel ein liebloses Wesen ist, und derjenige, der viel von Liebe in sich hat, wenig von Liebe
redet, so ist derjenige in der Regel eigentlich ganz durchwühlt von unsozialen Trieben und 
Instinkten, der immerzu von sozialen Dingen redet...“ Und der Anthroposophie wirft man 



vor, „sie spreche so wenig von Gott.“  206, 91
 
  Staat; Abbau: Staaten sind alte Gemeinschaften … . Wenn die nun Unternehmer werden 
sollen; ist das eine Sackgasse. Sie werden durch das moderne Wirtschaftsleben weggefegt 
und „es wird nichts zurückbleiben, was nicht eine Frage wäre..“. Staaten sind nur noch 
Gespenster.  188, 211ff   (>Rechtsstaat i. S. d. Dreigl., >Grenzen und Territorien)

  „Heute kann nicht die Frage sein: Was sollen die Staaten tun?, sondern: Was sollen die 
Staaten unterlassen?“   192, 26  (>Demokratie, Grenzen)

  „Will jemand ernstlich Demokratie, dann kann er nicht im Staate Sozialismus und 
Geistesleben wollen, sondern er muss sich sagen: Wenn die Demokratie durchgeführt 
werden soll, ist das einzig Gesunde, das Geistesleben auf der einen Seite und den 
Wirtschaftskreislauf auf der anderen Seite auf freien Boden zu stellen.“ 330, 328    

  „J. G. Fichte hat dieser Tendenz einen scheinbar paradoxen, aber ohne Zweifel einzig 
richtigen Ausdruck gegeben, indem er sagte: der Staat ist dazu da, um sich selbst allmählich
überflüssig zu machen. Diesem Ausspruche liegt eine wichtige Wahrheit zugrunde. Im 
Anfange braucht das Individuum die Gemeinschaft. Denn nur aus der Gemeinschaft heraus 
kann es seine Kräfte entwickeln. Aber später, wenn diese Kräfte entwickelt sind, dann kann 
das Individuum die Bevormundung durch die Gemeinschaft nicht mehr ertragen. Es sagt 
sich dann so: ich richte die Gemeinschaft in der Weise ein, dass sie der Entfaltung meiner 
Eigenart am zweckdienlichsten ist.“  31, 254  (>Soziologisches Grundgesetz)

 „Nun erinnern Sie sich, (..) dass bei dieser Dreiteilung der eigentliche politische Staat, (..) 
den die meisten Menschen heute mit dem sozialen Organismus verwechseln, .. nur ein 
Departement, ein Glied des dreigeteilten sozialen Organismus ist.“ 189, 54

  Es muss eine Liquidierungsregierung geben. „Diese sagt sich dann: Nun gut, ich muss eine
Zeitlang bestehen, weil das Alte sich fortsetzen muss. Aber ich muss zurückbehalten 
höchstens so etwas wie ein Polizeiministerium, ein Ministerium des Inneren, ferner ein 
Justizministerium, das die Rechtsverhältnisse durch die entsprechende demokratische 
Vertretung herbeiführen wird. … Nach links und nach rechts muss die Regierung eine 
Liquidierungsregierung sein, die nach der einen Seite hin das Geistesleben in seine eigene 
Verwaltung überführt und nach der anderen Seite hin das Wirtschaftsleben in seine eigene 
Verwaltung überführt.“  331, 64   

  „In der gradlinigen Fortsetzung der früheren Zustände liegt aber lediglich ein Teil dieser 
Regierung, und zwar derjenige, der etwa umfassen würde das Justizministerium, das 
Ministerium des Innern - für innere Sicherheit - und das Ministerium für Hygiene. .. Für 
alles übrige müsste eine solche Regierung die Initiative ergreifen, ein Liquidierungs-
Ministerium zu werden, das heißt ein Ministerium, das nach links und nach rechts bloss die 
Initiative ergreift, um den Boden zu schaffen für ein freies Geistesleben, .. das sich aus
sich selbst heraus zu organisieren haben würde .. Nach der anderen Seite müsste wiederum 
ein Liquidierungs-Ministerium an das autonome Wirtschaftsleben alles das abgeben, was 
zum Beispiel Verkehr und Handel ist; auch das Arbeitsministerium müsste seine Verwaltung
finden in Organisationen, die sich aus dem Wirtschaftsleben herausbilden würden. Das 
wären natürlich sehr radikale Dinge, aber von dieser Seite aus können das nur radikale 

vor, „sie spreche so wenig von Gott.“  206, 91
 
  Staat; Abbau: Staaten sind alte Gemeinschaften … . Wenn die nun Unternehmer werden 
sollen; ist das eine Sackgasse. Sie werden durch das moderne Wirtschaftsleben weggefegt 
und „es wird nichts zurückbleiben, was nicht eine Frage wäre..“. Staaten sind nur noch 
Gespenster.  188, 211ff   (>Rechtsstaat i. S. d. Dreigl., >Grenzen und Territorien)

  „Heute kann nicht die Frage sein: Was sollen die Staaten tun?, sondern: Was sollen die 
Staaten unterlassen?“   192, 26  (>Demokratie, Grenzen)

  „Will jemand ernstlich Demokratie, dann kann er nicht im Staate Sozialismus und 
Geistesleben wollen, sondern er muss sich sagen: Wenn die Demokratie durchgeführt 
werden soll, ist das einzig Gesunde, das Geistesleben auf der einen Seite und den 
Wirtschaftskreislauf auf der anderen Seite auf freien Boden zu stellen.“ 330, 328    

  „J. G. Fichte hat dieser Tendenz einen scheinbar paradoxen, aber ohne Zweifel einzig 
richtigen Ausdruck gegeben, indem er sagte: der Staat ist dazu da, um sich selbst allmählich
überflüssig zu machen. Diesem Ausspruche liegt eine wichtige Wahrheit zugrunde. Im 
Anfange braucht das Individuum die Gemeinschaft. Denn nur aus der Gemeinschaft heraus 
kann es seine Kräfte entwickeln. Aber später, wenn diese Kräfte entwickelt sind, dann kann 
das Individuum die Bevormundung durch die Gemeinschaft nicht mehr ertragen. Es sagt 
sich dann so: ich richte die Gemeinschaft in der Weise ein, dass sie der Entfaltung meiner 
Eigenart am zweckdienlichsten ist.“  31, 254  (>Soziologisches Grundgesetz)

 „Nun erinnern Sie sich, (..) dass bei dieser Dreiteilung der eigentliche politische Staat, (..) 
den die meisten Menschen heute mit dem sozialen Organismus verwechseln, .. nur ein 
Departement, ein Glied des dreigeteilten sozialen Organismus ist.“ 189, 54

  Es muss eine Liquidierungsregierung geben. „Diese sagt sich dann: Nun gut, ich muss eine
Zeitlang bestehen, weil das Alte sich fortsetzen muss. Aber ich muss zurückbehalten 
höchstens so etwas wie ein Polizeiministerium, ein Ministerium des Inneren, ferner ein 
Justizministerium, das die Rechtsverhältnisse durch die entsprechende demokratische 
Vertretung herbeiführen wird. … Nach links und nach rechts muss die Regierung eine 
Liquidierungsregierung sein, die nach der einen Seite hin das Geistesleben in seine eigene 
Verwaltung überführt und nach der anderen Seite hin das Wirtschaftsleben in seine eigene 
Verwaltung überführt.“  331, 64   

  „In der gradlinigen Fortsetzung der früheren Zustände liegt aber lediglich ein Teil dieser 
Regierung, und zwar derjenige, der etwa umfassen würde das Justizministerium, das 
Ministerium des Innern - für innere Sicherheit - und das Ministerium für Hygiene. .. Für 
alles übrige müsste eine solche Regierung die Initiative ergreifen, ein Liquidierungs-
Ministerium zu werden, das heißt ein Ministerium, das nach links und nach rechts bloss die 
Initiative ergreift, um den Boden zu schaffen für ein freies Geistesleben, .. das sich aus
sich selbst heraus zu organisieren haben würde .. Nach der anderen Seite müsste wiederum 
ein Liquidierungs-Ministerium an das autonome Wirtschaftsleben alles das abgeben, was 
zum Beispiel Verkehr und Handel ist; auch das Arbeitsministerium müsste seine Verwaltung
finden in Organisationen, die sich aus dem Wirtschaftsleben herausbilden würden. Das 
wären natürlich sehr radikale Dinge, aber von dieser Seite aus können das nur radikale 



Dinge sein.“ Erst dann kann man an konkrete Fragen herangehen.  337a, 23f 

  „Der alte Staatsbegriff wird schwinden, er wird der Dreiteilung Platz machen.“ 188, 131

  Das Aufhören des alten Staatsbegriffes und seiner Grenzen. Der dreigeteilte soziale 
Organismus wird sich selber seine Grenzen schaffen.  196, 16.1.20   (>Drei Gebiete)

  Staat und Abstraktion: Das Recht entwickelt sich „aus dem wechselseitigen Verkehr der 
Vernünfte“ und tendiert daher zur Logik. „Der Weltengesetzgebende und den Menschen 
Gnade verleihende Gott des Orients wurde ein richtender Gott. .. Das sehen wir 
insbesondere im Mittelalter. Damit aber war in die menschlichen Denk- und 
Empfindungsgewohnheiten etwas wie Abstraktion hineingekommen. Man wollte immer 
mehr und mehr das Leben aus den Abstraktionen heraus meistern.Und so dehnte sich das 
abstrahierende Leben auch über das religiöse Leben, über das geistige Leben auf der einen 
Seite und über das wirtschaftliche Leben auf der anderen Seite aus. Immer mehr und mehr 
gewann man Vertrauen zu der Allmacht des Staates, der auf sein abstraktes Verwaltungs- 
und Verfassungsleben eingestellt war.“   83, 297  (>Kapitalismus und Staat)

  Staat; Beamte: „Ebenso müsste gesagt werden, dass der Staat das volle Recht hat, 
Anforderungen an seine Beamten zu stellen. Der Staat muss sagen können: Ich nehme nur 
denjenigen in meine Organisation herein, der diese und diese Bedingungen erfüllt. Aber er 
darf die Leute hierzu nicht selbst ausbilden. Er könnte für seine Beamten Überprüfungen 
veranstalten. Die schulmäßige Ausbildung würde der geistigen Kultur anheimfallen. Der 
Staat hätte nur Forderungsrechte. Er stellt den nicht an, der keine Kenntnisse hat.“  Molt, 
224 

   Staat und Geistesleben: „Das Staatsleben ist der Gegensatz zu allem Geistesleben. Wenn
das Erdenleben heilsam verlaufen soll, nicht unheilsam, so muss dasjenige, was als 
Rechtsprinzipien sich nach und nach geltend machen wird, so empfunden werden wie 
Gaben aus der geistigen Welt, die durch Inspiration herunterkommen an den Volksgenius, 
um das irdische Leben zu regeln, so dass es nicht von menschlicher Willkür bloss, sondern 
im Sinne einer grossen geistigen Führerschaft geregelt ist. Man könnte auch sagen: Gerade 
durch diese Inspiration, die der Volksgenius erfahren muss, wird Ahriman gefesselt werden. 
Sonst würde sich ein ahrimanisches Wesen über die ganze Erde hin entwickeln.“  190, 80  
(>Staat irdisch, >Geistesleben, Abhängigkeit)

  Staat als Gott: Der Staat wird wie eine Art Gottheit, wie ein Götze empfunden, fast wie 
Faust über Gott sprach: „Der Allerhalter, der Allumfasser, fasst und erhält er nicht dich, 
mich und sich selbst?“  329, 124f   (>Staat irdisch)

  „Das, was wir heute Staat nennen, was zum Beispiel im Hegeltum geradezu wie der 
Ausdruck des Göttlichen selbst erscheint, das ist im Grunde nur ein Produkt des Denkens 
der letzten vier bis fünf Jahrhunderte. Die sozialen Organismen früherer Zeiten waren ganz 
anders.“  328, 113  (>Hegel und Stirner, >Einheitsstaat)

 
  Staat irdisch: „Das Staatsleben ist der Gegensatz zu allem Geistesleben.“  190, 80  
(>Materialismus)

Dinge sein.“ Erst dann kann man an konkrete Fragen herangehen.  337a, 23f 

  „Der alte Staatsbegriff wird schwinden, er wird der Dreiteilung Platz machen.“ 188, 131

  Das Aufhören des alten Staatsbegriffes und seiner Grenzen. Der dreigeteilte soziale 
Organismus wird sich selber seine Grenzen schaffen.  196, 16.1.20   (>Drei Gebiete)

  Staat und Abstraktion: Das Recht entwickelt sich „aus dem wechselseitigen Verkehr der 
Vernünfte“ und tendiert daher zur Logik. „Der Weltengesetzgebende und den Menschen 
Gnade verleihende Gott des Orients wurde ein richtender Gott. .. Das sehen wir 
insbesondere im Mittelalter. Damit aber war in die menschlichen Denk- und 
Empfindungsgewohnheiten etwas wie Abstraktion hineingekommen. Man wollte immer 
mehr und mehr das Leben aus den Abstraktionen heraus meistern.Und so dehnte sich das 
abstrahierende Leben auch über das religiöse Leben, über das geistige Leben auf der einen 
Seite und über das wirtschaftliche Leben auf der anderen Seite aus. Immer mehr und mehr 
gewann man Vertrauen zu der Allmacht des Staates, der auf sein abstraktes Verwaltungs- 
und Verfassungsleben eingestellt war.“   83, 297  (>Kapitalismus und Staat)

  Staat; Beamte: „Ebenso müsste gesagt werden, dass der Staat das volle Recht hat, 
Anforderungen an seine Beamten zu stellen. Der Staat muss sagen können: Ich nehme nur 
denjenigen in meine Organisation herein, der diese und diese Bedingungen erfüllt. Aber er 
darf die Leute hierzu nicht selbst ausbilden. Er könnte für seine Beamten Überprüfungen 
veranstalten. Die schulmäßige Ausbildung würde der geistigen Kultur anheimfallen. Der 
Staat hätte nur Forderungsrechte. Er stellt den nicht an, der keine Kenntnisse hat.“  Molt, 
224 

   Staat und Geistesleben: „Das Staatsleben ist der Gegensatz zu allem Geistesleben. Wenn
das Erdenleben heilsam verlaufen soll, nicht unheilsam, so muss dasjenige, was als 
Rechtsprinzipien sich nach und nach geltend machen wird, so empfunden werden wie 
Gaben aus der geistigen Welt, die durch Inspiration herunterkommen an den Volksgenius, 
um das irdische Leben zu regeln, so dass es nicht von menschlicher Willkür bloss, sondern 
im Sinne einer grossen geistigen Führerschaft geregelt ist. Man könnte auch sagen: Gerade 
durch diese Inspiration, die der Volksgenius erfahren muss, wird Ahriman gefesselt werden. 
Sonst würde sich ein ahrimanisches Wesen über die ganze Erde hin entwickeln.“  190, 80  
(>Staat irdisch, >Geistesleben, Abhängigkeit)

  Staat als Gott: Der Staat wird wie eine Art Gottheit, wie ein Götze empfunden, fast wie 
Faust über Gott sprach: „Der Allerhalter, der Allumfasser, fasst und erhält er nicht dich, 
mich und sich selbst?“  329, 124f   (>Staat irdisch)

  „Das, was wir heute Staat nennen, was zum Beispiel im Hegeltum geradezu wie der 
Ausdruck des Göttlichen selbst erscheint, das ist im Grunde nur ein Produkt des Denkens 
der letzten vier bis fünf Jahrhunderte. Die sozialen Organismen früherer Zeiten waren ganz 
anders.“  328, 113  (>Hegel und Stirner, >Einheitsstaat)

 
  Staat irdisch: „Das Staatsleben ist der Gegensatz zu allem Geistesleben.“  190, 80  
(>Materialismus)



  „Das Rechtsleben müssen wir hier begründen auf der physischen Erde als einen Ersatz für 
das, was wir in übersinnlicher Beziehung verlieren, indem wir durch die Geburt in das 
physische Dasein hereinkommen. Das Staatsleben hat die Aufgabe, das auszubilden, was 
notwendig ist für den Menschenverkehr in der physischen Welt; es hat aber nur eine 
Bedeutung für das Leben zwischen Geburt und Tod.“ 192, 44 (>Vorgeburtlich .., >Volk)

  „.. damit das Gute und Böse, alles Sich-Bekennen zum Guten und Bösen, nicht bloss als 
Staats- und Menschensatzung angesehen würde (..) in der Zeit, wo die gegenwärtige 
Naturordnung innerhalb des Menschengeschlechts mit Notwendigkeit aufhört, ein 
Menschengeschlecht zu erhalten (..), damit das nicht eintrete, dazu kam der Christus-
Impuls.“   175, 246

  „Wenn sich der russische Zar und die russische Zarin zu ihren Regierungshandlungen der 
inneren Erlebnisse eines Rasputin bedient haben, so fürchteten sich davor die Menschen mit
Recht, denn Offenbarungen (..) dürfen nur in das geistige Leben hineinspielen (..).“ In das 
Staatsleben darf nur hineinspielen, „was unsere gesunde Vernunft geworden ist durch die 
geistigen Offenbarungen.“   196, 224f

  Der Staat hat nichts zu tun mit Vorgeburtlichkeit oder mit Nachtodlichem. Er darf nicht in 
diese beiden Gebiete hineinragen. Er hat nur das irdische Zusammenleben zu regeln, das, 
was zwischen Geburt und Tod liegt. Sobald der Staat seine Macht ausdehnen will auf die 
eigentliche überirdische Geistigkeit, ist er „der widerrechtliche Fürst dieser Welt.“ 193, 29f  
(>Geistesleben und Wirtschaft sind geistig: >Bild und Keim)

  „Alle Staatsverordnungen sind in Bezug auf das Geistesleben zum Teil Geltungssucht, 
zum Teil Gschaftlhuberei, und dasjenige, was dann wirklich geistig geleistet wird, wird 
eben geleistet trotz dieser Verordnungen.“  337b, 30  (>Seele und Staat) 

  Staat und Kapital: „Der Rechtsstaat wird die Entstehung und die Verwaltung des privaten
Eigentums an Kapital nicht zu verhindern haben.“ Er wacht darüber, „dass Eigentumsrecht 
nicht im Laufe der Zeit Eigentumsunrecht wird.“   Kp, 112   (>Kapitalismus und Staat)

  „.. der Rechtsstaat (wird) durch seine Verwaltung der Rechts-Übertragungen selbst niemals
die Verfügung über ein Kapital .. an sich reissen dürfen.“   Kp, 114

  „Wo nimmt der Staat das Geld her? Doch nur aus den Taschen der einzelnen Menschen! In
dieser Hinsicht bedeuten Gesetze sehr häufig bloss das, dass die Dinge, die etwas wert sind, 
dahin wandern, wo man sie hingewandert haben will. Und Gesetze können unter 
Umständen nur der Umweg sein, das schon zerfallende Kapital wiederum auf die Beine zu 
bringen.“   331, 186f

  Der Staat als Grosskapitalist im Marxismus.   189, 21.2.19

  Staat und Mensch: Das Staatsleben „kann es .. nur zu tun haben mit all dem, was sich aus
rein menschlichen Untergründen heraus auf das Verhältnis des Menschen zum Menschen 
bezieht.“   Kp, 63  (>Recht)

  „Das Rechtsleben müssen wir hier begründen auf der physischen Erde als einen Ersatz für 
das, was wir in übersinnlicher Beziehung verlieren, indem wir durch die Geburt in das 
physische Dasein hereinkommen. Das Staatsleben hat die Aufgabe, das auszubilden, was 
notwendig ist für den Menschenverkehr in der physischen Welt; es hat aber nur eine 
Bedeutung für das Leben zwischen Geburt und Tod.“ 192, 44 (>Vorgeburtlich .., >Volk)

  „.. damit das Gute und Böse, alles Sich-Bekennen zum Guten und Bösen, nicht bloss als 
Staats- und Menschensatzung angesehen würde (..) in der Zeit, wo die gegenwärtige 
Naturordnung innerhalb des Menschengeschlechts mit Notwendigkeit aufhört, ein 
Menschengeschlecht zu erhalten (..), damit das nicht eintrete, dazu kam der Christus-
Impuls.“   175, 246

  „Wenn sich der russische Zar und die russische Zarin zu ihren Regierungshandlungen der 
inneren Erlebnisse eines Rasputin bedient haben, so fürchteten sich davor die Menschen mit
Recht, denn Offenbarungen (..) dürfen nur in das geistige Leben hineinspielen (..).“ In das 
Staatsleben darf nur hineinspielen, „was unsere gesunde Vernunft geworden ist durch die 
geistigen Offenbarungen.“   196, 224f

  Der Staat hat nichts zu tun mit Vorgeburtlichkeit oder mit Nachtodlichem. Er darf nicht in 
diese beiden Gebiete hineinragen. Er hat nur das irdische Zusammenleben zu regeln, das, 
was zwischen Geburt und Tod liegt. Sobald der Staat seine Macht ausdehnen will auf die 
eigentliche überirdische Geistigkeit, ist er „der widerrechtliche Fürst dieser Welt.“ 193, 29f  
(>Geistesleben und Wirtschaft sind geistig: >Bild und Keim)

  „Alle Staatsverordnungen sind in Bezug auf das Geistesleben zum Teil Geltungssucht, 
zum Teil Gschaftlhuberei, und dasjenige, was dann wirklich geistig geleistet wird, wird 
eben geleistet trotz dieser Verordnungen.“  337b, 30  (>Seele und Staat) 

  Staat und Kapital: „Der Rechtsstaat wird die Entstehung und die Verwaltung des privaten
Eigentums an Kapital nicht zu verhindern haben.“ Er wacht darüber, „dass Eigentumsrecht 
nicht im Laufe der Zeit Eigentumsunrecht wird.“   Kp, 112   (>Kapitalismus und Staat)

  „.. der Rechtsstaat (wird) durch seine Verwaltung der Rechts-Übertragungen selbst niemals
die Verfügung über ein Kapital .. an sich reissen dürfen.“   Kp, 114

  „Wo nimmt der Staat das Geld her? Doch nur aus den Taschen der einzelnen Menschen! In
dieser Hinsicht bedeuten Gesetze sehr häufig bloss das, dass die Dinge, die etwas wert sind, 
dahin wandern, wo man sie hingewandert haben will. Und Gesetze können unter 
Umständen nur der Umweg sein, das schon zerfallende Kapital wiederum auf die Beine zu 
bringen.“   331, 186f

  Der Staat als Grosskapitalist im Marxismus.   189, 21.2.19

  Staat und Mensch: Das Staatsleben „kann es .. nur zu tun haben mit all dem, was sich aus
rein menschlichen Untergründen heraus auf das Verhältnis des Menschen zum Menschen 
bezieht.“   Kp, 63  (>Recht)



  Das Staatsleben kam im 18. Jahrhundert aus dem rhythmischen Menschen, dem 
mitteleuropäischen Menschen, wurde in die Gedanken hinaufgetragen und strahlte nach 
dem Westen.  199, 137   (>Mitteleuropa)

  „.. der Staat gedeiht nur, wenn er die Natur unten und den Geist oben hat – der Mensch 
nur, wenn er Eingebung und Erleben gelten lässt – wenn er sich durch Kopf und Bewegung 
belehren lässt“ Kopfwissen braucht Eingebung, Erfahrung muss in Fluss gebracht werden.  
Beiträge 24/25, 40  (>Seele und Staat)

  Staat und Schulden: Ein Tübinger Professor setzt sich dafür ein, „dass der Staat für die 
armen Leute eintreten muss ... Ich möchte nur wissen, wie das der Staat anstellt, ohne dass 
er den Leuten erst das Geld aus dem Portemonnaie nimmt? So redet man vom Staate wie 
von einer wirklichen Persönlichkeit. Wenn man den Leuten von Gespenstern reden würde, 
die ihnen ihre Schulden zahlen, so würden sie einen selbstverständlich auslachen. .. 
schliesslich kommt man in der wirklichen Volkswirtschaft damit nicht weiter, dass man eine
Geldnote nach der anderen druckt, denn diese Noten haben ja nur einen Wert, wenn sie 
durch Arbeit eingelöst werden!“   331, 116f

  Staat; Überstaat: „Nachdem die Staaten zur europäischen Katastrophe geführt haben, 
liegt es viel näher, zu fragen, was sie unterlassen sollen“, als nach dem Überstaat a la 
Völkerbund zu fragen.   189, 152   (>Einheitsstaat)

  „Überstaaten, Überparlamente begründen, das ist so recht ein Zeichen dafür, dass die 
Menschen nicht herausschlüpfen mögen aus den alten Denknetzen .. . Während man den 
einzelnen Staat zerklüften muss in seine drei Glieder, wollen die Menschen das Gegenteil.“  
190, 45  (>Mitteleuropa, >Weltherrschaft)

  Die Weltbürokratie würde durch das Ausschalten der freien Initiative der geistigen 
Fähigkeiten den sozialen Organismus zum Verhungern bringen.  190, 43

  Staat und Währung >Währungsfrage und Staat

  Staat bei W. v. Humboldt: Aus gewissen Schillerschen und Goetheschen Begriffen 
heraus hat Wilhelm von Humboldt „gerungen nach den Möglichkeiten eines Staatsaufbaues.
Da ist versucht, das alles herauszuschälen aus den sozialen Verhältnissen, was eben nur 
staatlich, politisch, rechtlich sein kann.“  338, 69f

  Staat als Wirtschafter: Das Rechtsleben hat sich im Laufe der letzten Jahrhunderte 
„vollständig verschmelzen lassen mit den wirtschaftlichen Machtverhältnissen. .. Was 
wirtschaftliche Interessen und Bedürfnisse waren, das wurde in öffentlichen Rechten 
ausgedrückt. Diese öffentlichen Rechte hält man oftmals für Menschheitsrechte. Genau 
besehen sind sie nur in den Rechtscharakter umgesetzte wirtschaftliche und staatliche 
Interessen und Bedürfnisse.“  332a, 156  (>Politik und Wirtschaft, >Einheitsstaat, 
>Kapitalismus und Staat)

  „Immer mehr und mehr fand man Geschmack an dem Verstaatlichen. Und diejenigen, 
welche sich ihr privates Wirtschaftsleben zurückbehalten wollten, suchten wenigstens in 
irgendeiner Weise sich an den Staat anzulehnen, um dann mit Hilfe des Staates ihre 

  Das Staatsleben kam im 18. Jahrhundert aus dem rhythmischen Menschen, dem 
mitteleuropäischen Menschen, wurde in die Gedanken hinaufgetragen und strahlte nach 
dem Westen.  199, 137   (>Mitteleuropa)

  „.. der Staat gedeiht nur, wenn er die Natur unten und den Geist oben hat – der Mensch 
nur, wenn er Eingebung und Erleben gelten lässt – wenn er sich durch Kopf und Bewegung 
belehren lässt“ Kopfwissen braucht Eingebung, Erfahrung muss in Fluss gebracht werden.  
Beiträge 24/25, 40  (>Seele und Staat)

  Staat und Schulden: Ein Tübinger Professor setzt sich dafür ein, „dass der Staat für die 
armen Leute eintreten muss ... Ich möchte nur wissen, wie das der Staat anstellt, ohne dass 
er den Leuten erst das Geld aus dem Portemonnaie nimmt? So redet man vom Staate wie 
von einer wirklichen Persönlichkeit. Wenn man den Leuten von Gespenstern reden würde, 
die ihnen ihre Schulden zahlen, so würden sie einen selbstverständlich auslachen. .. 
schliesslich kommt man in der wirklichen Volkswirtschaft damit nicht weiter, dass man eine
Geldnote nach der anderen druckt, denn diese Noten haben ja nur einen Wert, wenn sie 
durch Arbeit eingelöst werden!“   331, 116f

  Staat; Überstaat: „Nachdem die Staaten zur europäischen Katastrophe geführt haben, 
liegt es viel näher, zu fragen, was sie unterlassen sollen“, als nach dem Überstaat a la 
Völkerbund zu fragen.   189, 152   (>Einheitsstaat)

  „Überstaaten, Überparlamente begründen, das ist so recht ein Zeichen dafür, dass die 
Menschen nicht herausschlüpfen mögen aus den alten Denknetzen .. . Während man den 
einzelnen Staat zerklüften muss in seine drei Glieder, wollen die Menschen das Gegenteil.“  
190, 45  (>Mitteleuropa, >Weltherrschaft)

  Die Weltbürokratie würde durch das Ausschalten der freien Initiative der geistigen 
Fähigkeiten den sozialen Organismus zum Verhungern bringen.  190, 43

  Staat und Währung >Währungsfrage und Staat

  Staat bei W. v. Humboldt: Aus gewissen Schillerschen und Goetheschen Begriffen 
heraus hat Wilhelm von Humboldt „gerungen nach den Möglichkeiten eines Staatsaufbaues.
Da ist versucht, das alles herauszuschälen aus den sozialen Verhältnissen, was eben nur 
staatlich, politisch, rechtlich sein kann.“  338, 69f

  Staat als Wirtschafter: Das Rechtsleben hat sich im Laufe der letzten Jahrhunderte 
„vollständig verschmelzen lassen mit den wirtschaftlichen Machtverhältnissen. .. Was 
wirtschaftliche Interessen und Bedürfnisse waren, das wurde in öffentlichen Rechten 
ausgedrückt. Diese öffentlichen Rechte hält man oftmals für Menschheitsrechte. Genau 
besehen sind sie nur in den Rechtscharakter umgesetzte wirtschaftliche und staatliche 
Interessen und Bedürfnisse.“  332a, 156  (>Politik und Wirtschaft, >Einheitsstaat, 
>Kapitalismus und Staat)

  „Immer mehr und mehr fand man Geschmack an dem Verstaatlichen. Und diejenigen, 
welche sich ihr privates Wirtschaftsleben zurückbehalten wollten, suchten wenigstens in 
irgendeiner Weise sich an den Staat anzulehnen, um dann mit Hilfe des Staates ihre 



Privatinteressen vertreten zu können. Eine Konfundierung, eine Zusammenschmelzung des 
Wirtschaftslebens mit dem Staatsleben, die beide streng getrennt gehalten werden sollten für
den gesunden Organismus, eine solche Zusammenschmelzung ist für Viele gerade das Ideal 
geworden.“  336, 148

  „Ist der Rechtsstaat selbst Wirtschafter, so verliert er die Fähigkeit, das Rechtsleben der 
Menschen zu regeln. Denn seine Massnahmen und Einrichtungen werden dem 
menschlichen Bedürfnisse nach Waren dienen müssen.“ Kp, 68f  (>Wirtschaft und Recht)

  Die Gesundheit des sozialen Organismus kann untergraben werden, „wenn die 
Staatsorganisation selbst Zweige des Wirtschaftslebens versorgt, und wenn in derselben die 
Vertreter des Wirtschaftslebens aus dessen Interessen heraus Gesetze beschliessen.“   Kp, 74
(>Wirtschaft und Macht, >Wirtschaft nicht demokratisch)

  „Zu den „alten Gedanken“ gehört, das Wirtschaftsleben mit politisch-rechtlichen 
Machtmitteln beherrschen zu wollen. (..) der neue Gedanke (..) ist: die Befreiung der 
Wirtschaftsverwaltung von jedem politisch-rechtlichen Machteinschlag..“  24, 58  
(>Abstraktes Gesetz statt Sachverstand und Vertrauen)

  Gerade Verkehrsinteressen; Post, Bahn usw. hat man verstaatlicht. „Daraus ist ein gewisser
Aberglaube gegenüber dem Staat, gegenüber der staatlich orientierten menschlichen 
Gemeinschaft entstanden. Und der letzte Rest dieses Glaubens ist der Glaube der 
sozialistisch orientierten Menschen: Dass eigentlich das Heil nur zu sehen ist in der 
gemeinsamen Verwaltung des gesamten Wirtschaftslebens.“ 328, 115f

  „Nirgends ist man in der Lage, überhaupt dasjenige herzustellen, was wirtschaftlich 
notwendig ist, weil überall der Staatsimpuls dagegen ist.“ „.. die heutige korrumpierte 
Staatsgesetzgebung.“  337b, 228   (>Gesetze und Handlungen)

  Das Trennen von Wirtschaft und Staat kann auch so geschehen, „dass sich der bisherige 
Staat sagt: Nun gut, ich führe meine Angelegenheiten fort als Wirtschaftsverwaltung, lasse 
aber alles, was demokratisch ist, heraus; es soll sich neben mir begründen der Rechts- und 
geistige Staat.“  331, 280f  (>Rechtsstaat und Wirtschaft) 

  Staaten als Zellen im Organismus der Erde: Heute bestimmt nicht mehr der 
Gruppengeist. Der Staat wird getragen von einzelnen menschlichen Individuen. „Das ist 
aber niemals zu vergleichen mit der Aufgabe der Zellen.“ Aber „Man findet, dass die 
einzelnen Staaten sich mit Zellen etwa vergleichen lassen; und das, was die Staaten 
zusammen auf der Erde ausmachen, das lässt sich dann mit einem Organismus vergleichen.“
Die Erde muss man dann mit einem Pflanzenorganismus vergleichen – nicht mit einem 
tierischen oder menschlichen. Man muss „hinaufdenken ins Pflanzenreich, wenn man 
Staatswissenschaft begründen will.“  175, 353f

  Staatlich-juristisch-moralisches Leben: „Die alten, die ältesten Theokratien, sie können 
nur verstanden werden, wenn man weiß, dass im wesentlichen alles wirtschaftliche Leben 
auf der Zugehörigkeit des Menschen zu Grund und Boden beruht, dass Handel und 
Gewerbe gewissermaßen nur oben aufgesetzt waren. .. Wir sehen in der Entwickelung der 
Menschheit, wie Handel und Gewerbe sich gewissermaßen emanzipieren von dem 

Privatinteressen vertreten zu können. Eine Konfundierung, eine Zusammenschmelzung des 
Wirtschaftslebens mit dem Staatsleben, die beide streng getrennt gehalten werden sollten für
den gesunden Organismus, eine solche Zusammenschmelzung ist für Viele gerade das Ideal 
geworden.“  336, 148

  „Ist der Rechtsstaat selbst Wirtschafter, so verliert er die Fähigkeit, das Rechtsleben der 
Menschen zu regeln. Denn seine Massnahmen und Einrichtungen werden dem 
menschlichen Bedürfnisse nach Waren dienen müssen.“ Kp, 68f  (>Wirtschaft und Recht)

  Die Gesundheit des sozialen Organismus kann untergraben werden, „wenn die 
Staatsorganisation selbst Zweige des Wirtschaftslebens versorgt, und wenn in derselben die 
Vertreter des Wirtschaftslebens aus dessen Interessen heraus Gesetze beschliessen.“   Kp, 74
(>Wirtschaft und Macht, >Wirtschaft nicht demokratisch)

  „Zu den „alten Gedanken“ gehört, das Wirtschaftsleben mit politisch-rechtlichen 
Machtmitteln beherrschen zu wollen. (..) der neue Gedanke (..) ist: die Befreiung der 
Wirtschaftsverwaltung von jedem politisch-rechtlichen Machteinschlag..“  24, 58  
(>Abstraktes Gesetz statt Sachverstand und Vertrauen)

  Gerade Verkehrsinteressen; Post, Bahn usw. hat man verstaatlicht. „Daraus ist ein gewisser
Aberglaube gegenüber dem Staat, gegenüber der staatlich orientierten menschlichen 
Gemeinschaft entstanden. Und der letzte Rest dieses Glaubens ist der Glaube der 
sozialistisch orientierten Menschen: Dass eigentlich das Heil nur zu sehen ist in der 
gemeinsamen Verwaltung des gesamten Wirtschaftslebens.“ 328, 115f

  „Nirgends ist man in der Lage, überhaupt dasjenige herzustellen, was wirtschaftlich 
notwendig ist, weil überall der Staatsimpuls dagegen ist.“ „.. die heutige korrumpierte 
Staatsgesetzgebung.“  337b, 228   (>Gesetze und Handlungen)

  Das Trennen von Wirtschaft und Staat kann auch so geschehen, „dass sich der bisherige 
Staat sagt: Nun gut, ich führe meine Angelegenheiten fort als Wirtschaftsverwaltung, lasse 
aber alles, was demokratisch ist, heraus; es soll sich neben mir begründen der Rechts- und 
geistige Staat.“  331, 280f  (>Rechtsstaat und Wirtschaft) 

  Staaten als Zellen im Organismus der Erde: Heute bestimmt nicht mehr der 
Gruppengeist. Der Staat wird getragen von einzelnen menschlichen Individuen. „Das ist 
aber niemals zu vergleichen mit der Aufgabe der Zellen.“ Aber „Man findet, dass die 
einzelnen Staaten sich mit Zellen etwa vergleichen lassen; und das, was die Staaten 
zusammen auf der Erde ausmachen, das lässt sich dann mit einem Organismus vergleichen.“
Die Erde muss man dann mit einem Pflanzenorganismus vergleichen – nicht mit einem 
tierischen oder menschlichen. Man muss „hinaufdenken ins Pflanzenreich, wenn man 
Staatswissenschaft begründen will.“  175, 353f

  Staatlich-juristisch-moralisches Leben: „Die alten, die ältesten Theokratien, sie können 
nur verstanden werden, wenn man weiß, dass im wesentlichen alles wirtschaftliche Leben 
auf der Zugehörigkeit des Menschen zu Grund und Boden beruht, dass Handel und 
Gewerbe gewissermaßen nur oben aufgesetzt waren. .. Wir sehen in der Entwickelung der 
Menschheit, wie Handel und Gewerbe sich gewissermaßen emanzipieren von dem 



Landwirtschaftlichen, erst ganz in seinem Anfange im alten Griechenland, und dann 
deutlicher in dem alten römischen Reiche. Da sehen wir, wie gewissermaßen herauswächst 
wie etwas Selbständiges in der sozialen Struktur die Betätigung des Menschen im Handel 
und Gewerbe, und das gibt dem ganzen römischen Leben namentlich seine Konfiguration.
…  Die erste Streikbewegung war im Grunde genommen im alten Rom, als die Menschen 
hinauszogen auf den „heiligen Berg“ und ihre Rechte verlangten, da entstand das Drängen 
nach einer Neugestaltung in die Zukunft hinein. Und dasjenige, was man jetzt erst als etwas 
Selbständiges bemerkte, was früher hineingegliedert war in die ganze soziale Struktur, das 
ist die menschliche Arbeit, die ein besonderes Verhältnis von Mensch zu Mensch begründet.
Wenn aus den Geboten heraus der Mensch weiß, er steht als ein Niedriggestellter einem 
Höhergestellten gegenüber, so fragt er nicht, wie er die Arbeit gestalten soll; dies ergibt sich
aus dem menschlichen Verhältnis. In dem Augenblicke, wo die Arbeit als etwas 
Emanzipiertes, Selbständiges auftritt, ergibt sich die Frage: Wie stelle ich mich zu meinem 
Mitmenschen, damit meine Arbeit in der richtigen Weise sich hineingliedert in die soziale 
Struktur? - Handel, Gewerbe, Arbeit, das sind die drei wirtschaftlichen Faktoren, aus denen 
dann der Mensch angeregt wird, hervorzutreiben aus sich dasjenige, was das Recht ist, und 
auch, was die abgezogene Moral ist, die aus der Religion herausgezogene Moral. Und der 
Mensch fühlt sich dadurch veranlasst, aus dem einen Strome der Theokratie zwei 
hervorgehen zu lassen: die alte Theokratie weiter gehen zu lassen und einen zweiten Strom, 
den Strom, der im wesentlichen der Strom des Kriegerischen und namentlich des 
Juristischen ist, daneben fließen zu lassen.“ 
Aus der alten mosaischen Gesetzgebung entwickelten sich jetzt „die Rechtsverhältnisse des 
Eigentums, die Verhältnisse, die ausdrücken sollen die Beziehungen von Mensch zu 
Mensch.“ Als der erste Strom, wo alles selbstverständliche Theo-Sophia war, „nach Europa 
herübergeht, stellt sich neben ihn die Jurisprudenz. Die Jurisprudenz kann keine Sophia 
mehr sein, denn sie handelt nicht von etwas, was einem eingegeben wird, sondern von 
etwas, was der Mensch selbst immer mehr und mehr im Verkehr von Mensch zu Mensch 
entwickelt. Da wird das Urteil maßgebend. Da tritt an der Stelle der Sophia die Logik auf, 
und die Jurisprudenz, in die jetzt alle soziale Struktur hineingegossen wird, wird 
vorzugsweise logisch. … Begriff des Eigentums, Begriff des persönlichen Rechtes, all das 
sind ja realisierte logische Kategorien.“ Aus der Theosophia wird nun Theologia und 
daneben wirkt die Jurisprudentia, „die auch noch wirkt in dem gesamten wirtschaftlichen 
Leben der Menschheit.“  305, 190f   (>Drei Ströme, >Imperialismus, >Soziale Frage als 
geistige Frage, >Wohltätigkeitsliebe, >Kapitalismus und Staat)

  „«Gott hat es gewollt», das war die soziale Devise der Theokratien. «Menschen haben es 
untereinander abzumachen» - das wurde die soziale Devise in der juristisch-staatlichen 
Ordnung.“  305, 212 

  Staatsbetriebe: „Weiter ist gefragt worden, wie sich die Sozialisierung der 
Staatseisenbahnen sowie des Post- und Telegrafenwesens vom Standpunkt der 
Dreigliederung aus vollziehen lässt. Natürlich werden da die Leute heute noch grosse 
Vorurteile haben, und man kann ja durchaus zugeben, dass die Umwälzung schon eine sehr 
grosse sein würde, .. Aber dies muss geschehen, denn Post- und Telegrafenwesen sowie die 
Eisenbahn gehören durchaus zum Wirtschaftsleben und werden im Wirtschaftsleben nur 
dann richtig sich entfalten können, wenn dieses Wirtschaftsleben unabhängig ist vom 
Staats- oder Rechtsleben.“   331, 224

Landwirtschaftlichen, erst ganz in seinem Anfange im alten Griechenland, und dann 
deutlicher in dem alten römischen Reiche. Da sehen wir, wie gewissermaßen herauswächst 
wie etwas Selbständiges in der sozialen Struktur die Betätigung des Menschen im Handel 
und Gewerbe, und das gibt dem ganzen römischen Leben namentlich seine Konfiguration.
…  Die erste Streikbewegung war im Grunde genommen im alten Rom, als die Menschen 
hinauszogen auf den „heiligen Berg“ und ihre Rechte verlangten, da entstand das Drängen 
nach einer Neugestaltung in die Zukunft hinein. Und dasjenige, was man jetzt erst als etwas 
Selbständiges bemerkte, was früher hineingegliedert war in die ganze soziale Struktur, das 
ist die menschliche Arbeit, die ein besonderes Verhältnis von Mensch zu Mensch begründet.
Wenn aus den Geboten heraus der Mensch weiß, er steht als ein Niedriggestellter einem 
Höhergestellten gegenüber, so fragt er nicht, wie er die Arbeit gestalten soll; dies ergibt sich
aus dem menschlichen Verhältnis. In dem Augenblicke, wo die Arbeit als etwas 
Emanzipiertes, Selbständiges auftritt, ergibt sich die Frage: Wie stelle ich mich zu meinem 
Mitmenschen, damit meine Arbeit in der richtigen Weise sich hineingliedert in die soziale 
Struktur? - Handel, Gewerbe, Arbeit, das sind die drei wirtschaftlichen Faktoren, aus denen 
dann der Mensch angeregt wird, hervorzutreiben aus sich dasjenige, was das Recht ist, und 
auch, was die abgezogene Moral ist, die aus der Religion herausgezogene Moral. Und der 
Mensch fühlt sich dadurch veranlasst, aus dem einen Strome der Theokratie zwei 
hervorgehen zu lassen: die alte Theokratie weiter gehen zu lassen und einen zweiten Strom, 
den Strom, der im wesentlichen der Strom des Kriegerischen und namentlich des 
Juristischen ist, daneben fließen zu lassen.“ 
Aus der alten mosaischen Gesetzgebung entwickelten sich jetzt „die Rechtsverhältnisse des 
Eigentums, die Verhältnisse, die ausdrücken sollen die Beziehungen von Mensch zu 
Mensch.“ Als der erste Strom, wo alles selbstverständliche Theo-Sophia war, „nach Europa 
herübergeht, stellt sich neben ihn die Jurisprudenz. Die Jurisprudenz kann keine Sophia 
mehr sein, denn sie handelt nicht von etwas, was einem eingegeben wird, sondern von 
etwas, was der Mensch selbst immer mehr und mehr im Verkehr von Mensch zu Mensch 
entwickelt. Da wird das Urteil maßgebend. Da tritt an der Stelle der Sophia die Logik auf, 
und die Jurisprudenz, in die jetzt alle soziale Struktur hineingegossen wird, wird 
vorzugsweise logisch. … Begriff des Eigentums, Begriff des persönlichen Rechtes, all das 
sind ja realisierte logische Kategorien.“ Aus der Theosophia wird nun Theologia und 
daneben wirkt die Jurisprudentia, „die auch noch wirkt in dem gesamten wirtschaftlichen 
Leben der Menschheit.“  305, 190f   (>Drei Ströme, >Imperialismus, >Soziale Frage als 
geistige Frage, >Wohltätigkeitsliebe, >Kapitalismus und Staat)

  „«Gott hat es gewollt», das war die soziale Devise der Theokratien. «Menschen haben es 
untereinander abzumachen» - das wurde die soziale Devise in der juristisch-staatlichen 
Ordnung.“  305, 212 

  Staatsbetriebe: „Weiter ist gefragt worden, wie sich die Sozialisierung der 
Staatseisenbahnen sowie des Post- und Telegrafenwesens vom Standpunkt der 
Dreigliederung aus vollziehen lässt. Natürlich werden da die Leute heute noch grosse 
Vorurteile haben, und man kann ja durchaus zugeben, dass die Umwälzung schon eine sehr 
grosse sein würde, .. Aber dies muss geschehen, denn Post- und Telegrafenwesen sowie die 
Eisenbahn gehören durchaus zum Wirtschaftsleben und werden im Wirtschaftsleben nur 
dann richtig sich entfalten können, wenn dieses Wirtschaftsleben unabhängig ist vom 
Staats- oder Rechtsleben.“   331, 224



  Staatsbürger: Im römischen Kulturelement war man nicht, wie bei den Griechen, 
Blutsbürtiger, sondern Staatsbürtiger, Staatsbürger. Und auf den Stempel des Staatsbürgers 
kommt es heute noch an.   192, 332  (>Römisches Denken)

  Staatsdenken: „Die grösste Sehnsucht des modernen Menschen besteht eigentlich 
darinnen, nur so durch die Welt zu gehen, dass er auf der rechten Seite einen Polizeisoldaten
und auf der linken Seite einen Arzt hat. (..) Sich auf seine eigenen Füsse zu stellen, das ist 
eben nicht das Ideal des modernen Menschen.“   337b, 229  (>Staatlich-juristisch-
moralisches Leben, >Römisches Denken)

  „.. die neuere Zeit hat den Aberglauben hervorgebracht, dass aus dem politischen Staate 
oder dem Wirtschaftsleben die Massnahmen hervorgehen sollen, welche den sozialen 
Organismus gesund machen.“ Gleichzeitig sieht man in der Verwaltung des Kapitals durch 
den Geist einen „unpraktischen Idealismus“.   Kp, 100   (>Politik)

  Staatsmacht; Unterkriechen:Der Kirche „war es lieber, wenn nicht allein das lebendige 
Wort, das aus dem Geist fliesst, auf die Menschen wirkt und sie überzeugt, sondern wenn 
ein bisschen die Polizei nachhilft. Dann kamen andere, kam das ganze „Schulwesen“. Dem 
war es lieber, wenn nicht das, was aus dem Geiste hervorquillt, auf das Kind wirkt, sondern 
wenn der staatliche Zwang dahinter steht. Dann kamen zuletzt auch die verschiedenen 
Wirtschaftsklassen .. die auch etwas abhaben wollten von der Macht des Staates. … Was die
Zukunft anstreben muss, ist, dass die Staatsmacht kein Sammelbecken ist für alles, was 
unterkriechen will unter diese Macht, sondern dass sie gestellt werde auf demokratischen 
Boden.“  330, 327f    (>Macht) 

  „Dass in den geistigen Laboratorien, die der Staat aufgerichtet hat für die Menschen, alles 
dasjenige gebraut werde, was der Inhalt der Vernunft sein soll für die Menschen, daran 
glauben die leitenden Kreise in der neueren Zeit mit aller Festigkeit.“  189, 85

  Es wurde fast zu einer Selbstverständlichkeit, „den Staat für einen Selbstzweck 
anzusehen..“  Man legt mehr in seine Einrichtungen hinein, als für die Selbstbehauptung der
Menschen notwendig ist. „Jedes solche Mehr des Staates ist aber ein Zeugnis für ein 
Weniger der den Staat tragenden Menschen.“  24, 45  

  Staatsverfassung, Volk, Persönlichkeit: „Jede Persönlichkeit repräsentiert eine geistige 
Potenz, eine Summe von Kräften, die nach der Möglichkeit, zu wirken, suchen. Jedermann 
muss deshalb den Platz finden, wo sich sein Wirken in der zweckmässigsten Weise in seinen
Volksorganismus eingliedern kann. Es darf nicht dem Zufall überlassen bleiben, ob er 
diesen Platz findet. Die Staatsverfassung hat keinen anderen Zweck, als dafür zu sorgen, 
dass jeder einen angemessenen Wirkungskreis finde. Der Staat ist die Form, in der sich der 
Organismus eines Volkes darlebt. … Der Staatslenker hat die tiefen Eigentümlichkeiten 
seines Volkes zu erforschen und den Tendenzen, die in diesem schlummern, durch die 
Verfassung die ihnen entsprechende Richtung zu geben.“   1, 193f

  Ständestaat >Denken, platonisches

  Stadt und innere Welt des Menschen: „Gutes ist von jeher nur dort gediehen, wo in 
irgendeiner Art ein solches Leben des Gesamtgeistes erfüllt war“ etwa in der griechischen 

  Staatsbürger: Im römischen Kulturelement war man nicht, wie bei den Griechen, 
Blutsbürtiger, sondern Staatsbürtiger, Staatsbürger. Und auf den Stempel des Staatsbürgers 
kommt es heute noch an.   192, 332  (>Römisches Denken)

  Staatsdenken: „Die grösste Sehnsucht des modernen Menschen besteht eigentlich 
darinnen, nur so durch die Welt zu gehen, dass er auf der rechten Seite einen Polizeisoldaten
und auf der linken Seite einen Arzt hat. (..) Sich auf seine eigenen Füsse zu stellen, das ist 
eben nicht das Ideal des modernen Menschen.“   337b, 229  (>Staatlich-juristisch-
moralisches Leben, >Römisches Denken)

  „.. die neuere Zeit hat den Aberglauben hervorgebracht, dass aus dem politischen Staate 
oder dem Wirtschaftsleben die Massnahmen hervorgehen sollen, welche den sozialen 
Organismus gesund machen.“ Gleichzeitig sieht man in der Verwaltung des Kapitals durch 
den Geist einen „unpraktischen Idealismus“.   Kp, 100   (>Politik)

  Staatsmacht; Unterkriechen:Der Kirche „war es lieber, wenn nicht allein das lebendige 
Wort, das aus dem Geist fliesst, auf die Menschen wirkt und sie überzeugt, sondern wenn 
ein bisschen die Polizei nachhilft. Dann kamen andere, kam das ganze „Schulwesen“. Dem 
war es lieber, wenn nicht das, was aus dem Geiste hervorquillt, auf das Kind wirkt, sondern 
wenn der staatliche Zwang dahinter steht. Dann kamen zuletzt auch die verschiedenen 
Wirtschaftsklassen .. die auch etwas abhaben wollten von der Macht des Staates. … Was die
Zukunft anstreben muss, ist, dass die Staatsmacht kein Sammelbecken ist für alles, was 
unterkriechen will unter diese Macht, sondern dass sie gestellt werde auf demokratischen 
Boden.“  330, 327f    (>Macht) 

  „Dass in den geistigen Laboratorien, die der Staat aufgerichtet hat für die Menschen, alles 
dasjenige gebraut werde, was der Inhalt der Vernunft sein soll für die Menschen, daran 
glauben die leitenden Kreise in der neueren Zeit mit aller Festigkeit.“  189, 85

  Es wurde fast zu einer Selbstverständlichkeit, „den Staat für einen Selbstzweck 
anzusehen..“  Man legt mehr in seine Einrichtungen hinein, als für die Selbstbehauptung der
Menschen notwendig ist. „Jedes solche Mehr des Staates ist aber ein Zeugnis für ein 
Weniger der den Staat tragenden Menschen.“  24, 45  

  Staatsverfassung, Volk, Persönlichkeit: „Jede Persönlichkeit repräsentiert eine geistige 
Potenz, eine Summe von Kräften, die nach der Möglichkeit, zu wirken, suchen. Jedermann 
muss deshalb den Platz finden, wo sich sein Wirken in der zweckmässigsten Weise in seinen
Volksorganismus eingliedern kann. Es darf nicht dem Zufall überlassen bleiben, ob er 
diesen Platz findet. Die Staatsverfassung hat keinen anderen Zweck, als dafür zu sorgen, 
dass jeder einen angemessenen Wirkungskreis finde. Der Staat ist die Form, in der sich der 
Organismus eines Volkes darlebt. … Der Staatslenker hat die tiefen Eigentümlichkeiten 
seines Volkes zu erforschen und den Tendenzen, die in diesem schlummern, durch die 
Verfassung die ihnen entsprechende Richtung zu geben.“   1, 193f

  Ständestaat >Denken, platonisches

  Stadt und innere Welt des Menschen: „Gutes ist von jeher nur dort gediehen, wo in 
irgendeiner Art ein solches Leben des Gesamtgeistes erfüllt war“ etwa in der griechischen 



oder freien mittelalterlichen Stadt.“   34, 215   (>Weltanschauung)

  Im Mittelalter spiegelten die Städte dem Menschen „viel besser seine innere Welt wieder. 
Nicht nur die Kathedralen, sondern auch die Häuser und Tore erinnerten den Menschen .. an
die Welt seiner Seele.“ Heute spricht die innere Welt zu uns „durch die Bücher. Von 
Menschen der unbefangenen Eingebung sind wir zu Intellektuellen geworden. Man muss 
hinter das Mittelalter zurückgehen, um den Ursprung dieser intellektuellen Strömung zu 
finden.“ Es begann mit Thales, Pythagoras, Plato, Buddha; mit dem Erscheinen von 
Philosophie und Wissenschaft. Der Mensch kam von der intuitiven auf die logische 
Seinsebene; zur individuellen Intelligenz.  94, 18f

  Stadt-Land-Verhältnis: „Der Mensch in der theokratischen Ordnung war hingestellt zum 
Boden ... Das Zentrum, der Mittelpunkt, war die Stätte, wo die Inspirierten die Direktive 
abgaben, was in späterer Zeit das Dorf wurde mit dem umliegenden Grund und Boden und 
mit der Kirche. Im Laufe der menschheitlichen Entwickelung kam die Stadt. Die Stadt ist 
aus der sozialen Ordnung der Jurisprudenz heraus entstanden. Jetzt hat man nicht den 
Gegensatz Bauer und Priester, jetzt hat man den Gegensatz Stadt und Land. .. Aus diesen 
juristischen Kategorien heraus haben aber auch noch diejenigen gedacht, die dann den 
sozialen Organismus Stadt und Land zusammenfassten als Staat ..“  305, 213f  (>Dorf, 
>Drei Ströme, >Boden, >Fabrik)

  In der Stadtwirtschaft vermischt sich das Verhältnis zwischen Produzenten und 
Konsumenten; es ist „kein klares“, sondern „Verwuselung.“ In der assoziativen Wirtschaft 
würden in den Städten sich mehr Rechts- und Geistesleben (Verwaltung, zentrale Schulen 
usw.), in den Dörfern mehr Wirtschaftsleben und Rechtsleben (Wirtschaftsbetriebe und 
kleinere Verwaltungen) befinden.  NÖS, 46f

  Wenn die Dreigliederung da ist, „da kriegt der Mensch eben, wenn er Mensch ist, an 
irgendeinem Ort (..), wie er sein Gehalt kriegt, auch eine Wohnung, und das unterliegt eben 
dem, was aus der Organisation des geistigen Lebens kommt. (...)Wenn aber diese 
Bodenfrage keine Frage der Ware mehr ist, (..) dann ist die Hausbaufrage auch eine Frage, 
die zusammenhängt mit der ganzen Kulturentwicklung der Menschheit. Es ist ja 
selbstverständlich, dass Häuser gebaut werden aus denselben Impulsen heraus, aus denen 
heraus ein Mensch hineingestellt ist in seine Arbeit.“   337a, 226f      (>Bodenfrage, 
>Landwirtschaft-Industrie, >Arbeit im Rechtsleben; Arbeitsort)

  Im alten Orient war mit dem Leben in den Städten die Anschauung verbunden; wenn der 
Mensch nicht vom Physischen ins Überphysische durchdringt , lebt er im Leeren, im 
Nichtigen. „Und so konnten sich wirklich die grossen Städte Babylon, Ninive und so weiter 
entwickeln, weil der Mensch durch diese Städte nicht dazu gekommen ist, das, was diese 
Städte hervorgebracht haben, als das eigentlich Wirkliche anzusehen, sondern dasjenige, 
was erst hinter alledem ist. Es ist erst in Rom so geworden, dass man die Städtekultur zu 
einem Regulativ der Wirklichkeitsanschauung gemacht hat. Die griechischen Städte sind 
undenkbar ohne das sie umgebende Land; sie nähren sich von dem sie umgebenden Land. 
… Rom wurzelte nicht mehr im Lande, sondern die Geschichte Roms besteht eigentlich 
darinnen, … eine Welt, die nicht wirklich ist, zu einer wirklichen zu machen. In Rom wurde
eigentlich der Bürger erfunden, .. dieses fürchterliche Karikaturgebilde neben dem Wesen 
Mensch. … Dass er, ausser dem, dass er Mensch ist … auch noch einen eingetragenen 

oder freien mittelalterlichen Stadt.“   34, 215   (>Weltanschauung)

  Im Mittelalter spiegelten die Städte dem Menschen „viel besser seine innere Welt wieder. 
Nicht nur die Kathedralen, sondern auch die Häuser und Tore erinnerten den Menschen .. an
die Welt seiner Seele.“ Heute spricht die innere Welt zu uns „durch die Bücher. Von 
Menschen der unbefangenen Eingebung sind wir zu Intellektuellen geworden. Man muss 
hinter das Mittelalter zurückgehen, um den Ursprung dieser intellektuellen Strömung zu 
finden.“ Es begann mit Thales, Pythagoras, Plato, Buddha; mit dem Erscheinen von 
Philosophie und Wissenschaft. Der Mensch kam von der intuitiven auf die logische 
Seinsebene; zur individuellen Intelligenz.  94, 18f

  Stadt-Land-Verhältnis: „Der Mensch in der theokratischen Ordnung war hingestellt zum 
Boden ... Das Zentrum, der Mittelpunkt, war die Stätte, wo die Inspirierten die Direktive 
abgaben, was in späterer Zeit das Dorf wurde mit dem umliegenden Grund und Boden und 
mit der Kirche. Im Laufe der menschheitlichen Entwickelung kam die Stadt. Die Stadt ist 
aus der sozialen Ordnung der Jurisprudenz heraus entstanden. Jetzt hat man nicht den 
Gegensatz Bauer und Priester, jetzt hat man den Gegensatz Stadt und Land. .. Aus diesen 
juristischen Kategorien heraus haben aber auch noch diejenigen gedacht, die dann den 
sozialen Organismus Stadt und Land zusammenfassten als Staat ..“  305, 213f  (>Dorf, 
>Drei Ströme, >Boden, >Fabrik)

  In der Stadtwirtschaft vermischt sich das Verhältnis zwischen Produzenten und 
Konsumenten; es ist „kein klares“, sondern „Verwuselung.“ In der assoziativen Wirtschaft 
würden in den Städten sich mehr Rechts- und Geistesleben (Verwaltung, zentrale Schulen 
usw.), in den Dörfern mehr Wirtschaftsleben und Rechtsleben (Wirtschaftsbetriebe und 
kleinere Verwaltungen) befinden.  NÖS, 46f

  Wenn die Dreigliederung da ist, „da kriegt der Mensch eben, wenn er Mensch ist, an 
irgendeinem Ort (..), wie er sein Gehalt kriegt, auch eine Wohnung, und das unterliegt eben 
dem, was aus der Organisation des geistigen Lebens kommt. (...)Wenn aber diese 
Bodenfrage keine Frage der Ware mehr ist, (..) dann ist die Hausbaufrage auch eine Frage, 
die zusammenhängt mit der ganzen Kulturentwicklung der Menschheit. Es ist ja 
selbstverständlich, dass Häuser gebaut werden aus denselben Impulsen heraus, aus denen 
heraus ein Mensch hineingestellt ist in seine Arbeit.“   337a, 226f      (>Bodenfrage, 
>Landwirtschaft-Industrie, >Arbeit im Rechtsleben; Arbeitsort)

  Im alten Orient war mit dem Leben in den Städten die Anschauung verbunden; wenn der 
Mensch nicht vom Physischen ins Überphysische durchdringt , lebt er im Leeren, im 
Nichtigen. „Und so konnten sich wirklich die grossen Städte Babylon, Ninive und so weiter 
entwickeln, weil der Mensch durch diese Städte nicht dazu gekommen ist, das, was diese 
Städte hervorgebracht haben, als das eigentlich Wirkliche anzusehen, sondern dasjenige, 
was erst hinter alledem ist. Es ist erst in Rom so geworden, dass man die Städtekultur zu 
einem Regulativ der Wirklichkeitsanschauung gemacht hat. Die griechischen Städte sind 
undenkbar ohne das sie umgebende Land; sie nähren sich von dem sie umgebenden Land. 
… Rom wurzelte nicht mehr im Lande, sondern die Geschichte Roms besteht eigentlich 
darinnen, … eine Welt, die nicht wirklich ist, zu einer wirklichen zu machen. In Rom wurde
eigentlich der Bürger erfunden, .. dieses fürchterliche Karikaturgebilde neben dem Wesen 
Mensch. … Dass er, ausser dem, dass er Mensch ist … auch noch einen eingetragenen 



Besitz hat, .. das ist etwas Imaginäres neben der Wirklichkeit. Das alles aber ist römisch.“ 
Rom hat die Loslösung der Städte vom Lande zu einer Wirklichkeit umgefälscht.  191, 79  
(>Römisches Denken)

  Statistik, Wahrscheinlichkeitsrechnung: „Die Menschen lieben heute in der 
Wissenschaft die Zahl, sie lieben aber auch im sozialen Leben die Zahl. .. Und aus 
Statistiken, das heisst aus Zahlen, werden die wichtigsten Dinge geschlossen, erschlossen. 
Nun, auch mit Zahlen lässt sich alles beweisen und alles glauben. .. Sobald man nicht von 
den Zahlen auf das Qualitative sieht, über die Zahl hinwegsieht und auf das Qualitative 
sieht, kann man durch die Zahl am meisten getäuscht werden (...). Zahlen sind dasjenige, 
wodurch Ahriman am meisten erreichen kann, wenn die Zahlen als Beweismittel angeführt, 
als Beweismittel angesehen werden.“  193, 190f

  Soziales Denken muss (heute), anders als das Denken aus dem Geistigen heraus, auf 
Statistik, auf Wahrscheinlichkeitsrechnung, auf den „zahlenmässigen Gang von 
Menschengruppen-Entwicklung“ bauen. Das hängt zusammen mit den zentrifugalen, 
jungen, unbewussten Kräften im Menschen, mit denen aber der Einzelne noch nichts 
machen kann. „.. was mit Statistik auch als Sozialwissenschaft getrieben worden ist, es ist 
ein ziemlich schlimmes Ding.“ Der eine gruppiert die Zahlen so, der andere anders; nur 
Assoziationen können mit den Zahlen etwas machen. Aber auch Assoziationen können mit 
statistischen Zahlen nichts besonderes ausrichten, wenn nicht Richtkräfte da sind, die aus 
dem imaginativen Erkennen kommen.“  199, 186ff    (>Mathematik ..)

  „Wenn Sie aber nun hinuntersteigen von den Lichterscheinungen, von den 
Schallerscheinungen über die Wärmeerscheinungen in das Gebiet, das man betritt mit 
diesen Strahlungserscheinungen, die eben ein besonderes Kapitel der Elektrizitätslehre sind,
dann verbindet man sich mit demjenigen, was äusserlich in der Natur gleichwertig ist mit 
dem menschlichen Willen. .. aus diesem selben Gebiet, das beim Menschen das 
Willensgebiet ist, hebt sich heraus dasjenige, was wir in unserer Mathematik, in unserer 
Geometrie, in unseren Bewegungs-Vorstellungen haben. .. Nun ist aber das heutige 
menschliche Denken auf diesen Gebieten nicht so weit, bis hinein in diese Gebiete noch 
wirklich zu denken. … Und man hat ja in den letzten Zeiten sich schon anders geholfen, 
indem man .. eingeführt hat eine Art statistischer Methode, die einem gestattet, mehr in 
Anknüpfung an die äusseren empirischen Tatsachen auch empirische Zahlenverbindungen 
zu knüpfen und da mit der Wahrscheinlichkeitsrechnung zu operieren .. Solche Dinge 
zeigen .. wie man zwar den Gedanken verliert, aber gerade dadurch, dass man den 
Gedanken verliert, in die Wirklichkeit hineinkommt.“  320, 172f

  Sozialisten möchten die Bedürfnisse nach der Statistik feststellen, aber „das lebendige 
Leben lässt sich nicht nach der Statistik formen, sondern allein nach dem unmittelbaren 
Beobachtungssinn der Menschen.“  332a, 103

  Stauen von Kapital >Kapital; Stauen

  Steiners „Pforte der Einweihung“: Es „ergab sich die Intention, dasjenige, was enthalten
war an weltgestaltenden Wesenskräften in Goethes «Märchen» von der grünen Schlange 
und der schönen Lilie, auf die Bühne zu bringen. Es ging nicht. Man musste es viel realer 
fassen. Und daraus entstand das Mysterium «Die Pforte der Einweihung». Es ist ja 

Besitz hat, .. das ist etwas Imaginäres neben der Wirklichkeit. Das alles aber ist römisch.“ 
Rom hat die Loslösung der Städte vom Lande zu einer Wirklichkeit umgefälscht.  191, 79  
(>Römisches Denken)

  Statistik, Wahrscheinlichkeitsrechnung: „Die Menschen lieben heute in der 
Wissenschaft die Zahl, sie lieben aber auch im sozialen Leben die Zahl. .. Und aus 
Statistiken, das heisst aus Zahlen, werden die wichtigsten Dinge geschlossen, erschlossen. 
Nun, auch mit Zahlen lässt sich alles beweisen und alles glauben. .. Sobald man nicht von 
den Zahlen auf das Qualitative sieht, über die Zahl hinwegsieht und auf das Qualitative 
sieht, kann man durch die Zahl am meisten getäuscht werden (...). Zahlen sind dasjenige, 
wodurch Ahriman am meisten erreichen kann, wenn die Zahlen als Beweismittel angeführt, 
als Beweismittel angesehen werden.“  193, 190f

  Soziales Denken muss (heute), anders als das Denken aus dem Geistigen heraus, auf 
Statistik, auf Wahrscheinlichkeitsrechnung, auf den „zahlenmässigen Gang von 
Menschengruppen-Entwicklung“ bauen. Das hängt zusammen mit den zentrifugalen, 
jungen, unbewussten Kräften im Menschen, mit denen aber der Einzelne noch nichts 
machen kann. „.. was mit Statistik auch als Sozialwissenschaft getrieben worden ist, es ist 
ein ziemlich schlimmes Ding.“ Der eine gruppiert die Zahlen so, der andere anders; nur 
Assoziationen können mit den Zahlen etwas machen. Aber auch Assoziationen können mit 
statistischen Zahlen nichts besonderes ausrichten, wenn nicht Richtkräfte da sind, die aus 
dem imaginativen Erkennen kommen.“  199, 186ff    (>Mathematik ..)

  „Wenn Sie aber nun hinuntersteigen von den Lichterscheinungen, von den 
Schallerscheinungen über die Wärmeerscheinungen in das Gebiet, das man betritt mit 
diesen Strahlungserscheinungen, die eben ein besonderes Kapitel der Elektrizitätslehre sind,
dann verbindet man sich mit demjenigen, was äusserlich in der Natur gleichwertig ist mit 
dem menschlichen Willen. .. aus diesem selben Gebiet, das beim Menschen das 
Willensgebiet ist, hebt sich heraus dasjenige, was wir in unserer Mathematik, in unserer 
Geometrie, in unseren Bewegungs-Vorstellungen haben. .. Nun ist aber das heutige 
menschliche Denken auf diesen Gebieten nicht so weit, bis hinein in diese Gebiete noch 
wirklich zu denken. … Und man hat ja in den letzten Zeiten sich schon anders geholfen, 
indem man .. eingeführt hat eine Art statistischer Methode, die einem gestattet, mehr in 
Anknüpfung an die äusseren empirischen Tatsachen auch empirische Zahlenverbindungen 
zu knüpfen und da mit der Wahrscheinlichkeitsrechnung zu operieren .. Solche Dinge 
zeigen .. wie man zwar den Gedanken verliert, aber gerade dadurch, dass man den 
Gedanken verliert, in die Wirklichkeit hineinkommt.“  320, 172f

  Sozialisten möchten die Bedürfnisse nach der Statistik feststellen, aber „das lebendige 
Leben lässt sich nicht nach der Statistik formen, sondern allein nach dem unmittelbaren 
Beobachtungssinn der Menschen.“  332a, 103

  Stauen von Kapital >Kapital; Stauen

  Steiners „Pforte der Einweihung“: Es „ergab sich die Intention, dasjenige, was enthalten
war an weltgestaltenden Wesenskräften in Goethes «Märchen» von der grünen Schlange 
und der schönen Lilie, auf die Bühne zu bringen. Es ging nicht. Man musste es viel realer 
fassen. Und daraus entstand das Mysterium «Die Pforte der Einweihung». Es ist ja 



handgreiflich: es war zu Goethes Zeiten eben noch nicht das Zeitalter da, wo man überleiten
konnte dasjenige, was in feinen Märchenbildern noch zu halten war, in die realen Gestalten, 
die in der «Pforte der Einweihung» sind. Aber als die «Pforte der Einweihung» geschrieben 
wurde, war auch schon die Zeit vorhanden, wo man mit diesen Dingen bald in das Leben 
hinausgehen konnte. Und so musste man nicht bloss interpretieren den goldenen König, den
silbernen König, den ehernen König und den gemischten König, sondern man musste 
zeigen, wie das moderne soziale Leben, das unter dem Einheitsstaate alles umfassen will, 
zerschellen muss, wie gegliedert werden muss in ein reinliches Glied des geistigen Lebens -
goldener König -, in ein reinliches Staatsglied - silberner König -, in ein reinliches 
Wirtschaftsglied - eherner König. Die «Kernpunkte der sozialen Frage» sind schon 
Goetheanismus, richtig verstanden, aber eben Goetheanismus im 20. Jahrhundert.“  197, 
198f  

  Steuern: „Was dieser politische Staat selber für seine Erhaltung fordert, das wird 
aufgebracht werden durch das Steuerrecht. Dieses wird durch eine Harmonisierung der 
Forderungen des Rechtsbewusstseins mit denen des Wirtschaftslebens sich ausbilden.“  
Kp, 86f

  Abgaben werden geregelt „durch eine Übereinkunft zwischen den Leitern des 
Rechtslebens und denen des Wirtschaftslebens.“   Kp, 127

  „Die Steuer ist ja in Bezug auf Entstehung und Funktion ganz genau dasselbe wie der 
Mehrwert von Karl Marx. Und die verschiedenen sozialistischen Regierungen haben ja 
nicht gerade erwiesen, (..) dass sie besonders Bekämpfer des Mehrwertes in der Form der 
Steuerleistung geworden sind!“  338, 133   (>Mehrwert)

  „Sehen Sie, ein Begriff wird in der Zukunft ganz verschwinden, der Begriff der 
juristischen Persönlichkeit … . Es wird tatsächlich das, was an Steuern zu zahlen ist, von 
einzelnen Menschen zu zahlen sein, weil im demokratischen Staate .. der einzelne Mensch 
dem einzelnen Menschen gegenübersteht. .. Auf dem Boden des Wirtschafts-
lebens.., des Geisteslebens muss es Korporationen geben.“  331, 79   

  Anschauungslogik braucht man, um im Sinne der Dreigliederung ein neues Steuersystem 
zu finden. Mit Gedankenlogik kommt man nicht zu Rande.  186, 214 

  Steuern als Ausgabensteuern: Der Gedanke, „dass man die gerechte Besteuerung durch 
die Besteuerung des Einkommens erreichen könne, rührt nur von der Täuschung her, die die
Geldwirtschaft gebracht hat. Geld nimmt man ein. Mit Geld wirtschaftet man.… 
geradesowenig, wie man aus abstrakten Gedanken irgendwelche wirklichen Vorstellungen 
und Empfindungen hervorzaubern kann, so kann man aus dem Gelde etwas Wirkliches 
hervorzaubern ..“ Geld ist bloss eine Art Buchhaltung und „nur Zeichen für ein Gut“. „Geld 
wird erst zu einem Wirklichen, wenn es ausgegeben wird. Da tritt es über in den 
Wirtschaftsprozess ..“, gleichgültig für was ich es ausgebe. Auch „Wenn ich Geld in einer 
Bank anlege, so ist es eine Art von Ausgabe, die ich mache – das ist natürlich festzuhalten. 
(…) Daher muss man, wenn man im Steuersystem nicht etwas schaffen will, was parasitär 
am Wirtschaftsprozesse ist, sondern wenn man etwas schaffen will, was eine wirkliche 
Hingabe des Wirtschaftsprozesses an die Allgemeinheit ist, muss man das Kapital in dem 
Augenblick versteuern, in dem es in den Wirtschaftsprozess übergeführt wird. (…) Nicht 

handgreiflich: es war zu Goethes Zeiten eben noch nicht das Zeitalter da, wo man überleiten
konnte dasjenige, was in feinen Märchenbildern noch zu halten war, in die realen Gestalten, 
die in der «Pforte der Einweihung» sind. Aber als die «Pforte der Einweihung» geschrieben 
wurde, war auch schon die Zeit vorhanden, wo man mit diesen Dingen bald in das Leben 
hinausgehen konnte. Und so musste man nicht bloss interpretieren den goldenen König, den
silbernen König, den ehernen König und den gemischten König, sondern man musste 
zeigen, wie das moderne soziale Leben, das unter dem Einheitsstaate alles umfassen will, 
zerschellen muss, wie gegliedert werden muss in ein reinliches Glied des geistigen Lebens -
goldener König -, in ein reinliches Staatsglied - silberner König -, in ein reinliches 
Wirtschaftsglied - eherner König. Die «Kernpunkte der sozialen Frage» sind schon 
Goetheanismus, richtig verstanden, aber eben Goetheanismus im 20. Jahrhundert.“  197, 
198f  

  Steuern: „Was dieser politische Staat selber für seine Erhaltung fordert, das wird 
aufgebracht werden durch das Steuerrecht. Dieses wird durch eine Harmonisierung der 
Forderungen des Rechtsbewusstseins mit denen des Wirtschaftslebens sich ausbilden.“  
Kp, 86f

  Abgaben werden geregelt „durch eine Übereinkunft zwischen den Leitern des 
Rechtslebens und denen des Wirtschaftslebens.“   Kp, 127

  „Die Steuer ist ja in Bezug auf Entstehung und Funktion ganz genau dasselbe wie der 
Mehrwert von Karl Marx. Und die verschiedenen sozialistischen Regierungen haben ja 
nicht gerade erwiesen, (..) dass sie besonders Bekämpfer des Mehrwertes in der Form der 
Steuerleistung geworden sind!“  338, 133   (>Mehrwert)

  „Sehen Sie, ein Begriff wird in der Zukunft ganz verschwinden, der Begriff der 
juristischen Persönlichkeit … . Es wird tatsächlich das, was an Steuern zu zahlen ist, von 
einzelnen Menschen zu zahlen sein, weil im demokratischen Staate .. der einzelne Mensch 
dem einzelnen Menschen gegenübersteht. .. Auf dem Boden des Wirtschafts-
lebens.., des Geisteslebens muss es Korporationen geben.“  331, 79   

  Anschauungslogik braucht man, um im Sinne der Dreigliederung ein neues Steuersystem 
zu finden. Mit Gedankenlogik kommt man nicht zu Rande.  186, 214 

  Steuern als Ausgabensteuern: Der Gedanke, „dass man die gerechte Besteuerung durch 
die Besteuerung des Einkommens erreichen könne, rührt nur von der Täuschung her, die die
Geldwirtschaft gebracht hat. Geld nimmt man ein. Mit Geld wirtschaftet man.… 
geradesowenig, wie man aus abstrakten Gedanken irgendwelche wirklichen Vorstellungen 
und Empfindungen hervorzaubern kann, so kann man aus dem Gelde etwas Wirkliches 
hervorzaubern ..“ Geld ist bloss eine Art Buchhaltung und „nur Zeichen für ein Gut“. „Geld 
wird erst zu einem Wirklichen, wenn es ausgegeben wird. Da tritt es über in den 
Wirtschaftsprozess ..“, gleichgültig für was ich es ausgebe. Auch „Wenn ich Geld in einer 
Bank anlege, so ist es eine Art von Ausgabe, die ich mache – das ist natürlich festzuhalten. 
(…) Daher muss man, wenn man im Steuersystem nicht etwas schaffen will, was parasitär 
am Wirtschaftsprozesse ist, sondern wenn man etwas schaffen will, was eine wirkliche 
Hingabe des Wirtschaftsprozesses an die Allgemeinheit ist, muss man das Kapital in dem 
Augenblick versteuern, in dem es in den Wirtschaftsprozess übergeführt wird. (…) Nicht 



um indirekte Steuern und nicht um direkte Steuern handelt es sich, indem hier von 
Ausgabensteuer gesprochen wird, sondern darum handelt es sich, dass dasjenige, was ich 
erworben habe, in dem Momente, wo es übergeht in den Wirtschaftsprozess, wo es 
produktiv wird, auch besteuert wird.“ Wenn man reine Geldeinnahmen besteuert, macht 
man sich „mitschuldig an der abstrakten Geldwirtschaft.“ 332a, 60f   (>Geld ausgeben, 
>Geld haben, >Erbschaften besteuern)

  Es ist „sehr leicht, die Ausgaben zu erfassen. Man kann sie nicht verbergen. Jedesmal, 
wenn ich irgend etwas überführe in den sozialen Prozess, kann es selbstverständlich erfasst 
werden, geradeso wie ein Brief erfasst wird, den mir die Post befördert, die es auch nicht 
ausser acht lassen wird, dafür die Postmarke mir abzufordern und so weiter. Diese 
einzelnen, speziellen Einrichtungen - wer nur darüber nachdenkt, der wird sie nicht allzu 
schwierig finden.“  332a, 75 

  „..indem der Mensch Geld einnimmt, sondert er sich aus dem sozialen Organismus heraus, 
und dem sozialen Organismus kann das höchst gleichgültig sein. … der Mensch wird erst 
ein soziales Wesen, indem er ausgibt (..) und da handelt es sich darum, (..) dass gerade beim
Ausgeben das Steuerzahlen einsetzen muss.“   189, 112 

  „Der Unternehmer bezahlt nicht nach seinem Besitz, sondern nach seinen Ausgaben. Wenn
er z. B. 100 Arbeiter hat, bezahlt er für jede Quote, die er an diese entrichtet, seine Steuer. 
Man muss die Ausgabensteuer radikal durchführen. Keine Einnahmen- und keine 
Besitzsteuer, sondern nur Ausgabensteuer. Dann entfällt aller Schaden des Privateigentums. 
Auch die Schädlichkeit des Profites entfällt, wenn der Betreffende genötigt ist, so und so 
viel Steuern zu bezahlen dafür, dass er 100 Arbeiter anstellt. Dann kommt die Tatsache, 
dass er in der Lage ist, 100 Arbeiter anzustellen, der Allgemeinheit zugute.“  Molt, 227 
  Die Gefahr, dass der Unternehmer seinen Nutzen für sich verwendet „ist leicht zu 
unterbinden. Ein solches Handeln steht nicht vereinzelt da. Es tritt die Besteuerung der 
Ausgaben ein für solche Aufwendungen, z. B. auch für Miete. Die Steuern müssen ganz 
flüssig gehalten werden, z. B. große Mietsteuern für größere Mietansprüche. Die 
Schädlichkeit entsteht erst in dem Moment, da die Ausgabe gemacht wird. Beispiel: In der 
Zeit, da noch primitive Ausnützung des Meeres herrscht, erfindet einer ein Boot, mit dem 
zehnmal mehr gefangen werden kann; das beruht ganz auf seiner Erfindung. Er steigert 
dadurch den Wohlstand aller derjenigen, die in dem Gebiet arbeiten, wo er die Erfindung 
verwertet. Er kann nur schädlich werden, wenn ihm das nicht wieder abgenommen wird, 
wenn er ausbeutet.“  Molt, 228
  „Die Steuerfragen stehen heute auf ganz verkehrten Füßen. Wenn man heute von 
Ausgabensteuern spricht, so denken alle an indirekte Steuern. Ich denke aber an 
Ausgabenbesteuerung. Die wichtigsten Lebensbedürfnisse sind gering zu besteuern, die 
weniger wichtigen stärker. Das Bankdepot ist Ausgabe.“  Molt, 228
  „Jeder ist verpflichtet, am Anfang des Monats so und so viele Stempelmarken zu kaufen. 
Wenn Sie dann eine Ausgabe machen, müssen Sie die Marke abgeben. Diese Marken 
müssen dann wieder einkommen, wie die Fahrkarten der Eisenbahnen. Die Steuer wird 
nicht vom Produzenten bezahlt. Sie ist bezahlt, bevor die Ausgabe gemacht wird. Es werden
Kategorien der Steuerhöhe eingerichtet werden. Dies System wird sehr einfach sein. Aber 
es spielt überall das menschliche Urteil hinein. Es werden immer Fragen entstehen. Wenn 
ein neues Bedürfnis entsteht, entsteht eine neue Produktion. Nun entsteht die neue Frage: 

um indirekte Steuern und nicht um direkte Steuern handelt es sich, indem hier von 
Ausgabensteuer gesprochen wird, sondern darum handelt es sich, dass dasjenige, was ich 
erworben habe, in dem Momente, wo es übergeht in den Wirtschaftsprozess, wo es 
produktiv wird, auch besteuert wird.“ Wenn man reine Geldeinnahmen besteuert, macht 
man sich „mitschuldig an der abstrakten Geldwirtschaft.“ 332a, 60f   (>Geld ausgeben, 
>Geld haben, >Erbschaften besteuern)

  Es ist „sehr leicht, die Ausgaben zu erfassen. Man kann sie nicht verbergen. Jedesmal, 
wenn ich irgend etwas überführe in den sozialen Prozess, kann es selbstverständlich erfasst 
werden, geradeso wie ein Brief erfasst wird, den mir die Post befördert, die es auch nicht 
ausser acht lassen wird, dafür die Postmarke mir abzufordern und so weiter. Diese 
einzelnen, speziellen Einrichtungen - wer nur darüber nachdenkt, der wird sie nicht allzu 
schwierig finden.“  332a, 75 

  „..indem der Mensch Geld einnimmt, sondert er sich aus dem sozialen Organismus heraus, 
und dem sozialen Organismus kann das höchst gleichgültig sein. … der Mensch wird erst 
ein soziales Wesen, indem er ausgibt (..) und da handelt es sich darum, (..) dass gerade beim
Ausgeben das Steuerzahlen einsetzen muss.“   189, 112 

  „Der Unternehmer bezahlt nicht nach seinem Besitz, sondern nach seinen Ausgaben. Wenn
er z. B. 100 Arbeiter hat, bezahlt er für jede Quote, die er an diese entrichtet, seine Steuer. 
Man muss die Ausgabensteuer radikal durchführen. Keine Einnahmen- und keine 
Besitzsteuer, sondern nur Ausgabensteuer. Dann entfällt aller Schaden des Privateigentums. 
Auch die Schädlichkeit des Profites entfällt, wenn der Betreffende genötigt ist, so und so 
viel Steuern zu bezahlen dafür, dass er 100 Arbeiter anstellt. Dann kommt die Tatsache, 
dass er in der Lage ist, 100 Arbeiter anzustellen, der Allgemeinheit zugute.“  Molt, 227 
  Die Gefahr, dass der Unternehmer seinen Nutzen für sich verwendet „ist leicht zu 
unterbinden. Ein solches Handeln steht nicht vereinzelt da. Es tritt die Besteuerung der 
Ausgaben ein für solche Aufwendungen, z. B. auch für Miete. Die Steuern müssen ganz 
flüssig gehalten werden, z. B. große Mietsteuern für größere Mietansprüche. Die 
Schädlichkeit entsteht erst in dem Moment, da die Ausgabe gemacht wird. Beispiel: In der 
Zeit, da noch primitive Ausnützung des Meeres herrscht, erfindet einer ein Boot, mit dem 
zehnmal mehr gefangen werden kann; das beruht ganz auf seiner Erfindung. Er steigert 
dadurch den Wohlstand aller derjenigen, die in dem Gebiet arbeiten, wo er die Erfindung 
verwertet. Er kann nur schädlich werden, wenn ihm das nicht wieder abgenommen wird, 
wenn er ausbeutet.“  Molt, 228
  „Die Steuerfragen stehen heute auf ganz verkehrten Füßen. Wenn man heute von 
Ausgabensteuern spricht, so denken alle an indirekte Steuern. Ich denke aber an 
Ausgabenbesteuerung. Die wichtigsten Lebensbedürfnisse sind gering zu besteuern, die 
weniger wichtigen stärker. Das Bankdepot ist Ausgabe.“  Molt, 228
  „Jeder ist verpflichtet, am Anfang des Monats so und so viele Stempelmarken zu kaufen. 
Wenn Sie dann eine Ausgabe machen, müssen Sie die Marke abgeben. Diese Marken 
müssen dann wieder einkommen, wie die Fahrkarten der Eisenbahnen. Die Steuer wird 
nicht vom Produzenten bezahlt. Sie ist bezahlt, bevor die Ausgabe gemacht wird. Es werden
Kategorien der Steuerhöhe eingerichtet werden. Dies System wird sehr einfach sein. Aber 
es spielt überall das menschliche Urteil hinein. Es werden immer Fragen entstehen. Wenn 
ein neues Bedürfnis entsteht, entsteht eine neue Produktion. Nun entsteht die neue Frage: 



Wie ist ein solcher Artikel zu besteuern? Es wird nie die Produktion losgelöst vom 
menschlichen Urteil.“  Molt, 236
  „Das Geld, das ins Ausland geht, müsste an der Grenze Steuer zahlen.“  Molt, 237

  Steuern als Ausgleich: Wenn z.B. irgendwo durch die Naturgrundlage der Weizen teurer 
erzeugt werden muss und „durch das blosse Assoziationsleben der Ausgleich nicht 
geschaffen wird,“ kann das Rechtsleben das korrigieren, indem derjenige, der den Weizen 
billiger verkauft, eine höhere Steuer zu zahlen hat.“  189, 112  (>Verteilung, gerechte)

  Steuern bei Luxus, Besitz, Monopolen: Es wird gesagt, die Wirtschaft sei „vor allen 
Dingen ein Verbrauchssystem, das im höchsten Grade zu sozialen Schäden führt. Die 
Menschen, die es können, die verbrauchen dies oder jenes, was eigentlich nur Luxus ist. … 
wie zum Beispiel, wenn sich, sagen wir, heute eine Dame eine Perlenkette kauft. Das 
werden manche heute noch immer für einen ganz geringen Luxus ansehen. Aber es wird 
dabei nicht bedacht, was innerhalb der heutigen wirtschaftlichen Struktur diese Perlenkette 
eigentlich wert ist. Für diese Perlenkette, für den Wert dieser Perlenkette kann man sechs 
Monate hindurch fünf Arbeiterfamilien erhalten! Das hängt die betreffende Dame um den 
Hals. Ja, man kann das einsehen, und man kann aus dem heutigen Geiste heraus nach 
Abhilfe suchen.“ Ein Denker findet, „dass es notwendig sei, dass der Staat - 
selbstverständlich, vom Staat ist jeder suggeriert! - hohe Luxussteuern einführe, und zwar 
solche Luxussteuern, dass es den Leuten überhaupt vergeht, solchen Luxus sich 
anzuschaffen. … 
  Sehen Sie, so ist das Denken. So wenig Glauben hat man an die Kraft des menschlichen 
Seelischen, des menschlichen Geistigen, dass man das, was aus dem menschlichen 
Seelischen, aus dem menschlichen Geistigen herausspriessen soll, herstellen will auf dem 
Wege der Besteuerung, das heißt des Rechtes! .. Derselbe Denker weist dann darauf hin, 
wie Besitzerwerbung dadurch Unrecht wird, dass in unserem Leben Monopole möglich 
sind, dass noch immer das soziale Leben unter dem Einflusse des Erbrechtes steht und 
dergleichen. Wiederum macht er den Vorschlag, diese Dinge alle durch die 
Steuergesetzgebung zu regeln. Wenn man vererbten Besitz so stark als möglich besteuere, 
dann werde eine Gerechtigkeit in Bezug auf den Besitz, wie er meint, herauskommen. 
Ebenso könnte man durch Staatsgesetze, das heißt durch rechtliche Maximen, gegen die 
Monopole wirken und dergleichen mehr. (…) Gesinnung, ethische Gesinnung will er durch 
die Gesetzgebung hervorrufen; aber es komme nicht darauf an, dass die Erfolge dieser 
Gesetzgebung einträten, sondern dass die Menschen die Gesinnung zu dieser Gesetzgebung 
haben! .. Es ist ein merkwürdiger Zirkelschluss, aber ein Zirkelschluss, der gründlich in 
unserem heutigen sozialen Leben drinnen wirkt. Denn unter dem Einflusse einer solchen 
Denkweise macht man heute das öffentliche Leben.“ Man sagt, dem sozialen Organismus 
fehle heute die Seele, weiss aber nicht, wie diese Seele gefunden werden soll. „Sie wird sich
entwickeln, wenn man herauslöst aus dem Staatsleben und aus dem Wirtschaftsleben das 
Geistesleben. Und dann wird dieses Geistesleben, wenn es nur den Antrieben folgen kann, 
die der Mensch sich selbst für den Geist gibt, stark werden, um auch in das übrige 
praktische Leben eingreifen zu können.“ 332a, 161ff  (>Umwandlung der Seele, 
>Kapitalübergang und soziales Heil)

  Stoffwechsel >Leib und Geist, >Materie, >Form und Stoff

Wie ist ein solcher Artikel zu besteuern? Es wird nie die Produktion losgelöst vom 
menschlichen Urteil.“  Molt, 236
  „Das Geld, das ins Ausland geht, müsste an der Grenze Steuer zahlen.“  Molt, 237

  Steuern als Ausgleich: Wenn z.B. irgendwo durch die Naturgrundlage der Weizen teurer 
erzeugt werden muss und „durch das blosse Assoziationsleben der Ausgleich nicht 
geschaffen wird,“ kann das Rechtsleben das korrigieren, indem derjenige, der den Weizen 
billiger verkauft, eine höhere Steuer zu zahlen hat.“  189, 112  (>Verteilung, gerechte)

  Steuern bei Luxus, Besitz, Monopolen: Es wird gesagt, die Wirtschaft sei „vor allen 
Dingen ein Verbrauchssystem, das im höchsten Grade zu sozialen Schäden führt. Die 
Menschen, die es können, die verbrauchen dies oder jenes, was eigentlich nur Luxus ist. … 
wie zum Beispiel, wenn sich, sagen wir, heute eine Dame eine Perlenkette kauft. Das 
werden manche heute noch immer für einen ganz geringen Luxus ansehen. Aber es wird 
dabei nicht bedacht, was innerhalb der heutigen wirtschaftlichen Struktur diese Perlenkette 
eigentlich wert ist. Für diese Perlenkette, für den Wert dieser Perlenkette kann man sechs 
Monate hindurch fünf Arbeiterfamilien erhalten! Das hängt die betreffende Dame um den 
Hals. Ja, man kann das einsehen, und man kann aus dem heutigen Geiste heraus nach 
Abhilfe suchen.“ Ein Denker findet, „dass es notwendig sei, dass der Staat - 
selbstverständlich, vom Staat ist jeder suggeriert! - hohe Luxussteuern einführe, und zwar 
solche Luxussteuern, dass es den Leuten überhaupt vergeht, solchen Luxus sich 
anzuschaffen. … 
  Sehen Sie, so ist das Denken. So wenig Glauben hat man an die Kraft des menschlichen 
Seelischen, des menschlichen Geistigen, dass man das, was aus dem menschlichen 
Seelischen, aus dem menschlichen Geistigen herausspriessen soll, herstellen will auf dem 
Wege der Besteuerung, das heißt des Rechtes! .. Derselbe Denker weist dann darauf hin, 
wie Besitzerwerbung dadurch Unrecht wird, dass in unserem Leben Monopole möglich 
sind, dass noch immer das soziale Leben unter dem Einflusse des Erbrechtes steht und 
dergleichen. Wiederum macht er den Vorschlag, diese Dinge alle durch die 
Steuergesetzgebung zu regeln. Wenn man vererbten Besitz so stark als möglich besteuere, 
dann werde eine Gerechtigkeit in Bezug auf den Besitz, wie er meint, herauskommen. 
Ebenso könnte man durch Staatsgesetze, das heißt durch rechtliche Maximen, gegen die 
Monopole wirken und dergleichen mehr. (…) Gesinnung, ethische Gesinnung will er durch 
die Gesetzgebung hervorrufen; aber es komme nicht darauf an, dass die Erfolge dieser 
Gesetzgebung einträten, sondern dass die Menschen die Gesinnung zu dieser Gesetzgebung 
haben! .. Es ist ein merkwürdiger Zirkelschluss, aber ein Zirkelschluss, der gründlich in 
unserem heutigen sozialen Leben drinnen wirkt. Denn unter dem Einflusse einer solchen 
Denkweise macht man heute das öffentliche Leben.“ Man sagt, dem sozialen Organismus 
fehle heute die Seele, weiss aber nicht, wie diese Seele gefunden werden soll. „Sie wird sich
entwickeln, wenn man herauslöst aus dem Staatsleben und aus dem Wirtschaftsleben das 
Geistesleben. Und dann wird dieses Geistesleben, wenn es nur den Antrieben folgen kann, 
die der Mensch sich selbst für den Geist gibt, stark werden, um auch in das übrige 
praktische Leben eingreifen zu können.“ 332a, 161ff  (>Umwandlung der Seele, 
>Kapitalübergang und soziales Heil)

  Stoffwechsel >Leib und Geist, >Materie, >Form und Stoff



  Streik: „Warum ist er (der Proletarier) heute oftmals so geneigt dem Streik? Aus dem 
Grunde, weil unser Wirtschaftsleben mit dem Staatsleben zusammengeht. Der Streik ist eine
reine Wirtschaftssache und auch nur von wirtschaftlicher Wirkung. Es soll aber erzeugt 
werden eine staatliche Wirkung, eine politische Wirkung ... Das kann nur sein in einem 
ungesunden sozialen Organismus … Mit jedem Streik unterbinden wir die Produk-tion. …
Das ist das grosse Unglück, dass wir heute zur Zerstörung des Lebens gezwungen werden 
durch diese unglückselige Verquickung dessen, was dreigeteilt sein soll.“  330, 72

  Suche nach dem eigenen Inneren: „Oh, die Menschen werden immer zahlreicher, die 
darauf ausgehen, dieses eigene Innere zu suchen! Es verkappt sich, maskiert sich sogar das 
Suchen nach dem eigenen Inneren in der Anbetung des Gottes, die entweder eine Anbetung 
des Engels oder des eigenen Selbstes ist. .. Je mehr Naturwissenschaft, je mehr Technik die 
Menschen in der neueren Zeit ergreifen, desto lebendiger wird der Gegendrang des Suchens
nach dem Inneren kommen. .. Diejenigen, die am wenigsten suchen, das sind die, die als 
offizielle Organe angestellt sind, nach dem Geiste zu suchen; die suchen nach den «Grenzen
der Erkenntnis». .. Verstehen Sie es, die Seelen wirklich zu enträtseln über die Erde hin, da 
finden Sie in den Menschen, die Laien sind, die in der Not und im Kampfe des Lebens 
drinnenstehen, überall das Suchen nach der Seele. .. Wo ein solcher Drang vorhanden ist, 
wird man sich auf die Dauer doch nicht mit den bloßen Grenzen befriedigen, sondern man 
wird noch nach etwas anderem suchen.“  182, 95 

  Sünde und Erlösung: Vor dem 4. Jahrtausend v. Chr. sahen sich die Menschen als vom 
Himmel kommend. Die erste Erbsünde war, wo sie sich begannen als physische Menschen, 
abstammend von Vater und Mutter, zu fühlen. Der zweite Sündenfall, ca. im 4. Jahrhundert 
v. Chr.: Der Mensch begann, seine Intellektualität als etwas Erbliches anzusehen.   191, 111f

  „Der Mensch muss in der Welt wirken, daher muss er mit dem sinnlichen Ergreifen der 
Welt schon sündigen.“ Durch logische Vernunft und Naturwissenschaft muss der Mensch 
mit Ahriman Bekanntschaft machen. Dann muss das Pendel „nach der anderen Seite hin 
ausschlagen .., nach der Seite der Erlösung von der Naturwissenschaft.“  342, 160

  Syndikalismus: „Das Gesunde lebt vor allem im Syndikalismus, da doch bei sehr vielen 
Syndikalisten die Idee vorherrscht, dass man ohne Rücksicht auf das ewige Pochen auf 
Staatsgesetzlichkeit im unmittelbaren Wettstreit mit dem Unternehmertum zu 
wirtschaftlichen Errungenschaften für die breite Massen der arbeitenden Bevölkerung 
kommen muss. ...  Die föderative Gliederung des Wirtschaftslebens, wie sie der 
Syndikalismus vorsieht, weist sogar gewisse Ähnlichkeiten mit dem auf, was aus der Idee 
der Dreigliederung heraus mit den Assoziationen angestrebt wird.“   331, 265f

  Tatwirkungen und Schicksal: „Und deswegen ist der Schlaf ein brauchbares Bild für den
Tod, weil der Mensch während des Schlafes dem Schauplatz entzogen ist, auf dem sein 
Schicksal ihn erwartet. Während man schläft, laufen die Ereignisse auf diesem Schauplatz 
weiter. Man hat eine Zeitlang auf diesen Lauf keinen Einfluss. Dennoch hängt unser Leben 

  Streik: „Warum ist er (der Proletarier) heute oftmals so geneigt dem Streik? Aus dem 
Grunde, weil unser Wirtschaftsleben mit dem Staatsleben zusammengeht. Der Streik ist eine
reine Wirtschaftssache und auch nur von wirtschaftlicher Wirkung. Es soll aber erzeugt 
werden eine staatliche Wirkung, eine politische Wirkung ... Das kann nur sein in einem 
ungesunden sozialen Organismus … Mit jedem Streik unterbinden wir die Produk-tion. …
Das ist das grosse Unglück, dass wir heute zur Zerstörung des Lebens gezwungen werden 
durch diese unglückselige Verquickung dessen, was dreigeteilt sein soll.“  330, 72

  Suche nach dem eigenen Inneren: „Oh, die Menschen werden immer zahlreicher, die 
darauf ausgehen, dieses eigene Innere zu suchen! Es verkappt sich, maskiert sich sogar das 
Suchen nach dem eigenen Inneren in der Anbetung des Gottes, die entweder eine Anbetung 
des Engels oder des eigenen Selbstes ist. .. Je mehr Naturwissenschaft, je mehr Technik die 
Menschen in der neueren Zeit ergreifen, desto lebendiger wird der Gegendrang des Suchens
nach dem Inneren kommen. .. Diejenigen, die am wenigsten suchen, das sind die, die als 
offizielle Organe angestellt sind, nach dem Geiste zu suchen; die suchen nach den «Grenzen
der Erkenntnis». .. Verstehen Sie es, die Seelen wirklich zu enträtseln über die Erde hin, da 
finden Sie in den Menschen, die Laien sind, die in der Not und im Kampfe des Lebens 
drinnenstehen, überall das Suchen nach der Seele. .. Wo ein solcher Drang vorhanden ist, 
wird man sich auf die Dauer doch nicht mit den bloßen Grenzen befriedigen, sondern man 
wird noch nach etwas anderem suchen.“  182, 95 

  Sünde und Erlösung: Vor dem 4. Jahrtausend v. Chr. sahen sich die Menschen als vom 
Himmel kommend. Die erste Erbsünde war, wo sie sich begannen als physische Menschen, 
abstammend von Vater und Mutter, zu fühlen. Der zweite Sündenfall, ca. im 4. Jahrhundert 
v. Chr.: Der Mensch begann, seine Intellektualität als etwas Erbliches anzusehen.   191, 111f

  „Der Mensch muss in der Welt wirken, daher muss er mit dem sinnlichen Ergreifen der 
Welt schon sündigen.“ Durch logische Vernunft und Naturwissenschaft muss der Mensch 
mit Ahriman Bekanntschaft machen. Dann muss das Pendel „nach der anderen Seite hin 
ausschlagen .., nach der Seite der Erlösung von der Naturwissenschaft.“  342, 160

  Syndikalismus: „Das Gesunde lebt vor allem im Syndikalismus, da doch bei sehr vielen 
Syndikalisten die Idee vorherrscht, dass man ohne Rücksicht auf das ewige Pochen auf 
Staatsgesetzlichkeit im unmittelbaren Wettstreit mit dem Unternehmertum zu 
wirtschaftlichen Errungenschaften für die breite Massen der arbeitenden Bevölkerung 
kommen muss. ...  Die föderative Gliederung des Wirtschaftslebens, wie sie der 
Syndikalismus vorsieht, weist sogar gewisse Ähnlichkeiten mit dem auf, was aus der Idee 
der Dreigliederung heraus mit den Assoziationen angestrebt wird.“   331, 265f

  Tatwirkungen und Schicksal: „Und deswegen ist der Schlaf ein brauchbares Bild für den
Tod, weil der Mensch während des Schlafes dem Schauplatz entzogen ist, auf dem sein 
Schicksal ihn erwartet. Während man schläft, laufen die Ereignisse auf diesem Schauplatz 
weiter. Man hat eine Zeitlang auf diesen Lauf keinen Einfluss. Dennoch hängt unser Leben 



an einem neuen Tage von den Wirkungen der Taten am vorigen Tage ab. Wirklich 
verkörpert sich unsere Persönlichkeit jeden Morgen aufs neue in unserer Tatenwelt.“ 9, 86   
(>Reinkarnation und Karma)

  Tausch >Wert durch Tausch Ware gegen Ware, >Handel

  Tauschgesellschaft: „Unter dem Einflüsse der neueren Zeit, der Arbeitsteilung, des 
Kapitalismus, der technischen Kultur, trat an die Stelle dieser Machtgesellschaft, aber 
durchaus ihre Impulse fortsetzend .. die Tauschgesellschaft. Was der einzelne hervorbrachte,
wurde zur Ware, die er mit dem anderen austauschte. Denn schliesslich ist die 
Geldwirtschaft auch nichts anderes, insofern sie Verkehr mit dem anderen einzelnen oder 
mit der anderen Gruppe ist. Es ist ein Tauschverkehr .. und aus dem Zusammenwirken von 
Einzelwille zu Einzelwille entsteht erst, wie ein Zufallsergebnis, der Gesamtwille. Da 
spriesst auf aus dem, was von einzelnem zu einzelnem geschieht, was sich bildet als 
Wirtschaftsgemeinschaft, was sich bildet als Reichtümer, was sich herausbildet in der 
Plutokratie und so weiter. .. Es ist aber auch begreiflich, dass das Rechts-, das Staats-, das 
politische Prinzip in der Tauschgesellschaft besonders überhandgenommen hat. .. Das Recht
hat es eigentlich zu tun mit dem, was der einzelne Mensch als ein gleicher dem anderen 
gegenüber, der ihm gleich ist, auszumachen hat. .. So hat die Tauschgesellschaft das 
Interesse, ihr Wirtschaftsleben, wo auch der einzelne mit dem einzelnen zu tun hat, in ein 
Rechtsleben umzuwandeln, das heißt, zu Rechtssatzungen umzugestalten, was 
wirtschaftliche Interessen sind. Geradeso wie die alte Machtgesellschaft übergegangen ist in
eine Tauschgesellschaft, so strebt heute aus innersten Impulsen der 
Menschheitsentwickelung heraus diese Tauschgesellschaft in eine neue Gesellschaft hinein, 
namentlich auf wirtschaftlichem Boden. Denn die Tauschgesellschaft ist nach und nach, 
indem sie sich angeeignet hat das Geistesleben, es unfrei gemacht hat, lebensfremd gemacht
hat, eine bloße Wirtschaftsgesellschaft geworden, und sie wird als solche gefordert von 
gewissen radikalen Sozialisten.“  332a, 168f (>Gemeingesellschaft, >Markt) 

  Tauschwert: „Sie können sich denken die ganze Bodenfläche auf die Einwohnerzahl 
verteilt, und das als reale Tatsache gibt jedem einzelnen Ding seinen Tauschwert … Aber 
wenn sie das dann vergleichen mit unserer heutigen Wirklichkeit, so werden Sie finden, 
dass das eine einen Preis hat weit darunter, das andere weit darüber. Nun, Sie können ja, 
wenn Sie sich vorstellen, dass irgendwo irgendeine Utopia entsteht, in die Sie versetzen 
können lauter neugeborene Kinder, die von Engeln zunächst besorgt werden – aber Sie 
geben ihnen jedem sein Stück Land mit -, dann können Sie es dahin bringen, dass, wenn sie 
zu arbeiten anfangen können, die selbstverständlichen Tauschwerte entstehen. Wenn dann 
nach einiger Zeit andere Preise da sind, dann muss der eine dem anderen die Sache 
weggenommen haben.“  NÖK, 208f  (>Preis, >Eigentum)

  
  Technik und Denken: Die moderne Technik stellt Totes in das Leben hinein. Das musste 
sein, weil der Mensch nur im Gegenschlag zu einer toten, mechanischen Kultur die 
Bewusstseinsseele entwickeln kann.  185, 67f   (>Denken, naturwissenschaftliches)

  „Die kalte Technik gibt dem Menschendenken ein Gepräge, das in die Freiheit führt. 
Zwischen Hebeln, Rädern und Motoren lebt nur ein toter Geist; aber in diesem Totenreiche 
erwacht die freie Menschenseele. Sie muss den Geist in sich erwecken, der vorher nur mehr
oder weniger träumte, als er noch die Natur beseelte. Aus dem träumenden wird waches 

an einem neuen Tage von den Wirkungen der Taten am vorigen Tage ab. Wirklich 
verkörpert sich unsere Persönlichkeit jeden Morgen aufs neue in unserer Tatenwelt.“ 9, 86   
(>Reinkarnation und Karma)

  Tausch >Wert durch Tausch Ware gegen Ware, >Handel

  Tauschgesellschaft: „Unter dem Einflüsse der neueren Zeit, der Arbeitsteilung, des 
Kapitalismus, der technischen Kultur, trat an die Stelle dieser Machtgesellschaft, aber 
durchaus ihre Impulse fortsetzend .. die Tauschgesellschaft. Was der einzelne hervorbrachte,
wurde zur Ware, die er mit dem anderen austauschte. Denn schliesslich ist die 
Geldwirtschaft auch nichts anderes, insofern sie Verkehr mit dem anderen einzelnen oder 
mit der anderen Gruppe ist. Es ist ein Tauschverkehr .. und aus dem Zusammenwirken von 
Einzelwille zu Einzelwille entsteht erst, wie ein Zufallsergebnis, der Gesamtwille. Da 
spriesst auf aus dem, was von einzelnem zu einzelnem geschieht, was sich bildet als 
Wirtschaftsgemeinschaft, was sich bildet als Reichtümer, was sich herausbildet in der 
Plutokratie und so weiter. .. Es ist aber auch begreiflich, dass das Rechts-, das Staats-, das 
politische Prinzip in der Tauschgesellschaft besonders überhandgenommen hat. .. Das Recht
hat es eigentlich zu tun mit dem, was der einzelne Mensch als ein gleicher dem anderen 
gegenüber, der ihm gleich ist, auszumachen hat. .. So hat die Tauschgesellschaft das 
Interesse, ihr Wirtschaftsleben, wo auch der einzelne mit dem einzelnen zu tun hat, in ein 
Rechtsleben umzuwandeln, das heißt, zu Rechtssatzungen umzugestalten, was 
wirtschaftliche Interessen sind. Geradeso wie die alte Machtgesellschaft übergegangen ist in
eine Tauschgesellschaft, so strebt heute aus innersten Impulsen der 
Menschheitsentwickelung heraus diese Tauschgesellschaft in eine neue Gesellschaft hinein, 
namentlich auf wirtschaftlichem Boden. Denn die Tauschgesellschaft ist nach und nach, 
indem sie sich angeeignet hat das Geistesleben, es unfrei gemacht hat, lebensfremd gemacht
hat, eine bloße Wirtschaftsgesellschaft geworden, und sie wird als solche gefordert von 
gewissen radikalen Sozialisten.“  332a, 168f (>Gemeingesellschaft, >Markt) 

  Tauschwert: „Sie können sich denken die ganze Bodenfläche auf die Einwohnerzahl 
verteilt, und das als reale Tatsache gibt jedem einzelnen Ding seinen Tauschwert … Aber 
wenn sie das dann vergleichen mit unserer heutigen Wirklichkeit, so werden Sie finden, 
dass das eine einen Preis hat weit darunter, das andere weit darüber. Nun, Sie können ja, 
wenn Sie sich vorstellen, dass irgendwo irgendeine Utopia entsteht, in die Sie versetzen 
können lauter neugeborene Kinder, die von Engeln zunächst besorgt werden – aber Sie 
geben ihnen jedem sein Stück Land mit -, dann können Sie es dahin bringen, dass, wenn sie 
zu arbeiten anfangen können, die selbstverständlichen Tauschwerte entstehen. Wenn dann 
nach einiger Zeit andere Preise da sind, dann muss der eine dem anderen die Sache 
weggenommen haben.“  NÖK, 208f  (>Preis, >Eigentum)

  
  Technik und Denken: Die moderne Technik stellt Totes in das Leben hinein. Das musste 
sein, weil der Mensch nur im Gegenschlag zu einer toten, mechanischen Kultur die 
Bewusstseinsseele entwickeln kann.  185, 67f   (>Denken, naturwissenschaftliches)

  „Die kalte Technik gibt dem Menschendenken ein Gepräge, das in die Freiheit führt. 
Zwischen Hebeln, Rädern und Motoren lebt nur ein toter Geist; aber in diesem Totenreiche 
erwacht die freie Menschenseele. Sie muss den Geist in sich erwecken, der vorher nur mehr
oder weniger träumte, als er noch die Natur beseelte. Aus dem träumenden wird waches 



Denken an der Kälte der Maschine.“   TB 635 (36), 87

  Ohne Spiritualisierung der äusseren Kultur würden die Menschen „zuletzt dahin kommen, 
dass sie sich sagen würden: Ja, das haben wir nun alles erlangt! Drahtlose Vorrichtungen 
tragen unsere Gedanken, Vorrichtungen, von denen sich unsere Vorwelt nichts hat träumen 
lassen, über den ganzen Erdball hin. Aber was haben wir davon? Die trivialsten, ödesten 
Gedanken schicken wir von einem Ort zum andern; menschliche Intelligenzkraft bis ins 
Höchste haben wir anspannen müssen, damit wir nun endlich mit allen möglichen 
vollkommenen Werkzeugen herüberbringen können von einem entfernten Ort der Erde an 
den andern, was wir nun essen, .. aber wir haben in unserem Kopfe nichts darinnen, was wir
irgendwie von einem Punkte zum andern tragen können. Denn die Gedanken, die wir tragen
können, sind trostlos, und wahrhaftig, sie sind trostloser noch geworden, seit wir sie in 
unseren modernen Fahrzeugen tragen, gegenüber denen, die wir getragen haben in den alten
schneckenartig sich fortbewegenden Fahrzeugen.“  130, 201  (>Elektrizität)

  Technik und Geistesleben: „In unserer äußeren Technik haben wir es außerordentlich 
weit gebracht. Was wir da errungen haben, das müssen wir als Menschheit der modernen 
Zeit damit bezahlen, dass eine Weile zurückgeblieben ist das rein geistige Leben, sich 
genährt hat von alten Traditionen sowohl in religiöser wie in moralischer und sozialer 
Beziehung.“ 83, 190  (>Fortschritte, >Kino, >Auto und Grammophon)

  Technik und Wissenschaftsgeist: „Viele rechnen zwar mit der Technik, aber nicht mit 
dem Leben der Menschen, die in dieser Technik eingespannt sind. Andere rechnen mit dem 
Wissenschaftsgeist. Sie wollen ihn – mit Recht – in den Schulen gepflegt haben. Aber sie 
rechnen nicht mit den Seelenstimmungen, die er erzeugt. Der Dreigliederungsgedanke 
rechnet mit dem, was sie aus der Rechnung herausfallen lassen.“   24, 199f

  Technische Entwicklung in Zukunft: Die Menschen werden „wissen lernen müssen, dass
alles nicht bloss von einer Göttlich-Geistigkeit, die man sich möglichst verschwommen 
vorstellt, durchzogen ist, sondern dass überall Geistigkeit ist, und zwar konkrete, spezielle 
Geistigkeit.“ Der Zusammenhang „zwischen dem, was der Mensch ist und demjenigen, was
der Mensch erzeugt, .. wird ein immer intimerer und intimerer werden. Er wird zuerst
hervortreten auf denjenigen Gebieten, die eine nähere Beziehung begründen zwischen 
Mensch und Mensch, hervortreten zum Beispiel in der Behandlung der chemischen Stoffe, 
die verarbeitet werden zu Arzneien. Heute wird man noch glauben, .. dass dann dasjenige, 
was da als Produkt entstanden ist, nur enthält diejenigen Wirkungen, die von den einzelnen
Stoffen kommen. Man hat heute noch bis zu einem hohen Grade recht damit, aber der Gang 
der Weltenentwickelung geht nach anderem. Die feinen, in dem menschlichen Willensleben 
und Gesinnungsleben liegenden Pulsationen werden sich immer mehr und mehr in 
dasjenige hinein verweben, hineingliedern, was der Mensch erzeugt, und es wird nicht 
gleichgültig sein, ob man einen zubereiteten Stoff von dem einen Menschen empfängt oder 
von dem anderen Menschen. Selbst die äusserste, kälteste technische Entwickelung tendiert 
nach einem ganz bestimmten Ziele hin. .. Die Gesinnung wird mit in die Fabrik hineingehen
und sich übertragen auf die Art und Weise, wie die Maschinen arbeiten. Der Mensch wird 
zusammenwachsen mit der Objektivität. Alles, was wir berühren werden, wird nach
und nach den Abdruck menschlichen Wesens an sich tragen.“  172, 90ff  

  Technische Kultur egoismusfrei: Innerhalb der technischen Kultur kann nur egoismusfrei

Denken an der Kälte der Maschine.“   TB 635 (36), 87

  Ohne Spiritualisierung der äusseren Kultur würden die Menschen „zuletzt dahin kommen, 
dass sie sich sagen würden: Ja, das haben wir nun alles erlangt! Drahtlose Vorrichtungen 
tragen unsere Gedanken, Vorrichtungen, von denen sich unsere Vorwelt nichts hat träumen 
lassen, über den ganzen Erdball hin. Aber was haben wir davon? Die trivialsten, ödesten 
Gedanken schicken wir von einem Ort zum andern; menschliche Intelligenzkraft bis ins 
Höchste haben wir anspannen müssen, damit wir nun endlich mit allen möglichen 
vollkommenen Werkzeugen herüberbringen können von einem entfernten Ort der Erde an 
den andern, was wir nun essen, .. aber wir haben in unserem Kopfe nichts darinnen, was wir
irgendwie von einem Punkte zum andern tragen können. Denn die Gedanken, die wir tragen
können, sind trostlos, und wahrhaftig, sie sind trostloser noch geworden, seit wir sie in 
unseren modernen Fahrzeugen tragen, gegenüber denen, die wir getragen haben in den alten
schneckenartig sich fortbewegenden Fahrzeugen.“  130, 201  (>Elektrizität)

  Technik und Geistesleben: „In unserer äußeren Technik haben wir es außerordentlich 
weit gebracht. Was wir da errungen haben, das müssen wir als Menschheit der modernen 
Zeit damit bezahlen, dass eine Weile zurückgeblieben ist das rein geistige Leben, sich 
genährt hat von alten Traditionen sowohl in religiöser wie in moralischer und sozialer 
Beziehung.“ 83, 190  (>Fortschritte, >Kino, >Auto und Grammophon)

  Technik und Wissenschaftsgeist: „Viele rechnen zwar mit der Technik, aber nicht mit 
dem Leben der Menschen, die in dieser Technik eingespannt sind. Andere rechnen mit dem 
Wissenschaftsgeist. Sie wollen ihn – mit Recht – in den Schulen gepflegt haben. Aber sie 
rechnen nicht mit den Seelenstimmungen, die er erzeugt. Der Dreigliederungsgedanke 
rechnet mit dem, was sie aus der Rechnung herausfallen lassen.“   24, 199f

  Technische Entwicklung in Zukunft: Die Menschen werden „wissen lernen müssen, dass
alles nicht bloss von einer Göttlich-Geistigkeit, die man sich möglichst verschwommen 
vorstellt, durchzogen ist, sondern dass überall Geistigkeit ist, und zwar konkrete, spezielle 
Geistigkeit.“ Der Zusammenhang „zwischen dem, was der Mensch ist und demjenigen, was
der Mensch erzeugt, .. wird ein immer intimerer und intimerer werden. Er wird zuerst
hervortreten auf denjenigen Gebieten, die eine nähere Beziehung begründen zwischen 
Mensch und Mensch, hervortreten zum Beispiel in der Behandlung der chemischen Stoffe, 
die verarbeitet werden zu Arzneien. Heute wird man noch glauben, .. dass dann dasjenige, 
was da als Produkt entstanden ist, nur enthält diejenigen Wirkungen, die von den einzelnen
Stoffen kommen. Man hat heute noch bis zu einem hohen Grade recht damit, aber der Gang 
der Weltenentwickelung geht nach anderem. Die feinen, in dem menschlichen Willensleben 
und Gesinnungsleben liegenden Pulsationen werden sich immer mehr und mehr in 
dasjenige hinein verweben, hineingliedern, was der Mensch erzeugt, und es wird nicht 
gleichgültig sein, ob man einen zubereiteten Stoff von dem einen Menschen empfängt oder 
von dem anderen Menschen. Selbst die äusserste, kälteste technische Entwickelung tendiert 
nach einem ganz bestimmten Ziele hin. .. Die Gesinnung wird mit in die Fabrik hineingehen
und sich übertragen auf die Art und Weise, wie die Maschinen arbeiten. Der Mensch wird 
zusammenwachsen mit der Objektivität. Alles, was wir berühren werden, wird nach
und nach den Abdruck menschlichen Wesens an sich tragen.“  172, 90ff  

  Technische Kultur egoismusfrei: Innerhalb der technischen Kultur kann nur egoismusfrei



gearbeitet werden. Der Privatkapitalismus ist egoistisch. Aus diesem Dilemma kann nur ein 
neues Geistesleben führen.  192, 89 (>Luziferische Wissenschaft, >Elektrizität)

   Durch das emotionslose Zusammenwachsen des Menschen mit dem, was er hervorbringt, 
mit seine Werkzeugen, wird, „was so vom Menschen ausfliesst und ausströmt motorische 
Kraft werden können.“ Statt dem „Glutherd der erfreulichen Berufsarbeit“ wird die 
menschliche Wärme keuscher in die Welt hineingestellt. Die Fabrik wird „individuell 
wirken“  172, 92f  (>Kultus und Maschine, >Erde, Zerstörung und Umwandlung)

  Technische Kultur; Maschine:   Der alte Mensch sah durch die Natur hindurch 
Elementarwesen. Dann kamen aus Mathematik und Abstraktion die Maschinen. „Der 
Mensch wird die Entdeckung machen, dass bei all dem Maschinellen .. die Geister wieder 
wirken werden, die er früher in der Natur wahrgenommen hat.“ Der Intellekt ermöglicht 
Freiheit; seinen Schöpfungen gegenüber ist man nicht frei. Maschinen sind Träger von 
Dämonen.  200, 92  (>Industrialismus, >Arbeit an der Maschine, >Ahriman)

  Beim Tier bleibt immer etwas Göttlich-Tiefes. „Sie schöpfen es nicht aus, Sie kommen 
nicht dahinter. (..) Bei der Pflanze ist es nicht weniger. Und nehmen Sie selbst den Kristall 
(..), es bleibt noch hinlänglich vieles von dem, was der Mensch verehren kann … 
„Nehmen Sie die Maschine, sie ist durch und durch durchsichtig. Man weiss: die Kraft setzt
so ein, der Zapfen sitzt so und so in der Öffnung drinnen, die Reibung ist eine so und so 
grosse …  – nichts ist hinter der Maschine, welches auffordert dazu, sich zu sagen: Da ist 
etwas, was nicht durchdrungen werden kann mit dem gewöhnlichen unseherischen 
menschlichen Verstande. Das bedeutet für den Verkehr des Menschen mit der Maschine sehr
viel. (...) Das ist das, was Herz und Seele der Menschen aussaugt, was den Menschen 
trocken macht, was den Menschen unmenschlich macht. (…) Wenn die Menschen weiter 
nur so nachdenken würden, wie sie über die maschinenhafte Astronomie und über den 
Industrialismus, indem sie in ihm arbeiten, nachdenken, würden die Geister mechanisiert 
werden, die Seelen, sie würden schläfrig, vegetarisiert werden, und die Leiber animalisiert.“
296, 14f  (>Kultus und Maschine)

   An der Maschine hat der Mensch „gerade das durchsichtige Denken entwickelt.“ (..)
„Diese Maschine mit ihrer impertinenten Durchsichtigkeit, mit ihrer brutalen (..) 
Geistlosigkeit, zwingt den Menschen, wenn er sich nur selber versteht, aus seinem Inneren 
herauszuholen diejenigen Keime von Spiritualität, die in ihm sind.“ … 
„Das Denken wird da ganz und gar zum wesenlosen Bilde, damit der Mensch im 
maschinellen Zeitalter umso mehr zum Wesenhaften werden könne, seine Seele, seinen 
Geist durch den Widerstand gegen das Maschinelle aus sich selber hervorrufen könne. Das 
ist die menschliche Bedeutung, das ist die Weltentwicklungsbedeutung des maschinellen 
Lebens!“  214, 90ff   (>Elektrizität, >Moralische Kraft für Maschinen)

  Technische Kultur sinnlos und befreiend: Wenn der Mensch „mit dem Pferde arbeitet, 
so hat diese Arbeit mit dem Pferde, worinnen noch Naturkraft mitarbeitet, einen Sinn über 
die unmittelbare Gegenwart hinaus, es hat diese Arbeit einen kosmischen Sinn. Wenn die 
Wespe ihr Haus baut, so hat dieser Wespenbau einen kosmischen Sinn. (..) Durch den 
modernen Industrialismus sind wir aus diesem kosmischen Sinn herausgekommen. (..) Und 
wenn Sie in eine moderne Fabrik hineingehen, die ganz maschinell gestaltet ist, dann ist das
ein Loch im Kosmos, hat keine Bedeutung für die kosmische Entwicklung.“ „.. das, was wir

gearbeitet werden. Der Privatkapitalismus ist egoistisch. Aus diesem Dilemma kann nur ein 
neues Geistesleben führen.  192, 89 (>Luziferische Wissenschaft, >Elektrizität)

   Durch das emotionslose Zusammenwachsen des Menschen mit dem, was er hervorbringt, 
mit seine Werkzeugen, wird, „was so vom Menschen ausfliesst und ausströmt motorische 
Kraft werden können.“ Statt dem „Glutherd der erfreulichen Berufsarbeit“ wird die 
menschliche Wärme keuscher in die Welt hineingestellt. Die Fabrik wird „individuell 
wirken“  172, 92f  (>Kultus und Maschine, >Erde, Zerstörung und Umwandlung)

  Technische Kultur; Maschine:   Der alte Mensch sah durch die Natur hindurch 
Elementarwesen. Dann kamen aus Mathematik und Abstraktion die Maschinen. „Der 
Mensch wird die Entdeckung machen, dass bei all dem Maschinellen .. die Geister wieder 
wirken werden, die er früher in der Natur wahrgenommen hat.“ Der Intellekt ermöglicht 
Freiheit; seinen Schöpfungen gegenüber ist man nicht frei. Maschinen sind Träger von 
Dämonen.  200, 92  (>Industrialismus, >Arbeit an der Maschine, >Ahriman)

  Beim Tier bleibt immer etwas Göttlich-Tiefes. „Sie schöpfen es nicht aus, Sie kommen 
nicht dahinter. (..) Bei der Pflanze ist es nicht weniger. Und nehmen Sie selbst den Kristall 
(..), es bleibt noch hinlänglich vieles von dem, was der Mensch verehren kann … 
„Nehmen Sie die Maschine, sie ist durch und durch durchsichtig. Man weiss: die Kraft setzt
so ein, der Zapfen sitzt so und so in der Öffnung drinnen, die Reibung ist eine so und so 
grosse …  – nichts ist hinter der Maschine, welches auffordert dazu, sich zu sagen: Da ist 
etwas, was nicht durchdrungen werden kann mit dem gewöhnlichen unseherischen 
menschlichen Verstande. Das bedeutet für den Verkehr des Menschen mit der Maschine sehr
viel. (...) Das ist das, was Herz und Seele der Menschen aussaugt, was den Menschen 
trocken macht, was den Menschen unmenschlich macht. (…) Wenn die Menschen weiter 
nur so nachdenken würden, wie sie über die maschinenhafte Astronomie und über den 
Industrialismus, indem sie in ihm arbeiten, nachdenken, würden die Geister mechanisiert 
werden, die Seelen, sie würden schläfrig, vegetarisiert werden, und die Leiber animalisiert.“
296, 14f  (>Kultus und Maschine)

   An der Maschine hat der Mensch „gerade das durchsichtige Denken entwickelt.“ (..)
„Diese Maschine mit ihrer impertinenten Durchsichtigkeit, mit ihrer brutalen (..) 
Geistlosigkeit, zwingt den Menschen, wenn er sich nur selber versteht, aus seinem Inneren 
herauszuholen diejenigen Keime von Spiritualität, die in ihm sind.“ … 
„Das Denken wird da ganz und gar zum wesenlosen Bilde, damit der Mensch im 
maschinellen Zeitalter umso mehr zum Wesenhaften werden könne, seine Seele, seinen 
Geist durch den Widerstand gegen das Maschinelle aus sich selber hervorrufen könne. Das 
ist die menschliche Bedeutung, das ist die Weltentwicklungsbedeutung des maschinellen 
Lebens!“  214, 90ff   (>Elektrizität, >Moralische Kraft für Maschinen)

  Technische Kultur sinnlos und befreiend: Wenn der Mensch „mit dem Pferde arbeitet, 
so hat diese Arbeit mit dem Pferde, worinnen noch Naturkraft mitarbeitet, einen Sinn über 
die unmittelbare Gegenwart hinaus, es hat diese Arbeit einen kosmischen Sinn. Wenn die 
Wespe ihr Haus baut, so hat dieser Wespenbau einen kosmischen Sinn. (..) Durch den 
modernen Industrialismus sind wir aus diesem kosmischen Sinn herausgekommen. (..) Und 
wenn Sie in eine moderne Fabrik hineingehen, die ganz maschinell gestaltet ist, dann ist das
ein Loch im Kosmos, hat keine Bedeutung für die kosmische Entwicklung.“ „.. das, was wir



an Willen hineinstecken in diese industrielle Tätigkeit, ist für die Weltentwickelung 
sinnlos.“  296, 43 (>Sinn des sinnlosen Willens, >Mensch und Kosmos) 

  „Nur wenn das Leben kompliziert sich gestaltet, wie es unter dem Einfluss der technischen
Produktionsweise der neueren Zeit geschehen ist, verliert der gedankengetragene Wille des 
Einzelnen seinen Zusammenhang mit den sozialen Tatsachen. Diese gehen dann ihren 
eigenen mechanischen Gang. Und der Mensch sucht sich im abgezogenen Geisteswinkel 
den Inhalt ..“ 24, 244 (>Geistesleben, modernes)

  Technische Kultur zerstörend:Technische, industrielle, kommerzielle Kultur kann ihrem 
Wesen nach nicht der Wohlfahrt des Menschen dienen, sondern wird „zum Untergang der 
fünften Erdperiode führen.“ Aber das ist „eherne Notwendigkeit.“  177, 66     (>Natur und 
Unter-Natur, >Elementargeister, >Zerstörung und Fortschritt, >Kain u. A.) 

  Theokratie: Im Orient kannte man die Theokratie; das Weltenregiment. Ein Mensch war 
über seine Blutsabstammung von den Göttern an den richtigen Platz gestellt. Erst später 
kam die juristisch-dialektische Empfindung, wo man aus Rechtsgründen heraus über eine 
Stellung disputieren konnte.   200, 89   (>Sozialismus im alten China)

  „Man muss schon hinschauen auf jene sozialen Gemeinschaften, die man gerade als die 
orientalischen, noch stark nach Westen herüberwirkenden Theokratien auffassen kann. .. 
Das waren soziale Gemeinschaften, in denen die Struktur der menschlichen Verhältnisse 
bewirkt worden war durch die Inspiration einer den übrigen Verhältnissen der Welt fremden 
Priesterschaft. … Wenn Sie noch sehen, wie in Griechenland, in Rom, die soziale Struktur 
ist: ein ungeheures Sklavenheer, darüber eine in sich selbst zufriedene, wohlhabende - die 
Worte sind natürlich relativ gemeint - Oberschicht, dann können Sie diese soziale Struktur 
nicht verstehen, ohne dass Sie hinschauen auf deren Ursprung, auf den theokratischen 
Ursprung, innerhalb dessen es möglich war, diese soziale Struktur als ein Gottgegebenes 
oder Göttergegebenes den Menschen glaubhaft zu machen, glaubhaft nicht nur für den 
Kopf, glaubhaft für das Herz, glaubhaft für den ganzen Menschen; so dass der Sklave 
tatsächlich sich in der richtigen Weise durch die göttliche Weltenordnung einmal an seinen 
Platz hingestellt fühlte. Nur aus dem Durchsetztsein der äußeren materiell-physischen 
sozialen Struktur mit inspirierten Geboten ist das soziale Leben in alten Zeiten der 
Menschheit zu erklären. Und aus diesen Geboten .. ging nicht nur dasjenige hervor, was der 
Mensch für sein Seelenheil haben sollte, nicht nur, was er über Geburt und Tod dachte und 
empfand, sondern es ging dasjenige hervor, was das Verhältnis bilden sollte zwischen 
Mensch und Mensch. … Da wurde es zu etwas zwischen den Menschen Wirkendem, wofür 
später alle diejenigen konkreten Verhältnisse traten, die wir unter dem Namen des Rechtes 
und der Moral zusammenfassen. … Ebenso waren die Verrichtungen des Wirtschaftslebens, 
dasjenige, was der Mensch tun sollte, was er tun sollte mit dem Vieh, was er tun sollte mit 
Grund und Boden - Sie finden den Nachklang dazu noch in der mosaischen Gesetzgebung -,
das war aus den göttlich gedachten Eingebungen heraus festgestellt. … Die drei Glieder: 
Geistesleben, Rechts-, dasjenige was wir heute auch Staatsleben nennen, dasjenige was wir 
Wirtschaftsleben nennen, war in einem einheitlichen Organismus, der durchpulst wurde von
dem, was nicht auf der Erde zu finden war an Impulsen, zusammengefaßt. .. Aus dem einen 
Strom, der in den Theokratien als einheitliches Menschenleben dahinfloß, wurden 
allmählich zwei .. und nachher drei.“   305, 187f   (>Drei Ströme)   

an Willen hineinstecken in diese industrielle Tätigkeit, ist für die Weltentwickelung 
sinnlos.“  296, 43 (>Sinn des sinnlosen Willens, >Mensch und Kosmos) 

  „Nur wenn das Leben kompliziert sich gestaltet, wie es unter dem Einfluss der technischen
Produktionsweise der neueren Zeit geschehen ist, verliert der gedankengetragene Wille des 
Einzelnen seinen Zusammenhang mit den sozialen Tatsachen. Diese gehen dann ihren 
eigenen mechanischen Gang. Und der Mensch sucht sich im abgezogenen Geisteswinkel 
den Inhalt ..“ 24, 244 (>Geistesleben, modernes)

  Technische Kultur zerstörend:Technische, industrielle, kommerzielle Kultur kann ihrem 
Wesen nach nicht der Wohlfahrt des Menschen dienen, sondern wird „zum Untergang der 
fünften Erdperiode führen.“ Aber das ist „eherne Notwendigkeit.“  177, 66     (>Natur und 
Unter-Natur, >Elementargeister, >Zerstörung und Fortschritt, >Kain u. A.) 

  Theokratie: Im Orient kannte man die Theokratie; das Weltenregiment. Ein Mensch war 
über seine Blutsabstammung von den Göttern an den richtigen Platz gestellt. Erst später 
kam die juristisch-dialektische Empfindung, wo man aus Rechtsgründen heraus über eine 
Stellung disputieren konnte.   200, 89   (>Sozialismus im alten China)

  „Man muss schon hinschauen auf jene sozialen Gemeinschaften, die man gerade als die 
orientalischen, noch stark nach Westen herüberwirkenden Theokratien auffassen kann. .. 
Das waren soziale Gemeinschaften, in denen die Struktur der menschlichen Verhältnisse 
bewirkt worden war durch die Inspiration einer den übrigen Verhältnissen der Welt fremden 
Priesterschaft. … Wenn Sie noch sehen, wie in Griechenland, in Rom, die soziale Struktur 
ist: ein ungeheures Sklavenheer, darüber eine in sich selbst zufriedene, wohlhabende - die 
Worte sind natürlich relativ gemeint - Oberschicht, dann können Sie diese soziale Struktur 
nicht verstehen, ohne dass Sie hinschauen auf deren Ursprung, auf den theokratischen 
Ursprung, innerhalb dessen es möglich war, diese soziale Struktur als ein Gottgegebenes 
oder Göttergegebenes den Menschen glaubhaft zu machen, glaubhaft nicht nur für den 
Kopf, glaubhaft für das Herz, glaubhaft für den ganzen Menschen; so dass der Sklave 
tatsächlich sich in der richtigen Weise durch die göttliche Weltenordnung einmal an seinen 
Platz hingestellt fühlte. Nur aus dem Durchsetztsein der äußeren materiell-physischen 
sozialen Struktur mit inspirierten Geboten ist das soziale Leben in alten Zeiten der 
Menschheit zu erklären. Und aus diesen Geboten .. ging nicht nur dasjenige hervor, was der 
Mensch für sein Seelenheil haben sollte, nicht nur, was er über Geburt und Tod dachte und 
empfand, sondern es ging dasjenige hervor, was das Verhältnis bilden sollte zwischen 
Mensch und Mensch. … Da wurde es zu etwas zwischen den Menschen Wirkendem, wofür 
später alle diejenigen konkreten Verhältnisse traten, die wir unter dem Namen des Rechtes 
und der Moral zusammenfassen. … Ebenso waren die Verrichtungen des Wirtschaftslebens, 
dasjenige, was der Mensch tun sollte, was er tun sollte mit dem Vieh, was er tun sollte mit 
Grund und Boden - Sie finden den Nachklang dazu noch in der mosaischen Gesetzgebung -,
das war aus den göttlich gedachten Eingebungen heraus festgestellt. … Die drei Glieder: 
Geistesleben, Rechts-, dasjenige was wir heute auch Staatsleben nennen, dasjenige was wir 
Wirtschaftsleben nennen, war in einem einheitlichen Organismus, der durchpulst wurde von
dem, was nicht auf der Erde zu finden war an Impulsen, zusammengefaßt. .. Aus dem einen 
Strom, der in den Theokratien als einheitliches Menschenleben dahinfloß, wurden 
allmählich zwei .. und nachher drei.“   305, 187f   (>Drei Ströme)   



  „«Gott hat es gewollt», das war die soziale Devise der Theokratien. «Menschen haben es 
untereinander abzumachen» - das wurde die soziale Devise in der juristisch-staatlichen 
Ordnung.“  305, 212  (>Staatlich-juristisch-moralisches Leben)

  Theologie und Staat: „Es geht heute in den theologischen Fakultäten viel weniger darum, 
hinter das Geheimnis der geistigen Urkräfte der Welt zu kommen, als im Sinne des Staates 
oder der Konfessionen brauchbare Religionsbeamte zu schaffen.“  338, 24

 Theologe und Militär gehören zusammen (Kampf Gut gegen Böse), wie Juristen, Beamte 
und Metaphysiker zusammengehören (Weltgebäude als Realisierung abstrakter Ideen).   
185, 90   (>Denken, platonisches)

  Theorien: „Mir ist jede Theorie ganz gleichgültig, und deshalb gilt mir jede Formulierung 
von Ideen und Begriffen bloß als eine Sprache, um die Realität auszudrücken. Wenn ich 
finde, dass man die Realität mit den Begriffen ausdrückt, die die Materialisten geformt 
haben, dann drücke ich das, was als Wirklichkeit zu sagen ist, materialistisch aus. Finde ich,
dass die Idealisten passende Begriffe haben, um irgend etwas wirklich auszudrücken, dann 
drücke ich es eben idealistisch aus. … Wenn wir über das Soziale praktisch denken wollen, 
dann muss man berücksichtigen, dass all das, was wir als Naturalismus, Idealismus, 
Materialismus, Spiritualismus haben, dem juristisch-logischen Denken entstammt, dass das 
alles für die Gegenwart nicht mehr passt; aber ebensowenig passt «Industrialismus», 
«Kommunismus», «Sozialismus». Alle diese Dinge sind gut um das eine oder das andere 
auszudrücken, aber sie sind, wenn man sie als Theorien, Schlagworte, als 
Agitationsdirektiven nimmt, alle bereits verbraucht.“  305, 210f   (>Real oder abstrakt)

  Die Menschen sind voller Theorien und schlafen darin. Wenn einmal einer aufwacht und 
etwas wach sagt, wird er einfach unberücksichtigt bleiben.   177, 246

  „Es kommt eben bei einer Darlegung, die im Dienste des Lebens gemacht wird, nicht 
darauf an, Definitionen zu geben, die aus einer Theorie heraus stammen, sondern Ideen, die 
Verbildlichen, was in der Wirklichkeit eine lebensvolle Rolle spielt.“ 
Kp, 58 (Fussnote)  (>Praxis, >Wirklichkeit)

  Tier: Tiere „haben Leib und Seele. Wir wissen aber, dass diese Tiere nach oben 
zusammenhängen mit ihren Gruppenseelen oder Gruppen-Ichen, und diese sind schon 
geistiger Natur. So haben wir zwar in dem einzelnen Tier, das in der physischen Welt vor 
uns steht, ein Wesen vor uns, das nur Leib und Seele hat, aber das setzt sich sozusagen fort 
nach den höheren Welten und gliedert sich an die Geistigkeit an. Ich habe Ihnen öfter den 
Vergleich gebracht, den wir in Bezug auf diese Gruppen-Iche der Tiere brauchen dürfen: 
Wenn hier eine Wand wäre und ich meine zehn Finger durch zehn Öffnungen der Wand 
hindurch stecken würde, und Sie nicht mich, sondern nur meine zehn Finger sehen würden, 
so würden Sie mit Recht schließen, diese Bewegung meiner Finger müsse von einem Wesen
kommen, das hinter der Wand ist. So ist es mit den Tieren und mit den Gruppen-Ichen.“  
102, 134 (bei fvn-rs.net 166) (>Mensch und Tier)

  Tod: Das Leben vor der Geburt und nach dem Tode „.. ist tot hier in der Sinnlichkeit, wie 
die Sinnlichkeit tot ist, indem wir das Übersinnliche durchleben.“ 193, 44  (>Leben)

  „«Gott hat es gewollt», das war die soziale Devise der Theokratien. «Menschen haben es 
untereinander abzumachen» - das wurde die soziale Devise in der juristisch-staatlichen 
Ordnung.“  305, 212  (>Staatlich-juristisch-moralisches Leben)

  Theologie und Staat: „Es geht heute in den theologischen Fakultäten viel weniger darum, 
hinter das Geheimnis der geistigen Urkräfte der Welt zu kommen, als im Sinne des Staates 
oder der Konfessionen brauchbare Religionsbeamte zu schaffen.“  338, 24

 Theologe und Militär gehören zusammen (Kampf Gut gegen Böse), wie Juristen, Beamte 
und Metaphysiker zusammengehören (Weltgebäude als Realisierung abstrakter Ideen).   
185, 90   (>Denken, platonisches)

  Theorien: „Mir ist jede Theorie ganz gleichgültig, und deshalb gilt mir jede Formulierung 
von Ideen und Begriffen bloß als eine Sprache, um die Realität auszudrücken. Wenn ich 
finde, dass man die Realität mit den Begriffen ausdrückt, die die Materialisten geformt 
haben, dann drücke ich das, was als Wirklichkeit zu sagen ist, materialistisch aus. Finde ich,
dass die Idealisten passende Begriffe haben, um irgend etwas wirklich auszudrücken, dann 
drücke ich es eben idealistisch aus. … Wenn wir über das Soziale praktisch denken wollen, 
dann muss man berücksichtigen, dass all das, was wir als Naturalismus, Idealismus, 
Materialismus, Spiritualismus haben, dem juristisch-logischen Denken entstammt, dass das 
alles für die Gegenwart nicht mehr passt; aber ebensowenig passt «Industrialismus», 
«Kommunismus», «Sozialismus». Alle diese Dinge sind gut um das eine oder das andere 
auszudrücken, aber sie sind, wenn man sie als Theorien, Schlagworte, als 
Agitationsdirektiven nimmt, alle bereits verbraucht.“  305, 210f   (>Real oder abstrakt)

  Die Menschen sind voller Theorien und schlafen darin. Wenn einmal einer aufwacht und 
etwas wach sagt, wird er einfach unberücksichtigt bleiben.   177, 246

  „Es kommt eben bei einer Darlegung, die im Dienste des Lebens gemacht wird, nicht 
darauf an, Definitionen zu geben, die aus einer Theorie heraus stammen, sondern Ideen, die 
Verbildlichen, was in der Wirklichkeit eine lebensvolle Rolle spielt.“ 
Kp, 58 (Fussnote)  (>Praxis, >Wirklichkeit)

  Tier: Tiere „haben Leib und Seele. Wir wissen aber, dass diese Tiere nach oben 
zusammenhängen mit ihren Gruppenseelen oder Gruppen-Ichen, und diese sind schon 
geistiger Natur. So haben wir zwar in dem einzelnen Tier, das in der physischen Welt vor 
uns steht, ein Wesen vor uns, das nur Leib und Seele hat, aber das setzt sich sozusagen fort 
nach den höheren Welten und gliedert sich an die Geistigkeit an. Ich habe Ihnen öfter den 
Vergleich gebracht, den wir in Bezug auf diese Gruppen-Iche der Tiere brauchen dürfen: 
Wenn hier eine Wand wäre und ich meine zehn Finger durch zehn Öffnungen der Wand 
hindurch stecken würde, und Sie nicht mich, sondern nur meine zehn Finger sehen würden, 
so würden Sie mit Recht schließen, diese Bewegung meiner Finger müsse von einem Wesen
kommen, das hinter der Wand ist. So ist es mit den Tieren und mit den Gruppen-Ichen.“  
102, 134 (bei fvn-rs.net 166) (>Mensch und Tier)

  Tod: Das Leben vor der Geburt und nach dem Tode „.. ist tot hier in der Sinnlichkeit, wie 
die Sinnlichkeit tot ist, indem wir das Übersinnliche durchleben.“ 193, 44  (>Leben)



  „Tod ist Sieg des Geistes über alles Leibliche. Tod ist Sieg des Ewigen über alles 
Zeitliche.“   118, 223  (>Evolution und Involution, >Werden und Vergehen)

  Was wir gedacht haben wird das „Licht“ der „Aussenwelt“ nach dem Tode. Was wir getan 
haben unsere Innenwelt.  176, 242f

  Die Menschheit wird ein bewusstes Verständnis wiedergewinnen für das Fortwirken der 
Toten. Sie haben aus der Enge ihres leiblichen Daseins ihre Kräfte ausgegossen in das 
allgemeine Menschheitsdasein und sind lebendig Fortlebende. Aus Tod und Leid gehen 
unsichtbare Kräfte hervor, die in der Zukunft zum Heil der Menschheit walten. 64, 211ff

  „Es wirken ja in die menschliche Natur herein die todbringenden Kräfte, die draussen in 
der Natur vorwaltend sind. (..) Sie walten so, dass der Mensch alle diejenigen 
Organisationen durch sie hervorbringt, die in der Linie vom Knochensystem bis zum 
Nervensystem liegen. (..) Das ist der eine Pol.“  293, 53  (>Nerven ., >Elementargeister)

  Tod und Denken: „Unser Denken besteht darinnen, dass wir im fortlaufenden 
Zeitprozesse durch unsere eigene innere Aktivität dasjenige vollziehen, wozu das Tier von 
Anfang an angelegt ist:  den Sklerotisierungs-, den Verknöcherungs-, den Todesprozess, den
wir hineintragen in unseren Organismus. … Und dieses Sterben wird nur fortwährend 
ausgeglichen dadurch, dass wiederum aus der übrigen Organisation, aus der Blut- und Herz-
Organisation, in den zum fortwährenden Sterben neigenden Kopf heraufschiessen die 
belebenden Kräfte. … Erst wenn der übrige Organismus, nicht bloss der Organismus des 
Kopfes, nicht mehr die Fähigkeit hat, das Sterben aufzuheben, erst dann sterben wir 
wirklich. Der Tod ist nicht etwas, was eben nur einmal an den Menschen herantritt, der Tod 
ist ein dauernder Prozess. Und diesem Tode verdanken wir das Denken.“ 344, 261  
(>Denken u. Fühlen, >Intellekt, >Logik, >Elektrizität, >Nerven)

  Tod, Leben und Erkenntnis: Der Mensch holt sich immer wieder die Stärkung der 
erschlafften Kräfte aus dem Schlafe. „Und ähnlich ist es mit dem «Tode». Die lebenden 
Wesen verfallen dem Tode, damit neues Leben entstehen könne. .. Wie es kein Leben im 
gewöhnlichen Sinne geben könnte ohne den Tod, so kann es keine wirkliche Erkenntnis der 
sichtbaren Welt geben ohne den Einblick in das Übersinnliche. .. So ist ersichtlich, dass die 
Wissenschaft vom Übersinnlichen erst das Leben des offenbaren Wissens möglich macht; 
sie schwächt niemals das Leben, wenn sie in ihrer wahren Gestalt auftaucht; sie stärkt es 
und macht es immer wieder frisch und gesund, wenn es sich, auf sich selbst angewiesen, 
schwach und krank gemacht hat.“  13, 81f  

  Toleranz: (Zu dem nach amerikanischem Muster gegründeten „Verein für ethische 
Kultur“) „Ich zweifle nicht, dass dass das Wort „Toleranz“, das die Gesellschaft auf ihre 
Fahne geschrieben hat, seine talmigoldartige Wirkung auf breite Gesellschaftsschichten 
ausüben wird. Man wird damit gewiss ebenso viel ausrichten, wie mit den nicht minder 
missbrauchten andern: Liberalismus und Humanität. Goethe sagte, er wolle von liberalen 
Ideen nichts wissen, nur Gesinnungen und Empfindungen könnten liberal sein. … Die aber, 
die eigentlich gar nichts zu sagen haben, die sprechen von Toleranz und Liberalismus. Sie 
meinen damit aber nichts weiter, als dass ein allgemeines Heim für alles Unbedeutende und 
Flache geschaffen werden soll.“ 31, 168f (>Humanismus, >Liberalismus, >Norm-Handeln)

  „Tod ist Sieg des Geistes über alles Leibliche. Tod ist Sieg des Ewigen über alles 
Zeitliche.“   118, 223  (>Evolution und Involution, >Werden und Vergehen)

  Was wir gedacht haben wird das „Licht“ der „Aussenwelt“ nach dem Tode. Was wir getan 
haben unsere Innenwelt.  176, 242f

  Die Menschheit wird ein bewusstes Verständnis wiedergewinnen für das Fortwirken der 
Toten. Sie haben aus der Enge ihres leiblichen Daseins ihre Kräfte ausgegossen in das 
allgemeine Menschheitsdasein und sind lebendig Fortlebende. Aus Tod und Leid gehen 
unsichtbare Kräfte hervor, die in der Zukunft zum Heil der Menschheit walten. 64, 211ff

  „Es wirken ja in die menschliche Natur herein die todbringenden Kräfte, die draussen in 
der Natur vorwaltend sind. (..) Sie walten so, dass der Mensch alle diejenigen 
Organisationen durch sie hervorbringt, die in der Linie vom Knochensystem bis zum 
Nervensystem liegen. (..) Das ist der eine Pol.“  293, 53  (>Nerven ., >Elementargeister)

  Tod und Denken: „Unser Denken besteht darinnen, dass wir im fortlaufenden 
Zeitprozesse durch unsere eigene innere Aktivität dasjenige vollziehen, wozu das Tier von 
Anfang an angelegt ist:  den Sklerotisierungs-, den Verknöcherungs-, den Todesprozess, den
wir hineintragen in unseren Organismus. … Und dieses Sterben wird nur fortwährend 
ausgeglichen dadurch, dass wiederum aus der übrigen Organisation, aus der Blut- und Herz-
Organisation, in den zum fortwährenden Sterben neigenden Kopf heraufschiessen die 
belebenden Kräfte. … Erst wenn der übrige Organismus, nicht bloss der Organismus des 
Kopfes, nicht mehr die Fähigkeit hat, das Sterben aufzuheben, erst dann sterben wir 
wirklich. Der Tod ist nicht etwas, was eben nur einmal an den Menschen herantritt, der Tod 
ist ein dauernder Prozess. Und diesem Tode verdanken wir das Denken.“ 344, 261  
(>Denken u. Fühlen, >Intellekt, >Logik, >Elektrizität, >Nerven)

  Tod, Leben und Erkenntnis: Der Mensch holt sich immer wieder die Stärkung der 
erschlafften Kräfte aus dem Schlafe. „Und ähnlich ist es mit dem «Tode». Die lebenden 
Wesen verfallen dem Tode, damit neues Leben entstehen könne. .. Wie es kein Leben im 
gewöhnlichen Sinne geben könnte ohne den Tod, so kann es keine wirkliche Erkenntnis der 
sichtbaren Welt geben ohne den Einblick in das Übersinnliche. .. So ist ersichtlich, dass die 
Wissenschaft vom Übersinnlichen erst das Leben des offenbaren Wissens möglich macht; 
sie schwächt niemals das Leben, wenn sie in ihrer wahren Gestalt auftaucht; sie stärkt es 
und macht es immer wieder frisch und gesund, wenn es sich, auf sich selbst angewiesen, 
schwach und krank gemacht hat.“  13, 81f  

  Toleranz: (Zu dem nach amerikanischem Muster gegründeten „Verein für ethische 
Kultur“) „Ich zweifle nicht, dass dass das Wort „Toleranz“, das die Gesellschaft auf ihre 
Fahne geschrieben hat, seine talmigoldartige Wirkung auf breite Gesellschaftsschichten 
ausüben wird. Man wird damit gewiss ebenso viel ausrichten, wie mit den nicht minder 
missbrauchten andern: Liberalismus und Humanität. Goethe sagte, er wolle von liberalen 
Ideen nichts wissen, nur Gesinnungen und Empfindungen könnten liberal sein. … Die aber, 
die eigentlich gar nichts zu sagen haben, die sprechen von Toleranz und Liberalismus. Sie 
meinen damit aber nichts weiter, als dass ein allgemeines Heim für alles Unbedeutende und 
Flache geschaffen werden soll.“ 31, 168f (>Humanismus, >Liberalismus, >Norm-Handeln)



  In der physischen Welt können nicht zwei Wesen auf demselben Platz stehen, im 
seelischen Bereich ist es anders. „Ist eine Meinung die fruchtbarere, so wird sie die andern 
aus dem Felde schlagen. Man lässt die andern Meinungen ebenso bestehen wie die eigene, 
weil sich die Dinge schon zurecht richten müssen durch den Kampf. .. wo die Meinungen 
verschieden sind, lässt man sie sich gegenseitig in Bezug auf ihre Fruchtbarkeit in der Welt 
durchdringen. .. so wird es doch immer mehr und mehr selbstverständlich sein für die 
Angehörigen einer spirituellen Weltanschauung, dass eine absolute innerliche Toleranz der 
Meinungen herrscht ..“  107, 21f 

  
  Trennen und Verbinden: Trennen, Auseinanderfallen im sozialen Organismus; Beispiele:
Die Kirche war zinsfeindlich (Geistesleben), nahm aber in ihren Vertretern in Wirklichkeit 
sehr viel Zins (Wirtschaftsleben). Oder das Schiebertum; die Verschaffung von 
Lebensmitteln unter der Hand (Wirtschaftsleben), gleichzeitig Rationierung (Rechtsleben). 
Das sind Erscheinungen wie in einem Reagenzglas, wo nicht zusammenghörige Substanzen 
auseinanderfallen.   332a, 35  (>Einheitsstaat, >Ahriman und Luzifer; differenzieren und 
vereinheitlichen)

  Kräfte aus den drei Gliedern werden die Menschen wieder zusammenschliessen, die durch 
die Arbeitsteilung getrennt worden sind.   24, 263

  Trieb, Triebfeder: „Die erste Stufe des individuellen Lebens ist das Wahrnehmen, und 
zwar das Wahrnehmen der Sinne. Wir stehen hier in jener Region unseres individuellen 
Lebens, wo sich das Wahrnehmen unmittelbar, ohne Dazwischentreten eines Gefühles oder 
Begriffes in Wollen umsetzt. Die Triebfeder des Menschen, die hierbei in Betracht kommt, 
wird als Trieb schlechthin bezeichnet. Die Befriedigung unserer niederen, rein 
animalischen Bedürfnisse (Hunger, Geschlechtsverkehr usw.) kommt auf diesem Wege 
zustande. Das Charakteristikum des Trieblebens besteht in der Unmittelbarkeit, mit der die 
Einzelwahrnehmung das Wollen auslöst. Diese Art der Bestimmung des Wollens, die 
ursprünglich nur dem niedrigeren Sinnenleben  eigen ist, kann auch auf die 
Wahrnehmungen der höheren Sinne ausgedehnt werden. … Gefühle können zu Triebfedern 
des Handelns werden. … Durch blosse Überlegung kann eine Vorstellung oder ein Begriff 
zum Motiv einer Handlung werden. Vorstellungen werden dadurch Motive, dass wir im 
Laufe des Lebens fortwährend gewisse Ziele des Wollens an Wahrnehmungen knüpfen, die 
in mehr oder weniger modifizierter Gestalt immer wiederkehren. .. Wir können die damit 
bezeichnete Triebfeder des Wollens die praktische Erfahrung nennen. … Wenn wir unter 
dem Einflusse von Intuitionen handeln, so ist die Triebfeder unseres Handelns das reine 
Denken, .. die praktische Vernunft.“  4, 151ff  (>Instinkt .., >Antrieb, >Soziale Triebe)

  Triebe und Instinkte: „Hier stellen wir etwas, was geistig-seelischer Natur in seiner   
Objektivität ist, so hin, als wenn es ein Materielles wäre; unsere Triebe und Instinkte sind in
den Definitionen, wie sie gegeben werden, die materialisierten, ins Innere des Menschen 
verlegten Gespenster, die vor der Wahrheit des Geistig-Seelischen stehen.“ 83, 267  
(>Mensch und Kosmos)

  Triebe läutern: „Dann stelle ich mir weiter vor, wie der Mensch entwickelungsfähig ist; 
wie er seine Triebe und Leidenschaften durch seine höheren Seelenfähigkeiten läutern und 
reinigen kann .. wie dadurch ein Niederes in diesen Trieben und Leidenschaften vernichtet 
wird, und diese auf einer höheren Stufe wiedergeboren werden..“  13, 310

  In der physischen Welt können nicht zwei Wesen auf demselben Platz stehen, im 
seelischen Bereich ist es anders. „Ist eine Meinung die fruchtbarere, so wird sie die andern 
aus dem Felde schlagen. Man lässt die andern Meinungen ebenso bestehen wie die eigene, 
weil sich die Dinge schon zurecht richten müssen durch den Kampf. .. wo die Meinungen 
verschieden sind, lässt man sie sich gegenseitig in Bezug auf ihre Fruchtbarkeit in der Welt 
durchdringen. .. so wird es doch immer mehr und mehr selbstverständlich sein für die 
Angehörigen einer spirituellen Weltanschauung, dass eine absolute innerliche Toleranz der 
Meinungen herrscht ..“  107, 21f 

  
  Trennen und Verbinden: Trennen, Auseinanderfallen im sozialen Organismus; Beispiele:
Die Kirche war zinsfeindlich (Geistesleben), nahm aber in ihren Vertretern in Wirklichkeit 
sehr viel Zins (Wirtschaftsleben). Oder das Schiebertum; die Verschaffung von 
Lebensmitteln unter der Hand (Wirtschaftsleben), gleichzeitig Rationierung (Rechtsleben). 
Das sind Erscheinungen wie in einem Reagenzglas, wo nicht zusammenghörige Substanzen 
auseinanderfallen.   332a, 35  (>Einheitsstaat, >Ahriman und Luzifer; differenzieren und 
vereinheitlichen)

  Kräfte aus den drei Gliedern werden die Menschen wieder zusammenschliessen, die durch 
die Arbeitsteilung getrennt worden sind.   24, 263

  Trieb, Triebfeder: „Die erste Stufe des individuellen Lebens ist das Wahrnehmen, und 
zwar das Wahrnehmen der Sinne. Wir stehen hier in jener Region unseres individuellen 
Lebens, wo sich das Wahrnehmen unmittelbar, ohne Dazwischentreten eines Gefühles oder 
Begriffes in Wollen umsetzt. Die Triebfeder des Menschen, die hierbei in Betracht kommt, 
wird als Trieb schlechthin bezeichnet. Die Befriedigung unserer niederen, rein 
animalischen Bedürfnisse (Hunger, Geschlechtsverkehr usw.) kommt auf diesem Wege 
zustande. Das Charakteristikum des Trieblebens besteht in der Unmittelbarkeit, mit der die 
Einzelwahrnehmung das Wollen auslöst. Diese Art der Bestimmung des Wollens, die 
ursprünglich nur dem niedrigeren Sinnenleben  eigen ist, kann auch auf die 
Wahrnehmungen der höheren Sinne ausgedehnt werden. … Gefühle können zu Triebfedern 
des Handelns werden. … Durch blosse Überlegung kann eine Vorstellung oder ein Begriff 
zum Motiv einer Handlung werden. Vorstellungen werden dadurch Motive, dass wir im 
Laufe des Lebens fortwährend gewisse Ziele des Wollens an Wahrnehmungen knüpfen, die 
in mehr oder weniger modifizierter Gestalt immer wiederkehren. .. Wir können die damit 
bezeichnete Triebfeder des Wollens die praktische Erfahrung nennen. … Wenn wir unter 
dem Einflusse von Intuitionen handeln, so ist die Triebfeder unseres Handelns das reine 
Denken, .. die praktische Vernunft.“  4, 151ff  (>Instinkt .., >Antrieb, >Soziale Triebe)

  Triebe und Instinkte: „Hier stellen wir etwas, was geistig-seelischer Natur in seiner   
Objektivität ist, so hin, als wenn es ein Materielles wäre; unsere Triebe und Instinkte sind in
den Definitionen, wie sie gegeben werden, die materialisierten, ins Innere des Menschen 
verlegten Gespenster, die vor der Wahrheit des Geistig-Seelischen stehen.“ 83, 267  
(>Mensch und Kosmos)

  Triebe läutern: „Dann stelle ich mir weiter vor, wie der Mensch entwickelungsfähig ist; 
wie er seine Triebe und Leidenschaften durch seine höheren Seelenfähigkeiten läutern und 
reinigen kann .. wie dadurch ein Niederes in diesen Trieben und Leidenschaften vernichtet 
wird, und diese auf einer höheren Stufe wiedergeboren werden..“  13, 310



  Trieb und Lust: „Der Trieb, der auf seine Betätigung geht, ist also das erste; dass er Lust 
im Gefolge hat, das zweite. Diese Erkenntnis ist von der allergrössten Wichtigkeit, denn sie 
zeigt, dass das Leben zunächst nicht auf die Lust ausgeht, sondern auf die Herstellung 
seines gestörten Gleichgewichtes. Erst die Erfahrung, dass mit der Betätigung eines 
bestimmten Triebes eine bestimmte Lust verbunden ist, führt uns dazu, diese Lust selbst zu 
suchen und sich dazu der Befriedigung des Triebes zu bedienen. Dehnt man dieses Gesetz 
auch auf die sittlichen Triebe aus, so richtet es sich gegen die eudämonistische Ethik, 
welche behauptet, dass das Ziel des menschlichen Wollens die Lust sei. Die Wahrheit ist, 
dass die Lust sich nur als notwendige Folge an die Erfüllung unseres Wollens knüpft.“ 
30, 533   (>Leben, >Ethik, >Motivation)

  Trieb-Problem: „Denn das Moralisch-Gute im weitesten Umfange aus dem Triebproblem 
heraus zu entwickeln das heisst, die Vergeistigung des Triebproblems zu finden. Das ist die 
reguläre Aufgabe des fünften nachatlantischen Zeitraums. Das wird in mächtigen 
Imaginationen entwickelt werden müssen.“ Der Ansatz dazu liegt im „Faust“. Durch 
ahrimanischen Einfluss wurde das Triebproblem  zum Glücksproblem.  171, 110  (>Glück)

  Trinität >Dreiheit, Dreifaltigkeit

  Überbau >Ideologie

  Übergang, Übertragung >Kapital-Übertragung, >Produktionsmittel, Kreislauf

  Umverteilung >Verteilung, gerechte, >Ungleichheit, >Sozialistische Produktion

  Umwandlung: „Den physischen Leib hat der Mensch gemeinsam mit allen Mineralien, 
den Ätherleib mit allen Pflanzen, den Astralleib mit den Tieren. Durch das Ich erhebt er sich
über die drei Naturreiche. (…) Wenn sich uns eine gewisse Richtung des Urteilens durch 
wiederholtes Urteilen einprägt, so wird das sittliche Urteil zu einem dauernden, zum 
Gewissen. Das sittliche Urteil ist ein Erlebnis des astralischen Leibes, das Gewissen ist ein 
Erlebnis des Äther- oder Lebensleibes. .. Da sehen wir, wie wichtig es ist für den Menschen,
dass er eine Ahnung davon habe, dass die höheren Glieder hineinwirken müssen in die 
dichteren Glieder. .. Der Mensch kann das, was ihm von der Natur gegeben ist, wieder 
verderben. Wie bei der Pflanze nur Misswuchs entstehen könnte, wenn der Äther- oder 
Lebensleib das, was vorgeht, nicht regeln würde, so entsteht beim Menschen ein innerer 
Misswuchs, wenn er in unrichtiger Weise von innen aus, vom Ich aus auf die niederen 
Glieder wirkt. .. Es wird sich zeigen, wie dasjenige, was im Geiste sich abspielt, tatsächlich 
den Menschen ergreift und ihn geeignet oder ungeeignet macht für das Leben, praktisch 
oder unpraktisch.“  57, 264ff

  „Fassen wir das wohl auf, dass durch die Umwandlung, die wir vollziehen in den 
wiederholten Erdenleben, durch die Umwandlung des Ätherleibes, des Astralleibes, des Ich,
das soziale Leben in seiner Gliederung bewirkt wird.“   199, 214

  Trieb und Lust: „Der Trieb, der auf seine Betätigung geht, ist also das erste; dass er Lust 
im Gefolge hat, das zweite. Diese Erkenntnis ist von der allergrössten Wichtigkeit, denn sie 
zeigt, dass das Leben zunächst nicht auf die Lust ausgeht, sondern auf die Herstellung 
seines gestörten Gleichgewichtes. Erst die Erfahrung, dass mit der Betätigung eines 
bestimmten Triebes eine bestimmte Lust verbunden ist, führt uns dazu, diese Lust selbst zu 
suchen und sich dazu der Befriedigung des Triebes zu bedienen. Dehnt man dieses Gesetz 
auch auf die sittlichen Triebe aus, so richtet es sich gegen die eudämonistische Ethik, 
welche behauptet, dass das Ziel des menschlichen Wollens die Lust sei. Die Wahrheit ist, 
dass die Lust sich nur als notwendige Folge an die Erfüllung unseres Wollens knüpft.“ 
30, 533   (>Leben, >Ethik, >Motivation)

  Trieb-Problem: „Denn das Moralisch-Gute im weitesten Umfange aus dem Triebproblem 
heraus zu entwickeln das heisst, die Vergeistigung des Triebproblems zu finden. Das ist die 
reguläre Aufgabe des fünften nachatlantischen Zeitraums. Das wird in mächtigen 
Imaginationen entwickelt werden müssen.“ Der Ansatz dazu liegt im „Faust“. Durch 
ahrimanischen Einfluss wurde das Triebproblem  zum Glücksproblem.  171, 110  (>Glück)

  Trinität >Dreiheit, Dreifaltigkeit

  Überbau >Ideologie

  Übergang, Übertragung >Kapital-Übertragung, >Produktionsmittel, Kreislauf

  Umverteilung >Verteilung, gerechte, >Ungleichheit, >Sozialistische Produktion

  Umwandlung: „Den physischen Leib hat der Mensch gemeinsam mit allen Mineralien, 
den Ätherleib mit allen Pflanzen, den Astralleib mit den Tieren. Durch das Ich erhebt er sich
über die drei Naturreiche. (…) Wenn sich uns eine gewisse Richtung des Urteilens durch 
wiederholtes Urteilen einprägt, so wird das sittliche Urteil zu einem dauernden, zum 
Gewissen. Das sittliche Urteil ist ein Erlebnis des astralischen Leibes, das Gewissen ist ein 
Erlebnis des Äther- oder Lebensleibes. .. Da sehen wir, wie wichtig es ist für den Menschen,
dass er eine Ahnung davon habe, dass die höheren Glieder hineinwirken müssen in die 
dichteren Glieder. .. Der Mensch kann das, was ihm von der Natur gegeben ist, wieder 
verderben. Wie bei der Pflanze nur Misswuchs entstehen könnte, wenn der Äther- oder 
Lebensleib das, was vorgeht, nicht regeln würde, so entsteht beim Menschen ein innerer 
Misswuchs, wenn er in unrichtiger Weise von innen aus, vom Ich aus auf die niederen 
Glieder wirkt. .. Es wird sich zeigen, wie dasjenige, was im Geiste sich abspielt, tatsächlich 
den Menschen ergreift und ihn geeignet oder ungeeignet macht für das Leben, praktisch 
oder unpraktisch.“  57, 264ff

  „Fassen wir das wohl auf, dass durch die Umwandlung, die wir vollziehen in den 
wiederholten Erdenleben, durch die Umwandlung des Ätherleibes, des Astralleibes, des Ich,
das soziale Leben in seiner Gliederung bewirkt wird.“   199, 214



  Es haben Umwandlungen auf geistigen Gebieten stattgefunden; Christentum. 
Umwandlungen auf politischen Gebieten lassen schon gewisse Reste übrig. „Heute denken 
die Menschen an wirtschaftliche Revolutionen (..) aber solche Revolutionen werden (..) nur 
Abbau treiben, nicht Aufbau.“ Es geht nicht um Umwälzungen, sondern um Ideen für 
normale haltbare Zustände.   332a, 105 (>Ich und Leiber, >Kraft und Stoff)

  Umwandlung der eigenen Seele, nicht von Einrichtungen: „Der gegenwärtige Mensch 
legt großen Wert darauf, dass man nur ja nicht an ihn selbst herantippt. … Er empfindet es 
wie ein Antasten seiner Menschenwürde, wenn man davon zu sprechen genötigt ist, dass er 
selber in seiner Seelenverfassung, in seinem Lebensverhalten sich einer Umwandelung 
unterziehen soll. Er lässt es sich leicht gefallen, wenn man sagt, die Einrichtungen sollen 
sozial gestaltet werden; er lässt es sich schwer gefallen, wenn man das Verlangen stellt, er 
solle sich selber sozial gestalten. (…) Wir stehen heute der sozialen Frage so gegenüber, 
dass in weitesten Kreisen die Anschauung verbreitet ist: Wir müssen nur das 
Wirtschaftsleben umgestalten, die wirtschaftlichen Einrichtungen, dann wird alles andere, 
das Rechtsleben, das Geistesleben, von selber .. kommen.“ Es ist von diesem Dogma gerade
zugedeckt, verhüllt worden, „dass die Abhängigkeit des Rechts- und Geisteslebens vom 
Wirtschaftsleben überwunden werden muss. Und während weite sozialistische Kreise heute 
denken, das Wirtschaftsleben müsse zunächst anders gestaltet werden, dann ergebe sich 
alles andere von selbst, hat man sich die Frage vorzulegen: Welche Verhältnisse müssen auf 
dem Gebiete des Rechtes, des Geisteslebens für sich geschaffen werden, damit aus dem 
erneuerten geistigen, aus dem erneuerten Rechtsleben heraus wirtschaftliche Zustände 
entstehen, die den Forderungen eines menschenwürdigen Daseins entsprechen? .. Wie 
kommen wir heraus aus der Abhängigkeit? - das ist es vor allen Dingen, was gefragt werden
muss.“  332a, 77ff 

  Ungleichheit: Die Ungleichheit „wird dem Menschen erst gegeben im Laufe seines 
physischen Menschenlebens. .. aus dem Geiste heraus wandert der Mensch gleich vor der 
Welt und vor Gott und vor anderen Menschen. So verkündet das Mysterium des Kindes.“ - 
der „Weihnachtsgedanke“  187, 16  (>Gleichheit, >Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit)

  Der Blick allein auf die Überwindung der Ungleichheit führt nicht weiter. „Denn die 
Wirtschaftsordnung der neueren Zeit hat zu dieser Ungleichheit dadurch geführt, dass sie 
die Rechtsordnung und die Geistespflege, auf die sie angewiesen ist, noch nicht zur Seite 
gehabt hat.“  24, 82 

  Es scheint nun das Einfachste zu sein, die wirtschaftliche Übermacht bei den Einzelnen zu 
beseitigen, um auch deren rechtliche und geistige Übermacht aus der Welt zu schaffen. Man
kommt zu dieser «Einfachheit» des sozialen Denkens, wenn man nicht bedenkt, dass in der 
von dem modernen Leben gebotenen Verbindung von technischer und wirtschaftlicher 
Betätigung die Notwendigkeit liegt, im Betriebe des Wirtschaftslebens Initiative und 
individuelle Tüchtigkeit der Einzelnen zur möglichst fruchtbaren Entfaltung kommen zu 
lassen. (…) Man wird sagen, in der modernen sozialen Bewegung handelt es sich ja 
zunächst nicht um Rechtsverhältnisse, sondern um Überwindung der wirtschaftlichen 
Ungleichheiten. Auf diesen Einwand wird erwidert werden müssen, dass Forderungen, die 
in den Menschen leben, keineswegs immer durch die Gedanken richtig ausgedrückt werden,
die das Bewusstsein von ihnen bildet. … Die Betrachtung des in der neueren Zeit 

  Es haben Umwandlungen auf geistigen Gebieten stattgefunden; Christentum. 
Umwandlungen auf politischen Gebieten lassen schon gewisse Reste übrig. „Heute denken 
die Menschen an wirtschaftliche Revolutionen (..) aber solche Revolutionen werden (..) nur 
Abbau treiben, nicht Aufbau.“ Es geht nicht um Umwälzungen, sondern um Ideen für 
normale haltbare Zustände.   332a, 105 (>Ich und Leiber, >Kraft und Stoff)

  Umwandlung der eigenen Seele, nicht von Einrichtungen: „Der gegenwärtige Mensch 
legt großen Wert darauf, dass man nur ja nicht an ihn selbst herantippt. … Er empfindet es 
wie ein Antasten seiner Menschenwürde, wenn man davon zu sprechen genötigt ist, dass er 
selber in seiner Seelenverfassung, in seinem Lebensverhalten sich einer Umwandelung 
unterziehen soll. Er lässt es sich leicht gefallen, wenn man sagt, die Einrichtungen sollen 
sozial gestaltet werden; er lässt es sich schwer gefallen, wenn man das Verlangen stellt, er 
solle sich selber sozial gestalten. (…) Wir stehen heute der sozialen Frage so gegenüber, 
dass in weitesten Kreisen die Anschauung verbreitet ist: Wir müssen nur das 
Wirtschaftsleben umgestalten, die wirtschaftlichen Einrichtungen, dann wird alles andere, 
das Rechtsleben, das Geistesleben, von selber .. kommen.“ Es ist von diesem Dogma gerade
zugedeckt, verhüllt worden, „dass die Abhängigkeit des Rechts- und Geisteslebens vom 
Wirtschaftsleben überwunden werden muss. Und während weite sozialistische Kreise heute 
denken, das Wirtschaftsleben müsse zunächst anders gestaltet werden, dann ergebe sich 
alles andere von selbst, hat man sich die Frage vorzulegen: Welche Verhältnisse müssen auf 
dem Gebiete des Rechtes, des Geisteslebens für sich geschaffen werden, damit aus dem 
erneuerten geistigen, aus dem erneuerten Rechtsleben heraus wirtschaftliche Zustände 
entstehen, die den Forderungen eines menschenwürdigen Daseins entsprechen? .. Wie 
kommen wir heraus aus der Abhängigkeit? - das ist es vor allen Dingen, was gefragt werden
muss.“  332a, 77ff 

  Ungleichheit: Die Ungleichheit „wird dem Menschen erst gegeben im Laufe seines 
physischen Menschenlebens. .. aus dem Geiste heraus wandert der Mensch gleich vor der 
Welt und vor Gott und vor anderen Menschen. So verkündet das Mysterium des Kindes.“ - 
der „Weihnachtsgedanke“  187, 16  (>Gleichheit, >Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit)

  Der Blick allein auf die Überwindung der Ungleichheit führt nicht weiter. „Denn die 
Wirtschaftsordnung der neueren Zeit hat zu dieser Ungleichheit dadurch geführt, dass sie 
die Rechtsordnung und die Geistespflege, auf die sie angewiesen ist, noch nicht zur Seite 
gehabt hat.“  24, 82 

  Es scheint nun das Einfachste zu sein, die wirtschaftliche Übermacht bei den Einzelnen zu 
beseitigen, um auch deren rechtliche und geistige Übermacht aus der Welt zu schaffen. Man
kommt zu dieser «Einfachheit» des sozialen Denkens, wenn man nicht bedenkt, dass in der 
von dem modernen Leben gebotenen Verbindung von technischer und wirtschaftlicher 
Betätigung die Notwendigkeit liegt, im Betriebe des Wirtschaftslebens Initiative und 
individuelle Tüchtigkeit der Einzelnen zur möglichst fruchtbaren Entfaltung kommen zu 
lassen. (…) Man wird sagen, in der modernen sozialen Bewegung handelt es sich ja 
zunächst nicht um Rechtsverhältnisse, sondern um Überwindung der wirtschaftlichen 
Ungleichheiten. Auf diesen Einwand wird erwidert werden müssen, dass Forderungen, die 
in den Menschen leben, keineswegs immer durch die Gedanken richtig ausgedrückt werden,
die das Bewusstsein von ihnen bildet. … Die Betrachtung des in der neueren Zeit 



bestandenen Verhältnisses zwischen Recht und Wirtschaft ergibt, daß das rechtliche Leben 
der Menschen in Abhängigkeit gekommen ist von dem wirtschaftlichen. Würde man nun 
darnach streben, die wirtschaftlichen Ungleichheiten, die im Gefolge dieser Abhängigkeit 
aufgetreten sind, in äußerer Art aus der Welt zu schaffen durch eine einseitige Änderung der
Wirtschaftsformen, so müßten sich in kurzer Zeit ähnliche Ungleichheiten ergeben, wenn 
man den neuen Wirtschaftsformen wieder die Möglichkeit ließe, ihre Rechtsformen aus sich
selbst zu schaffen.  24, 234ff  (>Ausbeutung)

  „Den Schwachen gegenüber dem Starken schützen, kann ein Wirtschaftsleben, das nur aus 
seinen eigenen Kräften heraus gestaltet ist.“  Kp, 19f 

  „Greifen nicht andere als wirtschaftliche Kräfte ein, dann wird der Besitzende dem 
Besitzlosen die Leistung notwendig mit der Gegenleistung ausgleichen müssen.“ Kp, 19   
(>Fähigkeiten und Ungleichheit, >Verteilung, gerechte, >Leistung u. Gegenleistung)

  Universität und Gymnasium: „Wir haben heute die Aufgabe, wenn wir an der 
Universität sind, uns zurückzuerinnern an das, was uns im Gymnasium ausgetrieben worden
ist, um in einen lebendigen Betrieb der Wissenschaft hineinzukommen.“ NÖS, 22

  
  Unternehmen, neue: „Die Unternehmung muss auf der Erkenntnis ruhen, dass die 
technische, finanzielle etc. Tätigkeit Zweige entfalten kann, die zwar für den einzelnen 
Unternehmer zeitweilig günstige Resultate liefern, die aber im Zusammenhange der 
sozialen Ordnung zerstörend wirken. In dieser Art waren viele Unternehmungen der 
neuesten Art orientiert. Man fruktifizierte sie, und gerade durch ihre Fruktifizierung 
untergrub man die soziale Ordnung. Dieser Art von Unternehmungen müssen solche 
gegenübertreten, die aus einem gesunden Denken und Empfinden heraus stammen. Sie 
können sich in wirklich fruchtbarer Art der sozialen Ordnung einfügen.
Es ist richtig, dass auch eine Unternehmung wie die hier charakterisierte zunächst nur die 
sozial-technischen und finanziellen Krisenmöglichkeiten überwinden kann, und dass
ihr die sozialen Schwierigkeiten so lange gegenüberstehen werden, als diese als eigentliche 
Arbeiterfrage noch die Gestalt an sich tragen, die aus der zu Krisen verurteilten alten 
Produktionsweise stammen. Die an den neuen Unternehmungen beteiligten Arbeiter werden
zum Beispiel in Lohndifferenzen sich gerade so verhalten, wie sie sich den 
Unternehmungen alten Stils gegenüber verhalten. Allein man darf bei solchen Dingen nicht 
unterschätzen, wie bald bei richtiger Führung ein Unternehmen der hier charakterisierten 
Art auch sozial günstige Folgen haben muss. Das wird man sehen. Und das Beispiel wird 
überzeugend wirken. Wenn eine Unternehmung dieser Art stocken wird, dann wird man die 
Arbeiter, die daran beteiligt sind, schon mit ihren Überzeugungen bei dem Wieder-in-Fluß-
bringen haben. Denn nur dadurch, da man durch eine auf alle Menschenklassen wirkende 
Denkungsart die Handarbeiter mit den geistigen Führern von Unternehmungen zu einem 
Interesse bringt, kann den sozialen Zerstörungskräften entgegengearbeitet werden.
Wer sich dazu entschließen wird, zu den hier gemeinten Unternehmungen
finanzielle Beihilfe zu gewähren, der wird verstehen müssen, dass wir heute schon so weit 
sind, dass Unternehmungen im alten Sinne unterstützen heißt, sein Geld in Unfruchtbares 
stecken, und dass für sein Geld sorgen, heute heißt, zukunftversprechende Unternehmungen
zu tragen, die allein geeignet sind, den verwüstenden Kräften standzuhalten.“  Molt, 254f    
(>Betriebe, >Banken, >Geistige Unternehmen)

bestandenen Verhältnisses zwischen Recht und Wirtschaft ergibt, daß das rechtliche Leben 
der Menschen in Abhängigkeit gekommen ist von dem wirtschaftlichen. Würde man nun 
darnach streben, die wirtschaftlichen Ungleichheiten, die im Gefolge dieser Abhängigkeit 
aufgetreten sind, in äußerer Art aus der Welt zu schaffen durch eine einseitige Änderung der
Wirtschaftsformen, so müßten sich in kurzer Zeit ähnliche Ungleichheiten ergeben, wenn 
man den neuen Wirtschaftsformen wieder die Möglichkeit ließe, ihre Rechtsformen aus sich
selbst zu schaffen.  24, 234ff  (>Ausbeutung)

  „Den Schwachen gegenüber dem Starken schützen, kann ein Wirtschaftsleben, das nur aus 
seinen eigenen Kräften heraus gestaltet ist.“  Kp, 19f 

  „Greifen nicht andere als wirtschaftliche Kräfte ein, dann wird der Besitzende dem 
Besitzlosen die Leistung notwendig mit der Gegenleistung ausgleichen müssen.“ Kp, 19   
(>Fähigkeiten und Ungleichheit, >Verteilung, gerechte, >Leistung u. Gegenleistung)

  Universität und Gymnasium: „Wir haben heute die Aufgabe, wenn wir an der 
Universität sind, uns zurückzuerinnern an das, was uns im Gymnasium ausgetrieben worden
ist, um in einen lebendigen Betrieb der Wissenschaft hineinzukommen.“ NÖS, 22

  
  Unternehmen, neue: „Die Unternehmung muss auf der Erkenntnis ruhen, dass die 
technische, finanzielle etc. Tätigkeit Zweige entfalten kann, die zwar für den einzelnen 
Unternehmer zeitweilig günstige Resultate liefern, die aber im Zusammenhange der 
sozialen Ordnung zerstörend wirken. In dieser Art waren viele Unternehmungen der 
neuesten Art orientiert. Man fruktifizierte sie, und gerade durch ihre Fruktifizierung 
untergrub man die soziale Ordnung. Dieser Art von Unternehmungen müssen solche 
gegenübertreten, die aus einem gesunden Denken und Empfinden heraus stammen. Sie 
können sich in wirklich fruchtbarer Art der sozialen Ordnung einfügen.
Es ist richtig, dass auch eine Unternehmung wie die hier charakterisierte zunächst nur die 
sozial-technischen und finanziellen Krisenmöglichkeiten überwinden kann, und dass
ihr die sozialen Schwierigkeiten so lange gegenüberstehen werden, als diese als eigentliche 
Arbeiterfrage noch die Gestalt an sich tragen, die aus der zu Krisen verurteilten alten 
Produktionsweise stammen. Die an den neuen Unternehmungen beteiligten Arbeiter werden
zum Beispiel in Lohndifferenzen sich gerade so verhalten, wie sie sich den 
Unternehmungen alten Stils gegenüber verhalten. Allein man darf bei solchen Dingen nicht 
unterschätzen, wie bald bei richtiger Führung ein Unternehmen der hier charakterisierten 
Art auch sozial günstige Folgen haben muss. Das wird man sehen. Und das Beispiel wird 
überzeugend wirken. Wenn eine Unternehmung dieser Art stocken wird, dann wird man die 
Arbeiter, die daran beteiligt sind, schon mit ihren Überzeugungen bei dem Wieder-in-Fluß-
bringen haben. Denn nur dadurch, da man durch eine auf alle Menschenklassen wirkende 
Denkungsart die Handarbeiter mit den geistigen Führern von Unternehmungen zu einem 
Interesse bringt, kann den sozialen Zerstörungskräften entgegengearbeitet werden.
Wer sich dazu entschließen wird, zu den hier gemeinten Unternehmungen
finanzielle Beihilfe zu gewähren, der wird verstehen müssen, dass wir heute schon so weit 
sind, dass Unternehmungen im alten Sinne unterstützen heißt, sein Geld in Unfruchtbares 
stecken, und dass für sein Geld sorgen, heute heißt, zukunftversprechende Unternehmungen
zu tragen, die allein geeignet sind, den verwüstenden Kräften standzuhalten.“  Molt, 254f    
(>Betriebe, >Banken, >Geistige Unternehmen)



  Unternehmer und Arbeiter: „Der Mensch kann in sozialer Beziehung doch auch auf die 
allermannigfaltigste Weise gedeihen … Es kommt heute auf den Menschen an, nicht auf die
Einrichtungen allein.“ Es kommt heute darauf an, „dass derjenige, der zum Beispiel ein 
Unternehmen zu führen hat, in der Lage ist, mit seinem ganzen Menschen entweder selbst
oder durch Helfer in die Menschenmasse einzugreifen, die in diesem Unternehmen arbeitet, 
so dass er ihr nahekommt erstens dadurch, dass er in seinem Unternehmen wirklich auf 
menschliche Art mit denen, die an dem Unternehmen beteiligt sind, alles das durchspricht, 
was da vorgeht vom Ankauf, von der Erwerbung des Rohprodukts bis zum Hinbringen des 
fertigen Produkts auf den Markt und bis zu der Art und Weise, wie es in den Konsum 
übergeht. Wenn man diesen ganzen Weg auf eine aufs Menschliche hinorientierte Weise 
immer wieder und wiederum durchspricht mit denjenigen, die am Unternehmen beteiligt 
sind, dann legt man einen Grund, um erst das andere auf diesem Grund erbauen zu können, 
was sonst in sozialer Beziehung heute wünschenswert und zu erstreben berechtigt ist.“  
83, 252f (>Weltanschauung, >Arbeit im Rechtsleben, >Arbeit, geistige und körperliche, 
>Betriebshierarchie)

  Wird die Dreigliederung verwirklicht, so kann der Arbeitnehmer gar nicht mehr Söldner 
des Kapitals sein; er steht in einem Rechtsverhältnis zum Unternehmer, der zum Arbeitleiter
wird. Durch die Entfaltung seiner individuellen Fähigkeiten als Unternehmer wird er 
sozusagen zu einem « Veranstalter der Arbeit». Das Verhältnis zwischen dem Arbeitleiter 
und dem Arbeitleister, die beim Zustandekommen eines Produktes zusammenwirken, wird 
auf der Festsetzung des Anteils eines jeden beruhen. Der Unternehmer, der Betriebsleiter, 
erhält dadurch die Stellung eines Treuhänders für das ihm anvertraute Kapital im Auftrage 
der Gesamtheit. Aber der Betriebsleiter soll nicht in seiner freien Initiative eingeschränkt 
sein; er muss sich aber am Markt und Konsuminteresse orientieren. Zwischen seinem 
Betrieb und den Organen auf der Konsumseite muss ein lebendiges Zusammenwirken 
entstehen. 331A, 62

  Wird die Kapitalfrage im Sinne der sozialen Dreigliederung gelöst, bedeutet das, dass der 
geistige Arbeiter an das Unternehmen gebunden ist — er ist ja der Initiator, die Seele des 
Unternehmens —, der Handarbeiter hingegen ist ungebunden, freizügig; er kann von einem 
Betrieb zum andern gehen und dort in ein neues Rechtsverhältnis zum Arbeitleiter treten. 
Eine solche Regelung ist der Garant für eine fortdauernde Entwicklung des 
Wirtschaftslebens. 331A, 63f

  Unternehmer-Eigentum sind die Bezüge, die bei Aufnahme des Produktionsbetriebes als 
gerechtfertigter Anspruch galten. Dazu kommt, wenn sich das Kapital durch den 
Unternehmer vermehrt hat, eine Summe, die einem Zins aus dieser Vermehrung entspricht.  
Kp, 113  (>Produzent)

  „Soll der im Besitze von Produktionsmitteln Befindliche überhaupt das Gefühl entwickeln,
dass nicht derjenige in einer wirtschaftlichen Position am besten wirkt, der diese durch seine
wirtschaftliche Macht erwirbt, sondern durch seine Befähigung, so muss dieses Gefühl 
heranwachsen auf einem Lebensboden, der neben dem wirtschaftlichen geschaffen wird.“   
24, 76f

  Unternehmer-Einkommen: „Es liegt eigentlich schon im Geiste des hier Dargestellten, 
dass, wenn die Produktion zurückgeht, sich das Einkommen des Produzenten in demselben 

  Unternehmer und Arbeiter: „Der Mensch kann in sozialer Beziehung doch auch auf die 
allermannigfaltigste Weise gedeihen … Es kommt heute auf den Menschen an, nicht auf die
Einrichtungen allein.“ Es kommt heute darauf an, „dass derjenige, der zum Beispiel ein 
Unternehmen zu führen hat, in der Lage ist, mit seinem ganzen Menschen entweder selbst
oder durch Helfer in die Menschenmasse einzugreifen, die in diesem Unternehmen arbeitet, 
so dass er ihr nahekommt erstens dadurch, dass er in seinem Unternehmen wirklich auf 
menschliche Art mit denen, die an dem Unternehmen beteiligt sind, alles das durchspricht, 
was da vorgeht vom Ankauf, von der Erwerbung des Rohprodukts bis zum Hinbringen des 
fertigen Produkts auf den Markt und bis zu der Art und Weise, wie es in den Konsum 
übergeht. Wenn man diesen ganzen Weg auf eine aufs Menschliche hinorientierte Weise 
immer wieder und wiederum durchspricht mit denjenigen, die am Unternehmen beteiligt 
sind, dann legt man einen Grund, um erst das andere auf diesem Grund erbauen zu können, 
was sonst in sozialer Beziehung heute wünschenswert und zu erstreben berechtigt ist.“  
83, 252f (>Weltanschauung, >Arbeit im Rechtsleben, >Arbeit, geistige und körperliche, 
>Betriebshierarchie)

  Wird die Dreigliederung verwirklicht, so kann der Arbeitnehmer gar nicht mehr Söldner 
des Kapitals sein; er steht in einem Rechtsverhältnis zum Unternehmer, der zum Arbeitleiter
wird. Durch die Entfaltung seiner individuellen Fähigkeiten als Unternehmer wird er 
sozusagen zu einem « Veranstalter der Arbeit». Das Verhältnis zwischen dem Arbeitleiter 
und dem Arbeitleister, die beim Zustandekommen eines Produktes zusammenwirken, wird 
auf der Festsetzung des Anteils eines jeden beruhen. Der Unternehmer, der Betriebsleiter, 
erhält dadurch die Stellung eines Treuhänders für das ihm anvertraute Kapital im Auftrage 
der Gesamtheit. Aber der Betriebsleiter soll nicht in seiner freien Initiative eingeschränkt 
sein; er muss sich aber am Markt und Konsuminteresse orientieren. Zwischen seinem 
Betrieb und den Organen auf der Konsumseite muss ein lebendiges Zusammenwirken 
entstehen. 331A, 62

  Wird die Kapitalfrage im Sinne der sozialen Dreigliederung gelöst, bedeutet das, dass der 
geistige Arbeiter an das Unternehmen gebunden ist — er ist ja der Initiator, die Seele des 
Unternehmens —, der Handarbeiter hingegen ist ungebunden, freizügig; er kann von einem 
Betrieb zum andern gehen und dort in ein neues Rechtsverhältnis zum Arbeitleiter treten. 
Eine solche Regelung ist der Garant für eine fortdauernde Entwicklung des 
Wirtschaftslebens. 331A, 63f

  Unternehmer-Eigentum sind die Bezüge, die bei Aufnahme des Produktionsbetriebes als 
gerechtfertigter Anspruch galten. Dazu kommt, wenn sich das Kapital durch den 
Unternehmer vermehrt hat, eine Summe, die einem Zins aus dieser Vermehrung entspricht.  
Kp, 113  (>Produzent)

  „Soll der im Besitze von Produktionsmitteln Befindliche überhaupt das Gefühl entwickeln,
dass nicht derjenige in einer wirtschaftlichen Position am besten wirkt, der diese durch seine
wirtschaftliche Macht erwirbt, sondern durch seine Befähigung, so muss dieses Gefühl 
heranwachsen auf einem Lebensboden, der neben dem wirtschaftlichen geschaffen wird.“   
24, 76f

  Unternehmer-Einkommen: „Es liegt eigentlich schon im Geiste des hier Dargestellten, 
dass, wenn die Produktion zurückgeht, sich das Einkommen des Produzenten in demselben 



Masse zu verringern habe, wie es sich steigert bei der Produktionserweiterung. Immer aber 
wird das Einkommen aus der geistigen Leistung des Leitenden fliessen, nicht aus einem 
solchen Profit,“ der auf dem Zusammenwirken der Kräfte des Gemeinlebens beruht.  Kp, 
125f   (>Einkommen aus geistigen Leistungen, >Fähigkeiten und Gewinn)

  Der Unternehmer „wird gewisse Ansprüche stellen für seine geistige Leistung, für seine 
Führerleistung, für seine Leitung. Wenn einmal ein wirklicher Vertrag zwischen Arbeitgeber
und Arbeitnehmer geschlossen wird - der heute übliche Vertrag ist nur ein Scheinvertrag -, 
wird der Arbeitnehmer einsehen, dass seine Interessen am besten vertreten sind, wenn der 
Unternehmer den Betrieb mit seinen individuellen Kräften gut leitet, ohne ihn aber zu 
besitzen. Und dies ist eben dann möglich, wenn der Unternehmer ursprünglich aus freier 
Initiative die Forderung für seine geistige Leistung aufstellt und darüber mit den Arbeitern 
verhandelt. Kann diese Forderung nicht erfüllt werden, muss der Unternehmer mit seiner 
Forderung eben heruntergehen. Aber die Forderung muss aus völlig freier Initiative 
ursprünglich gestellt werden. Findet der Unternehmer keine Abnehmer, so muss er, was sich
von selbst versteht, heruntergehen. Aber nun muss es dabei bleiben. Er bezieht nun aus dem
Unternehmen heraus nichts weiter als den vereinbarten Anteil, der, wenn sich seine Arbeit 
vergrößert, vergrößert werden kann. Aber es bleibt Zins. Daneben besteht die Produktivität 
der Produktionsmittel selber, der Profit, der aus dem Betrieb hervorgeht. Das sind zwei ganz
verschiedene Dinge, das, was man durch seine geistige Leistung erwirbt, und das, was aus 
dem Betrieb herausgeht. Es ist nämlich etwas ganz anderes, mit Produktionsmitteln zu 
arbeiten, als sein erspartes Kapital in Produktionsmittel hineinzustecken. Diese Dinge 
unterscheidet man heute nicht. Diese Dinge werden im gesunden sozialen Organismus 
unterschieden werden.“ 190, 28  (>Steuer; Ausgabensteuer)

  Unternehmer und Geistesleben: „Die soziale Betätigung eines Menschen durch Kapital“ 
gehört in das Gebiet des Geisteslebens, „das dem Fähigen die freie Initiative gibt“ und auch 
deren Beurteilung durch freies Verständnis bei anderen Menschen ermöglicht. Der Staat ist 
gegenüber individuellen Fähigkeiten verständnislos.  Kp, 95  (>Kapital, und Geist)

  „Das geistige Leben geht von dem höchsten Zweige des Geisteslebens herunter bis in jene 
Verzweigungen die dadurch entstehen, dass irgend jemand aus seinen individuellen 
Fähigkeiten heraus irgendeine Unternehmung zu leiten hat. So wie er sie heute leitete, so 
leitete er sie aus dem Wirtschaftsleben heraus unter der Wirkung .. der wirtschaftlichen 
Gewalt. So wie er sie zu leiten hat im gesunden sozialen Organismus, so ist das aus dem 
Geistesleben heraus. … Dann wird dasjenige, was eben durch das Kapital geleistet werden 
wird, nicht mehr im Sinne des modernen Kapitalismus geleistet werden können (sondern) 
allein nach den Impulsen, die das geistige Leben selber gibt.“  328, 156f

  „Die geistige Produktion, einschließlich der Fabrikleitung, steht auf dem Gebiet des freien 
Geisteslebens. Dieses muss die Möglichkeit haben, das Erträgnis, das übrig bleibt, wenn 
alles andere besorgt ist, zu vollständig freier Verfügung zu haben. Nur dadurch, dass Sie auf
dem geistigen Gebiete volle Freiheit walten lassen, schaffen Sie die Möglichkeit eines 
wirklichen Fortschritts. Jeder wirtschaftliche Körper führt in eine Sackgasse. Daraus kann 
man nur herauskommen durch Freiheit im Geist. Man muss sich dies immer zugestehen. 
Auf dem Gebiete der geistigen Produktion kann ich nicht anders, als für die Allgemeinheit 
schaffen.“  Molt, 227 

Masse zu verringern habe, wie es sich steigert bei der Produktionserweiterung. Immer aber 
wird das Einkommen aus der geistigen Leistung des Leitenden fliessen, nicht aus einem 
solchen Profit,“ der auf dem Zusammenwirken der Kräfte des Gemeinlebens beruht.  Kp, 
125f   (>Einkommen aus geistigen Leistungen, >Fähigkeiten und Gewinn)

  Der Unternehmer „wird gewisse Ansprüche stellen für seine geistige Leistung, für seine 
Führerleistung, für seine Leitung. Wenn einmal ein wirklicher Vertrag zwischen Arbeitgeber
und Arbeitnehmer geschlossen wird - der heute übliche Vertrag ist nur ein Scheinvertrag -, 
wird der Arbeitnehmer einsehen, dass seine Interessen am besten vertreten sind, wenn der 
Unternehmer den Betrieb mit seinen individuellen Kräften gut leitet, ohne ihn aber zu 
besitzen. Und dies ist eben dann möglich, wenn der Unternehmer ursprünglich aus freier 
Initiative die Forderung für seine geistige Leistung aufstellt und darüber mit den Arbeitern 
verhandelt. Kann diese Forderung nicht erfüllt werden, muss der Unternehmer mit seiner 
Forderung eben heruntergehen. Aber die Forderung muss aus völlig freier Initiative 
ursprünglich gestellt werden. Findet der Unternehmer keine Abnehmer, so muss er, was sich
von selbst versteht, heruntergehen. Aber nun muss es dabei bleiben. Er bezieht nun aus dem
Unternehmen heraus nichts weiter als den vereinbarten Anteil, der, wenn sich seine Arbeit 
vergrößert, vergrößert werden kann. Aber es bleibt Zins. Daneben besteht die Produktivität 
der Produktionsmittel selber, der Profit, der aus dem Betrieb hervorgeht. Das sind zwei ganz
verschiedene Dinge, das, was man durch seine geistige Leistung erwirbt, und das, was aus 
dem Betrieb herausgeht. Es ist nämlich etwas ganz anderes, mit Produktionsmitteln zu 
arbeiten, als sein erspartes Kapital in Produktionsmittel hineinzustecken. Diese Dinge 
unterscheidet man heute nicht. Diese Dinge werden im gesunden sozialen Organismus 
unterschieden werden.“ 190, 28  (>Steuer; Ausgabensteuer)

  Unternehmer und Geistesleben: „Die soziale Betätigung eines Menschen durch Kapital“ 
gehört in das Gebiet des Geisteslebens, „das dem Fähigen die freie Initiative gibt“ und auch 
deren Beurteilung durch freies Verständnis bei anderen Menschen ermöglicht. Der Staat ist 
gegenüber individuellen Fähigkeiten verständnislos.  Kp, 95  (>Kapital, und Geist)

  „Das geistige Leben geht von dem höchsten Zweige des Geisteslebens herunter bis in jene 
Verzweigungen die dadurch entstehen, dass irgend jemand aus seinen individuellen 
Fähigkeiten heraus irgendeine Unternehmung zu leiten hat. So wie er sie heute leitete, so 
leitete er sie aus dem Wirtschaftsleben heraus unter der Wirkung .. der wirtschaftlichen 
Gewalt. So wie er sie zu leiten hat im gesunden sozialen Organismus, so ist das aus dem 
Geistesleben heraus. … Dann wird dasjenige, was eben durch das Kapital geleistet werden 
wird, nicht mehr im Sinne des modernen Kapitalismus geleistet werden können (sondern) 
allein nach den Impulsen, die das geistige Leben selber gibt.“  328, 156f

  „Die geistige Produktion, einschließlich der Fabrikleitung, steht auf dem Gebiet des freien 
Geisteslebens. Dieses muss die Möglichkeit haben, das Erträgnis, das übrig bleibt, wenn 
alles andere besorgt ist, zu vollständig freier Verfügung zu haben. Nur dadurch, dass Sie auf
dem geistigen Gebiete volle Freiheit walten lassen, schaffen Sie die Möglichkeit eines 
wirklichen Fortschritts. Jeder wirtschaftliche Körper führt in eine Sackgasse. Daraus kann 
man nur herauskommen durch Freiheit im Geist. Man muss sich dies immer zugestehen. 
Auf dem Gebiete der geistigen Produktion kann ich nicht anders, als für die Allgemeinheit 
schaffen.“  Molt, 227 



  Eine Abwanderung der Intelligenz wird „gar nicht erfolgen. Die Leute werden im Ausland 
gar nicht mehr verdienen als in Deutschland. .. Wenn sie unsere Ideen durchführen, wird 
der, der etwas kann, nicht schlechter gestellt sein. Bei Durchführung unserer Ideen wird der 
Mensch mit technischer Bildung z. B. nicht schlechter gestellt. .. Das eine tritt ein, dass 
untüchtige Unternehmer etwas beschränkt werden. Aber der tüchtige Unternehmer, der 
imstande sein wird, sein Geschäft zum Florieren zu bringen, der wird durch die Tatsache, da
er es ist, der den Kreis von Arbeitern beschäftigt, gar nicht schlechter gestellt sein, als 
irgendein Mensch in der Entente gestellt sein kann. Man wird gar nicht auf den Gedanken 
kommen, den Unternehmer zu «wählen». Die Menschen werden sich sammeln unter 
irgendeinem Menschen, der Initiative hat. In England werden die Leute profitieren, die 
Unternehmer sind. Bei uns werden sie die entsprechenden Bezüge haben. Sie werden die 
Bezüge haben dadurch, dass der Wirtschaftskörper sich gegenseitig trägt. 
Unternehmerbranchen gleichen sich gegenseitig aus, so dass die tiefer gelagerten von den 
höher gelagerten etwas bekommen. Sie müssen sich das in der Realität vorstellen: die 
Tätigkeit ändert sich etwas. Sie sind dann nie ganz einseitig Unternehmer. Sie sind als 
solcher in einem gewissen Verhältnis zu den eigenen Konsumenten. Das bringt Ihnen eine 
Entschädigung ein. Die Konsumenten-Genossenschaft honoriert Sie. Das kommt zum 
Unternehmerhonorar hinzu. Der Wirtschaftskörper ist eine Ineinanderverflechtung von 
lauter Assoziationen. Der leitende Unternehmer ist gar nicht schlechter gestellt als heute der
Unternehmer.“  Molt, 233 

  Unternehmer und Gewerkschaften: „Es ist notwendig, dass endlich einmal jener alte 
Irrtum verlassen werde, dass es auf der einen Seite die Unternehmerschaft im grossen gibt, 
(..) und dass es auf der anderen Seite die Arbeiterschaft gibt, stramm in Gewerkschaften 
organisiert, so dass der einzelne Arbeiter unter einer furchtbaren Bedrängnis steht.“   337b, 
179  (>Gewerkschaften)

  Unternehmer; Wahl?, Absetzung?: „Durch die Wahl des Unternehmers seitens der 
Arbeiterschaft würde eine Unterdrückung der Freiheit eintreten. Was absolut gewährleistet 
sein muss, ist dies: Ihr müsst mir dasjenige für meine geistige Leistung geben, was ich für 
nötig halte. Für das, dass der Unternehmer geistiger Leiter ist, bekommt er sein volles 
Einkommen. .. In der Praxis wird die Kontinuität gewahrt. Die Unternehmer bleiben bis zu 
einem gewissen Grade bestehen. Die Absetzung des Unternehmers wird auf dem Wege der 
Schädigung durch den Staat erfolgen. Der Unternehmer muss vor Absetzung geschützt sein,
solange er nichts macht, was die Allgemeinheit schädigt. Die drei Sphären stehen nicht 
nebeneinander. Der staatliche Organismus ist allen einzelnen übergeordnet. Im 
Wirtschaftskörper sind nur die Wirtschafter, im geistigen nur die Geistesarbeiter. Die 
Absetzung des Unternehmers müsste auf gesetzlichem Wege erfolgen.“  Molt, 231 

  Unternehmergewinn: „Und dann hat (der Unternehmer) die Aufgabe, dass er diesen 
Erzeugnissen durch die allgemeinen Verhältnisse im sozialen Organismus, nachdem er sie 
(dem Arbeiter) abgekauft hat, einen höheren Wert durch seinen Unternehmungsgeist 
verleiht. Das gibt ihm dann in Wahrheit den Gewinn.“   NÖK, 98

  „Beim Unternehmergewinn handelt es sich ja darum, .. dass alles, was 
Unternehmergewinn ist, zu einem nur in dem Verhältnis steht, dass man die Sache zu 
verwalten hat .. und dass der Unternehmergewinn in der Zukunft nicht hineingehen darf in 

  Eine Abwanderung der Intelligenz wird „gar nicht erfolgen. Die Leute werden im Ausland 
gar nicht mehr verdienen als in Deutschland. .. Wenn sie unsere Ideen durchführen, wird 
der, der etwas kann, nicht schlechter gestellt sein. Bei Durchführung unserer Ideen wird der 
Mensch mit technischer Bildung z. B. nicht schlechter gestellt. .. Das eine tritt ein, dass 
untüchtige Unternehmer etwas beschränkt werden. Aber der tüchtige Unternehmer, der 
imstande sein wird, sein Geschäft zum Florieren zu bringen, der wird durch die Tatsache, da
er es ist, der den Kreis von Arbeitern beschäftigt, gar nicht schlechter gestellt sein, als 
irgendein Mensch in der Entente gestellt sein kann. Man wird gar nicht auf den Gedanken 
kommen, den Unternehmer zu «wählen». Die Menschen werden sich sammeln unter 
irgendeinem Menschen, der Initiative hat. In England werden die Leute profitieren, die 
Unternehmer sind. Bei uns werden sie die entsprechenden Bezüge haben. Sie werden die 
Bezüge haben dadurch, dass der Wirtschaftskörper sich gegenseitig trägt. 
Unternehmerbranchen gleichen sich gegenseitig aus, so dass die tiefer gelagerten von den 
höher gelagerten etwas bekommen. Sie müssen sich das in der Realität vorstellen: die 
Tätigkeit ändert sich etwas. Sie sind dann nie ganz einseitig Unternehmer. Sie sind als 
solcher in einem gewissen Verhältnis zu den eigenen Konsumenten. Das bringt Ihnen eine 
Entschädigung ein. Die Konsumenten-Genossenschaft honoriert Sie. Das kommt zum 
Unternehmerhonorar hinzu. Der Wirtschaftskörper ist eine Ineinanderverflechtung von 
lauter Assoziationen. Der leitende Unternehmer ist gar nicht schlechter gestellt als heute der
Unternehmer.“  Molt, 233 

  Unternehmer und Gewerkschaften: „Es ist notwendig, dass endlich einmal jener alte 
Irrtum verlassen werde, dass es auf der einen Seite die Unternehmerschaft im grossen gibt, 
(..) und dass es auf der anderen Seite die Arbeiterschaft gibt, stramm in Gewerkschaften 
organisiert, so dass der einzelne Arbeiter unter einer furchtbaren Bedrängnis steht.“   337b, 
179  (>Gewerkschaften)

  Unternehmer; Wahl?, Absetzung?: „Durch die Wahl des Unternehmers seitens der 
Arbeiterschaft würde eine Unterdrückung der Freiheit eintreten. Was absolut gewährleistet 
sein muss, ist dies: Ihr müsst mir dasjenige für meine geistige Leistung geben, was ich für 
nötig halte. Für das, dass der Unternehmer geistiger Leiter ist, bekommt er sein volles 
Einkommen. .. In der Praxis wird die Kontinuität gewahrt. Die Unternehmer bleiben bis zu 
einem gewissen Grade bestehen. Die Absetzung des Unternehmers wird auf dem Wege der 
Schädigung durch den Staat erfolgen. Der Unternehmer muss vor Absetzung geschützt sein,
solange er nichts macht, was die Allgemeinheit schädigt. Die drei Sphären stehen nicht 
nebeneinander. Der staatliche Organismus ist allen einzelnen übergeordnet. Im 
Wirtschaftskörper sind nur die Wirtschafter, im geistigen nur die Geistesarbeiter. Die 
Absetzung des Unternehmers müsste auf gesetzlichem Wege erfolgen.“  Molt, 231 

  Unternehmergewinn: „Und dann hat (der Unternehmer) die Aufgabe, dass er diesen 
Erzeugnissen durch die allgemeinen Verhältnisse im sozialen Organismus, nachdem er sie 
(dem Arbeiter) abgekauft hat, einen höheren Wert durch seinen Unternehmungsgeist 
verleiht. Das gibt ihm dann in Wahrheit den Gewinn.“   NÖK, 98

  „Beim Unternehmergewinn handelt es sich ja darum, .. dass alles, was 
Unternehmergewinn ist, zu einem nur in dem Verhältnis steht, dass man die Sache zu 
verwalten hat .. und dass der Unternehmergewinn in der Zukunft nicht hineingehen darf in 



den privaten Erwerb.“  185a, 59      (>Gewinn)

  „Ebensowenig sollte der Ausblick auf den wirtschaftlichen Vorteil bestimmend sein 
können für die durch Kapital ermöglichte Auswirkung der Fähigkeiten“, auch wenn er heute
sehr wichtig ist.   Kp, 95  (>Fähigkeiten)

  Unsinnige Dissertationen an Universitäten sind dadurch möglich, dass 
„Unternehmergewinn privater Erwerb sein darf (..) Unternehmergewinn, welcher aber 
Mehrwert der Arbeit ist.“   185a, 63

  „Der Unternehmer muss den privaten Profit haben. Das Übrige kommt dann bei der Steuer
in Betracht. Das «Recht auf den vollen Arbeitsertrag» schafft alle freie Bewegung aus der 
Welt. Es ist nötig, dass der Unternehmer einen gewissen Mehrwert hat. Dass das 
Privateigentum in seinem Nutzeffekt für die Gesamtheit wirke, wird erreicht durch die 
Steuerregulierung. Es werden nur die Ausgaben versteuert. Die Festsetzung der Steuer ist 
Sache der politischen Behörde. Der Unternehmer bezahlt nicht nach seinem Besitz, sondern 
nach seinen Ausgaben.“  Molt, 227  (>Steuer; Ausgabensteuer) 

  „Was notwendig ist, ist, dass man darauf Rücksicht nimmt, dass sich im Hinaufstapeln 
immer mehr von der reinen Handarbeit der geistigen Leistung nähert. Unter diesem 
Gesichtspunkt kommt man dazu, dass der Unternehmergewinn sich umwandelt in Zahlung 
für die geistige Leistung. Die drei Sphären gehen ganz ineinander. Im Unternehmen hat der 
Unternehmer seinen Unternehmergewinn aus der geistigen Leistung.“  Molt, 231 

  Unternehmerkapital: „Beim Unternehmerkapital, wo das Leihprinzip herrscht, da kann 
man nicht Selbstversorger sein. Man kann sich nicht selbst versorgen mit Kapital.“  NÖK, 
103  (>Kapital-Besitz)

  „Wenn von der Arbeit dasjenige empfangen wird, was Produktionsmittel ist, wenn also 
eine Verbindung entsteht zwischen dem Produktionsmittel und der Arbeit, dann liegt in 
dieser Verbindung das Unternehmerkapital.“   NÖK, 107

  Die Unternehmensleiter verdanken den Produktionsmitteln, dass ihnen ihre Fähigkeiten 
Einkommen bringen. „Sie werden nicht verfehlen, die Produktion zu einer möglichst 
vollkommenen zu machen.“  Kp, 125  (>Produktionsmittel, >Kapital-Übergang)

  Urelement des sozialen Zusammenlebens >Soziales Zusammenleben; Atom..

  Urbilder: „Wie dem operierten Blindgeborenen auf einmal seine Umgebung mit den 
neuen Eigenschaften der Farben und Lichter erscheint, so erscheint demjenigen, der sein 
geistiges Auge gebrauchen lernt, die Umgebung mit einer neuen Welt erfüllt, mit der Welt 
lebendiger Gedanken oder Geistwesen. - In dieser Welt sind nun zunächst die geistigen 
Urbilder aller Dinge und Wesen zu sehen, die in der physischen und in der seelischen Welt 
vorhanden sind. … Wenn derjenige, der nur seinen äusseren Sinnen vertraut, diese 
urbildliche Welt leugnet und behauptet, die Urbilder seien nur Abstraktionen, die der 
vergleichende Verstand von den sinnlichen Dingen gewinnt, so ist das begreiflich; denn .. er
kennt die Gedankenwelt nur in ihrer schemenhaftenAbstraktheit. Er weiss nicht, .. dass die 

den privaten Erwerb.“  185a, 59      (>Gewinn)

  „Ebensowenig sollte der Ausblick auf den wirtschaftlichen Vorteil bestimmend sein 
können für die durch Kapital ermöglichte Auswirkung der Fähigkeiten“, auch wenn er heute
sehr wichtig ist.   Kp, 95  (>Fähigkeiten)

  Unsinnige Dissertationen an Universitäten sind dadurch möglich, dass 
„Unternehmergewinn privater Erwerb sein darf (..) Unternehmergewinn, welcher aber 
Mehrwert der Arbeit ist.“   185a, 63

  „Der Unternehmer muss den privaten Profit haben. Das Übrige kommt dann bei der Steuer
in Betracht. Das «Recht auf den vollen Arbeitsertrag» schafft alle freie Bewegung aus der 
Welt. Es ist nötig, dass der Unternehmer einen gewissen Mehrwert hat. Dass das 
Privateigentum in seinem Nutzeffekt für die Gesamtheit wirke, wird erreicht durch die 
Steuerregulierung. Es werden nur die Ausgaben versteuert. Die Festsetzung der Steuer ist 
Sache der politischen Behörde. Der Unternehmer bezahlt nicht nach seinem Besitz, sondern 
nach seinen Ausgaben.“  Molt, 227  (>Steuer; Ausgabensteuer) 

  „Was notwendig ist, ist, dass man darauf Rücksicht nimmt, dass sich im Hinaufstapeln 
immer mehr von der reinen Handarbeit der geistigen Leistung nähert. Unter diesem 
Gesichtspunkt kommt man dazu, dass der Unternehmergewinn sich umwandelt in Zahlung 
für die geistige Leistung. Die drei Sphären gehen ganz ineinander. Im Unternehmen hat der 
Unternehmer seinen Unternehmergewinn aus der geistigen Leistung.“  Molt, 231 

  Unternehmerkapital: „Beim Unternehmerkapital, wo das Leihprinzip herrscht, da kann 
man nicht Selbstversorger sein. Man kann sich nicht selbst versorgen mit Kapital.“  NÖK, 
103  (>Kapital-Besitz)

  „Wenn von der Arbeit dasjenige empfangen wird, was Produktionsmittel ist, wenn also 
eine Verbindung entsteht zwischen dem Produktionsmittel und der Arbeit, dann liegt in 
dieser Verbindung das Unternehmerkapital.“   NÖK, 107

  Die Unternehmensleiter verdanken den Produktionsmitteln, dass ihnen ihre Fähigkeiten 
Einkommen bringen. „Sie werden nicht verfehlen, die Produktion zu einer möglichst 
vollkommenen zu machen.“  Kp, 125  (>Produktionsmittel, >Kapital-Übergang)

  Urelement des sozialen Zusammenlebens >Soziales Zusammenleben; Atom..

  Urbilder: „Wie dem operierten Blindgeborenen auf einmal seine Umgebung mit den 
neuen Eigenschaften der Farben und Lichter erscheint, so erscheint demjenigen, der sein 
geistiges Auge gebrauchen lernt, die Umgebung mit einer neuen Welt erfüllt, mit der Welt 
lebendiger Gedanken oder Geistwesen. - In dieser Welt sind nun zunächst die geistigen 
Urbilder aller Dinge und Wesen zu sehen, die in der physischen und in der seelischen Welt 
vorhanden sind. … Wenn derjenige, der nur seinen äusseren Sinnen vertraut, diese 
urbildliche Welt leugnet und behauptet, die Urbilder seien nur Abstraktionen, die der 
vergleichende Verstand von den sinnlichen Dingen gewinnt, so ist das begreiflich; denn .. er
kennt die Gedankenwelt nur in ihrer schemenhaftenAbstraktheit. Er weiss nicht, .. dass die 



Urbilderwelt eine weitaus intensivere Wirklichkeit hat als die sinnlich-physische.“  9, 121f 
  

  Urgedanken:  „..wenn die vollbewussten Gedanken in die Irre gehen und   
lebenhemmende Tatsachen schaffen ..“ können sich die in den Instinkten lebenden   
Urgedanken chaotisch äussern, wenn man nicht lernt, aus ihnen heraus die Tatsachen 
zu lenken.   Kp, 93    (>Instinkt, >Geist, >Realien, >Revolution)
         
  „Man hat sich in die Einrichtungen so eingelebt (..). Man richtet sich in   
Gedanken nach den Tatsachen, die doch der Gedanke beherrschen soll. Notwendig ist        
aber heute, zu sehen,   dass man nicht anders ein den Tatsachen gewachsenes Urteil  
gewinnen kann als durch   Zurückgehen zu den Urgedanken, die allen sozialen   
Einrichtungen zugrunde liegen.“ Kp, 92f  

 „Allen menschlichen Einrichtungen liegen gewisse Urgedanken zugrunde. Und führt das 
menschliche Leben dazu, dass sich die Einrichtungen nach und nach von diesen 
Urgedanken entfernen können, so ziehen sich diese Urgedanken zurück in das menschliche 
Innere und werden Empfindungen, werden Instinkte (..). Was heute als soziale Forderungen 
auftritt, ist die Reaktion der Urgedanken auf die heutigen menschlichen Verhältnisse. (…) 
Und zu solchen Urgedanken gehört die Trennung des geistigen Lebens, des politischen 
Staatslebens und des wirtschaftlichen Lebens, wie es hier vertreten worden ist.“ Die 
Instinkte werden nicht eher ruhen, „bis nicht wenigstens die Richtung nach diesen 
Urgedanken wiederum genommen wird..“ 189, 129

  „Und nur dann, wenn man darauf kommt, wie man gewisse Grundgesetze, - Urideen.. 
finden kann, die dann in den komplizierten Verhältnissen des praktischen Lebens zu einem 
wirklich praktischen Wegweiser werden können,“ kann man hoffen, etwas zur sozialen 
Frage beizutragen.   332a, 36   (>Geisteswissenschaft und Soziales)

  Urphänomen der Sozialwissenschaft (186, 175) >Soziales Zusammenleben; Atom..

  Ursache oder Wirkung >Einrichtungen oder Menschen, >Denken im Sozialen

  Ursache und Wirkung: „Man hat nicht viel davon, dass man nur die Ursachen 
kennenlernt. Man muss zu den Ursachen so kommen, dass man sagen kann: Ich kenne sie 
dadurch, dass ich von den Wirkungen ausgehe.“ Notwendig ist die rekurrierende Methode. 
Würde man z.B. nicht die Wirkungen der Kriegswirtschaft kennen, würde man die Ursache 
dabei gar nicht bewerten.   NÖS, 18f

  Urteil und Gefühl: „.. auch in die Denktätigkeit fliesst die Gefühlstätigkeit hinein. (…) 
Die Dinge, die objektiv richtig sind, sind ja deshalb noch nicht bewusst in unserer Seele. ... 
Und bewusst bekommen wir kein Urteil in unsere Seele herein, ohne dass die 
Gefühlstätigkeit mitwirkt.“ Die Überzeugung von der Richtigkeit des Urteils hängt von der 
Gefühlstätigkeit ab.  293, 81 (>Denken, >Fühlen, >Ich als zweischneidiges Schwert)

  Eingebung: Kopf; Sinnes-Nervenmensch; Urteil: Brustmensch, Rhythmischer Mensch;
Erfahrung: Gliedmassen – Stoffwechsel.    188, 157f 

  Urteil; individuelles, demokratisches und kollektives/wirtschaftliches: „Auf dem 

Urbilderwelt eine weitaus intensivere Wirklichkeit hat als die sinnlich-physische.“  9, 121f 
  

  Urgedanken:  „..wenn die vollbewussten Gedanken in die Irre gehen und   
lebenhemmende Tatsachen schaffen ..“ können sich die in den Instinkten lebenden   
Urgedanken chaotisch äussern, wenn man nicht lernt, aus ihnen heraus die Tatsachen 
zu lenken.   Kp, 93    (>Instinkt, >Geist, >Realien, >Revolution)
         
  „Man hat sich in die Einrichtungen so eingelebt (..). Man richtet sich in   
Gedanken nach den Tatsachen, die doch der Gedanke beherrschen soll. Notwendig ist        
aber heute, zu sehen,   dass man nicht anders ein den Tatsachen gewachsenes Urteil  
gewinnen kann als durch   Zurückgehen zu den Urgedanken, die allen sozialen   
Einrichtungen zugrunde liegen.“ Kp, 92f  

 „Allen menschlichen Einrichtungen liegen gewisse Urgedanken zugrunde. Und führt das 
menschliche Leben dazu, dass sich die Einrichtungen nach und nach von diesen 
Urgedanken entfernen können, so ziehen sich diese Urgedanken zurück in das menschliche 
Innere und werden Empfindungen, werden Instinkte (..). Was heute als soziale Forderungen 
auftritt, ist die Reaktion der Urgedanken auf die heutigen menschlichen Verhältnisse. (…) 
Und zu solchen Urgedanken gehört die Trennung des geistigen Lebens, des politischen 
Staatslebens und des wirtschaftlichen Lebens, wie es hier vertreten worden ist.“ Die 
Instinkte werden nicht eher ruhen, „bis nicht wenigstens die Richtung nach diesen 
Urgedanken wiederum genommen wird..“ 189, 129

  „Und nur dann, wenn man darauf kommt, wie man gewisse Grundgesetze, - Urideen.. 
finden kann, die dann in den komplizierten Verhältnissen des praktischen Lebens zu einem 
wirklich praktischen Wegweiser werden können,“ kann man hoffen, etwas zur sozialen 
Frage beizutragen.   332a, 36   (>Geisteswissenschaft und Soziales)

  Urphänomen der Sozialwissenschaft (186, 175) >Soziales Zusammenleben; Atom..

  Ursache oder Wirkung >Einrichtungen oder Menschen, >Denken im Sozialen

  Ursache und Wirkung: „Man hat nicht viel davon, dass man nur die Ursachen 
kennenlernt. Man muss zu den Ursachen so kommen, dass man sagen kann: Ich kenne sie 
dadurch, dass ich von den Wirkungen ausgehe.“ Notwendig ist die rekurrierende Methode. 
Würde man z.B. nicht die Wirkungen der Kriegswirtschaft kennen, würde man die Ursache 
dabei gar nicht bewerten.   NÖS, 18f

  Urteil und Gefühl: „.. auch in die Denktätigkeit fliesst die Gefühlstätigkeit hinein. (…) 
Die Dinge, die objektiv richtig sind, sind ja deshalb noch nicht bewusst in unserer Seele. ... 
Und bewusst bekommen wir kein Urteil in unsere Seele herein, ohne dass die 
Gefühlstätigkeit mitwirkt.“ Die Überzeugung von der Richtigkeit des Urteils hängt von der 
Gefühlstätigkeit ab.  293, 81 (>Denken, >Fühlen, >Ich als zweischneidiges Schwert)

  Eingebung: Kopf; Sinnes-Nervenmensch; Urteil: Brustmensch, Rhythmischer Mensch;
Erfahrung: Gliedmassen – Stoffwechsel.    188, 157f 

  Urteil; individuelles, demokratisches und kollektives/wirtschaftliches: „Auf dem 



Boden des Geisteslebens hat der Einzelne zu sprechen, auf dem Boden des demokratischen 
Rechtslebens haben alle Menschen zu sprechen, weil es da auf das Verhältnis von Mensch 
zu Mensch aus der rein menschlichen Wesenheit heraus ankommt, darüber kann sich jeder 
Mensch äussern, und auf dem Gebiete des Wirtschaftslebens ist weder das Urteil der 
Individualität noch das Urteil, das zusammenfließt aus den unterschiedslosen Urteilen aller 
Menschen, möglich. Auf diesem Gebiete handelt es sich darum, dass der Einzelne in eine 
Ganzheit Sachkenntnis und Erfahrung auf seinem Gebiete hineinträgt, dass aber dann aus 
Verbänden heraus ein Kollektivurteil in der richtigen Weise entstehen kann. Das kann nur 
entstehen, wenn die berechtigten Urteile der einzelnen sich abschleifen können.“  83, 294

  In der Produktion braucht man individuelle Kenntnisse, wie produziert werden soll. Was 
aber mit der produzierten Ware geschieht, unterliegt dem Kollektivurteil. Zwischen diesen 
Gebieten gibt es das rein menschliche Gegenüberstehen, das Verhältnis von Mensch zu 
Mensch.  79, 252f

  „Im geistig-Seelischen muss der einzelne Mensch das, was er in seinem Innern entwickelt, 
an die Menschen abgeben. Im Wirtschaftlichen muss der einzelne Mensch das, was die 
Erfahrungen der Assoziationen sind, aufnehmen.“ - z.B. bei einem Artikel in der 
Produktion, im Verkehr usw..   337b, 73  (>Bildlichkeit und Soziales)

  Im Geistesleben muss der einzelne Mensch voll zur Geltung kommen. „Im 
Wirtschaftsleben würde das gar nichts nützen. Im Gegenteil, es würde schädlich sein, weil 
das wirtschaftliche Urteil eines einzelnen Menschen überhaupt keinen Wert hat. Es kann 
niemals in Wahrheit in der Wirklichkeit wurzeln.“  338, 163 (>Assoziatives Urteil)

  Wir bringen von der Geburt her einen Überfluss von Denken und Urteilen mit, den wir an 
andere ausschütten können im geistigen Leben. Unser wirtschaftliches Urteil reicht nicht 
aus, da müssen Menschengruppen ihre Urteile zusammenstückeln.  198, 198f  (>Soziales 
Urteil, >Statistik, Wahrscheinlichkeitsrechnung)  

  Urteil, Kategorien: Im gewöhnlichen heutigen Geistesleben spricht man von „etwas so 
Leichtwiegendem wie „falsch“ oder „richtig“.“ Das sind logische, äusserlich-menschliche 
Kategorien. Bei den menschlichen Willensimpulsen sind „gut“ und „böse“ sittlich-abstrakte 
Kategorien. Im anthroposophischen Geistesleben geht es um „gesund“ oder „krank“ in den 
organischen Funktionen. „Was hier in der sinnlichen Welt getan wird, was hier der sittlichen
Beurteilung von gut und Böse unterliegt, das sind hinter den Kulissen des Daseins 
Erscheinungen, die vorwärts-wirkend-aufbauend oder niedergehend-zerstörend sind.“ Man 
versteht die Dinge nicht in ihrer realen Bedeutung, „weil man den Schritt nicht machen 
kann von der Abstraktheit zur Realität“ 199, 20ff
  Die Entwicklung muss wieder aufwärts gehen. „Wir müssen uns gewissermassen glücklich
fühlen bei diesem Wahren und unglücklich beim Falschen.“  199, 85  

  Tiefpunkt: für den Pragmatismus ist nützlich „wahr“ und schädlich „falsch“.  199, 83f   
(>Nützlichkeitsstandpunkt, >Verstandesurteil, >Assoziatives Urteil, >Real, >Gesund ..)

  Urteil und Meinung: Durch die Assoziationen „wird sich das ergeben, was die (..) mit 
Recht Geltung habenden Menschen miteinander verhandeln;“ das „was jetzt in Karikatur 
vorhanden ist als sogenannte öffentliche Meinung.“  337b, 102  (>Presse, >Meinung ..) 

Boden des Geisteslebens hat der Einzelne zu sprechen, auf dem Boden des demokratischen 
Rechtslebens haben alle Menschen zu sprechen, weil es da auf das Verhältnis von Mensch 
zu Mensch aus der rein menschlichen Wesenheit heraus ankommt, darüber kann sich jeder 
Mensch äussern, und auf dem Gebiete des Wirtschaftslebens ist weder das Urteil der 
Individualität noch das Urteil, das zusammenfließt aus den unterschiedslosen Urteilen aller 
Menschen, möglich. Auf diesem Gebiete handelt es sich darum, dass der Einzelne in eine 
Ganzheit Sachkenntnis und Erfahrung auf seinem Gebiete hineinträgt, dass aber dann aus 
Verbänden heraus ein Kollektivurteil in der richtigen Weise entstehen kann. Das kann nur 
entstehen, wenn die berechtigten Urteile der einzelnen sich abschleifen können.“  83, 294

  In der Produktion braucht man individuelle Kenntnisse, wie produziert werden soll. Was 
aber mit der produzierten Ware geschieht, unterliegt dem Kollektivurteil. Zwischen diesen 
Gebieten gibt es das rein menschliche Gegenüberstehen, das Verhältnis von Mensch zu 
Mensch.  79, 252f

  „Im geistig-Seelischen muss der einzelne Mensch das, was er in seinem Innern entwickelt, 
an die Menschen abgeben. Im Wirtschaftlichen muss der einzelne Mensch das, was die 
Erfahrungen der Assoziationen sind, aufnehmen.“ - z.B. bei einem Artikel in der 
Produktion, im Verkehr usw..   337b, 73  (>Bildlichkeit und Soziales)

  Im Geistesleben muss der einzelne Mensch voll zur Geltung kommen. „Im 
Wirtschaftsleben würde das gar nichts nützen. Im Gegenteil, es würde schädlich sein, weil 
das wirtschaftliche Urteil eines einzelnen Menschen überhaupt keinen Wert hat. Es kann 
niemals in Wahrheit in der Wirklichkeit wurzeln.“  338, 163 (>Assoziatives Urteil)

  Wir bringen von der Geburt her einen Überfluss von Denken und Urteilen mit, den wir an 
andere ausschütten können im geistigen Leben. Unser wirtschaftliches Urteil reicht nicht 
aus, da müssen Menschengruppen ihre Urteile zusammenstückeln.  198, 198f  (>Soziales 
Urteil, >Statistik, Wahrscheinlichkeitsrechnung)  

  Urteil, Kategorien: Im gewöhnlichen heutigen Geistesleben spricht man von „etwas so 
Leichtwiegendem wie „falsch“ oder „richtig“.“ Das sind logische, äusserlich-menschliche 
Kategorien. Bei den menschlichen Willensimpulsen sind „gut“ und „böse“ sittlich-abstrakte 
Kategorien. Im anthroposophischen Geistesleben geht es um „gesund“ oder „krank“ in den 
organischen Funktionen. „Was hier in der sinnlichen Welt getan wird, was hier der sittlichen
Beurteilung von gut und Böse unterliegt, das sind hinter den Kulissen des Daseins 
Erscheinungen, die vorwärts-wirkend-aufbauend oder niedergehend-zerstörend sind.“ Man 
versteht die Dinge nicht in ihrer realen Bedeutung, „weil man den Schritt nicht machen 
kann von der Abstraktheit zur Realität“ 199, 20ff
  Die Entwicklung muss wieder aufwärts gehen. „Wir müssen uns gewissermassen glücklich
fühlen bei diesem Wahren und unglücklich beim Falschen.“  199, 85  

  Tiefpunkt: für den Pragmatismus ist nützlich „wahr“ und schädlich „falsch“.  199, 83f   
(>Nützlichkeitsstandpunkt, >Verstandesurteil, >Assoziatives Urteil, >Real, >Gesund ..)

  Urteil und Meinung: Durch die Assoziationen „wird sich das ergeben, was die (..) mit 
Recht Geltung habenden Menschen miteinander verhandeln;“ das „was jetzt in Karikatur 
vorhanden ist als sogenannte öffentliche Meinung.“  337b, 102  (>Presse, >Meinung ..) 



  Urteilsfähigkeit durch Geisteswissenschaft: „Es könnte jemand fragen:Wie denkt ein 
Anhänger der Geisteswissenschaft, in welcher Weise der oder jener Parlamentarier über eine
Frage urteilen solle, wenn er seiner Ansicht nach falsch geurteilt hat? - Dies ist vom 
spirituellen Gesichtspunkte nicht richtig gefragt, sondern es muss gesagt werden: Es handelt
sich gar nicht darum, zu sagen, wie der oder jener denken soll, sondern man ist überzeugt, 
dass er, wenn er durchdrungen ist von den Grundwahrheiten, ein klares Urteil haben wird 
auf jedem Posten. .. Geisteswissenschaft das freiheitlichste Lebensprinzip, das es geben 
kann .. sie stellt den Menschen vor die Möglichkeit, überall immer das eigene, gesunde freie
Urteil zu haben. .. man denkt abstrakt nach, wie Verhältnisse geändert werden können. Die 
Geisteswissenschaft hat es einzig und allein zu tun mit der realen Menschenseele, mit 
Verhältnissen von Mensch zu Mensch.“  54, 95  (>Einrichtungen oder Menschen, 
>Assoziatives Urteil) 

  „Geisteswissenschaft in dem Sinne, wie sie hier gemeint ist,“ kann erst kurze Zeit arbeiten.
„Aber es ist die Tendenz dieser Geisteswissenschaft, dasjenige, was in den einzelnen 
Wissenschaften vorliegt, zu einer solchen Gestalt herauszuarbeiten, dass dasjenige, was 
jeder Mensch über den Menschen wissen sollte, auch wirklich an jeden Menschen 
herangebracht werden kann.“  314, 231  (>Naturwissenschaft und Einzelheit, 
Geisteswissenschaft und Ganzheit)  
 
  Urweisheit: Weisheit war ursprünglich über das Erdenleben der Menschen ausgegossen. 
Sie flaut ab bis zur Unwissenheit. Da fällt hinein die grösste Erdenoffenbarung; 
Ausgangspunkt neuen Wissens. Wobei es dann auf den Menschen ankommt.   186, 298

  „Alles, was sich offenbart,wenn man zurückgeht zu den Urweistümern der Menschheit, 
wird ja verständlich, wenn man diese Urweisheit zurückführen kann zu den Offenbarungen, 
die aus dem Mysterienwissen gekommen sind, wenn man also annehmen kann, dass 
zunächst der Menschheit in ihrer Erdenentwickelung zugänglich waren Wissensquellen, 
Empfindungsquellen, Willensquellen, die durch die heute der Menschheit bekannten rein 
menschlichen Kräfte eben nicht zugänglich sind.“ Seither waren die Menschen auf ihre 
eigenen Kräfte angewiesen, aber diese „haben ja einen Stand der Zivilisation hervorgerufen,
der unbedingt, wenn er auf sich selbst angewiesen bliebe, in den Niedergang hineinführen 
würde.“   199, 163

  Was sich von der Urweisheit erhalten hat, wurde z.B. durch die Kommentierungen der 
gegenwärtigen philologischen Gelehrsamkeit unlesbar gemacht.  198, 151

  Utopien: „Man kann aus gewissen Anschauungen und Empfindungen den Glauben haben,
diese oder jene Einrichtung, die man sich in seinen Ideen zurechtgelegt hat, müsse die 
Menschen beglücken; dieser Glaube kann überwältigende Überzeugungskraft annehmen..“  
Kp, 7   (>Reformer und Programme, >Menschenwille statt Utopien)

  „Ob man Utopien in ein Buch schreibt, bei dem man einsehen kann, das lässt sich nicht 
verwirklichen, oder ob man irgendwo in einer kleinen Kolonie einen wirtschaftlichen 
Parasiten gründet, der nur bestehen kann, weil noch die andere Welt da ist, und der nur 
bestehen kann, solange als er sich als Parasit der Wirtschaftswelt erhält und dann zugrunde 
geht, das ist im Grunde genommen in Bezug auf das gegenwärtige Leben der Menschheit, 

  Urteilsfähigkeit durch Geisteswissenschaft: „Es könnte jemand fragen:Wie denkt ein 
Anhänger der Geisteswissenschaft, in welcher Weise der oder jener Parlamentarier über eine
Frage urteilen solle, wenn er seiner Ansicht nach falsch geurteilt hat? - Dies ist vom 
spirituellen Gesichtspunkte nicht richtig gefragt, sondern es muss gesagt werden: Es handelt
sich gar nicht darum, zu sagen, wie der oder jener denken soll, sondern man ist überzeugt, 
dass er, wenn er durchdrungen ist von den Grundwahrheiten, ein klares Urteil haben wird 
auf jedem Posten. .. Geisteswissenschaft das freiheitlichste Lebensprinzip, das es geben 
kann .. sie stellt den Menschen vor die Möglichkeit, überall immer das eigene, gesunde freie
Urteil zu haben. .. man denkt abstrakt nach, wie Verhältnisse geändert werden können. Die 
Geisteswissenschaft hat es einzig und allein zu tun mit der realen Menschenseele, mit 
Verhältnissen von Mensch zu Mensch.“  54, 95  (>Einrichtungen oder Menschen, 
>Assoziatives Urteil) 

  „Geisteswissenschaft in dem Sinne, wie sie hier gemeint ist,“ kann erst kurze Zeit arbeiten.
„Aber es ist die Tendenz dieser Geisteswissenschaft, dasjenige, was in den einzelnen 
Wissenschaften vorliegt, zu einer solchen Gestalt herauszuarbeiten, dass dasjenige, was 
jeder Mensch über den Menschen wissen sollte, auch wirklich an jeden Menschen 
herangebracht werden kann.“  314, 231  (>Naturwissenschaft und Einzelheit, 
Geisteswissenschaft und Ganzheit)  
 
  Urweisheit: Weisheit war ursprünglich über das Erdenleben der Menschen ausgegossen. 
Sie flaut ab bis zur Unwissenheit. Da fällt hinein die grösste Erdenoffenbarung; 
Ausgangspunkt neuen Wissens. Wobei es dann auf den Menschen ankommt.   186, 298

  „Alles, was sich offenbart,wenn man zurückgeht zu den Urweistümern der Menschheit, 
wird ja verständlich, wenn man diese Urweisheit zurückführen kann zu den Offenbarungen, 
die aus dem Mysterienwissen gekommen sind, wenn man also annehmen kann, dass 
zunächst der Menschheit in ihrer Erdenentwickelung zugänglich waren Wissensquellen, 
Empfindungsquellen, Willensquellen, die durch die heute der Menschheit bekannten rein 
menschlichen Kräfte eben nicht zugänglich sind.“ Seither waren die Menschen auf ihre 
eigenen Kräfte angewiesen, aber diese „haben ja einen Stand der Zivilisation hervorgerufen,
der unbedingt, wenn er auf sich selbst angewiesen bliebe, in den Niedergang hineinführen 
würde.“   199, 163

  Was sich von der Urweisheit erhalten hat, wurde z.B. durch die Kommentierungen der 
gegenwärtigen philologischen Gelehrsamkeit unlesbar gemacht.  198, 151

  Utopien: „Man kann aus gewissen Anschauungen und Empfindungen den Glauben haben,
diese oder jene Einrichtung, die man sich in seinen Ideen zurechtgelegt hat, müsse die 
Menschen beglücken; dieser Glaube kann überwältigende Überzeugungskraft annehmen..“  
Kp, 7   (>Reformer und Programme, >Menschenwille statt Utopien)

  „Ob man Utopien in ein Buch schreibt, bei dem man einsehen kann, das lässt sich nicht 
verwirklichen, oder ob man irgendwo in einer kleinen Kolonie einen wirtschaftlichen 
Parasiten gründet, der nur bestehen kann, weil noch die andere Welt da ist, und der nur 
bestehen kann, solange als er sich als Parasit der Wirtschaftswelt erhält und dann zugrunde 
geht, das ist im Grunde genommen in Bezug auf das gegenwärtige Leben der Menschheit, 



in Bezug auf das Soziale ganz das gleiche.“  305, 185  (>Real oder abstrakt)

 

  Verantwortung in der Wirtschaft: „Theoretisch wird es kaum jemand bezweifeln 
wollen, dass eine Erhöhung des Verantwortlichkeitsgefühls in dem gegenwärtigen 
Wirtschaftsverkehr notwendig ist. Diese Erhöhung hängt aber davon ab, dass Assoziationen 
entstehen, durch deren Tätigkeit dem einzelnen Menschen wirklich vor Augen gestellt wird,
was in der sozialen Gemeinschaft durch seine Handlungsweise geschieht.“   24, 264

  Verbrauch: „Alle Tendenzen, alle Ziele des Wirtschaftslebens gehen darauf hin, Ware zu 
verbrauchen. Darum, dass in gesunder Weise Ware verbraucht werde, darum handelt es sich.
Was nicht aufgebraucht werden kann, das wird in ungesunder Weise produziert.“
330, 92  (>Konsum, >Kapitalverbrauch, >Wertbildung und Entwertung)

  Vererbung: „Die Tatsachen werden die Menschen lehren, dass sie zu ihrem Verständnis 
andere Begriffe erfordern als zum Beispiel den ganz unbrauchbaren Begriff von 
Vererbung .. In Bezug auf Vererbung beim Menschen und auch bei verwandten Wesen wird 
es sich zeigen, dass gewisse Tatsachen, die heute durchaus schon bekannt sind, erst 
verstanden werden können, wenn ganz andere Begriffe vorhanden sind. Spricht man heute 
beim Menschen von Vererbung in aufeinanderfolgenden Generationen, so hat man den 
Glauben, als ob man alles, was an Fähigkeiten beim Menschen auftritt, verfolgen könnte in 
der Vererbungslinie bei den unmittelbaren Vorfahren. Aber erst der Begriff von 
Reinkarnation und Karma wird es möglich machen, dass klare Begriffe darüber an Stelle 
der jetzigen verworrenen treten können. .. Vererbbar .. ist nur das am physischen Leibe, was 
mit dem Einfluss des Astralleibes auf den physischen Leib zusammenhängt.“ Wir tragen 
„einen grossen Teil der Menschennatur so in uns .., dass er empfangen wird - von der 
Mutter zum Beispiel - unmittelbar aus dem Makrokosmos herein, gar nicht auf dem 
Umwege durch das andere Geschlecht.“ Ebenso „werden auch auf dem Umwege durch den 
väterlichen Organismus Gesetze aus dem Makrokosmos eingepflanzt, die einen geistigen 
Weg nehmen.“  Haeckel arbeitet da noch „mit den urältesten Begriffen“, der Zoologe His 
hält sich schon mehr an die Tatsachen, denkt aber noch zu wenig.  124, 182ff  (>Blut und 
Geist)

  Verfall und Aufstieg: „Wenn wir uns ein Bild verschaffen von der Art, wie das 
Christentum aufkam, müssen wir sagen: Eigentlich haben es gerade diejenigen abgelehnt, 
die an der Spitze der Kultur waren. Aber es waren zugleich die, welche an der Spitze der 
Kultur waren, bei einem Verfall angelangt.“ Aber die Gemeinden um Paulus „waren Leute, 
die sozusagen naiv, aber mit frischen Kräften der Kultur gegenüberstanden, mit einer 
lebendigen Empfindung für das, was da kommen sollte, die man nicht so eigentlich zur 
höchsten Blüte der damaligen Kultur rechnete. .. Weil das komplizierte soziale Leben der 
oberen tonangebenden Kreise, wenn es sich eine Zeitlang entwickelt hat, niedergehen muss,
namentlich aber die Wissenschaft mit ihren Begriffen, Ideen und so weiter an einem Rand 
ankommt, wo sie sich nicht weiterentwickeln kann, muss etwas Neues, das Volkstümliche, 

in Bezug auf das Soziale ganz das gleiche.“  305, 185  (>Real oder abstrakt)

 

  Verantwortung in der Wirtschaft: „Theoretisch wird es kaum jemand bezweifeln 
wollen, dass eine Erhöhung des Verantwortlichkeitsgefühls in dem gegenwärtigen 
Wirtschaftsverkehr notwendig ist. Diese Erhöhung hängt aber davon ab, dass Assoziationen 
entstehen, durch deren Tätigkeit dem einzelnen Menschen wirklich vor Augen gestellt wird,
was in der sozialen Gemeinschaft durch seine Handlungsweise geschieht.“   24, 264

  Verbrauch: „Alle Tendenzen, alle Ziele des Wirtschaftslebens gehen darauf hin, Ware zu 
verbrauchen. Darum, dass in gesunder Weise Ware verbraucht werde, darum handelt es sich.
Was nicht aufgebraucht werden kann, das wird in ungesunder Weise produziert.“
330, 92  (>Konsum, >Kapitalverbrauch, >Wertbildung und Entwertung)

  Vererbung: „Die Tatsachen werden die Menschen lehren, dass sie zu ihrem Verständnis 
andere Begriffe erfordern als zum Beispiel den ganz unbrauchbaren Begriff von 
Vererbung .. In Bezug auf Vererbung beim Menschen und auch bei verwandten Wesen wird 
es sich zeigen, dass gewisse Tatsachen, die heute durchaus schon bekannt sind, erst 
verstanden werden können, wenn ganz andere Begriffe vorhanden sind. Spricht man heute 
beim Menschen von Vererbung in aufeinanderfolgenden Generationen, so hat man den 
Glauben, als ob man alles, was an Fähigkeiten beim Menschen auftritt, verfolgen könnte in 
der Vererbungslinie bei den unmittelbaren Vorfahren. Aber erst der Begriff von 
Reinkarnation und Karma wird es möglich machen, dass klare Begriffe darüber an Stelle 
der jetzigen verworrenen treten können. .. Vererbbar .. ist nur das am physischen Leibe, was 
mit dem Einfluss des Astralleibes auf den physischen Leib zusammenhängt.“ Wir tragen 
„einen grossen Teil der Menschennatur so in uns .., dass er empfangen wird - von der 
Mutter zum Beispiel - unmittelbar aus dem Makrokosmos herein, gar nicht auf dem 
Umwege durch das andere Geschlecht.“ Ebenso „werden auch auf dem Umwege durch den 
väterlichen Organismus Gesetze aus dem Makrokosmos eingepflanzt, die einen geistigen 
Weg nehmen.“  Haeckel arbeitet da noch „mit den urältesten Begriffen“, der Zoologe His 
hält sich schon mehr an die Tatsachen, denkt aber noch zu wenig.  124, 182ff  (>Blut und 
Geist)

  Verfall und Aufstieg: „Wenn wir uns ein Bild verschaffen von der Art, wie das 
Christentum aufkam, müssen wir sagen: Eigentlich haben es gerade diejenigen abgelehnt, 
die an der Spitze der Kultur waren. Aber es waren zugleich die, welche an der Spitze der 
Kultur waren, bei einem Verfall angelangt.“ Aber die Gemeinden um Paulus „waren Leute, 
die sozusagen naiv, aber mit frischen Kräften der Kultur gegenüberstanden, mit einer 
lebendigen Empfindung für das, was da kommen sollte, die man nicht so eigentlich zur 
höchsten Blüte der damaligen Kultur rechnete. .. Weil das komplizierte soziale Leben der 
oberen tonangebenden Kreise, wenn es sich eine Zeitlang entwickelt hat, niedergehen muss,
namentlich aber die Wissenschaft mit ihren Begriffen, Ideen und so weiter an einem Rand 
ankommt, wo sie sich nicht weiterentwickeln kann, muss etwas Neues, das Volkstümliche, 



eingreifen. .. In gewisser Beziehung stehen wir heute wieder vor einem Umschwung. 
Dasjenige, was mit großer Hingabe errungen ist als wissenschaftliche Gedanken und Ideen, 
das ist tatsächlich an einem Punkte angekommen, dem gegenüber sich jeder Einsichtige 
sagen muss: es geht wirklich nicht weiter - die wissenschaftlichen Begriffe und Ideen, die 
heute in offiziellen Strömungen getrieben werden, stehen vor einem Verfall. Und überhaupt 
die ganze Art, wie das geistige Leben angefasst wird da, wo die großen Strömungen dieses 
geistigen Lebens fließen, ist in einem vollen Verfall.“  127, 15  (>Zerstörung und 
Fortschritt)

  „Denn nachdem einmal das Ich eingeschlagen hat in die Menschennatur, muss der Mensch
auch den freien Willen für die Entfaltung des Ich entwickeln. Also das hängt ab von jedem 
Einzelnen, ob er Verständnis entgegenbringen will dem Spirituellwerden, oder ob er dem 
Abstieg, den heute die Menschheit nimmt, zusteuern will. Lebenspraxis muss entwickelt 
werden in Bezug auf ein Erreichen des Grundsatzes, dass das Glück des Einzelnen nicht auf
Kosten des Glückes des anderen erlangt werden kann. Will es der Mensch nicht verstehen, 
so fördert er die abwärtsgehende, verdorrende, vertierende Entwicklung der Menschheit. 
Heute stehen wir in gewisser Beziehung als Menschen vor diesem Entschluss: 
Geisteswissenschaft zu wollen oder nicht zu wollen, und das heißt, entweder den Aufgang 
oder den Niedergang der Menschheit zu wollen.“ 127, 29f

  Verhältnis Mensch zu Mensch: Es wird erst verstanden, wenn die oberflächliche Ich-
Vorstellung der Neuzeit in ihrer Nichtigkeit erkannt und der Tatbestand der Ich-
Wahrnehmung und des Ich im Wollen durchschaut wird.  191, 169  (>Ich des anderen)

  In der übersinnlichen Welt wird das Verhältnis von Seele zu Seele durch innere 
Seelenimpulse geregelt. Der Gegensatz dazu ist das äussere Rechtsverhältnis, das 
Staatsverhältnis.   192, 44

  „Das Schaffen aus Verhältnissen heraus nennt man in der christlichen Esoterik das 
Schaffen im Geiste.“ 107, 312   (>Heiliger Geist)

  Verhältnisse, bessere: „So weit nämlich des Menschen Leben von diesen Verhältnissen 
abhängig ist, sind diese selbst vom Menschen bewirkt (…) .. man wird niemals bessere 
schaffen, wenn man nicht von anderen Gedanken, Gesinnungen und Empfindungen ausgeht,
als jene Schöpfer (der alten Verhältnisse) hatten.“   34, 203f  (>Einrichtungen oder 
Menschen, >Mission)

  Verhältnisse und Menschen: Die Geisteswissenschaft „lenkt ganz ab von den Zuständen 
und ganz und gar hin auf die Menschen. Fragen wir uns in Bezug auf alle Dinge, die als 
Zustände und Verhältnisse um uns herum sind: Woher kommen diese Verhältnisse und diese
Zustände? - Insofern sie nicht von der Natur verhängt sind, sind sie Ergebnisse des 
menschlichen Empfindens und Denkens. Das, was heute Zustände sind, waren Gedanken 
und Willensimpulse von Menschen, die vorher gelebt haben. Und die Verhältnisse sind so, 
weil Menschen sie so gemacht haben. Wollen wir bessere Zustände machen, dann müssen 
wir vor allen Dingen mehr lernen, müssen bessere Gedanken und Empfindungen und 
Willensimpulse entwickeln. Wenn wir aber Umschau halten im Umkreise der 
Sozialtheoretiker, selbst der radikalsten, meinetwegen der Sozialdemokratie, dann sind diese
Theorien zumeist gar nicht irgendwie hinausgehend über dasjenige, was die Menschen 

eingreifen. .. In gewisser Beziehung stehen wir heute wieder vor einem Umschwung. 
Dasjenige, was mit großer Hingabe errungen ist als wissenschaftliche Gedanken und Ideen, 
das ist tatsächlich an einem Punkte angekommen, dem gegenüber sich jeder Einsichtige 
sagen muss: es geht wirklich nicht weiter - die wissenschaftlichen Begriffe und Ideen, die 
heute in offiziellen Strömungen getrieben werden, stehen vor einem Verfall. Und überhaupt 
die ganze Art, wie das geistige Leben angefasst wird da, wo die großen Strömungen dieses 
geistigen Lebens fließen, ist in einem vollen Verfall.“  127, 15  (>Zerstörung und 
Fortschritt)

  „Denn nachdem einmal das Ich eingeschlagen hat in die Menschennatur, muss der Mensch
auch den freien Willen für die Entfaltung des Ich entwickeln. Also das hängt ab von jedem 
Einzelnen, ob er Verständnis entgegenbringen will dem Spirituellwerden, oder ob er dem 
Abstieg, den heute die Menschheit nimmt, zusteuern will. Lebenspraxis muss entwickelt 
werden in Bezug auf ein Erreichen des Grundsatzes, dass das Glück des Einzelnen nicht auf
Kosten des Glückes des anderen erlangt werden kann. Will es der Mensch nicht verstehen, 
so fördert er die abwärtsgehende, verdorrende, vertierende Entwicklung der Menschheit. 
Heute stehen wir in gewisser Beziehung als Menschen vor diesem Entschluss: 
Geisteswissenschaft zu wollen oder nicht zu wollen, und das heißt, entweder den Aufgang 
oder den Niedergang der Menschheit zu wollen.“ 127, 29f

  Verhältnis Mensch zu Mensch: Es wird erst verstanden, wenn die oberflächliche Ich-
Vorstellung der Neuzeit in ihrer Nichtigkeit erkannt und der Tatbestand der Ich-
Wahrnehmung und des Ich im Wollen durchschaut wird.  191, 169  (>Ich des anderen)

  In der übersinnlichen Welt wird das Verhältnis von Seele zu Seele durch innere 
Seelenimpulse geregelt. Der Gegensatz dazu ist das äussere Rechtsverhältnis, das 
Staatsverhältnis.   192, 44

  „Das Schaffen aus Verhältnissen heraus nennt man in der christlichen Esoterik das 
Schaffen im Geiste.“ 107, 312   (>Heiliger Geist)

  Verhältnisse, bessere: „So weit nämlich des Menschen Leben von diesen Verhältnissen 
abhängig ist, sind diese selbst vom Menschen bewirkt (…) .. man wird niemals bessere 
schaffen, wenn man nicht von anderen Gedanken, Gesinnungen und Empfindungen ausgeht,
als jene Schöpfer (der alten Verhältnisse) hatten.“   34, 203f  (>Einrichtungen oder 
Menschen, >Mission)

  Verhältnisse und Menschen: Die Geisteswissenschaft „lenkt ganz ab von den Zuständen 
und ganz und gar hin auf die Menschen. Fragen wir uns in Bezug auf alle Dinge, die als 
Zustände und Verhältnisse um uns herum sind: Woher kommen diese Verhältnisse und diese
Zustände? - Insofern sie nicht von der Natur verhängt sind, sind sie Ergebnisse des 
menschlichen Empfindens und Denkens. Das, was heute Zustände sind, waren Gedanken 
und Willensimpulse von Menschen, die vorher gelebt haben. Und die Verhältnisse sind so, 
weil Menschen sie so gemacht haben. Wollen wir bessere Zustände machen, dann müssen 
wir vor allen Dingen mehr lernen, müssen bessere Gedanken und Empfindungen und 
Willensimpulse entwickeln. Wenn wir aber Umschau halten im Umkreise der 
Sozialtheoretiker, selbst der radikalsten, meinetwegen der Sozialdemokratie, dann sind diese
Theorien zumeist gar nicht irgendwie hinausgehend über dasjenige, was die Menschen 



schon immer gedacht haben. Sie sind denselben Gedanken und Impulsen entsprungen, 
denen unsere Verhältnisse entsprungen sind und die zu unserer Lage geführt haben. Wir 
müssen imstande sein, Menschen zu haben, die das Leben kennen und wissen, um was es 
sich bei den Kräften, die hinter dem Leben stehen, handelt. Was hat Robert Owen gefehlt? 
Er musste es selbst zugeben: Menschenkenntnis! - Man lernt niemals den Menschen 
kennen, wenn man eine Weltanschauung, die nur auf das Äussere sich richtet, aufstellt. 
Sobald der materialistisch getrübte Blick, der sich nur auf den äußeren Menschen richtet, 
sobald der Mensch nicht weiss, was hinter dieser physischen Körperlichkeit sich verbirgt, 
und er dadurch nicht die Fähigkeit erlangt, sozusagen hinter die Kulissen zu schauen, ist er 
gar nicht imstande, wirklich nicht imstande, irgend etwas über die Kräfte zu verstehen, die 
das Leben lenken und leiten. Das ist aber gerade die Aufgabe der Geist-Erkenntnis.“  54, 
90f 

  Verhandeln: „Auf dieses lebendige Verhandeln mit den Menschen kommt es an, auf 
dieses Hervorgehenlassen der ganzen sozialen Ordnung aus den Einsichten der 
Assoziationen.“   NÖK, 94

  Verkehr: „Nehmen wir ein Beispiel, wo dreierlei ineinander fließt in einem Tatbestand 
des öffentlichen Lebens. Das ist im Verkehr. Der Verkehr hängt ja auf der einen Seite, 
dadurch dass er die Straße braucht, mit Grund und Boden zusammen. Aber man sieht, weil 
der Verkehrsboden, Straßen usw. nicht Privatbesitz sein kann, auch nicht Ware sein kann, 
dass man da heraus muss aus der Ware .. . Aber mit dem Verkehrswesen hängt auch unsere 
ganze Kultur zusammen. Das aber steht wiederum unter drei Gesichtspunkten. Was 
unterliegt dem Verkehr? Erstens Güter, Waren. Zweitens Menschen. Drittens Nachrichten. ..
Dadurch, dass im Verkehr Waren drinnen stehen, muss dasjenige, was sich auf den 
Warenverkehr bezieht, nach Verträgen, nach den Impulsen des Wirtschaftslebens geregelt 
sein. Was sich auf Menschen bezieht, ist aus dem Staatsleben heraus  geregelt. Das sind 
Rechtsverhältnisse. .. Die Nachrichten unterliegen dem geistigen Leben, sind auch das 
geistige Leben im Verkehr. Sie werden schon finden, wie von den drei Seiten her die 
Dreigliederung des Verkehrswesens verwaltet werden muss, - was die alten Einrichtungen 
nicht zustande gebracht haben. .. Sehen Sie in das Posttarifwesen hinein, da werden Sie 
sehen, was für eine Unwirtschaftlichkeit darin liegt, dass die Post für Nachrichten- und 
Güterverkehr dient. .. Wer sich allerdings nicht getraut, die Postpakete wegzunehmen dem 
Nachrichtendienst der Post, und sie zu übergeben dem gewöhnlichen Eisenbahnverkehr, wer
immer da seine Bedenken einwendet, und nicht real nachrechnet, was das eine oder andere 
bedeutet, der wird die Dreigliederung ewig nicht verstehen.“  337a, 217    (>Verträge, 
>Gesetze, >Grenze)

  „Wäre aus dem Wirtschaftskörper heraus das Eisenbahnwesen verwaltet worden - es wäre 
etwas anderes geworden, als es geworden ist unter den Interessen des Staates, indem es zum
größten Teil unter seine Fiskalinteressen gekommen ist.“ 337b, 243

  Vernunft und Assoziieren: Nicht von aussen organisieren; sondern durch das Assoziieren
verbindet sich der Mensch mit einem anderen, und das Planmässige des Ganzen entsteht 
durch die Vernunft des Einzelnen. Es wird eine wirtschaftliche Erfahrung über das Mögliche
sich bilden, weil die Menschen, von denen jeder auf seinem Teilgebiete Einsicht und 
Erfahrung hat, zusammen-urteilen werden. Kp, 17f

schon immer gedacht haben. Sie sind denselben Gedanken und Impulsen entsprungen, 
denen unsere Verhältnisse entsprungen sind und die zu unserer Lage geführt haben. Wir 
müssen imstande sein, Menschen zu haben, die das Leben kennen und wissen, um was es 
sich bei den Kräften, die hinter dem Leben stehen, handelt. Was hat Robert Owen gefehlt? 
Er musste es selbst zugeben: Menschenkenntnis! - Man lernt niemals den Menschen 
kennen, wenn man eine Weltanschauung, die nur auf das Äussere sich richtet, aufstellt. 
Sobald der materialistisch getrübte Blick, der sich nur auf den äußeren Menschen richtet, 
sobald der Mensch nicht weiss, was hinter dieser physischen Körperlichkeit sich verbirgt, 
und er dadurch nicht die Fähigkeit erlangt, sozusagen hinter die Kulissen zu schauen, ist er 
gar nicht imstande, wirklich nicht imstande, irgend etwas über die Kräfte zu verstehen, die 
das Leben lenken und leiten. Das ist aber gerade die Aufgabe der Geist-Erkenntnis.“  54, 
90f 

  Verhandeln: „Auf dieses lebendige Verhandeln mit den Menschen kommt es an, auf 
dieses Hervorgehenlassen der ganzen sozialen Ordnung aus den Einsichten der 
Assoziationen.“   NÖK, 94

  Verkehr: „Nehmen wir ein Beispiel, wo dreierlei ineinander fließt in einem Tatbestand 
des öffentlichen Lebens. Das ist im Verkehr. Der Verkehr hängt ja auf der einen Seite, 
dadurch dass er die Straße braucht, mit Grund und Boden zusammen. Aber man sieht, weil 
der Verkehrsboden, Straßen usw. nicht Privatbesitz sein kann, auch nicht Ware sein kann, 
dass man da heraus muss aus der Ware .. . Aber mit dem Verkehrswesen hängt auch unsere 
ganze Kultur zusammen. Das aber steht wiederum unter drei Gesichtspunkten. Was 
unterliegt dem Verkehr? Erstens Güter, Waren. Zweitens Menschen. Drittens Nachrichten. ..
Dadurch, dass im Verkehr Waren drinnen stehen, muss dasjenige, was sich auf den 
Warenverkehr bezieht, nach Verträgen, nach den Impulsen des Wirtschaftslebens geregelt 
sein. Was sich auf Menschen bezieht, ist aus dem Staatsleben heraus  geregelt. Das sind 
Rechtsverhältnisse. .. Die Nachrichten unterliegen dem geistigen Leben, sind auch das 
geistige Leben im Verkehr. Sie werden schon finden, wie von den drei Seiten her die 
Dreigliederung des Verkehrswesens verwaltet werden muss, - was die alten Einrichtungen 
nicht zustande gebracht haben. .. Sehen Sie in das Posttarifwesen hinein, da werden Sie 
sehen, was für eine Unwirtschaftlichkeit darin liegt, dass die Post für Nachrichten- und 
Güterverkehr dient. .. Wer sich allerdings nicht getraut, die Postpakete wegzunehmen dem 
Nachrichtendienst der Post, und sie zu übergeben dem gewöhnlichen Eisenbahnverkehr, wer
immer da seine Bedenken einwendet, und nicht real nachrechnet, was das eine oder andere 
bedeutet, der wird die Dreigliederung ewig nicht verstehen.“  337a, 217    (>Verträge, 
>Gesetze, >Grenze)

  „Wäre aus dem Wirtschaftskörper heraus das Eisenbahnwesen verwaltet worden - es wäre 
etwas anderes geworden, als es geworden ist unter den Interessen des Staates, indem es zum
größten Teil unter seine Fiskalinteressen gekommen ist.“ 337b, 243

  Vernunft und Assoziieren: Nicht von aussen organisieren; sondern durch das Assoziieren
verbindet sich der Mensch mit einem anderen, und das Planmässige des Ganzen entsteht 
durch die Vernunft des Einzelnen. Es wird eine wirtschaftliche Erfahrung über das Mögliche
sich bilden, weil die Menschen, von denen jeder auf seinem Teilgebiete Einsicht und 
Erfahrung hat, zusammen-urteilen werden. Kp, 17f



  „Da sehen wir .. wie der Preis zum Ausdruck bringen wird .., in welche Verträge die 
Menschen eingegangen sind durch die Einrichtungen, welche bestehen. .. Vernunft tritt an 
die stelle des Marktzufalles, der heute herrscht.“ 332a, 58  (>Assoziatives Urteil,>Markt)

  Vernunft oder Instinkte: „Sie haben die Wahl, entweder durch Vernunft mitzuwirken zu 
der Gestaltung einer solchen sozialen Organisation, oder revolutionare Katastrophen und 
Kataklysmen werden auf dem Gebiete sich abspielen, für die Sie nun auch verantwortlich 
sind. Die Wahl zwischen Vernunft und der Entfesselung der furchtbarsten Instinkte, die 
dann nicht mehr bewältigt werden können durch eine blosse Verständigung, diese Wahl, sie
ist vor die Menschen gestellt.“  336, 71

  Vernunft, praktische, als moralische Triebfeder >Moralische Phantasie, >Triebfeder

  Versicherungswesen gehört zur Wirtschaft.  24, 436

  Verstand und Ahriman: Je weiter wir der Entwicklung des Geistselbst entgegen gehen, 
gehen wir dem objektiveren Leben des Intellekts entgegen, der sich wie eine Art 
öffentlicher Macht unter den Menschen ausbreitet. Die Schreiber gewisser Journale 
vertreten nicht, was aus ihrer Seele entspringt, sondern sie vertreten die Intelligenz gewisser
Kreise, die objektiv wuchert und deren Sprachrohr sie nur sind. „Ahriman hat .. immer das 
intensivste Bestreben, die Menschen um ihren individuellen Verstand zu bringen und ihn 
sich selbst anzueignen .. und den Menschen nicht darauf kommen zu lassen, was alles sein 
Verstand kann. … Die Menschen müssen sich bestreben, gegen die Zukunft hin ihren 
Verstand individuell, richtig individuell handhaben zu lernen, ihren Verstand nicht 
unbewacht zu lassen … Es ist gut wenn man weiss, in wie schönen, starken, vollen Worten 
Ahriman an die Menschen herantritt und versucht, .. den Menschen den Verstand .. wie die 
Würmer aus der Nase herauszuziehen. (…) Wir schützen uns am besten dadurch, wenn wir 
uns immer mehr und mehr bestreben, ein klares und genaues Denken zu entfalten .. nicht 
einfach so hinzuhuschen im Denken über die Dinge, wie das heute gerade gesellschaftlicher
Usus ist. .. Man sollte sogar noch weiter gehen: Man sollte versuchen, sich immer mehr und
mehr zu hüten, gangbare Redensarten und Worte zu gebrauchen .. die man nicht aus dem 
Gedanken, sondern aus der Sprachgewohnheit heraus hat ..“  254, 174ff  (>Geistesw. 
verstehen)

  Verstand und Christentum: „Es ist ein okkulter Satz, dass die Fernehe auf einen Teil des 
Ätherkörpers tötend wirkt: das Vorderhirn wird belebt, während das alte Hellsehen abgetötet
wird, das durch Blutsverwandtschaftsehen wächst. Die verstandesmäßige Erfassung der 
Dinge erwacht. Heute ist die Menschheit der Fernehe angepasst, wie sie es früher der 
Verwandtschaftsehe war. .. Nur durch die Fernehe wird das Gehirn verbessert. .. Sie war 
notwendig, um das Erscheinen des Christentums vorzubereiten. Hätte dieses unter andern 
Bedingungen entstehen können? Es bringt die Liebe der Seele zur Seele, das Wirken von 
Seele auf Seele. Die Blutsverwandtschaftsliebe mußte erst überwunden werden. Die Völker 
werden überhaupt erst reif für das Christentum werden, wenn sie die Verwandtschaftsliebe 
überwunden haben. .. Die ältere Weisheit war intuitiver Art, was um so deutlicher 
hervortritt, je weiter man die Menschheit zurückverfolgt. Das verstandesmäßige Überlegen 
hängt mit der Grundlage des Christentums zusammen.“  97, 172f  (>Jehova, Luzifer, 
Christus, >Wahrheitsduktus, >Verfall und Aufstieg)  

  „Da sehen wir .. wie der Preis zum Ausdruck bringen wird .., in welche Verträge die 
Menschen eingegangen sind durch die Einrichtungen, welche bestehen. .. Vernunft tritt an 
die stelle des Marktzufalles, der heute herrscht.“ 332a, 58  (>Assoziatives Urteil,>Markt)

  Vernunft oder Instinkte: „Sie haben die Wahl, entweder durch Vernunft mitzuwirken zu 
der Gestaltung einer solchen sozialen Organisation, oder revolutionare Katastrophen und 
Kataklysmen werden auf dem Gebiete sich abspielen, für die Sie nun auch verantwortlich 
sind. Die Wahl zwischen Vernunft und der Entfesselung der furchtbarsten Instinkte, die 
dann nicht mehr bewältigt werden können durch eine blosse Verständigung, diese Wahl, sie
ist vor die Menschen gestellt.“  336, 71

  Vernunft, praktische, als moralische Triebfeder >Moralische Phantasie, >Triebfeder

  Versicherungswesen gehört zur Wirtschaft.  24, 436

  Verstand und Ahriman: Je weiter wir der Entwicklung des Geistselbst entgegen gehen, 
gehen wir dem objektiveren Leben des Intellekts entgegen, der sich wie eine Art 
öffentlicher Macht unter den Menschen ausbreitet. Die Schreiber gewisser Journale 
vertreten nicht, was aus ihrer Seele entspringt, sondern sie vertreten die Intelligenz gewisser
Kreise, die objektiv wuchert und deren Sprachrohr sie nur sind. „Ahriman hat .. immer das 
intensivste Bestreben, die Menschen um ihren individuellen Verstand zu bringen und ihn 
sich selbst anzueignen .. und den Menschen nicht darauf kommen zu lassen, was alles sein 
Verstand kann. … Die Menschen müssen sich bestreben, gegen die Zukunft hin ihren 
Verstand individuell, richtig individuell handhaben zu lernen, ihren Verstand nicht 
unbewacht zu lassen … Es ist gut wenn man weiss, in wie schönen, starken, vollen Worten 
Ahriman an die Menschen herantritt und versucht, .. den Menschen den Verstand .. wie die 
Würmer aus der Nase herauszuziehen. (…) Wir schützen uns am besten dadurch, wenn wir 
uns immer mehr und mehr bestreben, ein klares und genaues Denken zu entfalten .. nicht 
einfach so hinzuhuschen im Denken über die Dinge, wie das heute gerade gesellschaftlicher
Usus ist. .. Man sollte sogar noch weiter gehen: Man sollte versuchen, sich immer mehr und
mehr zu hüten, gangbare Redensarten und Worte zu gebrauchen .. die man nicht aus dem 
Gedanken, sondern aus der Sprachgewohnheit heraus hat ..“  254, 174ff  (>Geistesw. 
verstehen)

  Verstand und Christentum: „Es ist ein okkulter Satz, dass die Fernehe auf einen Teil des 
Ätherkörpers tötend wirkt: das Vorderhirn wird belebt, während das alte Hellsehen abgetötet
wird, das durch Blutsverwandtschaftsehen wächst. Die verstandesmäßige Erfassung der 
Dinge erwacht. Heute ist die Menschheit der Fernehe angepasst, wie sie es früher der 
Verwandtschaftsehe war. .. Nur durch die Fernehe wird das Gehirn verbessert. .. Sie war 
notwendig, um das Erscheinen des Christentums vorzubereiten. Hätte dieses unter andern 
Bedingungen entstehen können? Es bringt die Liebe der Seele zur Seele, das Wirken von 
Seele auf Seele. Die Blutsverwandtschaftsliebe mußte erst überwunden werden. Die Völker 
werden überhaupt erst reif für das Christentum werden, wenn sie die Verwandtschaftsliebe 
überwunden haben. .. Die ältere Weisheit war intuitiver Art, was um so deutlicher 
hervortritt, je weiter man die Menschheit zurückverfolgt. Das verstandesmäßige Überlegen 
hängt mit der Grundlage des Christentums zusammen.“  97, 172f  (>Jehova, Luzifer, 
Christus, >Wahrheitsduktus, >Verfall und Aufstieg)  



  Verstand und Herz: „Der Schreiber dieser Zeilen“ sagt nicht, „dass der Verstand 
abgesetzt werden soll … Gewiss, der Verstand muss der sichere Führer sein, aber in 
sozialen Dingen gibt es keinen anderen Weg zu dem richtigen Verstandesgebrauch als den 
durch Herz und Seele.“  24, 197  

  Verstand und Instinkte versklaven uns: „Wir müssen logisch denken. Da gibt es keine 
Freiheit … In einer gewissen Weise ist also das höchste Geistige, zu dem zunächst der 
abstrakte Verstand dringt, die logische Notwendigkeit, etwas, was den Menschen versklavt. 
Auf der andern Seite ist die Naturnotdurft, das Beherrschtsein durch die Instinkte auch 
etwas, was den Menschen versklavt.“  197, 195  (>Schiller, >Wissenschaft muss wieder 
persönlich werden)  

  Verstand – Kapital – Zerstörung: „Würde unter der modernen Verständigkeit .. das 
Kapital bleiben bei den Menschen .., dann würde das Wirtschaftsleben selber den Kreislauf 
des Kapitals bewirken; Zerstörung müsste kommen.“ „..da muss über das geistige Leben 
hinüber das Kapital an denjenigen gebracht werden, der wieder bei seiner Verwaltung dabei 
ist.“   200, 76

  Verstand, sein Verfall: „Geradeso, wie jedem einzelnen Lebensalter .. eine bestimmte Art
der Seelen- und Leibesentwicklung entspricht, die dann in den nächsten Lebensabschnitt 
nicht hineingeht, so ist es auch mit der Entwicklung der Menschheit im allgemeinen. Es ist 
einmal das abgelaufene Zeitalter das des Intellekts, des Verstandes. Und diese 
Verstandesentwicklung, sie soll nicht – das liegt in den Gesetzen der 
Menschheitsentwicklung – in den weiteren Fortschritt dieser Entwicklung hineingehen. Es 
ist so, dass wir jetzt stehen vor dem Beginn einer spirituellen Entwicklung der Menschheit. 
Dasjenige, was der Verstand leisten kann, hat er zunächst geleistet. (…) Es kann ja so sein, 
dass diejenige Menschheit, die bisher die zivilisierte war, sich sagt: .. wir wollen nichts 
davon wissen, wir wollen dem Verstand weiter dienen. – Sie können das nicht, denn der 
Verstand hat seinen Höhepunkt überschritten, er kann nur fortgepflanzt werden; aber diese 
Fortpflanzung bedeutet zugleich, dass er in einen Verfall geht. Der Verstand kommt 
tatsächlich in einen Verfall; wir sehen diesen Verfall heute schon beginnen (…) Es ist, wie 
wenn die Menschen ganz maschinell geworden sind; das Individuelle ist selbst auf dem 
Gebiete des Verstandeswesens ganz verloren gegangen. Man kann auch sogar schon die 
einzelnen Menschen gar nicht mehr voneinander unterscheiden, denn jeder sagt dasselbe, 
namentlich in bestimmten Gruppen sagt jeder dasselbe.“ Wenn das spirituelle Leben 
zurückgewiesen wird, „hört eben für diejenigen Menschen, die es zurückweisen, die 
Möglichkeit des menschlichen Fortschritts, der menschlichen Kultur, der menschlichen 
Zivilisation auf, und die Weiterentwicklung der Menschheit muss sich andere Völker, 
andere Gegenden suchen.“   255b, 357  (>Spiritualisierung)

  Verstand und Wille: „Der Mensch steht, indem er der Natur gegenübersteht, durch sein 
Verstandesmässiges der Natur gegenüber uns fasst dadurch das von ihr auf, was in ihr tot ist
und eignet sich von diesem Toten Gesetze an. Was aber in der Natur aus dem Schosse des 
Toten sich erhebt, um zur Zukunft der Welt zu werden, das fasst der Mensch auf durch 
seinen ihm so unbestimmt erscheinenden Willen, der sich bis in die Sinne hinein erstreckt.“ 
293, 47

  Verstand und Herz: „Der Schreiber dieser Zeilen“ sagt nicht, „dass der Verstand 
abgesetzt werden soll … Gewiss, der Verstand muss der sichere Führer sein, aber in 
sozialen Dingen gibt es keinen anderen Weg zu dem richtigen Verstandesgebrauch als den 
durch Herz und Seele.“  24, 197  

  Verstand und Instinkte versklaven uns: „Wir müssen logisch denken. Da gibt es keine 
Freiheit … In einer gewissen Weise ist also das höchste Geistige, zu dem zunächst der 
abstrakte Verstand dringt, die logische Notwendigkeit, etwas, was den Menschen versklavt. 
Auf der andern Seite ist die Naturnotdurft, das Beherrschtsein durch die Instinkte auch 
etwas, was den Menschen versklavt.“  197, 195  (>Schiller, >Wissenschaft muss wieder 
persönlich werden)  

  Verstand – Kapital – Zerstörung: „Würde unter der modernen Verständigkeit .. das 
Kapital bleiben bei den Menschen .., dann würde das Wirtschaftsleben selber den Kreislauf 
des Kapitals bewirken; Zerstörung müsste kommen.“ „..da muss über das geistige Leben 
hinüber das Kapital an denjenigen gebracht werden, der wieder bei seiner Verwaltung dabei 
ist.“   200, 76

  Verstand, sein Verfall: „Geradeso, wie jedem einzelnen Lebensalter .. eine bestimmte Art
der Seelen- und Leibesentwicklung entspricht, die dann in den nächsten Lebensabschnitt 
nicht hineingeht, so ist es auch mit der Entwicklung der Menschheit im allgemeinen. Es ist 
einmal das abgelaufene Zeitalter das des Intellekts, des Verstandes. Und diese 
Verstandesentwicklung, sie soll nicht – das liegt in den Gesetzen der 
Menschheitsentwicklung – in den weiteren Fortschritt dieser Entwicklung hineingehen. Es 
ist so, dass wir jetzt stehen vor dem Beginn einer spirituellen Entwicklung der Menschheit. 
Dasjenige, was der Verstand leisten kann, hat er zunächst geleistet. (…) Es kann ja so sein, 
dass diejenige Menschheit, die bisher die zivilisierte war, sich sagt: .. wir wollen nichts 
davon wissen, wir wollen dem Verstand weiter dienen. – Sie können das nicht, denn der 
Verstand hat seinen Höhepunkt überschritten, er kann nur fortgepflanzt werden; aber diese 
Fortpflanzung bedeutet zugleich, dass er in einen Verfall geht. Der Verstand kommt 
tatsächlich in einen Verfall; wir sehen diesen Verfall heute schon beginnen (…) Es ist, wie 
wenn die Menschen ganz maschinell geworden sind; das Individuelle ist selbst auf dem 
Gebiete des Verstandeswesens ganz verloren gegangen. Man kann auch sogar schon die 
einzelnen Menschen gar nicht mehr voneinander unterscheiden, denn jeder sagt dasselbe, 
namentlich in bestimmten Gruppen sagt jeder dasselbe.“ Wenn das spirituelle Leben 
zurückgewiesen wird, „hört eben für diejenigen Menschen, die es zurückweisen, die 
Möglichkeit des menschlichen Fortschritts, der menschlichen Kultur, der menschlichen 
Zivilisation auf, und die Weiterentwicklung der Menschheit muss sich andere Völker, 
andere Gegenden suchen.“   255b, 357  (>Spiritualisierung)

  Verstand und Wille: „Der Mensch steht, indem er der Natur gegenübersteht, durch sein 
Verstandesmässiges der Natur gegenüber uns fasst dadurch das von ihr auf, was in ihr tot ist
und eignet sich von diesem Toten Gesetze an. Was aber in der Natur aus dem Schosse des 
Toten sich erhebt, um zur Zukunft der Welt zu werden, das fasst der Mensch auf durch 
seinen ihm so unbestimmt erscheinenden Willen, der sich bis in die Sinne hinein erstreckt.“ 
293, 47



  Verstand und Wirtschaftsleben: Die westlichen Völker haben die Aufgabe, den Verstand
in das Wirtschaftsleben hineinzutragen. Das Verstandesmässige im Einheitsstaat zerstört 
aber das Wirtschaftsleben. Wir können aber das Wirtschaftsleben nicht mehr imaginativ 
gestalten (z.B. Goethes Märchen), sondern müssen ein Geistesleben entgegensetzen.  
200, 75

  Verstandeskultur umwenden: Die Gegenwart entwickelt sich nach dem Abgrund des 
Verstandes hin. Es wird eine Zeit kommen, „in welcher der Mensch ein Sklave der 
Intelligenz sein wird“ .. „Das ist das wahre anthroposophische Streben, aus der heutigen 
Verstandeskultur heraus zu begreifen die spirituelle Welt..“  104, 152

  Die Weiterentwickelung und Umwandlung des Verstandes wird uns in der Zukunft ein 
neues Hellsehen bringen.  97, 174  

  Verstandesseele: „Auch seinen Trieben, Instinkten und Leidenschaften folgt der Mensch 
nicht blindlings; sein Nachdenken führt die Gelegenheit herbei, durch die er sie befriedigen 
kann. Was man materielle Kultur nennt, bewegt sich durchaus in dieser Richtung. Sie 
besteht in den Diensten, die das Denken der Empfindungsseele leistet. Unermessliche 
Summen von Denkkräften werden auf dieses Ziel gerichtet. Denkkraft ist es, die Schiffe, 
Eisenbahnen, Telegraphen, Telephone gebaut hat; und alles das dient zum weitaus grössten 
Teil zur Befriedigung von Bedürfnissen der Empfindungsseelen. (…) Durch die 
Empfindungsseele ist der Mensch dem Tiere verwandt.  Auch beim Tiere bemerken wir das 
Vorhandensein von Empfindungen, Trieben, Instinkten und Leidenschaften. Aber das Tier 
folgt diesen unmittelbar. (…) Als Verstandesseele sei diese vom Denken bediente Seele 
bezeichnet.  9, 42f  (>Intellekt, >Technische Kultur)

  Man kann „die Verstandesseele, weil sie an der Ich-Natur Teil hat, weil sie in einer 
gewissen Beziehung schon das „Ich“ ist, das sich seiner Geistwesenheit nur noch nicht 
bewusst ist, als „Ich“ schlechtweg bezeichnen ..“  13, 77   (>Seele, >Ich, >Egoismus)

  Verstandesurteil und Selbstregelung: Wenn der Mensch mit seinem Verstandesurteil in 
die Verhältnisse zwischen Mädchen- und Jungengeburten eingreifen würde, „würde das 
furchtbarste Chaos herauskommen.“ Wenn es sich von selbst regeln kann, „kommt das 
merkwürdig wunderbare Verhältnis heraus,“ dass Männer und Frauen sich in etwa die 
Waage halten.  337b, 157  (>Urteil, Kategorien, >Sozialer Organismus, Selbststeuerung)

  Verstehen: „Nur weil die Dinge der Sinnenwelt nichts anderes sind als die verdichteten 
Geistwesenheiten, kann der Mensch, der sich durch seine Gedanken zu diesen 
Geistwesenheiten erhebt, in seinem Denken die Dinge verstehen.“  9, 147   (>Erkennen)

  „Der Grundsatz: erst höhere Welten anzuerkennen, wenn man sie geschaut hat, ist ein 
Hindernis für dieses Schauen selbst. Der Wille, durch gesundes Denken erst zu verstehen, 
was später geschaut werden kann, fördert dieses Schauen.“  9, 23  (>Geisteswissenschaft 
und Ich, >Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben, >Abstraktion und Imagination)

  Verteilung, gerechte: Aufgrund des Irrtums, man müsse nur das Wirtschaftsleben 
umgestalten, werden die Menschen „aus dem Wirtschaftsleben heraussaugen wollen, was 
sie „gerechte Verteilung der Güter“ nennen.“ Aber es geht darum, die Menschen im 

  Verstand und Wirtschaftsleben: Die westlichen Völker haben die Aufgabe, den Verstand
in das Wirtschaftsleben hineinzutragen. Das Verstandesmässige im Einheitsstaat zerstört 
aber das Wirtschaftsleben. Wir können aber das Wirtschaftsleben nicht mehr imaginativ 
gestalten (z.B. Goethes Märchen), sondern müssen ein Geistesleben entgegensetzen.  
200, 75

  Verstandeskultur umwenden: Die Gegenwart entwickelt sich nach dem Abgrund des 
Verstandes hin. Es wird eine Zeit kommen, „in welcher der Mensch ein Sklave der 
Intelligenz sein wird“ .. „Das ist das wahre anthroposophische Streben, aus der heutigen 
Verstandeskultur heraus zu begreifen die spirituelle Welt..“  104, 152

  Die Weiterentwickelung und Umwandlung des Verstandes wird uns in der Zukunft ein 
neues Hellsehen bringen.  97, 174  

  Verstandesseele: „Auch seinen Trieben, Instinkten und Leidenschaften folgt der Mensch 
nicht blindlings; sein Nachdenken führt die Gelegenheit herbei, durch die er sie befriedigen 
kann. Was man materielle Kultur nennt, bewegt sich durchaus in dieser Richtung. Sie 
besteht in den Diensten, die das Denken der Empfindungsseele leistet. Unermessliche 
Summen von Denkkräften werden auf dieses Ziel gerichtet. Denkkraft ist es, die Schiffe, 
Eisenbahnen, Telegraphen, Telephone gebaut hat; und alles das dient zum weitaus grössten 
Teil zur Befriedigung von Bedürfnissen der Empfindungsseelen. (…) Durch die 
Empfindungsseele ist der Mensch dem Tiere verwandt.  Auch beim Tiere bemerken wir das 
Vorhandensein von Empfindungen, Trieben, Instinkten und Leidenschaften. Aber das Tier 
folgt diesen unmittelbar. (…) Als Verstandesseele sei diese vom Denken bediente Seele 
bezeichnet.  9, 42f  (>Intellekt, >Technische Kultur)

  Man kann „die Verstandesseele, weil sie an der Ich-Natur Teil hat, weil sie in einer 
gewissen Beziehung schon das „Ich“ ist, das sich seiner Geistwesenheit nur noch nicht 
bewusst ist, als „Ich“ schlechtweg bezeichnen ..“  13, 77   (>Seele, >Ich, >Egoismus)

  Verstandesurteil und Selbstregelung: Wenn der Mensch mit seinem Verstandesurteil in 
die Verhältnisse zwischen Mädchen- und Jungengeburten eingreifen würde, „würde das 
furchtbarste Chaos herauskommen.“ Wenn es sich von selbst regeln kann, „kommt das 
merkwürdig wunderbare Verhältnis heraus,“ dass Männer und Frauen sich in etwa die 
Waage halten.  337b, 157  (>Urteil, Kategorien, >Sozialer Organismus, Selbststeuerung)

  Verstehen: „Nur weil die Dinge der Sinnenwelt nichts anderes sind als die verdichteten 
Geistwesenheiten, kann der Mensch, der sich durch seine Gedanken zu diesen 
Geistwesenheiten erhebt, in seinem Denken die Dinge verstehen.“  9, 147   (>Erkennen)

  „Der Grundsatz: erst höhere Welten anzuerkennen, wenn man sie geschaut hat, ist ein 
Hindernis für dieses Schauen selbst. Der Wille, durch gesundes Denken erst zu verstehen, 
was später geschaut werden kann, fördert dieses Schauen.“  9, 23  (>Geisteswissenschaft 
und Ich, >Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben, >Abstraktion und Imagination)

  Verteilung, gerechte: Aufgrund des Irrtums, man müsse nur das Wirtschaftsleben 
umgestalten, werden die Menschen „aus dem Wirtschaftsleben heraussaugen wollen, was 
sie „gerechte Verteilung der Güter“ nennen.“ Aber es geht darum, die Menschen im 



Geistesleben und Rechtsleben sozial zu machen, um das Wirtschaftsleben sozial zu 
gestalten.   332a, 96f   (>Soziales Hauptgesetz, >Wirtschaftliche Urzelle, >Ungleichheit)

  Es geht nicht darum, durch äussere Institutionen dem, der zuviel Geld hat, es 
wegzunehmen und dem Staat zu geben, „sondern es handelt sich darum, dass die Menschen 
bis in ihr Innerstes hinein umdenken lernen.“ Überall müssen Assoziationen sein, gestützt 
auf Menschen, die besonders „mit dem was sie produzieren“ .. „innig verbunden sind.“ 
Dreigliederung bringt eine ganz andere Lebensauffassung.   337a, 215  (>Sozialisierung, 
deren Grundgesetz, >Steuern bei Luxus .. , >Staat und Schulden)

  „So zum Beispiel steht der Familienvater in ganz anderer Art im sozialen Organismus als 
der Ledige, und zwar deshalb, weil, wenn der Rechtsstaat sich wirklich so ausbildet, wie ich
es annehme, dann jedes Kind das Recht auf Erziehung besitzt. Dann ist die Situation nicht 
die, dass der Familienvater seinen kärglichen Lohn auf eine grosse Familie verteilen muss, 
während der Ledige alles für sich verbrauchen kann. … Dann nämlich wird ja hergestellt 
sein das, was den Menschen von einem bestimmten Lebensalter an auch wirklich 
gleichstellt mit einem anderen Menschen.“   331, 78f

  „Man kann ja sagen, was nützt es, wenn der Besitzlose mit dem Besitzenden sich 
assoziiert? Man kann es besser finden, wenn alle Produktion und Konsumtion von aussen 
her „gerecht“ geregelt wird. Aber diese organisatorische Regelung unterbindet die freie 
Schaffenskraft des Einzelnen. (…) Greifen nicht andere als wirtschaftliche Kräfte ein, dann 
wird der Besitzende dem Besitzlosen die Leistung notwendig mit der Gegenleistung 
ausgleichen müssen.“   Kp, 18     (>Leistung und Gegenleistung)

  „Lohn gibt es ja gar nicht, sondern Verteilung des Erlöses gibt es – heute schon, nur dass 
in der Regel derjenige heute, der der wirtschaftlich Schwache ist, sich bei der Teilung übers 
Ohr gehauen findet. Das ist das Ganze.“  332a, 74  (>Arbeit im Rechtsl.)

  „Den Schwachen gegenüber dem Starken schützen, kann ein Wirtschaftsleben, das nur aus 
seinen eigenen Kräften heraus gestaltet ist.“  Kp, 19f  (>Einkommen für Alte ..)

  „Ein in sich abgeschlossener Wirtschaftskreislauf, der von aussen die Rechtsgrundlage 
erhält und den fortdauernden Zufluss der zutage tretenden individuellen 
Menschenfähigkeiten, wird es in sich nur mit dem Wirtschaften zu tun haben. Er wird 
dadurch der Veranlasser einer Güterverteilung sein können, die jedem das verschafft, was er
nach dem Wohlstande der Gemeinschaft gerechter Art haben kann. (…) Ein 
(dreigegliederter) sozialer Organismus … wird die Mehrleistung, die ein Mensch auf Grund
seiner individuellen Fähigkeiten vollbringt, ebenso in die Allgemeinheit überführen, wie er 
für die Minderleistung der weniger Befähigten den berechtigten Unterhalt aus dieser 
Allgemeinheit entnehmen wird.“  Kp, 126f

  Wenn „für gewisse Produkte, die man aus dem Ausland beziehen muss, zu hohe Preise 
sich notwendig machen“, wird dieses „durch Zuschüsse ausgeglichen werden können, die 
aus Betrieben herrühren, welche gegenüber den Bedürfnissen der in ihnen Arbeitenden zu 
hohe Erträgnisse liefern können.“  24, 28f  (>Dreigliederung und Ausland)

  
  Verträge im Wirtschaftsleben:  In Zukunft soll es nicht die Möglichkeit geben, „dass 

Geistesleben und Rechtsleben sozial zu machen, um das Wirtschaftsleben sozial zu 
gestalten.   332a, 96f   (>Soziales Hauptgesetz, >Wirtschaftliche Urzelle, >Ungleichheit)

  Es geht nicht darum, durch äussere Institutionen dem, der zuviel Geld hat, es 
wegzunehmen und dem Staat zu geben, „sondern es handelt sich darum, dass die Menschen 
bis in ihr Innerstes hinein umdenken lernen.“ Überall müssen Assoziationen sein, gestützt 
auf Menschen, die besonders „mit dem was sie produzieren“ .. „innig verbunden sind.“ 
Dreigliederung bringt eine ganz andere Lebensauffassung.   337a, 215  (>Sozialisierung, 
deren Grundgesetz, >Steuern bei Luxus .. , >Staat und Schulden)

  „So zum Beispiel steht der Familienvater in ganz anderer Art im sozialen Organismus als 
der Ledige, und zwar deshalb, weil, wenn der Rechtsstaat sich wirklich so ausbildet, wie ich
es annehme, dann jedes Kind das Recht auf Erziehung besitzt. Dann ist die Situation nicht 
die, dass der Familienvater seinen kärglichen Lohn auf eine grosse Familie verteilen muss, 
während der Ledige alles für sich verbrauchen kann. … Dann nämlich wird ja hergestellt 
sein das, was den Menschen von einem bestimmten Lebensalter an auch wirklich 
gleichstellt mit einem anderen Menschen.“   331, 78f

  „Man kann ja sagen, was nützt es, wenn der Besitzlose mit dem Besitzenden sich 
assoziiert? Man kann es besser finden, wenn alle Produktion und Konsumtion von aussen 
her „gerecht“ geregelt wird. Aber diese organisatorische Regelung unterbindet die freie 
Schaffenskraft des Einzelnen. (…) Greifen nicht andere als wirtschaftliche Kräfte ein, dann 
wird der Besitzende dem Besitzlosen die Leistung notwendig mit der Gegenleistung 
ausgleichen müssen.“   Kp, 18     (>Leistung und Gegenleistung)

  „Lohn gibt es ja gar nicht, sondern Verteilung des Erlöses gibt es – heute schon, nur dass 
in der Regel derjenige heute, der der wirtschaftlich Schwache ist, sich bei der Teilung übers 
Ohr gehauen findet. Das ist das Ganze.“  332a, 74  (>Arbeit im Rechtsl.)

  „Den Schwachen gegenüber dem Starken schützen, kann ein Wirtschaftsleben, das nur aus 
seinen eigenen Kräften heraus gestaltet ist.“  Kp, 19f  (>Einkommen für Alte ..)

  „Ein in sich abgeschlossener Wirtschaftskreislauf, der von aussen die Rechtsgrundlage 
erhält und den fortdauernden Zufluss der zutage tretenden individuellen 
Menschenfähigkeiten, wird es in sich nur mit dem Wirtschaften zu tun haben. Er wird 
dadurch der Veranlasser einer Güterverteilung sein können, die jedem das verschafft, was er
nach dem Wohlstande der Gemeinschaft gerechter Art haben kann. (…) Ein 
(dreigegliederter) sozialer Organismus … wird die Mehrleistung, die ein Mensch auf Grund
seiner individuellen Fähigkeiten vollbringt, ebenso in die Allgemeinheit überführen, wie er 
für die Minderleistung der weniger Befähigten den berechtigten Unterhalt aus dieser 
Allgemeinheit entnehmen wird.“  Kp, 126f

  Wenn „für gewisse Produkte, die man aus dem Ausland beziehen muss, zu hohe Preise 
sich notwendig machen“, wird dieses „durch Zuschüsse ausgeglichen werden können, die 
aus Betrieben herrühren, welche gegenüber den Bedürfnissen der in ihnen Arbeitenden zu 
hohe Erträgnisse liefern können.“  24, 28f  (>Dreigliederung und Ausland)

  
  Verträge im Wirtschaftsleben:  In Zukunft soll es nicht die Möglichkeit geben, „dass 



man seine Bedürfnisse aus den Leistungen der arbeitenden Bevölkerung befriedigt, ohne 
dass diese eine Gegenleistung erhält. .. Man kann nur wirtschaften, wenn man 
Zusammenhänge herstellt zwischen den verschiedenen Arten von Leistungen. .. Es müssen 
auch Leistungen, die erst in der Zukunft erbracht werden, vorausgesehen werden. .. Weil 
also alles im Wirtschaftsleben auf Leistung und Gegenleistung beruhen muss und weil diese
beiden von verschiedenen Dingen abhängig sind, muss im Wirtschaftsleben alles beruhen 
auf dem Vertragsprinzip. Wir müssen in Zukunft Genossenschaften, Assoziationen im 
Wirtschaftsleben haben, welche ihre gegenseitigen Leistungen und Gegenleistungen 
gründen .. auf die Verträge, die sie miteinander schliessen. … Ein Vertrag ist immer 
irgendwie befristet. Wenn keine Leistungen mehr erbracht werden, dann verliert er seinen 
Wert. Darauf beruht das ganze Wirtschaftsleben.“   331, 166f   (>Erkenntnisse, Gesetze, 
Verträge)

  Die den Boden (und die Produktionsmittel) verwaltenden Menschen produzieren 
unterschiedliches und treten deshalb über Verträge miteinander in Beziehung, die wiederum 
den Rechtsverhältnissen unterliegen.   337a, 221f  

  Dem, was die wirtschaftenden Personen füreinander tun, müssen Verträge zugrunde liegen,
abhängig von deren wirtschaftlichen Positionen. Wenn diese Verträge sozial wirken sollen, 
müssen diese erstens entspringen können aus der freien, auf Einsicht ruhenden Initiative der
Einzelmenschen, ohne dazwischenkommenden politischen Verwaltungseinfluss. Und sie 
dürfen zweitens nicht nach den Forderungen des ungeregelten Marktes geschlossen werden,
sondern nach den Bedingungen der sich den Bedürfnissen gemäss assoziierenden 
Betriebszweige.  24, 61f

  Der Verleger bzw. Drucker steht im Wirtschaftsleben und der Redakteur im Geistesleben; 
beide schliessen einen Vertrag, der wiederum den Gesetzen des Rechtsstaates entspricht. In 
den einzelnen Betrieb wird mehr oder weniger das hereinspielen, was von drei 
Verwaltungen ausgeht.  337a, 70ff  

  Vertrauen: Und das (das Bauen auf das, was in dem Menschen selber drinnen ist)     
haben manche Menschen sehr übelgenommen, weil sie gemeint haben, dann sei alles 
Moralisch-Soziale in die Willkür des einzelnen Individuums gegeben. Das ist es nicht, 
sondern es ist gestellt auf diejenige Basis, auf der allein das soziale Leben stehen kann; 
nämlich einerseits auf der Basis des Vertrauens. Dieses Vertrauen, wir müssen es gewinnen 
können auch den großen Angelegenheiten des Lebens gegenüber. Den kleinen 
Angelegenheiten des Lebens gegenüber, da haben wir es; denn wenn ich hier hinausgehe 
zur Tür, und Mr. K. begegnet mir draußen, habe ich ein unbewusstes Vertrauen, dass er 
nicht auf mich loskommt und mich niederstößt, indem er gerade seinen Weg geht; ich richte
mich selber nach diesem Vertrauen ein und wir weichen einander gegenseitig aus, damit wir
uns nicht stoßen. Das tun wir in den kleinen Details des Lebens. Das ist etwas, was, wenn 
sich der freie Mensch richtig versteht, überall in allen Angelegenheiten des Lebens 
angewandt werden kann. Aber es ist notwendig, dass Vertrauen herrscht von Mensch zu 
Mensch. In diesem Vertrauen - was ein goldenes Wort ist -, in der Erziehung zu diesem 
Vertrauen, zu dem Glauben an den einzelnen Menschen, nicht bloß an die Nation oder an 
die Menschheit, in dieser Erziehung zu dem Glauben an den einzelnen Menschen liegt 
dasjenige, was allein Impuls sein kann für das soziale Leben der Zukunft; denn von dem 
einzelnen Menschen zur Gemeinschaft führt auf der einen Seite nur dieses Vertrauen.

man seine Bedürfnisse aus den Leistungen der arbeitenden Bevölkerung befriedigt, ohne 
dass diese eine Gegenleistung erhält. .. Man kann nur wirtschaften, wenn man 
Zusammenhänge herstellt zwischen den verschiedenen Arten von Leistungen. .. Es müssen 
auch Leistungen, die erst in der Zukunft erbracht werden, vorausgesehen werden. .. Weil 
also alles im Wirtschaftsleben auf Leistung und Gegenleistung beruhen muss und weil diese
beiden von verschiedenen Dingen abhängig sind, muss im Wirtschaftsleben alles beruhen 
auf dem Vertragsprinzip. Wir müssen in Zukunft Genossenschaften, Assoziationen im 
Wirtschaftsleben haben, welche ihre gegenseitigen Leistungen und Gegenleistungen 
gründen .. auf die Verträge, die sie miteinander schliessen. … Ein Vertrag ist immer 
irgendwie befristet. Wenn keine Leistungen mehr erbracht werden, dann verliert er seinen 
Wert. Darauf beruht das ganze Wirtschaftsleben.“   331, 166f   (>Erkenntnisse, Gesetze, 
Verträge)

  Die den Boden (und die Produktionsmittel) verwaltenden Menschen produzieren 
unterschiedliches und treten deshalb über Verträge miteinander in Beziehung, die wiederum 
den Rechtsverhältnissen unterliegen.   337a, 221f  

  Dem, was die wirtschaftenden Personen füreinander tun, müssen Verträge zugrunde liegen,
abhängig von deren wirtschaftlichen Positionen. Wenn diese Verträge sozial wirken sollen, 
müssen diese erstens entspringen können aus der freien, auf Einsicht ruhenden Initiative der
Einzelmenschen, ohne dazwischenkommenden politischen Verwaltungseinfluss. Und sie 
dürfen zweitens nicht nach den Forderungen des ungeregelten Marktes geschlossen werden,
sondern nach den Bedingungen der sich den Bedürfnissen gemäss assoziierenden 
Betriebszweige.  24, 61f

  Der Verleger bzw. Drucker steht im Wirtschaftsleben und der Redakteur im Geistesleben; 
beide schliessen einen Vertrag, der wiederum den Gesetzen des Rechtsstaates entspricht. In 
den einzelnen Betrieb wird mehr oder weniger das hereinspielen, was von drei 
Verwaltungen ausgeht.  337a, 70ff  

  Vertrauen: Und das (das Bauen auf das, was in dem Menschen selber drinnen ist)     
haben manche Menschen sehr übelgenommen, weil sie gemeint haben, dann sei alles 
Moralisch-Soziale in die Willkür des einzelnen Individuums gegeben. Das ist es nicht, 
sondern es ist gestellt auf diejenige Basis, auf der allein das soziale Leben stehen kann; 
nämlich einerseits auf der Basis des Vertrauens. Dieses Vertrauen, wir müssen es gewinnen 
können auch den großen Angelegenheiten des Lebens gegenüber. Den kleinen 
Angelegenheiten des Lebens gegenüber, da haben wir es; denn wenn ich hier hinausgehe 
zur Tür, und Mr. K. begegnet mir draußen, habe ich ein unbewusstes Vertrauen, dass er 
nicht auf mich loskommt und mich niederstößt, indem er gerade seinen Weg geht; ich richte
mich selber nach diesem Vertrauen ein und wir weichen einander gegenseitig aus, damit wir
uns nicht stoßen. Das tun wir in den kleinen Details des Lebens. Das ist etwas, was, wenn 
sich der freie Mensch richtig versteht, überall in allen Angelegenheiten des Lebens 
angewandt werden kann. Aber es ist notwendig, dass Vertrauen herrscht von Mensch zu 
Mensch. In diesem Vertrauen - was ein goldenes Wort ist -, in der Erziehung zu diesem 
Vertrauen, zu dem Glauben an den einzelnen Menschen, nicht bloß an die Nation oder an 
die Menschheit, in dieser Erziehung zu dem Glauben an den einzelnen Menschen liegt 
dasjenige, was allein Impuls sein kann für das soziale Leben der Zukunft; denn von dem 
einzelnen Menschen zur Gemeinschaft führt auf der einen Seite nur dieses Vertrauen.



Und die andere Basis ist diese: wir müssen, wenn niemand dasteht, der uns zwingt, irgend 
etwas zu tun, den Antrieb in uns selber finden. Auch den Gefühls-, den Gemüts-, den 
Seelenantrieb müssen wir in uns selber finden.   305, 225f   (>Liebe zur Handlung, 
>Glaube an den einzelnen Menschen, >Assoziatives Prinzip, >Selbstverwaltung)   
  
  „Besser wird nichts, wenn wir uns nicht bemühen, dieses Vertrauen herzustellen, denn wir 
müssen heute aus dem Vertrauen arbeiten. Alle anderen Fäden, mit denen man bisher die 
Massen herangezogen hat, die versagen. Die Fäden der Zukunft können nur die des 
Vertrauens sein. Würde Misstrauen morgen und übermorgen noch Platz greifen können, so 
müssten wir eben auf das, was auf morgen und übermorgen folgt, warten, denn wenn Gutes 
kommen soll, kann es nur aus dem Vertrauen heraus kommen. … Oh, dieses Vertrauen, es 
wird vorhanden sein, je mehr und mehr Prüfungen über die Menschen kommen … 
sozialisieren Sie soviel Sie wollen, .. eines wird dieser Sozialisierung zugrunde liegen 
müssen: die Sozialisierung der Seelen.“   330, 191   (>Macht)

  „Läge nicht in der menschlichen Wesenheit der Urgrund zur Verträglichkeit, man würde 
sie ihr durch keine äusseren Gesetze einimpfen! Nur weil die menschlichen Individuen 
eines Geistes sind, können sie sich auch nebeneinander ausleben. Der Freie lebt in dem 
Vertrauen darauf, dass der andere Freie mit ihm einer geistigen Welt angehört und sich in 
seinen Intentionen mit ihm begegnen wird. Der Freie verlangt von seinem Mitmenschen 
keine Übereinstimmung, aber er erwartet sie, weil sie in der menschlichen Natur liegt.“  
4, 166  (>Geistesleben, freie Anerkennung, >Freiheit und Vertrauen, >Kreditwirtschaft)   

  Einem Menschen, dem man einmal in die Selbstverwaltung des Geisteslebens durch alle 
die Vorsichten, die dazu notwendig sind, das Vertrauen geschenkt hat, dass er auf 
irgendeiner Stelle Menschen erzieht oder unterrichtet, dem darf, solange er auf seinem 
Posten steht, niemand in seine Methodik oder dergleichen hineinreden.  192, 131   

  Vertrauen und delegieren: „Denken sie einmal, dass es sogar Vorschläge gibt wie: In der 
Zukunft muss in jedem Betrieb eine technische Kontrolle, eine ökonomische Kontrolle und 
eine politische Kontrolle dasein. - .. Hier geht man wohl davon aus, dass eigentlich jeder ein
unehrlicher, ein schlechter Kerl ist .. dieses Kontrollsystem ist im eminentesten Sinne auf 
Misstrauen aufgebaut. .. Sie kommen nur vorwärts, wenn sie auf das Vertrauen bauen, und 
darauf wird man bauen können, wenn mit dem Egoismus des Einzelnen der rationelle 
Betrieb zusammenfällt, also dass jeder in Zukunft weiss, dass ihm seine Arbeit am besten 
bekommt, wenn der beste Leiter da ist. Und durch dieses System wird eben der beste Leiter 
delegiert werden können. - Das gewöhnliche Wählen wird sich nach und nach in eine Art 
Delegation verwandeln. Man wird ein Interesse daran haben, dass derjenige, der den 
grössten Sachverstand hat, auch die Leitung innehat. Durch dieses System wird sich schon 
herausstellen, wer der beste Leiter ist, und das wir auch der wissen, der selber nicht leiten 
kann. Dieses System eröffnet andere Möglichkeiten als ein blosses demokratisches 
Wählertum oder ein Rätesystem, wie es sich die Menschen heute denken. Denn beides 
würde nur zum Spitzeltum, zur Streberei führen, und in beiden würde es dem Arbeiter nicht 
besser gehen als heute.“  331, 282  (>Arbeiter und Unternehmer; geistiges Verhältnis, 
>Betriebliche Zusammenarbeit)

  Vertrauen auf Erkenntnis anderer: Die Mitteilungen von anderen Menschen werden 
heute nicht als Erkenntnismittel, als weckend in der Erkenntnis selber, gesehen. Man meint, 

Und die andere Basis ist diese: wir müssen, wenn niemand dasteht, der uns zwingt, irgend 
etwas zu tun, den Antrieb in uns selber finden. Auch den Gefühls-, den Gemüts-, den 
Seelenantrieb müssen wir in uns selber finden.   305, 225f   (>Liebe zur Handlung, 
>Glaube an den einzelnen Menschen, >Assoziatives Prinzip, >Selbstverwaltung)   
  
  „Besser wird nichts, wenn wir uns nicht bemühen, dieses Vertrauen herzustellen, denn wir 
müssen heute aus dem Vertrauen arbeiten. Alle anderen Fäden, mit denen man bisher die 
Massen herangezogen hat, die versagen. Die Fäden der Zukunft können nur die des 
Vertrauens sein. Würde Misstrauen morgen und übermorgen noch Platz greifen können, so 
müssten wir eben auf das, was auf morgen und übermorgen folgt, warten, denn wenn Gutes 
kommen soll, kann es nur aus dem Vertrauen heraus kommen. … Oh, dieses Vertrauen, es 
wird vorhanden sein, je mehr und mehr Prüfungen über die Menschen kommen … 
sozialisieren Sie soviel Sie wollen, .. eines wird dieser Sozialisierung zugrunde liegen 
müssen: die Sozialisierung der Seelen.“   330, 191   (>Macht)

  „Läge nicht in der menschlichen Wesenheit der Urgrund zur Verträglichkeit, man würde 
sie ihr durch keine äusseren Gesetze einimpfen! Nur weil die menschlichen Individuen 
eines Geistes sind, können sie sich auch nebeneinander ausleben. Der Freie lebt in dem 
Vertrauen darauf, dass der andere Freie mit ihm einer geistigen Welt angehört und sich in 
seinen Intentionen mit ihm begegnen wird. Der Freie verlangt von seinem Mitmenschen 
keine Übereinstimmung, aber er erwartet sie, weil sie in der menschlichen Natur liegt.“  
4, 166  (>Geistesleben, freie Anerkennung, >Freiheit und Vertrauen, >Kreditwirtschaft)   

  Einem Menschen, dem man einmal in die Selbstverwaltung des Geisteslebens durch alle 
die Vorsichten, die dazu notwendig sind, das Vertrauen geschenkt hat, dass er auf 
irgendeiner Stelle Menschen erzieht oder unterrichtet, dem darf, solange er auf seinem 
Posten steht, niemand in seine Methodik oder dergleichen hineinreden.  192, 131   

  Vertrauen und delegieren: „Denken sie einmal, dass es sogar Vorschläge gibt wie: In der 
Zukunft muss in jedem Betrieb eine technische Kontrolle, eine ökonomische Kontrolle und 
eine politische Kontrolle dasein. - .. Hier geht man wohl davon aus, dass eigentlich jeder ein
unehrlicher, ein schlechter Kerl ist .. dieses Kontrollsystem ist im eminentesten Sinne auf 
Misstrauen aufgebaut. .. Sie kommen nur vorwärts, wenn sie auf das Vertrauen bauen, und 
darauf wird man bauen können, wenn mit dem Egoismus des Einzelnen der rationelle 
Betrieb zusammenfällt, also dass jeder in Zukunft weiss, dass ihm seine Arbeit am besten 
bekommt, wenn der beste Leiter da ist. Und durch dieses System wird eben der beste Leiter 
delegiert werden können. - Das gewöhnliche Wählen wird sich nach und nach in eine Art 
Delegation verwandeln. Man wird ein Interesse daran haben, dass derjenige, der den 
grössten Sachverstand hat, auch die Leitung innehat. Durch dieses System wird sich schon 
herausstellen, wer der beste Leiter ist, und das wir auch der wissen, der selber nicht leiten 
kann. Dieses System eröffnet andere Möglichkeiten als ein blosses demokratisches 
Wählertum oder ein Rätesystem, wie es sich die Menschen heute denken. Denn beides 
würde nur zum Spitzeltum, zur Streberei führen, und in beiden würde es dem Arbeiter nicht 
besser gehen als heute.“  331, 282  (>Arbeiter und Unternehmer; geistiges Verhältnis, 
>Betriebliche Zusammenarbeit)

  Vertrauen auf Erkenntnis anderer: Die Mitteilungen von anderen Menschen werden 
heute nicht als Erkenntnismittel, als weckend in der Erkenntnis selber, gesehen. Man meint, 



es sei „schön und gut und die Welt bringt es so mit sich, dass einer dem andern mitteilt, was 
dieser nicht weiss. - Aber das hat mit dem Wesen der Sache nichts zu tun. Mit dem Wesen 
der Sache hat es zu tun, wenn beobachtet und experimentiert wird .. Das ist in der heutigen 
Zeit das natürliche Gefühl, aber vom menschlichen Standpunkte aus ist das nicht richtig. 
Vom menschlichen Standpunkte aus gehört es einfach zum Leben, dass man gerade auf 
geistig-seelischem Gebiete innerlich durchdrungen sein kann von dem, was ich gestern als 
das Vehikel des sozialen Lebens bezeichnet habe: vom Vertrauen. Auf diesem speziellen 
Gebiete besteht es darin, dass einem dasjenige, was einem ein anderer Mensch sagt, ein 
Quell eigenen geistig-seelischen Erlebens wird.“  217, 105f  (>Geistesleben, freie 
Empfänglichkeit ..)  

  Vertrauen statt Macht: „Man möchte ein Gutes haben in der Welt und gibt den schönen 
Rat: Suche dir die Macht, um das Gute zu verwirklichen. (…) Auf Macht kann man nur 
etwas gründen, wenn man Menschengruppen zusammenfasst. Wenn Mensch dem Menschen
gegenüberstehen soll, kann man nichts auf Macht gründen, sondern nur auf dasjenige, was 
sich im Menschen entwickelt, so dass der Mensch einen Wert hat. Der Mensch hat sich zu 
erarbeiten einen Wert, durch den er Leistungen vollbringt für den Menschen, und er hat zu 
gleicher Zeit zu entwickeln eine Empfänglichkeit, solchen Menschenwert anzuerkennen. 
Das ist die einzige mögliche Grundlage für jegliche Sittlichkeit der Zukunft: Menschenwert 
entwickeln und die Fähigkeit, Menschenwert anzuerkennen. Dies mit andern Worten 
ausgedrückt, bedeutet: Alle Sittlichkeit muss auf wirkliches Vertrauen aufgebaut werden!“   
196, 47  (>Geistesleben, Empfänglichkeit, >Macht)

  „.. Daher musste überwunden werden durch die „Philosophie der Freiheit“ aller abstrakte, 
kategorische Imperativ, der schon Schiller so sehr gestört hat, weil er wie etwas ins 
Menschenleben hineinragt, dem man sich unterwirft. Wird ein solcher Impuls der Liebe 
unter Menschen zum sozialen Antrieb, dann wird die soziale Gemeinschaft auf Vertrauen  
gestellt. Dann steht der Mensch dem Menschen gegenüber so, dass dasjenige, was zwischen
Menschen geschieht, durch das Erleben jedes einzelnen Menschen geschieht. Nicht dadurch
geschieht, dass die Menschen wie eine Tierherde leben und durch irgendeine Organisation 
von aussen alles dasjenige befohlen wird, angeordnet wird, was die Richtung, der Weg ihres
Lebens sein soll.“   335, 15.6.20

  Vertrauen; Menschenvertrauen und Selbstvertrauen: „Was Pädagogik und Didaktik als
Lehrplan und Stundenplan aus einer solchen Wesenserkenntnis des Menschen heraus bilden 
können, das haben wir, soweit das heute schon möglich ist, hier in der Waldorfschule 
versucht. Das wirkt dahin, dass in dem Kinde aufdämmert Liebe zu den anderen Menschen. 
Menschenvertrauen, das in dem Kinde angezündet wird durch die Kraft, die in uns selbst 
geboren wird aus wirklicher Menschenerkenntnis heraus, die zum künstlerischen Erfassen 
der natürlichen Menschenwesenheit kommt, das bildet aus uns heraus jene Kraft, die in dem
Kinde entzünden kann das bleibende, das unversiegliche Selbstvertrauen.“ 335, 176f

  Vertrauen und Misstrauen: „Die Menschheit wird gegen die Zukunft hin auf der einen 
Seite die Notwendigkeit empfinden müssen, alles soziale Leben auf das Vertrauen 
aufzubauen, aber sich auf der anderen Seite auch bekannt machen müssen mit jener Tragik, 
die darinnen liegt, wenn in der Menschenseele gerade das Vertrauen nicht in der 
entsprechenden Weise Platz greifen kann. .. Das wird in der Zukunft das Bitterste im Leben 
werden, wenn man von Menschen wird enttäuscht werden .. weil in Zukunft die 

es sei „schön und gut und die Welt bringt es so mit sich, dass einer dem andern mitteilt, was 
dieser nicht weiss. - Aber das hat mit dem Wesen der Sache nichts zu tun. Mit dem Wesen 
der Sache hat es zu tun, wenn beobachtet und experimentiert wird .. Das ist in der heutigen 
Zeit das natürliche Gefühl, aber vom menschlichen Standpunkte aus ist das nicht richtig. 
Vom menschlichen Standpunkte aus gehört es einfach zum Leben, dass man gerade auf 
geistig-seelischem Gebiete innerlich durchdrungen sein kann von dem, was ich gestern als 
das Vehikel des sozialen Lebens bezeichnet habe: vom Vertrauen. Auf diesem speziellen 
Gebiete besteht es darin, dass einem dasjenige, was einem ein anderer Mensch sagt, ein 
Quell eigenen geistig-seelischen Erlebens wird.“  217, 105f  (>Geistesleben, freie 
Empfänglichkeit ..)  

  Vertrauen statt Macht: „Man möchte ein Gutes haben in der Welt und gibt den schönen 
Rat: Suche dir die Macht, um das Gute zu verwirklichen. (…) Auf Macht kann man nur 
etwas gründen, wenn man Menschengruppen zusammenfasst. Wenn Mensch dem Menschen
gegenüberstehen soll, kann man nichts auf Macht gründen, sondern nur auf dasjenige, was 
sich im Menschen entwickelt, so dass der Mensch einen Wert hat. Der Mensch hat sich zu 
erarbeiten einen Wert, durch den er Leistungen vollbringt für den Menschen, und er hat zu 
gleicher Zeit zu entwickeln eine Empfänglichkeit, solchen Menschenwert anzuerkennen. 
Das ist die einzige mögliche Grundlage für jegliche Sittlichkeit der Zukunft: Menschenwert 
entwickeln und die Fähigkeit, Menschenwert anzuerkennen. Dies mit andern Worten 
ausgedrückt, bedeutet: Alle Sittlichkeit muss auf wirkliches Vertrauen aufgebaut werden!“   
196, 47  (>Geistesleben, Empfänglichkeit, >Macht)

  „.. Daher musste überwunden werden durch die „Philosophie der Freiheit“ aller abstrakte, 
kategorische Imperativ, der schon Schiller so sehr gestört hat, weil er wie etwas ins 
Menschenleben hineinragt, dem man sich unterwirft. Wird ein solcher Impuls der Liebe 
unter Menschen zum sozialen Antrieb, dann wird die soziale Gemeinschaft auf Vertrauen  
gestellt. Dann steht der Mensch dem Menschen gegenüber so, dass dasjenige, was zwischen
Menschen geschieht, durch das Erleben jedes einzelnen Menschen geschieht. Nicht dadurch
geschieht, dass die Menschen wie eine Tierherde leben und durch irgendeine Organisation 
von aussen alles dasjenige befohlen wird, angeordnet wird, was die Richtung, der Weg ihres
Lebens sein soll.“   335, 15.6.20

  Vertrauen; Menschenvertrauen und Selbstvertrauen: „Was Pädagogik und Didaktik als
Lehrplan und Stundenplan aus einer solchen Wesenserkenntnis des Menschen heraus bilden 
können, das haben wir, soweit das heute schon möglich ist, hier in der Waldorfschule 
versucht. Das wirkt dahin, dass in dem Kinde aufdämmert Liebe zu den anderen Menschen. 
Menschenvertrauen, das in dem Kinde angezündet wird durch die Kraft, die in uns selbst 
geboren wird aus wirklicher Menschenerkenntnis heraus, die zum künstlerischen Erfassen 
der natürlichen Menschenwesenheit kommt, das bildet aus uns heraus jene Kraft, die in dem
Kinde entzünden kann das bleibende, das unversiegliche Selbstvertrauen.“ 335, 176f

  Vertrauen und Misstrauen: „Die Menschheit wird gegen die Zukunft hin auf der einen 
Seite die Notwendigkeit empfinden müssen, alles soziale Leben auf das Vertrauen 
aufzubauen, aber sich auf der anderen Seite auch bekannt machen müssen mit jener Tragik, 
die darinnen liegt, wenn in der Menschenseele gerade das Vertrauen nicht in der 
entsprechenden Weise Platz greifen kann. .. Das wird in der Zukunft das Bitterste im Leben 
werden, wenn man von Menschen wird enttäuscht werden .. weil in Zukunft die 



Empfindung der Menschen für Vertrauen und Enttäuschung sich in einer unermesslichen 
Weise vertiefen wird, weil die Menschen unendlich viel bauen werden auf das, was in der 
Seele bewirkt wird aus dem Glück des Vertrauens auf der einen Seite und aus dem Schmerz 
des notwendigen Misstrauens auf der anderen Seite. Ethische Impulse werden eben bis zu 
jenen Untergründen der Seele vordringen, wo sie unmittelbar aufspriessen aus dem 
Vertrauen von Mensch zu Mensch. So wie die Liebe die menschliche Hand, den 
menschlichen Arm befeuern wird, damit er aus dem Inneren heraus die Kraft zur Tat hat, so 
wird von außen die Atmosphäre des Vertrauens in uns strömen müssen, damit die Tat den 
Weg von einem Menschen zum andern hin finde. .. das soziale Handeln der Zukunft wird 
eingetaucht sein müssen in das Vertrauen. Denn wenn menschliche Individualität der 
menschlichen Individualität in Sittlichkeit wird begegnen sollen, so wird vor allen Dingen 
notwendig sein diese Atmosphäre des Vertrauens.“  217, 88f 

  Vertrauen durch Verständnis: „Finden solche Ideen Verständnis, so wird dadurch 
Vertrauen geschaffen zu einer möglichen heilsamen Umwandlung der gegenwärtigen 
Zustände..“  Kp, 120

  Verwandlung >Umwandlung

  Völker und Menschheit: „Das ist das Wesentliche, dass der Christus-Impuls nicht dem 
einzelnen Menschen gehört, sondern dem menschlichen Zusammenleben.“ .. „Der Christus 
ist für die Gesamtmenschheit gestorben und auferstanden“. Wenn Völker gegeneinander 
Krieg führen, herrscht nicht das „Bewusstsein der Menschengemeinsamkeit“. Das 
hebräische Volk glaubte, „dass die Erde nur glücklich werden könne, wenn alles übrige 
abstirbt, und nur die Glieder dieses Volkes die ganze Erde erfüllen würden.“ Das war ein 
fester Glaube und in der vorchristlichen Zeit berechtigt, „weil gerade aus diesem alten 
hebräischen Volke der Christus Jesus hervorgehen sollte. Aber .. nachher hätte an die Stelle 
des Jehovabewusstseins das Christus-Bewußtsein treten müssen“ das nicht vom Volk, 
sondern vom Menschen spricht.  193, 55f  

  Wir leben heute wieder in einem Michael-Zeitalter. Ein solches Michael-Zeitalter 
charakterisiert sich insbesondere dadurch, dass die geistigen Interessen der Menschheit 
tonangebend werden. „In jedem Michael-Zeitalter ist es so, dass ein allgemeiner Zug durch 
die Menschheit geht .. gegenüber den speziellen Interessen von einzelnen Nationen oder 
Menschengruppen.“  GA 237, 106  (>Volk)
         
  „Die Grundlagen, aus denen die Dinge hervorgehen, sind an verschiedenen Orten; 
worinnen sie zuletzt ihre Ergebnisse finden, das ist über die ganze Erde hin gleich.“ Man 
wird über die ganze Erde hin die verschiedenen Volksindividualitäten bestehen lassen 
können. „Dann werden sie aus ihrem vielartigen Begreifen des Einheitlichen die 
Möglichkeit finden von Satzungen für ein Bündnis der Nationen“ und dann wird bei den 
einzelnen Völkern Interesse entstehen „für Produktion und Konsumtion anderer Völker. 
Dann wird, was Geistesleben der Völker, was Rechtsleben der Völker ist, das Verständnis 
für andere Völker über die ganze Erde hin wirklich entwickeln können.“ 332a, 198

  „.. das ist dieses Streben nach Kosmopolitismus, das durch die Aufnahme desjenigen,   
was man in Liebe zu allen anderen Völkern sich erwerben kann, das Wesen des 
eigenen Volkes adelt und erhöht, eigene Volkserkenntnis dadurch sucht, dass 

Empfindung der Menschen für Vertrauen und Enttäuschung sich in einer unermesslichen 
Weise vertiefen wird, weil die Menschen unendlich viel bauen werden auf das, was in der 
Seele bewirkt wird aus dem Glück des Vertrauens auf der einen Seite und aus dem Schmerz 
des notwendigen Misstrauens auf der anderen Seite. Ethische Impulse werden eben bis zu 
jenen Untergründen der Seele vordringen, wo sie unmittelbar aufspriessen aus dem 
Vertrauen von Mensch zu Mensch. So wie die Liebe die menschliche Hand, den 
menschlichen Arm befeuern wird, damit er aus dem Inneren heraus die Kraft zur Tat hat, so 
wird von außen die Atmosphäre des Vertrauens in uns strömen müssen, damit die Tat den 
Weg von einem Menschen zum andern hin finde. .. das soziale Handeln der Zukunft wird 
eingetaucht sein müssen in das Vertrauen. Denn wenn menschliche Individualität der 
menschlichen Individualität in Sittlichkeit wird begegnen sollen, so wird vor allen Dingen 
notwendig sein diese Atmosphäre des Vertrauens.“  217, 88f 

  Vertrauen durch Verständnis: „Finden solche Ideen Verständnis, so wird dadurch 
Vertrauen geschaffen zu einer möglichen heilsamen Umwandlung der gegenwärtigen 
Zustände..“  Kp, 120

  Verwandlung >Umwandlung

  Völker und Menschheit: „Das ist das Wesentliche, dass der Christus-Impuls nicht dem 
einzelnen Menschen gehört, sondern dem menschlichen Zusammenleben.“ .. „Der Christus 
ist für die Gesamtmenschheit gestorben und auferstanden“. Wenn Völker gegeneinander 
Krieg führen, herrscht nicht das „Bewusstsein der Menschengemeinsamkeit“. Das 
hebräische Volk glaubte, „dass die Erde nur glücklich werden könne, wenn alles übrige 
abstirbt, und nur die Glieder dieses Volkes die ganze Erde erfüllen würden.“ Das war ein 
fester Glaube und in der vorchristlichen Zeit berechtigt, „weil gerade aus diesem alten 
hebräischen Volke der Christus Jesus hervorgehen sollte. Aber .. nachher hätte an die Stelle 
des Jehovabewusstseins das Christus-Bewußtsein treten müssen“ das nicht vom Volk, 
sondern vom Menschen spricht.  193, 55f  

  Wir leben heute wieder in einem Michael-Zeitalter. Ein solches Michael-Zeitalter 
charakterisiert sich insbesondere dadurch, dass die geistigen Interessen der Menschheit 
tonangebend werden. „In jedem Michael-Zeitalter ist es so, dass ein allgemeiner Zug durch 
die Menschheit geht .. gegenüber den speziellen Interessen von einzelnen Nationen oder 
Menschengruppen.“  GA 237, 106  (>Volk)
         
  „Die Grundlagen, aus denen die Dinge hervorgehen, sind an verschiedenen Orten; 
worinnen sie zuletzt ihre Ergebnisse finden, das ist über die ganze Erde hin gleich.“ Man 
wird über die ganze Erde hin die verschiedenen Volksindividualitäten bestehen lassen 
können. „Dann werden sie aus ihrem vielartigen Begreifen des Einheitlichen die 
Möglichkeit finden von Satzungen für ein Bündnis der Nationen“ und dann wird bei den 
einzelnen Völkern Interesse entstehen „für Produktion und Konsumtion anderer Völker. 
Dann wird, was Geistesleben der Völker, was Rechtsleben der Völker ist, das Verständnis 
für andere Völker über die ganze Erde hin wirklich entwickeln können.“ 332a, 198

  „.. das ist dieses Streben nach Kosmopolitismus, das durch die Aufnahme desjenigen,   
was man in Liebe zu allen anderen Völkern sich erwerben kann, das Wesen des 
eigenen Volkes adelt und erhöht, eigene Volkserkenntnis dadurch sucht, dass 



aufgenommen wird alles dasjenige, was bei anderen Völkern der Erde ideal und gross 
und schön gefunden werden kann. .. Wie ging Herder in seinem Suchen zu allen 
Völkern; wie suchte er zu enträtseln das tiefste Wesen aller Volker der Erde!“  335, 97 
(>Nationalität, freiere Auff.)
         
  „Nicht die Völker werden Aufgaben haben – die Menschheit wird Aufgaben haben!   
Nur…  um zu verstehen, wie das Heutige mehr universell aus dem Differenzierten der  
Menschheitsentwicklung herausgestaltet werden soll, ist es notwendig, sich 
einzulassen auf die besonderen Aufgaben der einzelnen Völker. .. Welche Kräfte gibt 
mir das, dass ich da oder dort geboren bin, welche Kräfte gibt mir das zu der heute so 
notwendigen gemeinsamen, internationalen, kosmopolitischen Mission der ganzen 
Menschheit?“  337b, 118ff   (>Nationalismus, >Michael, >Menschentier)

  Heimatloser Mensch ist „geradezu ein technischer Ausdruck“ eines höheren Reifegrades  
in der okkulten Entwicklung. „Ein heimatloser Mensch .. ist derjenige, welcher die grosse 
Mission der Gesamtmenschheit in sich aufzunehmen vermag, ohne dass sich die Nuancen 
der besonderen Gefühle und Empfindungen einmischen, die aus diesem oder jenem 
Heimatboden herauswachsen.“ Nachdem die „heilige Stätte“ der Heimatlosigkeit erreicht 
ist, ist „wieder (der) Rückweg zu finden zu den Volkssubstanzen“, zum „Einklang .. mit 
dem Bodenständigen..“  121, 12

  Was hier „Menschheit“ genannt wird, ist der Zustand des frei (und damit sozial) 
gewordenen Menschen, in den die Jünger an >Pfingsten kamen; ein für „uns“ 
offensichtlich noch zukünftiger Zustand. Die „Selbsterkenntnis des Volkstums“ (>Volk) ist 
also noch für lange Zeit eine Aufgabe. Auch das Entwickeln von Rechten kann nicht 
weltweit stattfinden, sondern hängt von einem selbständig gewordenen Staat ab (>Volk und 
Recht). Wenn diese Selbsterkenntnis nicht stattfindet, herrscht das Unterbewusste (>Blut 
oder Geist). (A.K.)

  Völker, kleine: Es lebt „..in solchen Volkssplittern sehr stark etwas von einem 
internationalen Element.“ Die kleinenVölker sollten ihre Begabungen „für einen grossen 
kosmopolitischen Stil, den wir so notwendig haben“ zusammenfliessen lassen.  
337b, 120f

  Völker und Seelen: Bei den Völkern ist nicht „bloß dasjenige in Betracht zu ziehen, was 
von Generation zu Generation physisch sich weitervererbt,“ sondern „Wir müssen eben 
darauf Rücksicht nehmen, dass in irgendeiner Generation irgendeines Volkes der Gegenwart
Seelen sind, die von ganz woanders herkommen, als etwa von den Urururgroßvätern 
desselben Volkes. Dem Volksegoismus mag das nicht gerade außerordentlich angenehm 
klingen ..“ Bei Rabindranath Tagore etwa gibt es „die christliche Abstammung der Seele 
und die orientalische Abstammung des Leibes.“ 202, 130f 

 
 Völkerbefreiung: „Völkerbefreiung ist möglich. Sie kann aber nur das Ergebnis, nicht die 
Grundlage der Menschenbefreiung sein. Sind die Menschen befreit, so werden es durch sie 
die Völker.“   24, 369  (>Selbstbestimmungsrecht der Völker)

  Völkerbund: „Dem Streben nach Menschheitseinheit tritt der Völkeregoismus entgegen. 
Der Völkerbund soll „eine Einheit der in sich abgeschlossenen Völker werden. Der 

aufgenommen wird alles dasjenige, was bei anderen Völkern der Erde ideal und gross 
und schön gefunden werden kann. .. Wie ging Herder in seinem Suchen zu allen 
Völkern; wie suchte er zu enträtseln das tiefste Wesen aller Volker der Erde!“  335, 97 
(>Nationalität, freiere Auff.)
         
  „Nicht die Völker werden Aufgaben haben – die Menschheit wird Aufgaben haben!   
Nur…  um zu verstehen, wie das Heutige mehr universell aus dem Differenzierten der  
Menschheitsentwicklung herausgestaltet werden soll, ist es notwendig, sich 
einzulassen auf die besonderen Aufgaben der einzelnen Völker. .. Welche Kräfte gibt 
mir das, dass ich da oder dort geboren bin, welche Kräfte gibt mir das zu der heute so 
notwendigen gemeinsamen, internationalen, kosmopolitischen Mission der ganzen 
Menschheit?“  337b, 118ff   (>Nationalismus, >Michael, >Menschentier)

  Heimatloser Mensch ist „geradezu ein technischer Ausdruck“ eines höheren Reifegrades  
in der okkulten Entwicklung. „Ein heimatloser Mensch .. ist derjenige, welcher die grosse 
Mission der Gesamtmenschheit in sich aufzunehmen vermag, ohne dass sich die Nuancen 
der besonderen Gefühle und Empfindungen einmischen, die aus diesem oder jenem 
Heimatboden herauswachsen.“ Nachdem die „heilige Stätte“ der Heimatlosigkeit erreicht 
ist, ist „wieder (der) Rückweg zu finden zu den Volkssubstanzen“, zum „Einklang .. mit 
dem Bodenständigen..“  121, 12

  Was hier „Menschheit“ genannt wird, ist der Zustand des frei (und damit sozial) 
gewordenen Menschen, in den die Jünger an >Pfingsten kamen; ein für „uns“ 
offensichtlich noch zukünftiger Zustand. Die „Selbsterkenntnis des Volkstums“ (>Volk) ist 
also noch für lange Zeit eine Aufgabe. Auch das Entwickeln von Rechten kann nicht 
weltweit stattfinden, sondern hängt von einem selbständig gewordenen Staat ab (>Volk und 
Recht). Wenn diese Selbsterkenntnis nicht stattfindet, herrscht das Unterbewusste (>Blut 
oder Geist). (A.K.)

  Völker, kleine: Es lebt „..in solchen Volkssplittern sehr stark etwas von einem 
internationalen Element.“ Die kleinenVölker sollten ihre Begabungen „für einen grossen 
kosmopolitischen Stil, den wir so notwendig haben“ zusammenfliessen lassen.  
337b, 120f

  Völker und Seelen: Bei den Völkern ist nicht „bloß dasjenige in Betracht zu ziehen, was 
von Generation zu Generation physisch sich weitervererbt,“ sondern „Wir müssen eben 
darauf Rücksicht nehmen, dass in irgendeiner Generation irgendeines Volkes der Gegenwart
Seelen sind, die von ganz woanders herkommen, als etwa von den Urururgroßvätern 
desselben Volkes. Dem Volksegoismus mag das nicht gerade außerordentlich angenehm 
klingen ..“ Bei Rabindranath Tagore etwa gibt es „die christliche Abstammung der Seele 
und die orientalische Abstammung des Leibes.“ 202, 130f 

 
 Völkerbefreiung: „Völkerbefreiung ist möglich. Sie kann aber nur das Ergebnis, nicht die 
Grundlage der Menschenbefreiung sein. Sind die Menschen befreit, so werden es durch sie 
die Völker.“   24, 369  (>Selbstbestimmungsrecht der Völker)

  Völkerbund: „Dem Streben nach Menschheitseinheit tritt der Völkeregoismus entgegen. 
Der Völkerbund soll „eine Einheit der in sich abgeschlossenen Völker werden. Der 



Turmbau zu Babel, der zeigt ja im Bilde, dass gerade dadurch einem Völkerbund         
entgegengearbeitet wurde, dass die Völker getrennt worden sind in ihre Volkstümer.“          
192, 321f   (>Menschheit)

  „Ein Völkerbund kann etwas sehr Grosses und Heilsames sein .. Aber ein solcher 
Völkerbund muss ausgehen von ganz neuen Menschen, von Menschen, die aus den breiten 
Massen herauswachsen, die heute vielleicht noch gar nicht bemerkt werden oder, wenn sie 
bemerkt werden, totgetreten werden – wenigstens geistig. Völkerbünde aber, wie sie 
hervorgehen aus den Köpfen der alten Politiker, das sind Phrasen, das ist höchstens etwas 
Versailles'sches oder Genferisches.“  332b, 327  (>Wirtschaft; ihre Internationalität)

  „Nicht eher werden die Menschen über die Erde hin, über die zivilisierte Welt. hin ihre 
Harmonie finden, ehe sie nicht aus einer neuen Eroberung des Geistes heraus den Weg 
gefunden haben zu einem neuen Christentum, das die Menschen über die Erde hin einigen 
kann.“  336, 278

  „Aber Bündnisse kann man nicht so schliessen, dass man die ganze Welt damit umfasst; 
das ist ein Unsinn. (..) Wenn das wäre, dann brauchte man natürlich kein Bündnis mehr ... 
der neuere Mensch ist nun einmal ein Theoretiker.“   338, 52  (>Staat; Überstaat)

  Völkerrecht >Recht, >Naturrecht, >Ethik, >Selbstbestimmung..

  Völkerwanderung, vertikale: „.. das Christentum .. entfaltete seine gewaltigen Impulse 
in den Herzen, in den Köpfen derjenigen Völker, die noch unverbrauchte Intelligenz, 
unverbrauchte Seelenkraft hatten. Das war, ich möchte sagen, die horizontale 
Völkerwanderung mit ihren Eigentümlichkeiten im Beginn des Mittelalters. Heute stehen 
wir, indem wir die proletarische Bewegung betrachten, vor einer vertikalen 
Völkerwanderung.“  330, 140

  Es ist wie eine Völkerwanderung in vertikaler Richtung: „Aus den Tiefen des Volkes 
heraus erhebt sich etwas, mit ungeheurer Kraft des Verständnisses, mit ungeheurer Kraft der
Sehnsucht, etwas zu empfangen .. von den besten Seelengütern auch der Menschen.“ Aber 
was brachten ihm die führenden Kreise entgegen? Den einfachen Gemütern der Barbaren 
war einst das Christentum entgegengekommen. Dadurch hatten sie Aussicht auf einen 
Zusammenhang des auf der Erde Erlebten mit einem Übersinnlichen, mit einem, was seine 
Menschenwürde in einem höheren Lichte zeigt, als der sinnliche Alltag zeigen kann. Diese 
Impulse können tief einschlagen in Menschenseelen, sodass sie eine gewisse Stosskraft im 
Leben bekommen. Dem unverbrauchten Intellekt der Proletarier kam in der neueren Zeit die
moderne Wissenschaft entgegen. „Und so lechzt das moderne Proletariat immer mehr nach 
Aufschluss durch die Wissenschaft. Aber es bekommt, indem es eine Aufgabe sucht, nicht 
zu gleicher Zeit einen Impuls, der ihm sagt, was es ist im gesamten Zusammenhang der 
Menschheit, was ausmacht seine Menschenwürde.“  336, 88f  (>Bewusstseinsseele und 
Proletarier, >Ideologie)

  Volk:  Die einzelnen Volksangehörigen werden nur dann ihren freien, konkreten Beitrag 
zur Menschheitsmission liefern können, wenn sie Verständnis haben für die 
„Selbsterkenntnis des Volkstums“. 121, 9  (>Pflicht, >Menschheit, >Pfingsten)

Turmbau zu Babel, der zeigt ja im Bilde, dass gerade dadurch einem Völkerbund         
entgegengearbeitet wurde, dass die Völker getrennt worden sind in ihre Volkstümer.“          
192, 321f   (>Menschheit)

  „Ein Völkerbund kann etwas sehr Grosses und Heilsames sein .. Aber ein solcher 
Völkerbund muss ausgehen von ganz neuen Menschen, von Menschen, die aus den breiten 
Massen herauswachsen, die heute vielleicht noch gar nicht bemerkt werden oder, wenn sie 
bemerkt werden, totgetreten werden – wenigstens geistig. Völkerbünde aber, wie sie 
hervorgehen aus den Köpfen der alten Politiker, das sind Phrasen, das ist höchstens etwas 
Versailles'sches oder Genferisches.“  332b, 327  (>Wirtschaft; ihre Internationalität)

  „Nicht eher werden die Menschen über die Erde hin, über die zivilisierte Welt. hin ihre 
Harmonie finden, ehe sie nicht aus einer neuen Eroberung des Geistes heraus den Weg 
gefunden haben zu einem neuen Christentum, das die Menschen über die Erde hin einigen 
kann.“  336, 278

  „Aber Bündnisse kann man nicht so schliessen, dass man die ganze Welt damit umfasst; 
das ist ein Unsinn. (..) Wenn das wäre, dann brauchte man natürlich kein Bündnis mehr ... 
der neuere Mensch ist nun einmal ein Theoretiker.“   338, 52  (>Staat; Überstaat)

  Völkerrecht >Recht, >Naturrecht, >Ethik, >Selbstbestimmung..

  Völkerwanderung, vertikale: „.. das Christentum .. entfaltete seine gewaltigen Impulse 
in den Herzen, in den Köpfen derjenigen Völker, die noch unverbrauchte Intelligenz, 
unverbrauchte Seelenkraft hatten. Das war, ich möchte sagen, die horizontale 
Völkerwanderung mit ihren Eigentümlichkeiten im Beginn des Mittelalters. Heute stehen 
wir, indem wir die proletarische Bewegung betrachten, vor einer vertikalen 
Völkerwanderung.“  330, 140

  Es ist wie eine Völkerwanderung in vertikaler Richtung: „Aus den Tiefen des Volkes 
heraus erhebt sich etwas, mit ungeheurer Kraft des Verständnisses, mit ungeheurer Kraft der
Sehnsucht, etwas zu empfangen .. von den besten Seelengütern auch der Menschen.“ Aber 
was brachten ihm die führenden Kreise entgegen? Den einfachen Gemütern der Barbaren 
war einst das Christentum entgegengekommen. Dadurch hatten sie Aussicht auf einen 
Zusammenhang des auf der Erde Erlebten mit einem Übersinnlichen, mit einem, was seine 
Menschenwürde in einem höheren Lichte zeigt, als der sinnliche Alltag zeigen kann. Diese 
Impulse können tief einschlagen in Menschenseelen, sodass sie eine gewisse Stosskraft im 
Leben bekommen. Dem unverbrauchten Intellekt der Proletarier kam in der neueren Zeit die
moderne Wissenschaft entgegen. „Und so lechzt das moderne Proletariat immer mehr nach 
Aufschluss durch die Wissenschaft. Aber es bekommt, indem es eine Aufgabe sucht, nicht 
zu gleicher Zeit einen Impuls, der ihm sagt, was es ist im gesamten Zusammenhang der 
Menschheit, was ausmacht seine Menschenwürde.“  336, 88f  (>Bewusstseinsseele und 
Proletarier, >Ideologie)

  Volk:  Die einzelnen Volksangehörigen werden nur dann ihren freien, konkreten Beitrag 
zur Menschheitsmission liefern können, wenn sie Verständnis haben für die 
„Selbsterkenntnis des Volkstums“. 121, 9  (>Pflicht, >Menschheit, >Pfingsten)



  Wie die menschliche Wesenheit in die Hände oder Finger wirken kann und sich von ihnen 
unterscheidet, so kann man z.B. den schweizerischen Volksgeist von den Millionen von 
Menschen unterscheiden, die in den Bergen der Schweiz leben.  121, 14f 

  Jedes Erdgebiet hat ein „eigentümliches Aroma“, die Äther-Aura, die gleichzeitig der 
Ätherleib des Erzengels, des Volksgeistes ist. Sie wirkt auf die Temperamente.  121, 30ff   

  „Die einzelnen Glieder eines Volkes bekommen das, was sie als Glieder des Volkes tun, .. 
von einer solchen Seite her inspiriert.“  121, 23   (>Nation, >Deutsches Volk)  

  „Der Einzelne .. ragt als eine Individualität immer aus seinem Volkstum heraus..“ 
186, 177   (>Blut und Geist, >Nationalität, >Engel .., >Soziologisches Grundgesetz) 

  Der Mensch ringt sich los vom Volkstum, damit er Moral entwickeln kann. Vom 
Verständnis solcher Dinge hängt der Fortschritt des Christentums ab.  186, 297

  Das Bevölkerungsproblem darf nicht zu einem sozialen Problem gemacht werden und 
nicht von volkswirtschaftlichen Erwägungen abhängen, sondern von ethischen und 
spirituellen. 188, 199   (>Individualität und Gesamtheit)

  Das positive Eintreten für das, was das Wesen eines Volkes ist, bedeutet im Grunde 
genommen nichts anderes als das, was sich vergleichen lässt in dem individuellen 
Bewusstsein mit der Tatsache, dass man ja nur für seinen eigenen Körper sorgen kann, ... 
und nicht in derselben Weise für einen anderen Körper.“   174a, 50  (>Völkerbefreiung)

  Es muss einerseits ein gegenseitiges Volksverständnis begründet werden; das kann 
nicht aus der auf die Sinnenwelt gerichteten Naturwissenschaft kommen, andererseits 
ein internationales Geistesleben, gegenüber dem die intellektualistische Geistesrichtung 
noch ohnmächtig ist.  332a, 195f  (>Zeitgeist, >Liebe; Blutsliebe ..,>Menschentier)

  Volk und Dreigliederung: Gegenwärtig wird der Dreigliederung noch vom Nationalismus
her der schärfste Widerstand erwachsen. „Volkszusammenhänge sind neben anderen 
naturgemässen Impulsen die Ursachen, durch die sich Rechts- und 
Wirtschaftsgemeinschaften geschichtlich gebildet haben. Aber die Kräfte, durch welche die 
Volkstümer wachsen, müssen sich in einer Wechselwirkung entfalten, die nicht gehemmt ist 
durch die Beziehungen, welche die Staatskörper und Wirtschaftsgenossenschaften 
zueinander entwickeln. Das wird erreicht, wenn die Volksgemeinschaften die innere 
Dreigliederung ihrer sozialen Organismen  so durchführen, dass jedes der Glieder seine 
selbständigen Beziehungen zu anderen sozialen Organismen entfalten kann. Dadurch bilden
sich vielgestaltige Zusammenhänge zwischen Völkern, Staaten und Wirtschaftskörpern, die 
jeden Teil der Menschheit mit anderen Teilen so verbinden, dass der eine in seinen eigenen 
Interessen das Leben der anderen mitempfindet.“  KP, 142f

  Volk und Rasse: „Solange man noch geneigt ist, eine objektive Charakteristik dieser oder 
jener Rasse, dieses oder jenes Volkstums oder dergleichen persönlich zu nehmen, so lange 
wird ein vorurteilsfreies Verständnis der Tatsachen gerade dieses Vortragszyklus („Die 
Mission einzelner Volksseelen“) schwer zu erreichen sein. Damit hängt es auch zusammen, 
dass über diese Dinge auf keinem anderen Boden als auf dem Boden der 

  Wie die menschliche Wesenheit in die Hände oder Finger wirken kann und sich von ihnen 
unterscheidet, so kann man z.B. den schweizerischen Volksgeist von den Millionen von 
Menschen unterscheiden, die in den Bergen der Schweiz leben.  121, 14f 

  Jedes Erdgebiet hat ein „eigentümliches Aroma“, die Äther-Aura, die gleichzeitig der 
Ätherleib des Erzengels, des Volksgeistes ist. Sie wirkt auf die Temperamente.  121, 30ff   

  „Die einzelnen Glieder eines Volkes bekommen das, was sie als Glieder des Volkes tun, .. 
von einer solchen Seite her inspiriert.“  121, 23   (>Nation, >Deutsches Volk)  

  „Der Einzelne .. ragt als eine Individualität immer aus seinem Volkstum heraus..“ 
186, 177   (>Blut und Geist, >Nationalität, >Engel .., >Soziologisches Grundgesetz) 

  Der Mensch ringt sich los vom Volkstum, damit er Moral entwickeln kann. Vom 
Verständnis solcher Dinge hängt der Fortschritt des Christentums ab.  186, 297

  Das Bevölkerungsproblem darf nicht zu einem sozialen Problem gemacht werden und 
nicht von volkswirtschaftlichen Erwägungen abhängen, sondern von ethischen und 
spirituellen. 188, 199   (>Individualität und Gesamtheit)

  Das positive Eintreten für das, was das Wesen eines Volkes ist, bedeutet im Grunde 
genommen nichts anderes als das, was sich vergleichen lässt in dem individuellen 
Bewusstsein mit der Tatsache, dass man ja nur für seinen eigenen Körper sorgen kann, ... 
und nicht in derselben Weise für einen anderen Körper.“   174a, 50  (>Völkerbefreiung)

  Es muss einerseits ein gegenseitiges Volksverständnis begründet werden; das kann 
nicht aus der auf die Sinnenwelt gerichteten Naturwissenschaft kommen, andererseits 
ein internationales Geistesleben, gegenüber dem die intellektualistische Geistesrichtung 
noch ohnmächtig ist.  332a, 195f  (>Zeitgeist, >Liebe; Blutsliebe ..,>Menschentier)

  Volk und Dreigliederung: Gegenwärtig wird der Dreigliederung noch vom Nationalismus
her der schärfste Widerstand erwachsen. „Volkszusammenhänge sind neben anderen 
naturgemässen Impulsen die Ursachen, durch die sich Rechts- und 
Wirtschaftsgemeinschaften geschichtlich gebildet haben. Aber die Kräfte, durch welche die 
Volkstümer wachsen, müssen sich in einer Wechselwirkung entfalten, die nicht gehemmt ist 
durch die Beziehungen, welche die Staatskörper und Wirtschaftsgenossenschaften 
zueinander entwickeln. Das wird erreicht, wenn die Volksgemeinschaften die innere 
Dreigliederung ihrer sozialen Organismen  so durchführen, dass jedes der Glieder seine 
selbständigen Beziehungen zu anderen sozialen Organismen entfalten kann. Dadurch bilden
sich vielgestaltige Zusammenhänge zwischen Völkern, Staaten und Wirtschaftskörpern, die 
jeden Teil der Menschheit mit anderen Teilen so verbinden, dass der eine in seinen eigenen 
Interessen das Leben der anderen mitempfindet.“  KP, 142f

  Volk und Rasse: „Solange man noch geneigt ist, eine objektive Charakteristik dieser oder 
jener Rasse, dieses oder jenes Volkstums oder dergleichen persönlich zu nehmen, so lange 
wird ein vorurteilsfreies Verständnis der Tatsachen gerade dieses Vortragszyklus („Die 
Mission einzelner Volksseelen“) schwer zu erreichen sein. Damit hängt es auch zusammen, 
dass über diese Dinge auf keinem anderen Boden als auf dem Boden der 



Geisteswissenschaft gesprochen werden kann. Denn was man auch hören soll über die 
Charaktere dieses oder jenes Volkstums, und wie sehr man auch deshalb, weil man doch 
innerhalb irgendeiner Rasse, innerhalb eines Volkstums steht mit seinen Empfindungen, 
Gefühlen und so weiter, dabei sein könnte, man hat ein genügendes Gegengewicht als 
Geisteswissenschaftler, um es in die andere Waagschale zu legen. Das ist die wirklich 
verstandene Lehre von dem Karma und der Reinkarnation. (…) So wird denn gerade durch 
das in dieser Betrachtung Abgehandelte, wenn es richtig erkannt wird, ein Unbefriedigtsein 
über das Inkarniertwerden in diesem Volke oder jener Rasse nicht in uns hineingebracht 
werden können. Es wird aber trotzdem ebenso in die Menschheit durch ein solches 
objektives Anschauen der menschlichen Volks- und Rassencharaktere Unfrieden und 
Disharmonie hereingebracht werden können, wenn es nicht mit den angedeuteten 
Voraussetzungen aufgenommen wird.“   121, 82f  (>Reinkarnation ..)

  Volk und Recht: „Das Staatsleben ist der Gegensatz zu allem Geistesleben. Wenn das 
Erdenleben heilsam verlaufen soll, nicht unheilsam, so muss dasjenige, was als 
Rechtsprinzipien sich nach und nach geltend machen wird, so empfunden werden wie 
Gaben aus der geistigen Welt“, so dass es nicht bloss von menschlicher Willkür geregelt ist. 
„Man könnte auch sagen: Gerade durch diese Inspiration, die der Volksgenius erfahren 
muss, wird Ahriman gefesselt werden. Sonst würde sich ein ahrimanisches Wesen über die 
ganze Erde hin entwickeln. (…) Das inspirierte Leben, das für den Volksgenius 
vorzugsweise die Rechtsvorstellungen geben wird, das muss sich im abgesonderten Staate 
entwickeln.“ 190, 80f  (>Staatsverfassung, >Rechtswesen)   

  „Es herrscht heute so viel gesunder Sinn in den breiten Massen des Volkes, dass in dem 
Augenblicke, wo mancher Führer fiele, viel wirklich gesunde soziale Einsicht eintreten 
würde. Wir haben es heute nötig, dass die Menschen sich wiederum kristallisieren um 
Ideen, um wirkliche ideelle Impulse..“   332a, 183f       (>Rechtsleben und rhythmisches 
System, >Imagination, Inspiration .., >Engel, Erzengel .., >Weltherrschaft)

  Volksbewusstsein und Menschheitsbewusstsein: „Das ist das Wesentliche, dass der 
Christus-Impuls nicht dem einzelnen Menschen gehört, sondern dem menschlichen 
Zusammenleben.“  193, 48f
  „Der Christus ist für die Gesamtmenschheit gestorben und auferstanden“. Wenn Völker 
gegeneinander Krieg führen, herrscht nicht das „Bewusstsein der 
Menschengemeinsamkeit“. Das hebräische Volk glaubte, „dass die Erde nur glücklich 
werden könne, wenn alles übrige abstirbt, und nur die Glieder dieses Volkes die ganze Erde 
erfüllen würden.“ Das war ein fester Glaube und in der vorchristlichen Zeit berechtigt, „weil
gerade aus diesem alten hebräischen Volke der Christus Jesus hervorgehen sollte. Aber .. 
nachher hätte an die Stelle des Jehovabewusstseins das Christus-Bewußtsein treten müssen“
das nicht vom Volk, sondern vom Menschen spricht.  193, 55f  (>Christus-Impuls) 

  Volkskultur: „Hat eine Volkskultur gegenüber einer anderen eine grössere 
Ausbreitungsfähigkeit und geistige Fruchtbarkeit, so wird die Ausbreitung eine 
gerechtfertigte sein, und sie wird sich friedlich vollziehen, wenn sie nur durch Ein-
richtungen zustandekommt, die von den geistigen Organismen abhängig sind.“ Kp, 142

  Das Phantasieleben des Volkes ist z.B. die geistig höhere Ausbildung dessen, was 
menschliche Bedürfnisse sind. Aus der Produktivität eines Volkes kann etwas der 

Geisteswissenschaft gesprochen werden kann. Denn was man auch hören soll über die 
Charaktere dieses oder jenes Volkstums, und wie sehr man auch deshalb, weil man doch 
innerhalb irgendeiner Rasse, innerhalb eines Volkstums steht mit seinen Empfindungen, 
Gefühlen und so weiter, dabei sein könnte, man hat ein genügendes Gegengewicht als 
Geisteswissenschaftler, um es in die andere Waagschale zu legen. Das ist die wirklich 
verstandene Lehre von dem Karma und der Reinkarnation. (…) So wird denn gerade durch 
das in dieser Betrachtung Abgehandelte, wenn es richtig erkannt wird, ein Unbefriedigtsein 
über das Inkarniertwerden in diesem Volke oder jener Rasse nicht in uns hineingebracht 
werden können. Es wird aber trotzdem ebenso in die Menschheit durch ein solches 
objektives Anschauen der menschlichen Volks- und Rassencharaktere Unfrieden und 
Disharmonie hereingebracht werden können, wenn es nicht mit den angedeuteten 
Voraussetzungen aufgenommen wird.“   121, 82f  (>Reinkarnation ..)

  Volk und Recht: „Das Staatsleben ist der Gegensatz zu allem Geistesleben. Wenn das 
Erdenleben heilsam verlaufen soll, nicht unheilsam, so muss dasjenige, was als 
Rechtsprinzipien sich nach und nach geltend machen wird, so empfunden werden wie 
Gaben aus der geistigen Welt“, so dass es nicht bloss von menschlicher Willkür geregelt ist. 
„Man könnte auch sagen: Gerade durch diese Inspiration, die der Volksgenius erfahren 
muss, wird Ahriman gefesselt werden. Sonst würde sich ein ahrimanisches Wesen über die 
ganze Erde hin entwickeln. (…) Das inspirierte Leben, das für den Volksgenius 
vorzugsweise die Rechtsvorstellungen geben wird, das muss sich im abgesonderten Staate 
entwickeln.“ 190, 80f  (>Staatsverfassung, >Rechtswesen)   

  „Es herrscht heute so viel gesunder Sinn in den breiten Massen des Volkes, dass in dem 
Augenblicke, wo mancher Führer fiele, viel wirklich gesunde soziale Einsicht eintreten 
würde. Wir haben es heute nötig, dass die Menschen sich wiederum kristallisieren um 
Ideen, um wirkliche ideelle Impulse..“   332a, 183f       (>Rechtsleben und rhythmisches 
System, >Imagination, Inspiration .., >Engel, Erzengel .., >Weltherrschaft)

  Volksbewusstsein und Menschheitsbewusstsein: „Das ist das Wesentliche, dass der 
Christus-Impuls nicht dem einzelnen Menschen gehört, sondern dem menschlichen 
Zusammenleben.“  193, 48f
  „Der Christus ist für die Gesamtmenschheit gestorben und auferstanden“. Wenn Völker 
gegeneinander Krieg führen, herrscht nicht das „Bewusstsein der 
Menschengemeinsamkeit“. Das hebräische Volk glaubte, „dass die Erde nur glücklich 
werden könne, wenn alles übrige abstirbt, und nur die Glieder dieses Volkes die ganze Erde 
erfüllen würden.“ Das war ein fester Glaube und in der vorchristlichen Zeit berechtigt, „weil
gerade aus diesem alten hebräischen Volke der Christus Jesus hervorgehen sollte. Aber .. 
nachher hätte an die Stelle des Jehovabewusstseins das Christus-Bewußtsein treten müssen“
das nicht vom Volk, sondern vom Menschen spricht.  193, 55f  (>Christus-Impuls) 

  Volkskultur: „Hat eine Volkskultur gegenüber einer anderen eine grössere 
Ausbreitungsfähigkeit und geistige Fruchtbarkeit, so wird die Ausbreitung eine 
gerechtfertigte sein, und sie wird sich friedlich vollziehen, wenn sie nur durch Ein-
richtungen zustandekommt, die von den geistigen Organismen abhängig sind.“ Kp, 142

  Das Phantasieleben des Volkes ist z.B. die geistig höhere Ausbildung dessen, was 
menschliche Bedürfnisse sind. Aus der Produktivität eines Volkes kann etwas der 



Menschheit übergeben werden.   332a, 189   (>Dreigliederung und Ausland)
 

 Volksstaat, geschlossener: „Die Völker streben danach, sich Staatsgebilde zurecht-
zuzimmern, deren Grenzen die ihrer Volkstümer sind. Und dieses Streben erweitert sich zu 
dem anderen, den geschlossenen Volksstaat auch zu einem geschlossenen Wirtschaftsgebiet 
zu machen.“ 24, 24  (>Einheitsstaat, >Staat, Volk, Persönlichkeit)

  Vor Christus war der andere ausschliessende Jahve-Gott berechtigt (das auserwählte Volk).
„Heute erleben wir den Rückfall, dass die Völker langsam (..) alle einen Art Jahve, aber 
einen Spezial-Jahve, ihren Volksgott, anbeten wollen.“ 193, 56  (>Jahve)

  Volkswirtschaftliche Begriffe; Imaginationen, Inspirationen, Intuition: 
  Nationalökonomische Begriffe lassen sich nicht wie naturwissenschaftliche Begriffe 
fassen, sondern sind lebendiger. Für den Waren-Begriff braucht man eine Imagination, für 
den Arbeits-Begriff eine Inspiration, für den Kapital-Begriff eine Intuition. „Der Begriff des
Kapitals ist ein sehr geistiger Begriff, nur ein umgekehrt geistiger Begriff.“  191, 53f    
(>Wirtschaft, >Volkswirtschaftswissenschaft, >Weltwirtschaft)

  „Wir denken nicht mit dem,was schwerer Stoff ist, sondern wir denken mit dem Auftrieb. 
(…) Die Ideen der Volkswirtschaft müssen ganz beweglich sein. Wir müssen uns 
abgewöhnen, solche Begriffe zu konstruieren, die man definieren kann. Es muss uns klar 
sein, dass wir es mit einem lebendigen Prozess zu tun haben und dass wir die Begriffe im 
lebendigen Prozess umformen müssen.“ Z.B. ändert sich der Wert einer Ware ständig in der 
Zirkulation.   NÖK, 15ff  

  Definitionen von Wert und Preis bringen nichts, „sondern man muss überall zurückgehen 
zu demjenigen, was die Ausgangspunkte sind.., woraus der volkswirtschaftliche Prozess 
seine Nahrung auf der einen Seite zieht und wodurch er auf der anderen Seite reguliert 
wird.“ Man muss also zurückgehen zu Natur und Geist.  NÖK, 35

 „Dasjenige, was in unmittelbarer Nähe liegt, kann man in scharfe Konturen fassen; aber 
dasjenige, um was es sich handelt, ist, die Anschauung zu erringen; und die Anschauung, 
die liefert durchaus bewegliche einzelne Ideen. Die decken sich nicht mit dem, was die in 
der Nachbarschaft gewonnenen Ideen sind.“  NÖK, 53   (>Bildlichkeit und Soziales) 

  Es geht darum, sich Begriffe anzueignen, die auf die wahren Verhältnisse im 
volkswirtschaftlichen Prozess hindeuten, die durch verfälschte Prozesse fortwährend in 
Störungen kommen, die fortwährend ausgeglichen werden müssen.  NÖK, 108

„Man kann nicht sagen: Es ist gleichgültig, ob man etwas Warenpreis oder Lohn nennt, 
denn in dem Augenblick, wo man vom Lohn spricht, glaubt man, dass man Arbeit bezahlt. 
… Man kann nicht korrigieren, .. wenn man nicht die richtigen Begriffe hat.“  NÖK, 120

  Volkswirtschaftliches Denken fällt in gewisser Weise mit dem moralischen und religiösen 
Denken zusammen.   NÖK, 123   (>Assoziatives Urteil)

  „Wir werden aber niemals eine wirkliche Volkswirtschaftswissenschaft begründen können,
ohne dass wir zu bildhaften Vorstellungen übergehen, ohne dass wir also in die Lage 

Menschheit übergeben werden.   332a, 189   (>Dreigliederung und Ausland)
 

 Volksstaat, geschlossener: „Die Völker streben danach, sich Staatsgebilde zurecht-
zuzimmern, deren Grenzen die ihrer Volkstümer sind. Und dieses Streben erweitert sich zu 
dem anderen, den geschlossenen Volksstaat auch zu einem geschlossenen Wirtschaftsgebiet 
zu machen.“ 24, 24  (>Einheitsstaat, >Staat, Volk, Persönlichkeit)

  Vor Christus war der andere ausschliessende Jahve-Gott berechtigt (das auserwählte Volk).
„Heute erleben wir den Rückfall, dass die Völker langsam (..) alle einen Art Jahve, aber 
einen Spezial-Jahve, ihren Volksgott, anbeten wollen.“ 193, 56  (>Jahve)

  Volkswirtschaftliche Begriffe; Imaginationen, Inspirationen, Intuition: 
  Nationalökonomische Begriffe lassen sich nicht wie naturwissenschaftliche Begriffe 
fassen, sondern sind lebendiger. Für den Waren-Begriff braucht man eine Imagination, für 
den Arbeits-Begriff eine Inspiration, für den Kapital-Begriff eine Intuition. „Der Begriff des
Kapitals ist ein sehr geistiger Begriff, nur ein umgekehrt geistiger Begriff.“  191, 53f    
(>Wirtschaft, >Volkswirtschaftswissenschaft, >Weltwirtschaft)

  „Wir denken nicht mit dem,was schwerer Stoff ist, sondern wir denken mit dem Auftrieb. 
(…) Die Ideen der Volkswirtschaft müssen ganz beweglich sein. Wir müssen uns 
abgewöhnen, solche Begriffe zu konstruieren, die man definieren kann. Es muss uns klar 
sein, dass wir es mit einem lebendigen Prozess zu tun haben und dass wir die Begriffe im 
lebendigen Prozess umformen müssen.“ Z.B. ändert sich der Wert einer Ware ständig in der 
Zirkulation.   NÖK, 15ff  

  Definitionen von Wert und Preis bringen nichts, „sondern man muss überall zurückgehen 
zu demjenigen, was die Ausgangspunkte sind.., woraus der volkswirtschaftliche Prozess 
seine Nahrung auf der einen Seite zieht und wodurch er auf der anderen Seite reguliert 
wird.“ Man muss also zurückgehen zu Natur und Geist.  NÖK, 35

 „Dasjenige, was in unmittelbarer Nähe liegt, kann man in scharfe Konturen fassen; aber 
dasjenige, um was es sich handelt, ist, die Anschauung zu erringen; und die Anschauung, 
die liefert durchaus bewegliche einzelne Ideen. Die decken sich nicht mit dem, was die in 
der Nachbarschaft gewonnenen Ideen sind.“  NÖK, 53   (>Bildlichkeit und Soziales) 

  Es geht darum, sich Begriffe anzueignen, die auf die wahren Verhältnisse im 
volkswirtschaftlichen Prozess hindeuten, die durch verfälschte Prozesse fortwährend in 
Störungen kommen, die fortwährend ausgeglichen werden müssen.  NÖK, 108

„Man kann nicht sagen: Es ist gleichgültig, ob man etwas Warenpreis oder Lohn nennt, 
denn in dem Augenblick, wo man vom Lohn spricht, glaubt man, dass man Arbeit bezahlt. 
… Man kann nicht korrigieren, .. wenn man nicht die richtigen Begriffe hat.“  NÖK, 120

  Volkswirtschaftliches Denken fällt in gewisser Weise mit dem moralischen und religiösen 
Denken zusammen.   NÖK, 123   (>Assoziatives Urteil)

  „Wir werden aber niemals eine wirkliche Volkswirtschaftswissenschaft begründen können,
ohne dass wir zu bildhaften Vorstellungen übergehen, ohne dass wir also in die Lage 



kommen, uns die einzelnen volkswirtschaftlichen Detailprozesse bildhaft vorzustellen (..) 
so, dass wir im Bilde selber etwas dynamisches drinnen haben und wissen, wie solch ein 
volkswirtschaftlicher Prozess wirkt, wenn er so oder so gestaltet ist:“ Ein Bauer „wird 
durchaus wissen, ohne auf Begriffen zu fussen, was das Bild bedeutet, wenn er eine gewisse
Summe Geldes für ein Pferd gibt oder für einen Pflug gibt. .. Er hat es unmittelbar aus der 
empfundenen Erfahrung.“  NÖK, 149f    (>Wirtschaft und Erfahrung)

 „In der Volkswirtschaft brauchen Sie durchaus eine charakterisierende Methode, die die 
Begriffe dadurch zu gewinnen sucht, dass man von verschiedenen Ausgangspunkten 
kommt, sie zusammenhält, sie in Begriffen gipfeln lässt.“ Dann bekommt man einen 
bestimmten Begriff, der aber in gewissem Sinn einseitig ist und den man verifizieren muss, 
indem man, ihn modifizierend, durch die Erscheinungen durchgeht. „Sie bekommen dann 
eine volkswirtschaftliche Anschauung. (…) Die Methode in der Volkswirtschaft ist eben 
eine höchst unbequeme Methode, weil sie in Wirklichkeit darauf hinausläuft, dass man die 
Begriffe aus unendlich vielen Faktoren zusammensetzen muss. Sie müssen auf 
volkswirtschaftliche Imaginationen hinarbeiten! (..) Wenn Sie sie haben, und Sie an etwas 
herankommen, dann modifizieren sie sich von selber, während es mit dem festen Begriff 
nicht leicht ist, ihn zu modifizieren.“   NÖS, 11f

  Wenn man mit dem Denken einrückt in die Erscheinungen und charakterisiert, „kommen 
einem, indem man in die Zukunft hineinarbeitet, die menschlichen Individuen mit ihren 
Fähigkeiten hinein.“  NÖS, 14

  Der Kloakenräumer kann nichts anfangen mit der Definition, jeder habe den Anspruch auf 
das, „was er selber produziert,“ Man sollte bei der Volkswirtschaft nicht etwas aus der 
Summe der Erscheinungen herausheben, sondern durch die ganze Summe durchgehen. Das 
volkswirtschaftliche Denken muss den Anspruch erheben, „ziemlich total zu sein. Ein 
Denken sehr umfassender Art zu sein. Juristisch ist viel leichter zu denken.“ NÖS, 20

  „Bei aller Wissenschaft, die mit dem Menschlichen zu tun hat, .. da müssen sich Ihre 
Begriffe modifikabel erweisen. Und das erst recht in der Volkswirtschaft. Da tritt die 
Inspiration ein. Die muss man schon haben. Nehmen Sie mir das nicht übel, wenn ich das so
trocken ausspreche.“  NÖS, 22

  „Die volkswirtschaftlichen Entitäten sind in ihrer Wirklichkeit, so wie sie einmal sind, 
schon sehr stark analog den biologischen Entitäten.“ Wenn z.B. ein eingebildeter Lyriker 
durch Protektion Bücher fabrizieren lässt, die später weggeworfen werden, lässt sich das 
vergleichen mit Heringseiern, die zugrunde gehen. „Das Ei ist entstanden  und geht durch 
etwas zugrunde. Der ganze Hering ist entstanden und geht durch etwas zugrunde. .. der 
Hering setzt bloss die angesetzte Tendenz des Eies fort. .. Und nun haben Sie eine Analogie 
mit zugrunde gehender Arbeit... Sie kommen auf Unzähliges, wo Sie in der Denkweise 
Analogien haben zwischen dem volkswirtschaftlichen Denken und dem biologischen. .. 
Man braucht dieselben Fähigkeiten, um Biologie zu treiben im wirklichen Sinn, wie man sie
braucht, um Volkswirtschaft zu treiben.“  NÖS, 35f

  Man braucht hier nicht richtige Begriffe, sondern anwendbare.  NÖS, 63

  Volkswirtschaftliche Bewegung >Wertbildende Bew., >Volkswirtschaftlicher Prozess

kommen, uns die einzelnen volkswirtschaftlichen Detailprozesse bildhaft vorzustellen (..) 
so, dass wir im Bilde selber etwas dynamisches drinnen haben und wissen, wie solch ein 
volkswirtschaftlicher Prozess wirkt, wenn er so oder so gestaltet ist:“ Ein Bauer „wird 
durchaus wissen, ohne auf Begriffen zu fussen, was das Bild bedeutet, wenn er eine gewisse
Summe Geldes für ein Pferd gibt oder für einen Pflug gibt. .. Er hat es unmittelbar aus der 
empfundenen Erfahrung.“  NÖK, 149f    (>Wirtschaft und Erfahrung)

 „In der Volkswirtschaft brauchen Sie durchaus eine charakterisierende Methode, die die 
Begriffe dadurch zu gewinnen sucht, dass man von verschiedenen Ausgangspunkten 
kommt, sie zusammenhält, sie in Begriffen gipfeln lässt.“ Dann bekommt man einen 
bestimmten Begriff, der aber in gewissem Sinn einseitig ist und den man verifizieren muss, 
indem man, ihn modifizierend, durch die Erscheinungen durchgeht. „Sie bekommen dann 
eine volkswirtschaftliche Anschauung. (…) Die Methode in der Volkswirtschaft ist eben 
eine höchst unbequeme Methode, weil sie in Wirklichkeit darauf hinausläuft, dass man die 
Begriffe aus unendlich vielen Faktoren zusammensetzen muss. Sie müssen auf 
volkswirtschaftliche Imaginationen hinarbeiten! (..) Wenn Sie sie haben, und Sie an etwas 
herankommen, dann modifizieren sie sich von selber, während es mit dem festen Begriff 
nicht leicht ist, ihn zu modifizieren.“   NÖS, 11f

  Wenn man mit dem Denken einrückt in die Erscheinungen und charakterisiert, „kommen 
einem, indem man in die Zukunft hineinarbeitet, die menschlichen Individuen mit ihren 
Fähigkeiten hinein.“  NÖS, 14

  Der Kloakenräumer kann nichts anfangen mit der Definition, jeder habe den Anspruch auf 
das, „was er selber produziert,“ Man sollte bei der Volkswirtschaft nicht etwas aus der 
Summe der Erscheinungen herausheben, sondern durch die ganze Summe durchgehen. Das 
volkswirtschaftliche Denken muss den Anspruch erheben, „ziemlich total zu sein. Ein 
Denken sehr umfassender Art zu sein. Juristisch ist viel leichter zu denken.“ NÖS, 20

  „Bei aller Wissenschaft, die mit dem Menschlichen zu tun hat, .. da müssen sich Ihre 
Begriffe modifikabel erweisen. Und das erst recht in der Volkswirtschaft. Da tritt die 
Inspiration ein. Die muss man schon haben. Nehmen Sie mir das nicht übel, wenn ich das so
trocken ausspreche.“  NÖS, 22

  „Die volkswirtschaftlichen Entitäten sind in ihrer Wirklichkeit, so wie sie einmal sind, 
schon sehr stark analog den biologischen Entitäten.“ Wenn z.B. ein eingebildeter Lyriker 
durch Protektion Bücher fabrizieren lässt, die später weggeworfen werden, lässt sich das 
vergleichen mit Heringseiern, die zugrunde gehen. „Das Ei ist entstanden  und geht durch 
etwas zugrunde. Der ganze Hering ist entstanden und geht durch etwas zugrunde. .. der 
Hering setzt bloss die angesetzte Tendenz des Eies fort. .. Und nun haben Sie eine Analogie 
mit zugrunde gehender Arbeit... Sie kommen auf Unzähliges, wo Sie in der Denkweise 
Analogien haben zwischen dem volkswirtschaftlichen Denken und dem biologischen. .. 
Man braucht dieselben Fähigkeiten, um Biologie zu treiben im wirklichen Sinn, wie man sie
braucht, um Volkswirtschaft zu treiben.“  NÖS, 35f

  Man braucht hier nicht richtige Begriffe, sondern anwendbare.  NÖS, 63

  Volkswirtschaftliche Bewegung >Wertbildende Bew., >Volkswirtschaftlicher Prozess



  Volkswirtschaftliche Energie: Ähnlich wie bei der physikalischen Energieformel würde 
die volkswirtschaftliche Energie zu formulieren sein: Die möglichen Gewinne, die zu 
multiplizieren wären mit einer Funktion des Verkehrs: e = g x f (Verkehr). Gewinnstreben 
muss man multiplizieren mit der Schnelligkeit des Umlaufs, dann wir man die Zahl für die 
Arbeit bekommen. Für das einzelne Produkt gilt das. Wenn Sie an ihm einen bestimmten 
Gewinn haben und Sie multiplizieren ihn mit der Schnelligkeit des Umsatzes, so werden Sie
die Menge der Arbeit haben. Diese Menge der Arbeit ist dann null, wenn Sie nötig haben, 
den Gewinn mit null zu multiplizieren, das heisst, wenn Sie unmittelbar verkaufen: 
0 = g x 0.“  NÖS, 88     (>Gewinn als Kraft)

  Volkswirtschaftliche Faktoren, bewegende: Die Gesamtvolkswirtschaft verläuft so, 
„dass als treibende Faktoren, als bewegende Faktoren drinnen sind: Kauf, beziehungsweise 
Verkauf, Leihung und Schenkung. … Was also im Volkswirtschaftlichen die Werte .. 
erzeugt, was also zu der Preisbildung führt, das wird hervorgehen aus diesen drei Faktoren.“
NÖK, 96

  Die gewöhnliche Volkswirtschaft spricht von den Faktoren Natur, Kapital und Arbeit. 
Aber damit ist eigentlich nichts erreicht, denn die Preisbewertung der Naturprodukte kommt
eben nicht unter rein volkswirtschaftlichen Verhältnissen zustande, sondern durch 
Rechtsverhältnisse, und in die Bewertung des Unternehmerkapitals, in das Leihen, spielt der
freie menschliche Wille hinein, sodass man noch eine andere Gliederung der 
volkswirtschaftlichen Faktoren finden muss: Zunächst entstehen Werte erst in der 
Bewegung von bearbeiteter Natur, organisierter Arbeit und in geistigen Unternehmungen 
emanzipiertem Kapital. Diese Bewegung führt in die Verwertung hinein bis hin zum Geist. 
Aber es gibt eine entgegengesetzte Bewegung: Der Geist kann ein bearbeitetes 
Naturprodukt aufnehmen und zum Produktionsmittel machen. Wenn das von der Arbeit 
empfangen wird, wird es zum Unternehmerkapital, und was damit hervorgebracht wird, ist 
die Ware. Diese Bewegung enthält also die Faktoren Produktionsmittel, Unternehmer-
kapital, Ware.  NÖK, 105ff   (>Wertbildende Bewegung, >Natur, Arbeit, Kapital)

  Volkswirtschaftliche Faktoren; Ruhefaktoren: „Betrachten wir einmal unter der 
Voraussetzung, dass in der volkswirtschaftlichen Bewegung Schenkung, Kauf und Leihung 
drinnen sind, .. die wichtigsten Ruhefaktoren unserer Volkswirtschaft. (…) Wert in der 
Volkswirtschaft kann ja nur entstehen .. im Austausch der Erzeugnisse (…) Wir können also
sagen: In Wirklichkeit ist es die gegenseitige Spannung, welche zwischen den Erzeugnissen 
eintritt im volkswirtschaftlichen Prozess, die mit der Preiserzeugung zu tun haben muss.“ 
Auch im sogenannten Arbeits- oder Lohnverhältnis werden Werte ausgetauscht. „Wir haben
es also im Arbeitsverhältnis mit einem richtigen Kauf zu tun.“ (…) „Das Kapital hat die 
Tendenz, fortwährend in seinem volkswirtschaftlichen Werte, oder eigentlich Preise, zu 
sinken, die Bodenrente hat die Tendenz, fortwährend in ihrem Preise zu steigen. (…) Und 
daher ist die allerwichtigste Frage in Bezug auf die Preisbildung: Wie gelangen wir dahin, 
die Spannung auszugleichen, die besteht in der Preiserzeugung zwischen der Bewertung der
aus freiem menschlichen Willen entstehenden Güter gegenüber denjenigen Gütern, zu 
denen die Natur mitwirkt?“   NÖK, 96ff  (>Wertbildende Spannung, >Preis, 
>Landwirtschaft und Industrie)

  Volkswirtschaftlicher Prozess:  Volkswirtschaftliche Zirkulation ist das Primäre. Weitere 

  Volkswirtschaftliche Energie: Ähnlich wie bei der physikalischen Energieformel würde 
die volkswirtschaftliche Energie zu formulieren sein: Die möglichen Gewinne, die zu 
multiplizieren wären mit einer Funktion des Verkehrs: e = g x f (Verkehr). Gewinnstreben 
muss man multiplizieren mit der Schnelligkeit des Umlaufs, dann wir man die Zahl für die 
Arbeit bekommen. Für das einzelne Produkt gilt das. Wenn Sie an ihm einen bestimmten 
Gewinn haben und Sie multiplizieren ihn mit der Schnelligkeit des Umsatzes, so werden Sie
die Menge der Arbeit haben. Diese Menge der Arbeit ist dann null, wenn Sie nötig haben, 
den Gewinn mit null zu multiplizieren, das heisst, wenn Sie unmittelbar verkaufen: 
0 = g x 0.“  NÖS, 88     (>Gewinn als Kraft)

  Volkswirtschaftliche Faktoren, bewegende: Die Gesamtvolkswirtschaft verläuft so, 
„dass als treibende Faktoren, als bewegende Faktoren drinnen sind: Kauf, beziehungsweise 
Verkauf, Leihung und Schenkung. … Was also im Volkswirtschaftlichen die Werte .. 
erzeugt, was also zu der Preisbildung führt, das wird hervorgehen aus diesen drei Faktoren.“
NÖK, 96

  Die gewöhnliche Volkswirtschaft spricht von den Faktoren Natur, Kapital und Arbeit. 
Aber damit ist eigentlich nichts erreicht, denn die Preisbewertung der Naturprodukte kommt
eben nicht unter rein volkswirtschaftlichen Verhältnissen zustande, sondern durch 
Rechtsverhältnisse, und in die Bewertung des Unternehmerkapitals, in das Leihen, spielt der
freie menschliche Wille hinein, sodass man noch eine andere Gliederung der 
volkswirtschaftlichen Faktoren finden muss: Zunächst entstehen Werte erst in der 
Bewegung von bearbeiteter Natur, organisierter Arbeit und in geistigen Unternehmungen 
emanzipiertem Kapital. Diese Bewegung führt in die Verwertung hinein bis hin zum Geist. 
Aber es gibt eine entgegengesetzte Bewegung: Der Geist kann ein bearbeitetes 
Naturprodukt aufnehmen und zum Produktionsmittel machen. Wenn das von der Arbeit 
empfangen wird, wird es zum Unternehmerkapital, und was damit hervorgebracht wird, ist 
die Ware. Diese Bewegung enthält also die Faktoren Produktionsmittel, Unternehmer-
kapital, Ware.  NÖK, 105ff   (>Wertbildende Bewegung, >Natur, Arbeit, Kapital)

  Volkswirtschaftliche Faktoren; Ruhefaktoren: „Betrachten wir einmal unter der 
Voraussetzung, dass in der volkswirtschaftlichen Bewegung Schenkung, Kauf und Leihung 
drinnen sind, .. die wichtigsten Ruhefaktoren unserer Volkswirtschaft. (…) Wert in der 
Volkswirtschaft kann ja nur entstehen .. im Austausch der Erzeugnisse (…) Wir können also
sagen: In Wirklichkeit ist es die gegenseitige Spannung, welche zwischen den Erzeugnissen 
eintritt im volkswirtschaftlichen Prozess, die mit der Preiserzeugung zu tun haben muss.“ 
Auch im sogenannten Arbeits- oder Lohnverhältnis werden Werte ausgetauscht. „Wir haben
es also im Arbeitsverhältnis mit einem richtigen Kauf zu tun.“ (…) „Das Kapital hat die 
Tendenz, fortwährend in seinem volkswirtschaftlichen Werte, oder eigentlich Preise, zu 
sinken, die Bodenrente hat die Tendenz, fortwährend in ihrem Preise zu steigen. (…) Und 
daher ist die allerwichtigste Frage in Bezug auf die Preisbildung: Wie gelangen wir dahin, 
die Spannung auszugleichen, die besteht in der Preiserzeugung zwischen der Bewertung der
aus freiem menschlichen Willen entstehenden Güter gegenüber denjenigen Gütern, zu 
denen die Natur mitwirkt?“   NÖK, 96ff  (>Wertbildende Spannung, >Preis, 
>Landwirtschaft und Industrie)

  Volkswirtschaftlicher Prozess:  Volkswirtschaftliche Zirkulation ist das Primäre. Weitere 



Begriffe, z.B. Wert und Preis, können nicht als solche definiert werden, sondern müssen 
sich immer in Anlehnung an den volkswirtschaftlichen Prozess entwickeln.  NÖK, 21  
(>Gesundheit des volkswirtschaftlichen Prozesses) 

  „Sie müssen sich vorstellen, dass die Volkswirtschaft, auch wenn wir sie als Weltwirtschaft
auffassen, in einer fortwährenden Bewegung ist, dass, ich möchte sagen, wie das Blut durch
den Menschen, so die Güter als Waren auf allen möglichen Wegen durch den ganzen 
volkswirtschaftlichen Körper hindurchfliessen. Dabei haben wir dann als die wichtigsten 
Dinge innerhalb des volkswirtschaftlichen Prozesses aufzufassen dasjenige, was sich 
abspielt zwischen Kauf und Verkauf.“ NÖK, 23  (>Ware)

  „..man muss überall zurückgehen zu demjenigen, was die Ausgangspunkte sind.., woraus 
der volkswirtschaftliche Prozess seine Nahrung auf der einen Seite zieht und wodurch er auf
der anderen Seite reguliert wird.“ Man muss also zurückgehen zu Natur und Geist.  
NÖK, 35  (>Geist und Natur, >Wert1, >Wert 2)

  „Indem wir integrieren, betrachten wir auch die Bewegung als etwas, was sich aus Ruhen 
zusammensetzt. Nach dem Muster solcher Erkenntnis kann man nicht den 
volkswirtschaftlichen Prozess betrachten.“  NÖK, 36 

  Der volkswirtschaftliche Prozess wird vom Schuldner/geistigen Schöpfer eingeleitet. 
„..diese Zirkulation des Kapitals“, wenn Leihkapital zu Schuldkapital wird, „ist in einer 
sozialorganischen Betätigung darinnen, so wie Sie das Blut in einer menschlichen oder 
tierischen organischen Betätigung haben, wenn es durch den Kopf fliesst und verwertet wird
zu dem, was der Kopf erzeugt.“ Es gibt zwischen Leihendem und Schuldner eine Art 
Niveaudifferenz, „bei dieser Niveaudifferenz sind das Bedingende die verschiedenen 
Anlagen der Menschen. Wenn einer Kapital hat, der dumm ist, so wird in einem gesunden 
volkswirtschaftlichen Prozess der Dumme oben sein und der Kluge unten. .. Das Kapital 
schwimmt zu dem Klugen hin ab. .. Es ist eigentlich nicht einmal die menschliche 
Betätigung, sondern die menschliche Qualität der Menschen, die im sozialen Organismus 
miteinander verbunden sind, was die Niveaudifferenz hervorruft und dann erst den 
volkswirtschaftlichen Prozess weiter fortsetzt.“  NÖK, 61  (>Schuldner..)

  „Wir haben gesehen, wie der volkswirtschaftliche Prozess in Gang kommt dadurch, dass 
zunächst die Natur bearbeitet wird, dass also aus dem … unbearbeiteten Naturprodunkte das
bearbeitete Naturprodukt entsteht.“  Dann wird „die Arbeit gewissermassen eingefangen .. 
von dem Kapital“, das Kapital gliedert, organisiert die Arbeit, und die Arbeit verschwindet 
in dem Kapital, „so dass für den weiteren Fortschritt des volkswirtschaftlichen Prozesses 
das Kapital arbeiten muss. … es ist ein Aufnehmen des Kapitals von dem blossen Geistigen.
Und indem dann das Geistige .. das Kapital weiter verwertet innerhalb des 
volkswirtschaftlichen Prozesses, geht eben dieser vorwärts.“  Das ist vom Standpunkt des 
Produzierens aus geschildert. „Aber wenn nun zuviel Kapital da ist, empfinden das natürlich
die einzelnen Kapitalbesitzer, die nun nichts anfangen können mit ihrem Kapital.“ Das 
Kapital wird dann in Grund und Boden fixiert, aber das ist „nicht ein wirklicher Wert, 
sondern ein Scheinwert.“ … „Nur dadurch wird die Sache organisch, dass die Dinge 
aufgebraucht werden. Ebenso aber, wie aufgebraucht wird dasjenige, was erarbeitete Natur 
ist, wie aufgebraucht wird die durch das Kapital organisierte Arbeit, so muss auf seinem 
weiteren Wege das Kapital einfach verbraucht werden. Ja, dieser Verbrauch des Kapitals, 

Begriffe, z.B. Wert und Preis, können nicht als solche definiert werden, sondern müssen 
sich immer in Anlehnung an den volkswirtschaftlichen Prozess entwickeln.  NÖK, 21  
(>Gesundheit des volkswirtschaftlichen Prozesses) 

  „Sie müssen sich vorstellen, dass die Volkswirtschaft, auch wenn wir sie als Weltwirtschaft
auffassen, in einer fortwährenden Bewegung ist, dass, ich möchte sagen, wie das Blut durch
den Menschen, so die Güter als Waren auf allen möglichen Wegen durch den ganzen 
volkswirtschaftlichen Körper hindurchfliessen. Dabei haben wir dann als die wichtigsten 
Dinge innerhalb des volkswirtschaftlichen Prozesses aufzufassen dasjenige, was sich 
abspielt zwischen Kauf und Verkauf.“ NÖK, 23  (>Ware)

  „..man muss überall zurückgehen zu demjenigen, was die Ausgangspunkte sind.., woraus 
der volkswirtschaftliche Prozess seine Nahrung auf der einen Seite zieht und wodurch er auf
der anderen Seite reguliert wird.“ Man muss also zurückgehen zu Natur und Geist.  
NÖK, 35  (>Geist und Natur, >Wert1, >Wert 2)

  „Indem wir integrieren, betrachten wir auch die Bewegung als etwas, was sich aus Ruhen 
zusammensetzt. Nach dem Muster solcher Erkenntnis kann man nicht den 
volkswirtschaftlichen Prozess betrachten.“  NÖK, 36 

  Der volkswirtschaftliche Prozess wird vom Schuldner/geistigen Schöpfer eingeleitet. 
„..diese Zirkulation des Kapitals“, wenn Leihkapital zu Schuldkapital wird, „ist in einer 
sozialorganischen Betätigung darinnen, so wie Sie das Blut in einer menschlichen oder 
tierischen organischen Betätigung haben, wenn es durch den Kopf fliesst und verwertet wird
zu dem, was der Kopf erzeugt.“ Es gibt zwischen Leihendem und Schuldner eine Art 
Niveaudifferenz, „bei dieser Niveaudifferenz sind das Bedingende die verschiedenen 
Anlagen der Menschen. Wenn einer Kapital hat, der dumm ist, so wird in einem gesunden 
volkswirtschaftlichen Prozess der Dumme oben sein und der Kluge unten. .. Das Kapital 
schwimmt zu dem Klugen hin ab. .. Es ist eigentlich nicht einmal die menschliche 
Betätigung, sondern die menschliche Qualität der Menschen, die im sozialen Organismus 
miteinander verbunden sind, was die Niveaudifferenz hervorruft und dann erst den 
volkswirtschaftlichen Prozess weiter fortsetzt.“  NÖK, 61  (>Schuldner..)

  „Wir haben gesehen, wie der volkswirtschaftliche Prozess in Gang kommt dadurch, dass 
zunächst die Natur bearbeitet wird, dass also aus dem … unbearbeiteten Naturprodunkte das
bearbeitete Naturprodukt entsteht.“  Dann wird „die Arbeit gewissermassen eingefangen .. 
von dem Kapital“, das Kapital gliedert, organisiert die Arbeit, und die Arbeit verschwindet 
in dem Kapital, „so dass für den weiteren Fortschritt des volkswirtschaftlichen Prozesses 
das Kapital arbeiten muss. … es ist ein Aufnehmen des Kapitals von dem blossen Geistigen.
Und indem dann das Geistige .. das Kapital weiter verwertet innerhalb des 
volkswirtschaftlichen Prozesses, geht eben dieser vorwärts.“  Das ist vom Standpunkt des 
Produzierens aus geschildert. „Aber wenn nun zuviel Kapital da ist, empfinden das natürlich
die einzelnen Kapitalbesitzer, die nun nichts anfangen können mit ihrem Kapital.“ Das 
Kapital wird dann in Grund und Boden fixiert, aber das ist „nicht ein wirklicher Wert, 
sondern ein Scheinwert.“ … „Nur dadurch wird die Sache organisch, dass die Dinge 
aufgebraucht werden. Ebenso aber, wie aufgebraucht wird dasjenige, was erarbeitete Natur 
ist, wie aufgebraucht wird die durch das Kapital organisierte Arbeit, so muss auf seinem 
weiteren Wege das Kapital einfach verbraucht werden. Ja, dieser Verbrauch des Kapitals, 



der ist ja etwas, was eben einfach herbeigeführt werden muss.“  NÖK, 67ff   (>Wertbildung 
und Entwertung)

  Im sozialen Organismus gibt es neben den Geistesarbeitern reine Konsumenten; Kinder 
und Alte. „.. das Menschenleben ist ja nicht nur Volkswirtschaft, sondern ist als Ganzes zu 
nehmen. So ist der Fortschritt des volkswirtschaftlichen Prozesses nur möglich, wenn wir in
ihm reine Konsumenten haben.“   NÖK, 89 

  „Nun aber, dadurch wird es ganz besonders schwer, den volkswirtschaftlichen Prozess in 
der richtigen Weise zu taxieren, weil man eben aus dem Grunde, dass .. für Ausgaben die 
Einnahmen weit weg liegen, nicht so leicht in die Lage kommt, .. einzusehen, was bezahlt, 
gekauft ist, was geliehen ist und was geschenkt ist.“ .. „ So können wir sehen, dass in einem
Augenblick der Entwicklung überhaupt der volkswirtschaftliche Prozess über sich selber 
keinen Aufschluss gibt, sondern das Vorher und Nachher unbedingt berücksichtigt werden 
muss. Aber das Vorher und Nachher kann ganz gewiss nicht berücksichtigt werden, wenn es
nicht in das Urteil der Menschen gestellt wird, die sich assoziativ vereinigen, und die also 
auch über Vergangenheit und Zukunft eine entsprechende Einsicht haben können.“  NÖK, 
128ff

  Das Hängen am Vorteil bringt den volkswirtschaftlichen Prozess hervor. „Es ist dasjenige, 
was beim physikalischen Arbeitsprozess die Masse darstellt.“ „Nicht wahr, das Gewicht tritt
ja am meisten hervor bei den rein materiellen Erzeugnissen, bei den Erzeugnissen, die der 
Magen begehrt. Daher erklärt der Magen, dass allerdings für den Käufer, sagen wir, das 
Obst vorteilhafter ist als das Geld in dem Moment, wo es den Tausch besorgt. Da haben wir 
also durchaus in dem Menschen selber diesen Motor, der da treibt.“ Im Bedürfnis nach 
Leihkapital haben wir denselben Motor, der auch im Gewinnstreben liegt. Die Gewinne 
schieben und das Leihkapital saugt; so entsteht die Bewegung des volkswirtschaftlichen 
Prozesses.  NÖK, 145f  

  Der volkswirtschaftliche Prozess besteht in der Bewegung und durch die Bewegung wird 
alles bewirkt, sodass wir überall in den volkswirtschaftlichen Prozess den Menschen 
einfügen müssen. Der Gewinn ist ein Schieben und beim Leihen findet eine Art von 
Saugwirkung statt.  NÖK, 146  (>Gewinn als Kraft, >Wertbildende Bewegung)

  Wenn man vor dem Arbeiten Tee getrunken hat o.ä., hat das mit dem volkswirtschaftlichen
Prozess nichts zu tun; so ist es auch bei Grund und Boden. „Es ist nicht möglich, 
Volkswirtschaftliches herauszubekommen, wenn man im Menschen oder in der Natur 
liegende Prozesse (z.B. Regenwürmer, die den Boden verbessern) mit in die Volkswirtschaft 
hineinnimmt.“  NÖS, 58   (>Geld, Recht, Geist, >Volkswirtsch. Energie)

  Volkswirtschaftliches Urteil >Assoziatives Urteil

  Volkswirtschaft und Weltwirtschaft: „Man redet heute von „Volkswirtschaft“, man 
schmiedet also zwei Dinge zusammen.“ Das heutige Wirtschaften hat mit der 
Gruppenzusammengehörigkeit, die sich im Blute ausdrückt, nicht das allergeringste mehr 
zu tun. Die alten Gruppenbildungen sind abgetan, die neuen Gruppen sind die 
Assoziationen des wirtschaftlichen Lebens, denn es müssen Gruppenurteile entstehen.  203, 
104f

der ist ja etwas, was eben einfach herbeigeführt werden muss.“  NÖK, 67ff   (>Wertbildung 
und Entwertung)

  Im sozialen Organismus gibt es neben den Geistesarbeitern reine Konsumenten; Kinder 
und Alte. „.. das Menschenleben ist ja nicht nur Volkswirtschaft, sondern ist als Ganzes zu 
nehmen. So ist der Fortschritt des volkswirtschaftlichen Prozesses nur möglich, wenn wir in
ihm reine Konsumenten haben.“   NÖK, 89 

  „Nun aber, dadurch wird es ganz besonders schwer, den volkswirtschaftlichen Prozess in 
der richtigen Weise zu taxieren, weil man eben aus dem Grunde, dass .. für Ausgaben die 
Einnahmen weit weg liegen, nicht so leicht in die Lage kommt, .. einzusehen, was bezahlt, 
gekauft ist, was geliehen ist und was geschenkt ist.“ .. „ So können wir sehen, dass in einem
Augenblick der Entwicklung überhaupt der volkswirtschaftliche Prozess über sich selber 
keinen Aufschluss gibt, sondern das Vorher und Nachher unbedingt berücksichtigt werden 
muss. Aber das Vorher und Nachher kann ganz gewiss nicht berücksichtigt werden, wenn es
nicht in das Urteil der Menschen gestellt wird, die sich assoziativ vereinigen, und die also 
auch über Vergangenheit und Zukunft eine entsprechende Einsicht haben können.“  NÖK, 
128ff

  Das Hängen am Vorteil bringt den volkswirtschaftlichen Prozess hervor. „Es ist dasjenige, 
was beim physikalischen Arbeitsprozess die Masse darstellt.“ „Nicht wahr, das Gewicht tritt
ja am meisten hervor bei den rein materiellen Erzeugnissen, bei den Erzeugnissen, die der 
Magen begehrt. Daher erklärt der Magen, dass allerdings für den Käufer, sagen wir, das 
Obst vorteilhafter ist als das Geld in dem Moment, wo es den Tausch besorgt. Da haben wir 
also durchaus in dem Menschen selber diesen Motor, der da treibt.“ Im Bedürfnis nach 
Leihkapital haben wir denselben Motor, der auch im Gewinnstreben liegt. Die Gewinne 
schieben und das Leihkapital saugt; so entsteht die Bewegung des volkswirtschaftlichen 
Prozesses.  NÖK, 145f  

  Der volkswirtschaftliche Prozess besteht in der Bewegung und durch die Bewegung wird 
alles bewirkt, sodass wir überall in den volkswirtschaftlichen Prozess den Menschen 
einfügen müssen. Der Gewinn ist ein Schieben und beim Leihen findet eine Art von 
Saugwirkung statt.  NÖK, 146  (>Gewinn als Kraft, >Wertbildende Bewegung)

  Wenn man vor dem Arbeiten Tee getrunken hat o.ä., hat das mit dem volkswirtschaftlichen
Prozess nichts zu tun; so ist es auch bei Grund und Boden. „Es ist nicht möglich, 
Volkswirtschaftliches herauszubekommen, wenn man im Menschen oder in der Natur 
liegende Prozesse (z.B. Regenwürmer, die den Boden verbessern) mit in die Volkswirtschaft 
hineinnimmt.“  NÖS, 58   (>Geld, Recht, Geist, >Volkswirtsch. Energie)

  Volkswirtschaftliches Urteil >Assoziatives Urteil

  Volkswirtschaft und Weltwirtschaft: „Man redet heute von „Volkswirtschaft“, man 
schmiedet also zwei Dinge zusammen.“ Das heutige Wirtschaften hat mit der 
Gruppenzusammengehörigkeit, die sich im Blute ausdrückt, nicht das allergeringste mehr 
zu tun. Die alten Gruppenbildungen sind abgetan, die neuen Gruppen sind die 
Assoziationen des wirtschaftlichen Lebens, denn es müssen Gruppenurteile entstehen.  203, 
104f



  
  Ursprünglich liegen die Volkswirtschaften ganz auseinander. Dann sind sie – erster 
Zustand – durch Eroberung in ein gemeinsames Gebiet einbezogen worden. Zweiter 
Zustand: Aneinandergrenzen selbständiger Volkswirtschaften. Dritter Zustand: 
Geschlossenes Gebiet der Weltwirtschaft. (mit aneinandergrenzenden Assoziationen)  NÖS, 
71f

  „Dasjenige, was die Volkswirtschaften allmählich an inneren Werten verlieren, das wird 
reichlich wettgemacht durch den Weltverkehr und den Übergang zur Weltwirtschaft. Wenn 
aber die Weltwirtschaft da ist, mit wem soll denn die tauschen? (..) Da hört die Möglichkeit 
auf, noch durch Zusammenschlüsse Vorteile zu erzielen.“ Es ist heute das Kardinalproblem 
des geschlossenen Wirtschaftsgebietes zu lösen.   NÖK, 161f

  Die neue Lösung „besteht darinnen, dass in diesem geschlossenen Wirtschaftsgebiet , das 
nicht eine Volkswirtschaft ist, die an eine andere angrenzt, wo man Export und Import 
treiben kann, dass darin drei Gebiete entstehen in Bezug auf Geld: Leihgeldgebiet, 
Kaufgeldgebiet, Schenkungsgeldgebiet.“ (..) Was sonst nur durch Export und Import 
fortwährend korrigiert wird, wird jetzt zwischen den Geldgebieten durch entsprechende 
Geldflüsse korrigiert.  NÖK, 183 (>Weltwirtschaft, >Geld; Gebiete ..)

  Volkswirtschaftswissenschaft: „Das wirtschaftliche Leben hat sich zunächst mehr oder 
weniger unabhängig von den menschlichen Gedanken, wie instinktiv – um nicht zu sagen 
automatisch - im Wechselverkehr der Menschheit entwickelt.“ Im 15. Jahrhundert „kam 
dann herauf in die Seelenverfassung der Menschheit der Intellektualismus, der Drang, mit 
reiner Verstandeslogik die Welt zu begreifen. … Man kann .. mit dieser intellektualistischen
Orientierung der Seele in grandioser Weise die äussere sinnliche Natur auf ihre 
Gesetzmässigkeiten zurückführen. Man kann aber nicht mit diesem Intellektualismus diese 
sich ineinander verschlingenden und während des Verschlingens sich organisierenden und 
während des Organisierens sich seelisch auslebenden und geistig sich durchdringenden 
Verhältnisse des sozialen Lebens ergreifen. Ich möchte sagen: Das Netzwerk 
intellektualistischer Ideen ist einfach zu weitmaschig für das, was im sozialen Leben 
vorliegt.“ Aus den wirtschaftswissenschaftlichen Gedanken ging „niemals eigentlich etwas 
hervor .. was man fortwirken gesehen hätte in der wirtschaftlichen Praxis. Auf der einen 
Seite waren die Wirtschaftstheoretiker, die aus intellektualistischen Sätzen Axiome bildeten 
– wie zum Beispiel Ricardo, Adam Smith oder John Stuart Mill - und die auf solchen 
Axiomen Systeme aufbauten womit sie eine ganz in sich verlaufende Geistesart bildeten; 
auf der anderen Seite war die wirtschaftliche Praxis, die eigentlich einer Durchdringung mit 
dem Geist bedurft hätte .. die im alten Instinktleben fortwirkte und daher in das vollständige
Chaos verfiel. … Wenn man nun .. eine Art Verbindung, eine Art Synthese zwischen 
wirtschaftlichem Denken .. und dieser wirtschaftlichen Praxis sucht, so findet man diese 
Verbindung höchstens in einem.“ Man hat in einer Art wirtschaftlich-wissenschaftlichen 
Realismus versucht, Richtlinien zu finden und diese über die wirtschaftliche Gesetzgebung 
zum Ausdruck gebracht „… man hat .. auf dem Umwege über den Staat versucht, einiges 
von dem zu verwirklichen, was aus den Beobachtungen hervorgegangen ist, aber dadurch 
hat man in Wirklichkeit selbst zugegeben, dass aus diesen Beobachtungen wirkliche 
wissenschaftliche Wirtschaftsgesetze gar nicht hervorgehen können.“  81, 103ff  
(>Volkswirtschaftliche Begriffe)

  
  Ursprünglich liegen die Volkswirtschaften ganz auseinander. Dann sind sie – erster 
Zustand – durch Eroberung in ein gemeinsames Gebiet einbezogen worden. Zweiter 
Zustand: Aneinandergrenzen selbständiger Volkswirtschaften. Dritter Zustand: 
Geschlossenes Gebiet der Weltwirtschaft. (mit aneinandergrenzenden Assoziationen)  NÖS, 
71f

  „Dasjenige, was die Volkswirtschaften allmählich an inneren Werten verlieren, das wird 
reichlich wettgemacht durch den Weltverkehr und den Übergang zur Weltwirtschaft. Wenn 
aber die Weltwirtschaft da ist, mit wem soll denn die tauschen? (..) Da hört die Möglichkeit 
auf, noch durch Zusammenschlüsse Vorteile zu erzielen.“ Es ist heute das Kardinalproblem 
des geschlossenen Wirtschaftsgebietes zu lösen.   NÖK, 161f

  Die neue Lösung „besteht darinnen, dass in diesem geschlossenen Wirtschaftsgebiet , das 
nicht eine Volkswirtschaft ist, die an eine andere angrenzt, wo man Export und Import 
treiben kann, dass darin drei Gebiete entstehen in Bezug auf Geld: Leihgeldgebiet, 
Kaufgeldgebiet, Schenkungsgeldgebiet.“ (..) Was sonst nur durch Export und Import 
fortwährend korrigiert wird, wird jetzt zwischen den Geldgebieten durch entsprechende 
Geldflüsse korrigiert.  NÖK, 183 (>Weltwirtschaft, >Geld; Gebiete ..)

  Volkswirtschaftswissenschaft: „Das wirtschaftliche Leben hat sich zunächst mehr oder 
weniger unabhängig von den menschlichen Gedanken, wie instinktiv – um nicht zu sagen 
automatisch - im Wechselverkehr der Menschheit entwickelt.“ Im 15. Jahrhundert „kam 
dann herauf in die Seelenverfassung der Menschheit der Intellektualismus, der Drang, mit 
reiner Verstandeslogik die Welt zu begreifen. … Man kann .. mit dieser intellektualistischen
Orientierung der Seele in grandioser Weise die äussere sinnliche Natur auf ihre 
Gesetzmässigkeiten zurückführen. Man kann aber nicht mit diesem Intellektualismus diese 
sich ineinander verschlingenden und während des Verschlingens sich organisierenden und 
während des Organisierens sich seelisch auslebenden und geistig sich durchdringenden 
Verhältnisse des sozialen Lebens ergreifen. Ich möchte sagen: Das Netzwerk 
intellektualistischer Ideen ist einfach zu weitmaschig für das, was im sozialen Leben 
vorliegt.“ Aus den wirtschaftswissenschaftlichen Gedanken ging „niemals eigentlich etwas 
hervor .. was man fortwirken gesehen hätte in der wirtschaftlichen Praxis. Auf der einen 
Seite waren die Wirtschaftstheoretiker, die aus intellektualistischen Sätzen Axiome bildeten 
– wie zum Beispiel Ricardo, Adam Smith oder John Stuart Mill - und die auf solchen 
Axiomen Systeme aufbauten womit sie eine ganz in sich verlaufende Geistesart bildeten; 
auf der anderen Seite war die wirtschaftliche Praxis, die eigentlich einer Durchdringung mit 
dem Geist bedurft hätte .. die im alten Instinktleben fortwirkte und daher in das vollständige
Chaos verfiel. … Wenn man nun .. eine Art Verbindung, eine Art Synthese zwischen 
wirtschaftlichem Denken .. und dieser wirtschaftlichen Praxis sucht, so findet man diese 
Verbindung höchstens in einem.“ Man hat in einer Art wirtschaftlich-wissenschaftlichen 
Realismus versucht, Richtlinien zu finden und diese über die wirtschaftliche Gesetzgebung 
zum Ausdruck gebracht „… man hat .. auf dem Umwege über den Staat versucht, einiges 
von dem zu verwirklichen, was aus den Beobachtungen hervorgegangen ist, aber dadurch 
hat man in Wirklichkeit selbst zugegeben, dass aus diesen Beobachtungen wirkliche 
wissenschaftliche Wirtschaftsgesetze gar nicht hervorgehen können.“  81, 103ff  
(>Volkswirtschaftliche Begriffe)



  Vergleich der Wirtschaftslehre mit der Lichtlehre: Das Lichtspektrum geht auf der einen 
Seite ins Ultrarote; in die Wärme, auf der anderen Seite ins Ultraviolette; in die chemischen 
Wirkungen. Was mit dem Licht vergleichbar ist, ist die eigentliche menschliche Wirtschaft; 
was in die Natur hineinragt, ist mit dem Ultraroten vergleichbar, was zum Kapital hin geht, 
mit dem Ultraviolett. Die Wirtschaftslehre muss also richtig eingegrenzt werden, und 
„kurioserweise ist nur dieses Gebiet, was noch nicht in das Wirtschaften eigentlich 
hineingeht, was sich mit dem Ultraroten vergleichen lässt, nur dieses ist mit dem 
menschlichen Verstand zu fassen.“ Also die Naturseite. Wie die Stoffe in uns ihr Gewicht 
verlieren, so müssen die volkswirtschaftlichen Begriffe ganz beweglich sein.  NÖK, 17ff  

  „Das wissenschaftliche System kann in seiner Totalität im einzelnen Menschen gegeben 
sein“ - skizzenhaft - , der volkswirtschaftliche Prozess kann sich lediglich da spiegeln, „wo 
zusammenwirken die Urteile aus den Menschen, die in den verschiedensten Gebieten 
drinnenstehen.“  NÖK, 122

  „Bei aller Wissenschaft, die mit dem Menschlichen zu tun hat, .. da müssen sich Ihre 
Begriffe modifikabel erweisen. Und das erst recht in der Volkswirtschaft. Da tritt die 
Inspiration ein. Die muss man schon haben. Nehmen Sie mir das nicht übel, wenn ich das so
trocken ausspreche.“  NÖS, 22  (>Denken und Soziales)

  Im Menschenleben „waltet das Geistig-Seelische, auch wenn es nur in der Forderung nach 
der Befriedigung materieller Bedürfnisse sich offenbart. - Man wird erst eine 
Volkswirtschafts-Wissenschaft haben, (..) wenn man auf den Geist und die Seele nicht bloss 
„hinweisen“ wird..“  24, 110  (>Geisteswissenschaft und Soziales)

  „.. diejenigen, die im alten volkswirtschaftlichen Stile rechnen, können keine 
Zusammenhänge sehen zwischen unnötiger Menschenarbeit und Menschenelend.“ 
Geisteswissenschaft „.. wird .. eine Volkswirtschaftslehre begründen können, die den 
Zusammenhang kennt zwischen Arbeits-Unlust und der Erzeugung irgendwelcher unnötiger
Produkte.“  337a, 280   (>Arbeit, unnötige)

  „Aber das Verständnis, wie man in diese Formel den ganzen volkswirtschaftlichen Prozess
hineinbringt, das ist eben Volkswirtschaftswissenschaft.“  NÖK, 82  (>Preisformel) 

  Volkswirtschaftswissenschaft, nicht nur beobachtend: Man sagt: „Die Wissenschaft hat 
nicht die Aufgabe, zu zeigen, wie sich die Dinge entwickeln sollen, sondern nur 
hinzuweisen, wie sie sich entwickeln.“ Man hat keine Vorstellungen, wie man es machen 
soll, um eine gesellschaftliche Struktur herbeizuführen. Man macht Gesetze.   186, 204f

  Die Menschen „entwickelten auf der einen Seite eine Wissenschaft, die nur beobachtet.“ 
Als der Krieg kam, „sollte man plötzlich ins Wirtschaftsleben eingreifen, sogar bis zur 
Beeinflussung der Preisbildung. Was ist da herausgekommen?“ Man hat „das Schiebertum 
begünstigt auf Kosten des ehrlichen Gewerbes und Handwerkes.“ 338, 174f  

  Volkswirtschaftswissenschaft auf realem Boden:  „Nun, wir stehen mit der 
Volkswirtschaftswissenschaft nicht auf einem logischen Boden, sondern wir stehen .. auf 
einem realen Boden. .. das Volkswirtschaftliche, das muss geschehen, das muss sich 
abspielen. .. Wenn man vom Produktionsprozess redet und zeigt, inwiefern er Werte schafft,

  Vergleich der Wirtschaftslehre mit der Lichtlehre: Das Lichtspektrum geht auf der einen 
Seite ins Ultrarote; in die Wärme, auf der anderen Seite ins Ultraviolette; in die chemischen 
Wirkungen. Was mit dem Licht vergleichbar ist, ist die eigentliche menschliche Wirtschaft; 
was in die Natur hineinragt, ist mit dem Ultraroten vergleichbar, was zum Kapital hin geht, 
mit dem Ultraviolett. Die Wirtschaftslehre muss also richtig eingegrenzt werden, und 
„kurioserweise ist nur dieses Gebiet, was noch nicht in das Wirtschaften eigentlich 
hineingeht, was sich mit dem Ultraroten vergleichen lässt, nur dieses ist mit dem 
menschlichen Verstand zu fassen.“ Also die Naturseite. Wie die Stoffe in uns ihr Gewicht 
verlieren, so müssen die volkswirtschaftlichen Begriffe ganz beweglich sein.  NÖK, 17ff  

  „Das wissenschaftliche System kann in seiner Totalität im einzelnen Menschen gegeben 
sein“ - skizzenhaft - , der volkswirtschaftliche Prozess kann sich lediglich da spiegeln, „wo 
zusammenwirken die Urteile aus den Menschen, die in den verschiedensten Gebieten 
drinnenstehen.“  NÖK, 122

  „Bei aller Wissenschaft, die mit dem Menschlichen zu tun hat, .. da müssen sich Ihre 
Begriffe modifikabel erweisen. Und das erst recht in der Volkswirtschaft. Da tritt die 
Inspiration ein. Die muss man schon haben. Nehmen Sie mir das nicht übel, wenn ich das so
trocken ausspreche.“  NÖS, 22  (>Denken und Soziales)

  Im Menschenleben „waltet das Geistig-Seelische, auch wenn es nur in der Forderung nach 
der Befriedigung materieller Bedürfnisse sich offenbart. - Man wird erst eine 
Volkswirtschafts-Wissenschaft haben, (..) wenn man auf den Geist und die Seele nicht bloss 
„hinweisen“ wird..“  24, 110  (>Geisteswissenschaft und Soziales)

  „.. diejenigen, die im alten volkswirtschaftlichen Stile rechnen, können keine 
Zusammenhänge sehen zwischen unnötiger Menschenarbeit und Menschenelend.“ 
Geisteswissenschaft „.. wird .. eine Volkswirtschaftslehre begründen können, die den 
Zusammenhang kennt zwischen Arbeits-Unlust und der Erzeugung irgendwelcher unnötiger
Produkte.“  337a, 280   (>Arbeit, unnötige)

  „Aber das Verständnis, wie man in diese Formel den ganzen volkswirtschaftlichen Prozess
hineinbringt, das ist eben Volkswirtschaftswissenschaft.“  NÖK, 82  (>Preisformel) 

  Volkswirtschaftswissenschaft, nicht nur beobachtend: Man sagt: „Die Wissenschaft hat 
nicht die Aufgabe, zu zeigen, wie sich die Dinge entwickeln sollen, sondern nur 
hinzuweisen, wie sie sich entwickeln.“ Man hat keine Vorstellungen, wie man es machen 
soll, um eine gesellschaftliche Struktur herbeizuführen. Man macht Gesetze.   186, 204f

  Die Menschen „entwickelten auf der einen Seite eine Wissenschaft, die nur beobachtet.“ 
Als der Krieg kam, „sollte man plötzlich ins Wirtschaftsleben eingreifen, sogar bis zur 
Beeinflussung der Preisbildung. Was ist da herausgekommen?“ Man hat „das Schiebertum 
begünstigt auf Kosten des ehrlichen Gewerbes und Handwerkes.“ 338, 174f  

  Volkswirtschaftswissenschaft auf realem Boden:  „Nun, wir stehen mit der 
Volkswirtschaftswissenschaft nicht auf einem logischen Boden, sondern wir stehen .. auf 
einem realen Boden. .. das Volkswirtschaftliche, das muss geschehen, das muss sich 
abspielen. .. Wenn man vom Produktionsprozess redet und zeigt, inwiefern er Werte schafft,



redet man von Realitäten. .. Ideen, die bewirken nichts in der realen Welt. .. was den 
volkswirtschaftlichen Prozess in der richtigen Weise regelt, (sind) .. die wirklichen 
Assoziationen..“  NÖK, 78f   (>Logik, >Real .., >Assoziatives Urteil)

  „Bei Dingen, die der labilen Wirklichkeit angehören, an der Menschen beteiligt sind, muss 
man von der Erfahrung, von einer irgendwie gearteten Erfahrung ausgehen, nicht von der 
Verstandeslogik, weil sich immer von diesem oder jenem Standpunkt aus tatsächlich für 
eine Sache gleich viel dafür und dawider sagen lässt.“ Geisteswissenschaft geht von der 
Erfahrung aus.  338, 36   (>Wirtschaft und Erfahrung)

  Volkswirtschaftswissenschaft und Naturwissenschaft: Das naturwissenschaftliche 
Denken sieht Wirtschaft als einen vom Menschen absehenden äusseren Prozess an – mit 
Ursache und Wirkung. Ursache und Wirkung findet jedoch sowohl im gesunden als auch im
kranken Organismus statt und unterscheidet diese nicht.   188, 207ff

  „In der Naturwissenschaft haben wir die induktive Methode, die höchstens bis zu 
Deduktionen kommt.“ .. „Dann haben Sie die reinen Deduktionen, die etwa in der 
Jurisprudenz sind.“ .. „So können Sie in der Volkswirtschaft mit Deduktion und Induktion 
nicht zurechtkommen.“ Oppenheimer z.B. stellt mit den Siedlungsgenossenschaften eine 
Hauptinduktion an die Spitze und deduziert davon die ganze soziale Ordnung.  NÖS, 13

  Dasjenige Denken, „das sich nur am Gängelbande der äusseren Sinnlichkeit führen lässt“, 
wird nicht in der Lage sein, zu den Intuitionen aufzusteigen, zu denen es aufsteigen  muss, 
wenn es sich betätigen will innerhalb der Sphäre des menschlichen Handelns. „Daher ist der
Impuls der Freiheit geradezu ausgeschaltet worden ..“ 185, 131 

  Nationalökonomisches Denken ist anders als naturwissenschaftliches Denken. Das Leben 
zieht andere Konsequenzen als die Logik: z.B. kann idealistische Erziehung Halunken 
heranerziehen.    186, 216

  „In der Naturwissenschaft stehen wir ausser den Prozessen. (..) Den volkswirtschaftlichen 
Prozess machen wir überall innerlich mit, müssen ihn auch innerlich mitmachen.“  NÖK, 65
(>Denken, naturwissenschaftliches, >Naturwissenschaft und Soziales)  

  Volkswirtschaftswissenschaft als theoretische und zugleich praktische Wissenschaft: 
Volkswirtschaft als theoretische Wissenschaft muss z.B. Preise wie Thermometerstände 
beobachten lernen. Handeln kann aber nicht heissen, an den Thermometerständen 
manipulieren zu wollen, sondern in einer ganz anderen Ecke einzugreifen; „das Zimmer 
einzuheizen“, praktisch.   NÖK, 39f

  Volkswirtschaftswissenschaft ist beides: Wissenschaft des Seins und des Sollens. Das 
Beobachten von Preisen z.B. ist theoretisch, entscheidend ist, was praktisch daraus folgt. 
Das „Sollen“ führt z.B. zur Frage des sozialen Hauptgesetzes.  NÖK, 39

  Vorgeburtliches, irdisches und nachtodliches Leben: Wir haben zwar ein Wort, 
„welches negiert, dass das Leben mit dem Tode endet, „Unsterblichkeit“, aber kein Wort, 
welches negiert, dass der Beginn der Anfang des menschlichen Lebens überhaupt ist. Wir 
haben kein ähnliches Wort wie Unsterblichkeit für das Vorgeburtliche. Wir müssten auch 

redet man von Realitäten. .. Ideen, die bewirken nichts in der realen Welt. .. was den 
volkswirtschaftlichen Prozess in der richtigen Weise regelt, (sind) .. die wirklichen 
Assoziationen..“  NÖK, 78f   (>Logik, >Real .., >Assoziatives Urteil)

  „Bei Dingen, die der labilen Wirklichkeit angehören, an der Menschen beteiligt sind, muss 
man von der Erfahrung, von einer irgendwie gearteten Erfahrung ausgehen, nicht von der 
Verstandeslogik, weil sich immer von diesem oder jenem Standpunkt aus tatsächlich für 
eine Sache gleich viel dafür und dawider sagen lässt.“ Geisteswissenschaft geht von der 
Erfahrung aus.  338, 36   (>Wirtschaft und Erfahrung)

  Volkswirtschaftswissenschaft und Naturwissenschaft: Das naturwissenschaftliche 
Denken sieht Wirtschaft als einen vom Menschen absehenden äusseren Prozess an – mit 
Ursache und Wirkung. Ursache und Wirkung findet jedoch sowohl im gesunden als auch im
kranken Organismus statt und unterscheidet diese nicht.   188, 207ff

  „In der Naturwissenschaft haben wir die induktive Methode, die höchstens bis zu 
Deduktionen kommt.“ .. „Dann haben Sie die reinen Deduktionen, die etwa in der 
Jurisprudenz sind.“ .. „So können Sie in der Volkswirtschaft mit Deduktion und Induktion 
nicht zurechtkommen.“ Oppenheimer z.B. stellt mit den Siedlungsgenossenschaften eine 
Hauptinduktion an die Spitze und deduziert davon die ganze soziale Ordnung.  NÖS, 13

  Dasjenige Denken, „das sich nur am Gängelbande der äusseren Sinnlichkeit führen lässt“, 
wird nicht in der Lage sein, zu den Intuitionen aufzusteigen, zu denen es aufsteigen  muss, 
wenn es sich betätigen will innerhalb der Sphäre des menschlichen Handelns. „Daher ist der
Impuls der Freiheit geradezu ausgeschaltet worden ..“ 185, 131 

  Nationalökonomisches Denken ist anders als naturwissenschaftliches Denken. Das Leben 
zieht andere Konsequenzen als die Logik: z.B. kann idealistische Erziehung Halunken 
heranerziehen.    186, 216

  „In der Naturwissenschaft stehen wir ausser den Prozessen. (..) Den volkswirtschaftlichen 
Prozess machen wir überall innerlich mit, müssen ihn auch innerlich mitmachen.“  NÖK, 65
(>Denken, naturwissenschaftliches, >Naturwissenschaft und Soziales)  

  Volkswirtschaftswissenschaft als theoretische und zugleich praktische Wissenschaft: 
Volkswirtschaft als theoretische Wissenschaft muss z.B. Preise wie Thermometerstände 
beobachten lernen. Handeln kann aber nicht heissen, an den Thermometerständen 
manipulieren zu wollen, sondern in einer ganz anderen Ecke einzugreifen; „das Zimmer 
einzuheizen“, praktisch.   NÖK, 39f

  Volkswirtschaftswissenschaft ist beides: Wissenschaft des Seins und des Sollens. Das 
Beobachten von Preisen z.B. ist theoretisch, entscheidend ist, was praktisch daraus folgt. 
Das „Sollen“ führt z.B. zur Frage des sozialen Hauptgesetzes.  NÖK, 39

  Vorgeburtliches, irdisches und nachtodliches Leben: Wir haben zwar ein Wort, 
„welches negiert, dass das Leben mit dem Tode endet, „Unsterblichkeit“, aber kein Wort, 
welches negiert, dass der Beginn der Anfang des menschlichen Lebens überhaupt ist. Wir 
haben kein ähnliches Wort wie Unsterblichkeit für das Vorgeburtliche. Wir müssten auch 



das Wort „Ungeborenheit“ haben .. und wenn dieses Wort Ungeborenheit in uns so lebendig
wäre wie das Wort Unsterblichkeit, dann würden wir uns hineinversetzen können in die 
Seelenverfassung des altorientalischen Menschen. .. dieser Mensch, der hier auf der Erde 
herumging, war eben durchaus ein blosses Abbild des himmlischen Menschen, der vor allen
Dingen vor seiner Seele stand. Das Ewige im Menschen ..“  197, 152   (>Nerven und Blut)

  „Diese Trennung zwischen Wissen und Glauben ist es ja auch, die nicht aufkommen lässt ..
die Erkenntnis von dem vorgeburtlichen oder vor der Empfängnis liegenden übersinnlichen 
Leben, die nur aufkommen lassen will den Glauben an das Post-mortem-Leben, den man 
auch den Menschen beibringen kann, wenn man nur mit einer egoistischen Seelenanlage 
rechnet. Das vorgeburtliche Leben, das wir durchlaufen haben zwischen dem letzten Tode 
und der jetzigen Geburt, lässt sich dem Menschen nur beibringen durch Erkenntnis, nicht 
durch ein Spekulieren auf seelenegoistische Instinkte. Denn die Menschen sind ja so 
beschaffen, wenn sie hier leben, dass es ihnen ganz egal ist, was sie vorher durchgemacht 
haben, ehe sie in dieses Dasein hier eingetreten sind; aber aus egoistischen Gründen 
interessiert es sie, was nach dem Tode mit ihnen geschehen wird. Daher kann man gut 
predigen über das, was nach dem Tode den Menschen erwarten wird, denn das appelliert an 
die egoistischen menschlichen Seeleninstinkte. Man kann schlecht predigen, aber muss 
voraussetzen menschlichen Erkenntnisdrang, Streben nach menschenwürdigem Dasein, 
wenn man von der vorgeburtlichen Existenz des Menschen sprechen will.“  197, 143 

  Die Dreigliederung ist auch im Folgenden begründet: Wir bringen in das irdische Leben 
herein das Ergebnis desjenigen, was wir in der Zeit erlebt haben, die zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt verfliesst. Das irdische Geistesleben ist ein Abglanz dieses wahren, 
konkreten Geisteslebens, von dem wir noch zehren. Für die proletarische Weltanschauung 
sind Religion, Kunst und sittliche Anschauungen erdachte Ideologie; etwas wie geistige 
Rauchwolken über der Wirtschaft als einziger Wirklichkeit. Aber das geistige Kulturleben 
strömt herab aus dem Leben der Hierarchien. 
  Das zweite Gebiet, das des Staatslebens, hat nichts zu tun mit Vorgeburtlichkeit oder mit 
Nachtodlichem, sondern das, was zwischen Geburt und Tod liegt. Er darf nicht in diese 
beiden Gebiete hineinragen und hat nur das irdische Zusammenleben zu regeln. Das 
politische Leben im engeren Sinne ordnet dasjenige, wo alle Menschen gleich sind vor dem 
Gesetz. Sobald der Staat seine Macht ausdehnen will auf die eigentliche überirdische 
Geistigkeit, ist er „der widerrechtliche Fürst dieser Welt.“
  Im Wirtschaftsleben, im „Untermenschlichen“, spielen sich Dinge ab, die nicht in unser 
Bewusstsein treten. Da entwickeln wir die Empfindungen, die Impulse, die Vorbereitung für
unser nachtodliches Leben sind. Das Hineinleben in die Wirtschaft muss immer bewusster 
werden. Der Mensch muss „schulmässig in der Zukunft die Dinge lernen … was Kapital ist,
was Produktion, was Konsumtion in ihren Verhältnissen sind, was Kreditwesen ist und so 
weiter.“ Und er wird „denken lernen, wie er zu den anderen Menschen in Beziehung steht, 
einfach dadurch, dass er mit ihnen gemeinschaftlich auf einem bestimmten Territorium über
die verschiedenen Gegenstände Wirtschaft führt.“ Gerade weil wir in der Wirtschaft 
Äusseres, Materielles (Ware, Preis..) denkend miterleben müssen, nicht nur instinktiv, setzt 
in uns „ein anderer, tieferer Mensch“ die Gedanken fort ..“ 193, 23ff
  „Dieses Zusammengehörigkeitsgefühl in Brüderlichkeit mit den anderen Menschen“ ist 
darunter zu verstehen. - Was gewöhnlich in den Kirchen gepredigt wird, was „der 
Sittenlehrer zu seinen Studenten sagt“, hat keine Stosskraft und kann unterlassen werden. „..
aber Sie können nicht dasjenige unterlassen, was heute reales Wissen vom sozialen 

das Wort „Ungeborenheit“ haben .. und wenn dieses Wort Ungeborenheit in uns so lebendig
wäre wie das Wort Unsterblichkeit, dann würden wir uns hineinversetzen können in die 
Seelenverfassung des altorientalischen Menschen. .. dieser Mensch, der hier auf der Erde 
herumging, war eben durchaus ein blosses Abbild des himmlischen Menschen, der vor allen
Dingen vor seiner Seele stand. Das Ewige im Menschen ..“  197, 152   (>Nerven und Blut)

  „Diese Trennung zwischen Wissen und Glauben ist es ja auch, die nicht aufkommen lässt ..
die Erkenntnis von dem vorgeburtlichen oder vor der Empfängnis liegenden übersinnlichen 
Leben, die nur aufkommen lassen will den Glauben an das Post-mortem-Leben, den man 
auch den Menschen beibringen kann, wenn man nur mit einer egoistischen Seelenanlage 
rechnet. Das vorgeburtliche Leben, das wir durchlaufen haben zwischen dem letzten Tode 
und der jetzigen Geburt, lässt sich dem Menschen nur beibringen durch Erkenntnis, nicht 
durch ein Spekulieren auf seelenegoistische Instinkte. Denn die Menschen sind ja so 
beschaffen, wenn sie hier leben, dass es ihnen ganz egal ist, was sie vorher durchgemacht 
haben, ehe sie in dieses Dasein hier eingetreten sind; aber aus egoistischen Gründen 
interessiert es sie, was nach dem Tode mit ihnen geschehen wird. Daher kann man gut 
predigen über das, was nach dem Tode den Menschen erwarten wird, denn das appelliert an 
die egoistischen menschlichen Seeleninstinkte. Man kann schlecht predigen, aber muss 
voraussetzen menschlichen Erkenntnisdrang, Streben nach menschenwürdigem Dasein, 
wenn man von der vorgeburtlichen Existenz des Menschen sprechen will.“  197, 143 

  Die Dreigliederung ist auch im Folgenden begründet: Wir bringen in das irdische Leben 
herein das Ergebnis desjenigen, was wir in der Zeit erlebt haben, die zwischen dem Tod und
einer neuen Geburt verfliesst. Das irdische Geistesleben ist ein Abglanz dieses wahren, 
konkreten Geisteslebens, von dem wir noch zehren. Für die proletarische Weltanschauung 
sind Religion, Kunst und sittliche Anschauungen erdachte Ideologie; etwas wie geistige 
Rauchwolken über der Wirtschaft als einziger Wirklichkeit. Aber das geistige Kulturleben 
strömt herab aus dem Leben der Hierarchien. 
  Das zweite Gebiet, das des Staatslebens, hat nichts zu tun mit Vorgeburtlichkeit oder mit 
Nachtodlichem, sondern das, was zwischen Geburt und Tod liegt. Er darf nicht in diese 
beiden Gebiete hineinragen und hat nur das irdische Zusammenleben zu regeln. Das 
politische Leben im engeren Sinne ordnet dasjenige, wo alle Menschen gleich sind vor dem 
Gesetz. Sobald der Staat seine Macht ausdehnen will auf die eigentliche überirdische 
Geistigkeit, ist er „der widerrechtliche Fürst dieser Welt.“
  Im Wirtschaftsleben, im „Untermenschlichen“, spielen sich Dinge ab, die nicht in unser 
Bewusstsein treten. Da entwickeln wir die Empfindungen, die Impulse, die Vorbereitung für
unser nachtodliches Leben sind. Das Hineinleben in die Wirtschaft muss immer bewusster 
werden. Der Mensch muss „schulmässig in der Zukunft die Dinge lernen … was Kapital ist,
was Produktion, was Konsumtion in ihren Verhältnissen sind, was Kreditwesen ist und so 
weiter.“ Und er wird „denken lernen, wie er zu den anderen Menschen in Beziehung steht, 
einfach dadurch, dass er mit ihnen gemeinschaftlich auf einem bestimmten Territorium über
die verschiedenen Gegenstände Wirtschaft führt.“ Gerade weil wir in der Wirtschaft 
Äusseres, Materielles (Ware, Preis..) denkend miterleben müssen, nicht nur instinktiv, setzt 
in uns „ein anderer, tieferer Mensch“ die Gedanken fort ..“ 193, 23ff
  „Dieses Zusammengehörigkeitsgefühl in Brüderlichkeit mit den anderen Menschen“ ist 
darunter zu verstehen. - Was gewöhnlich in den Kirchen gepredigt wird, was „der 
Sittenlehrer zu seinen Studenten sagt“, hat keine Stosskraft und kann unterlassen werden. „..
aber Sie können nicht dasjenige unterlassen, was heute reales Wissen vom sozialen 



Organismus ist. .. Denn der Gott, das Göttliche, lebt nicht nur in dem, was der Mensch in 
Wolkenhöhen erträumt, sondern in dem geringsten Alltäglichsten. ,,wenn Sie um fünf 
Pfennige etwas von Ihrem Mitmenschen kaufen, in allen Dingen lebt das Göttliche.“ Die 
Menschen müssen von der Ideologie gesunden und wissen, „dass die geistige Welt als 
Reales lebt in dem einen Gliede des sozialen Organismus wie die Erbschaft vom 
vorgeburtlichen Leben, von der sogenannten Geistwelt; und dass sich vorbereitet ein 
Geistiges, während wir scheinbar unter die Menschen herunter in das wirtschaftliche Leben 
untertauchen.“  193, 37ff   (>Berufsarbeit und freie Produktion, >Pflicht)

  „Alles, was in uns individuell ist, ist im Grunde die Nachwirkung des vorgeburtlichen 
Lebens. Alles, was wir im sozialen Leben entwickeln, ist der Keim zum nachtodlichen 
Leben.“ .. „der Keim zu dem Karma“   191, 188   (>Bild und Keim, >Staat irdisch)

  Vorstellung: „Das Mittelglied zwischen Begriff und Wahrnehmung ist die Vorstellung. 
Dem unfreien Geist ist dieses Mittelglied von vornherein gegeben. Die Motive sind von 
vornherein als Vorstellungen in seinem Bewusstsein vorhanden.“  4, 191f

  „Vorstellung hat einen Bildcharakter. .. Vorstellen ist Bild von all den Erlebnissen, die 
vorgeburtlich, beziehungsweise vor der Empfängnis von uns erlebt sind. .. wer einen Seins-
Charakter in der Vorstellung sucht, .. der gibt sich einer grossen Illusion hin. .. Wir haben 
zweifellos auch Seins-Elemente in uns .. zum Beispiel Ihre Augen, die Seins-Elemente sind,
Ihre Nase.. oder auch Ihren Magen (…) „Cogito, ergo sum“ ist der grösste Irrtum, der an die
Spitze der neueren Weltanschauung gestellt worden ist; denn in dem ganzen Umfang des 
„cogito“ liegt nicht das „sum“, sondern das „non sum“. Das heisst, soweit meine Erkenntnis
reicht, bin ich nicht, sondern ist nur Bild.“   293, 30f    (>Bild, >Imagination)

  „Wenn Sie die ganze Prozedur durchgemacht haben, wenn Sie bildhaft vorgestellt haben, 
dies zurückgeworfen haben im Gedächtnis und das Bildhafte festhalten, dann entsteht der 
Begriff. Auf diese Weise haben Sie die eine Seite der Seelentätigkeit, die Antipathie, die 
zusammenhängt mit unserem vorgeburtlichen Leben.“(..) Das seelisch Vorgeburtliche wirkt 
durch Antipathie, Gedächtnis und Begriff herein in den menschlichen Leib und schafft sich 
die Nerven. Das ist der richtige Begriff der Nerven.“  293, 35f   (>Wahrnehmung und 
Denken, >Vorgeburtliches ..)

  Vorstellung und Erfahrung: „Mein Begriff eines Löwen ist nicht aus meinen 
Wahrnehmungen von Löwen gebildet. Wohl aber ist meine Vorstellung vom Löwen an der 
Wahrnehmung gebildet. Ich kann jemandem den Begriff eines Löwen beibringen, der nie 
einen Löwen gesehen hat. Eine lebendige Vorstellung ihm beizubringen, wird mir ohne sein 
eigenes Wahrnehmen nicht gelingen.
Die Vorstellung ist also ein individualisierter Begriff. Und nun ist es uns erklärlich, dass für 
uns die Dinge der Wirklichkeit durch Vorstellungen repräsentiert werden können. Die volle 
Wirklichkeit eines Dinges ergibt sich uns im Augenblicke der Beobachtung aus dem 
Zusammengehen von Begriff und Wahrnehmung. Der Begriff erhält durch eine 
Wahrnehmung eine individuelle Gestalt, einen Bezug zu dieser bestimmten Wahrnehmung. 
In dieser individuellen Gestalt, die den Bezug auf die Wahrnehmung als eine 
Eigentümlichkeit in sich trägt, lebt er in uns fort und bildet die Vorstellung des betreffenden 
Dinges. Treffen wir auf ein zweites Ding, mit dem sich derselbe Begriff verbindet, so 
erkennen wir es mit dem ersten als zu derselben Art gehörig; treffen wir dasselbe Ding ein 

Organismus ist. .. Denn der Gott, das Göttliche, lebt nicht nur in dem, was der Mensch in 
Wolkenhöhen erträumt, sondern in dem geringsten Alltäglichsten. ,,wenn Sie um fünf 
Pfennige etwas von Ihrem Mitmenschen kaufen, in allen Dingen lebt das Göttliche.“ Die 
Menschen müssen von der Ideologie gesunden und wissen, „dass die geistige Welt als 
Reales lebt in dem einen Gliede des sozialen Organismus wie die Erbschaft vom 
vorgeburtlichen Leben, von der sogenannten Geistwelt; und dass sich vorbereitet ein 
Geistiges, während wir scheinbar unter die Menschen herunter in das wirtschaftliche Leben 
untertauchen.“  193, 37ff   (>Berufsarbeit und freie Produktion, >Pflicht)

  „Alles, was in uns individuell ist, ist im Grunde die Nachwirkung des vorgeburtlichen 
Lebens. Alles, was wir im sozialen Leben entwickeln, ist der Keim zum nachtodlichen 
Leben.“ .. „der Keim zu dem Karma“   191, 188   (>Bild und Keim, >Staat irdisch)

  Vorstellung: „Das Mittelglied zwischen Begriff und Wahrnehmung ist die Vorstellung. 
Dem unfreien Geist ist dieses Mittelglied von vornherein gegeben. Die Motive sind von 
vornherein als Vorstellungen in seinem Bewusstsein vorhanden.“  4, 191f

  „Vorstellung hat einen Bildcharakter. .. Vorstellen ist Bild von all den Erlebnissen, die 
vorgeburtlich, beziehungsweise vor der Empfängnis von uns erlebt sind. .. wer einen Seins-
Charakter in der Vorstellung sucht, .. der gibt sich einer grossen Illusion hin. .. Wir haben 
zweifellos auch Seins-Elemente in uns .. zum Beispiel Ihre Augen, die Seins-Elemente sind,
Ihre Nase.. oder auch Ihren Magen (…) „Cogito, ergo sum“ ist der grösste Irrtum, der an die
Spitze der neueren Weltanschauung gestellt worden ist; denn in dem ganzen Umfang des 
„cogito“ liegt nicht das „sum“, sondern das „non sum“. Das heisst, soweit meine Erkenntnis
reicht, bin ich nicht, sondern ist nur Bild.“   293, 30f    (>Bild, >Imagination)

  „Wenn Sie die ganze Prozedur durchgemacht haben, wenn Sie bildhaft vorgestellt haben, 
dies zurückgeworfen haben im Gedächtnis und das Bildhafte festhalten, dann entsteht der 
Begriff. Auf diese Weise haben Sie die eine Seite der Seelentätigkeit, die Antipathie, die 
zusammenhängt mit unserem vorgeburtlichen Leben.“(..) Das seelisch Vorgeburtliche wirkt 
durch Antipathie, Gedächtnis und Begriff herein in den menschlichen Leib und schafft sich 
die Nerven. Das ist der richtige Begriff der Nerven.“  293, 35f   (>Wahrnehmung und 
Denken, >Vorgeburtliches ..)

  Vorstellung und Erfahrung: „Mein Begriff eines Löwen ist nicht aus meinen 
Wahrnehmungen von Löwen gebildet. Wohl aber ist meine Vorstellung vom Löwen an der 
Wahrnehmung gebildet. Ich kann jemandem den Begriff eines Löwen beibringen, der nie 
einen Löwen gesehen hat. Eine lebendige Vorstellung ihm beizubringen, wird mir ohne sein 
eigenes Wahrnehmen nicht gelingen.
Die Vorstellung ist also ein individualisierter Begriff. Und nun ist es uns erklärlich, dass für 
uns die Dinge der Wirklichkeit durch Vorstellungen repräsentiert werden können. Die volle 
Wirklichkeit eines Dinges ergibt sich uns im Augenblicke der Beobachtung aus dem 
Zusammengehen von Begriff und Wahrnehmung. Der Begriff erhält durch eine 
Wahrnehmung eine individuelle Gestalt, einen Bezug zu dieser bestimmten Wahrnehmung. 
In dieser individuellen Gestalt, die den Bezug auf die Wahrnehmung als eine 
Eigentümlichkeit in sich trägt, lebt er in uns fort und bildet die Vorstellung des betreffenden 
Dinges. Treffen wir auf ein zweites Ding, mit dem sich derselbe Begriff verbindet, so 
erkennen wir es mit dem ersten als zu derselben Art gehörig; treffen wir dasselbe Ding ein 



zweites Mal wieder, so finden wir in unserem Begriffssysteme nicht nur überhaupt einen 
entsprechenden Begriff, sondern den individualisierten Begriff mit dem ihm eigentümlichen
Bezug auf denselben Gegenstand, und wir erkennen den Gegenstand wieder.
Die Vorstellung steht also zwischen Wahrnehmung und Begriff. Sie ist der bestimmte, auf 
die Wahrnehmung deutende Begriff.
Die Summe desjenigen, worüber ich Vorstellungen bilden kann, darf ich meine Erfahrung 
nennen. Derjenige Mensch wird die reichere Erfahrung haben, der eine grössere Zahl 
individualisierter Begriffe hat. …  Der gedankenlose Reisende und der in abstrakten 
Begriffssystemen lebende Gelehrte sind gleich unfähig, sich eine reiche Erfahrung zu 
erwerben.“  4, 107f  (>Erkennen, >Vorgeburtliches ..) 

  Vorstellung und Erinnerung: „Das Auftauchen der Vorstellung ist eine Erscheinung, die 
beginnt und schließt, indem sie sich gegenwärtig abspielt.“ Die Erinnerung besteht nicht 
darin, dass die Vorstellung irgendwo «war» und wiederum «herauftritt». Die Welt, in der 
wir leben, ist nicht nur von dem durchsetzt, was in das augenblickliche Vorstellungsleben 
durch unser Auge, Ohr, an Sinnesinhalt eindringt, was nur ein gegenwärtiges Leben 
gewinnt; sondern dieser ganzen Welt liegt zugrunde - auch der äußeren Naturwelt 
selbstverständlich - eine imaginativ zu erfassende Welt, die zunächst nicht zum Bewusstsein
kommt. Dasjenige, was in dieser imaginativen Welt ist, das wirkt dem augenblicklichen 
Vorstellungsleben parallel … Die Seele hat unterbewusst dieses Vermögen, in sich zu lesen, 
was sich gebildet hat, während ich vorgestellt habe. Damals habe ich es nicht gewußt; denn 
da war es von der Vorstellung zugedeckt. Jetzt wird es erinnert. Statt daß ich von außen die 
Sache wahrnehme, nehme ich den eigenen inneren Vorgang wahr.“  73, 184f 

  Vorstellung und Handeln: „Sobald der Antrieb zu einer Handlung in der allgemein-
begrifflichen Form vorhanden ist (zum Beispiel: du sollst deinen Mitmenschen Gutes tun! 
du sollst so leben, dass du dein Wohlsein am besten beförderst!), dann muss in jedem 
einzelnen Fall die konkrete Vorstellung des Handelns (die Beziehung des Begriffes auf 
einen Wahrnehmungsinhalt) erst gefunden werden. Bei dem freien Geiste, den kein Vorbild 
und keine Furcht vor Strafe usw. treibt, ist diese Umsetzung des Begriffes in die Vorstellung
immer notwendig.“  4, 192  (>Moralische Phantasie)
 
  Vorstellung – Nervensystem: „Die körperlichen Gegenstücke zum Seelischen des 
Vorstellens hat man in den Vorgängen des Nervensystems mit ihrem Auslaufen in die 
Sinnesorgane einerseits und in die leibliche Innenorganisation andrerseits zu sehen.“ 
 21, 151   (>Nerv)

  Vorstellung zwischen Nerv und Imagination: „So wie das Vorstellungsleben in 
Beziehung steht zu dem Leibes-Nervenleben, in ihm seinen Grund und Boden hat, so geht 
es hervor aus dem Geistigen, aus einer rein geistigen Welt, die erkannt wird als eine 
wirkliche Welt, wenn man mit dem imaginativen Bewusstsein diese Wirklichkeit 
beobachtet. Diese wirkliche Welt ist nicht innerhalb der Sinneswelt beschlossen. Sie ist 
gewissermaßen die erste uns zunächstliegende übersinnliche Welt.“  73, 180 

  Vorteil >Gewinn

zweites Mal wieder, so finden wir in unserem Begriffssysteme nicht nur überhaupt einen 
entsprechenden Begriff, sondern den individualisierten Begriff mit dem ihm eigentümlichen
Bezug auf denselben Gegenstand, und wir erkennen den Gegenstand wieder.
Die Vorstellung steht also zwischen Wahrnehmung und Begriff. Sie ist der bestimmte, auf 
die Wahrnehmung deutende Begriff.
Die Summe desjenigen, worüber ich Vorstellungen bilden kann, darf ich meine Erfahrung 
nennen. Derjenige Mensch wird die reichere Erfahrung haben, der eine grössere Zahl 
individualisierter Begriffe hat. …  Der gedankenlose Reisende und der in abstrakten 
Begriffssystemen lebende Gelehrte sind gleich unfähig, sich eine reiche Erfahrung zu 
erwerben.“  4, 107f  (>Erkennen, >Vorgeburtliches ..) 

  Vorstellung und Erinnerung: „Das Auftauchen der Vorstellung ist eine Erscheinung, die 
beginnt und schließt, indem sie sich gegenwärtig abspielt.“ Die Erinnerung besteht nicht 
darin, dass die Vorstellung irgendwo «war» und wiederum «herauftritt». Die Welt, in der 
wir leben, ist nicht nur von dem durchsetzt, was in das augenblickliche Vorstellungsleben 
durch unser Auge, Ohr, an Sinnesinhalt eindringt, was nur ein gegenwärtiges Leben 
gewinnt; sondern dieser ganzen Welt liegt zugrunde - auch der äußeren Naturwelt 
selbstverständlich - eine imaginativ zu erfassende Welt, die zunächst nicht zum Bewusstsein
kommt. Dasjenige, was in dieser imaginativen Welt ist, das wirkt dem augenblicklichen 
Vorstellungsleben parallel … Die Seele hat unterbewusst dieses Vermögen, in sich zu lesen, 
was sich gebildet hat, während ich vorgestellt habe. Damals habe ich es nicht gewußt; denn 
da war es von der Vorstellung zugedeckt. Jetzt wird es erinnert. Statt daß ich von außen die 
Sache wahrnehme, nehme ich den eigenen inneren Vorgang wahr.“  73, 184f 

  Vorstellung und Handeln: „Sobald der Antrieb zu einer Handlung in der allgemein-
begrifflichen Form vorhanden ist (zum Beispiel: du sollst deinen Mitmenschen Gutes tun! 
du sollst so leben, dass du dein Wohlsein am besten beförderst!), dann muss in jedem 
einzelnen Fall die konkrete Vorstellung des Handelns (die Beziehung des Begriffes auf 
einen Wahrnehmungsinhalt) erst gefunden werden. Bei dem freien Geiste, den kein Vorbild 
und keine Furcht vor Strafe usw. treibt, ist diese Umsetzung des Begriffes in die Vorstellung
immer notwendig.“  4, 192  (>Moralische Phantasie)
 
  Vorstellung – Nervensystem: „Die körperlichen Gegenstücke zum Seelischen des 
Vorstellens hat man in den Vorgängen des Nervensystems mit ihrem Auslaufen in die 
Sinnesorgane einerseits und in die leibliche Innenorganisation andrerseits zu sehen.“ 
 21, 151   (>Nerv)

  Vorstellung zwischen Nerv und Imagination: „So wie das Vorstellungsleben in 
Beziehung steht zu dem Leibes-Nervenleben, in ihm seinen Grund und Boden hat, so geht 
es hervor aus dem Geistigen, aus einer rein geistigen Welt, die erkannt wird als eine 
wirkliche Welt, wenn man mit dem imaginativen Bewusstsein diese Wirklichkeit 
beobachtet. Diese wirkliche Welt ist nicht innerhalb der Sinneswelt beschlossen. Sie ist 
gewissermaßen die erste uns zunächstliegende übersinnliche Welt.“  73, 180 

  Vorteil >Gewinn



  Wachstum: Das wahre Glück erreicht die Seele nur durch die Erweiterung ihres innersten 
Besitzes und Wesens. (So zitiert Steiner zustimmend Feuchtersleben) 153, 39

  „Wachsen und Welken, das ist dasjenige, was in allem Leben bewusst bewirkt werden 
muss. Soziales kann nicht absolut für ein Ewiges gebaut werden.“ Altes muss absterben, 
weil neues gebaut werden muss.  185, 102  (>Aufbau und Abbau, >Nerven und Blut, 
>Fortgeschrittenes ..)

  Eine Involution beginnt seit dem 16.Jahrhundert geistig. In dieser Art gilt es, auch die 
soziale Ordnung dem materialistischen Wachstum entgegenzustellen; am Materialismus 
aufzuwachen. 186, 230  (>Evolution und Involution)

  Unnatürliches in der sozialen Ordnung; dass das Geld sich vermehrt, wenn man es bloss 
hat. 186, 30.11.18    (>Fortschritt, >Karzinom, >Zins)

  „Es ist notwendig, dass man einsieht, dass es ungesund ist, wenn jemand sagt, dass, wenn 
die gesamte Produktion durch die Maschine geleistet wird .. , dass dann auch die 
Bedürfnisse steigen. Es ist eine Frage, ob das ein gesunder Zustand ist, wenn die 
Bedürfnisse steigen dürfen, oder ob nicht die Möglichkeit ins Auge gefasst werden muss, 
dem Menschen Arbeit abzunehmen, damit er etwas Ruhe finden kann.“   331, 85

  Währung: „Durch die Verwirklichung von Voraussetzungen wie dem alternden Geld 
„wird die Währungsfrage auf eine gesunde Grundlage gestellt. (..) Währung wird die 
vernünftige Einrichtung des gesamten Wirtschaftsorganismus durch dessen Verwaltung. Die
Währungsfrage wird niemals ein Staat in befriedigender Weise durch Gesetze lösen; 
gegenwärtige Staaten werden sie nur lösen, wenn sie von ihrer Seite auf die Lösung 
verzichten und das Nötige dem von ihnen abzusondernden Wirtschaftsorganismus 
überlassen.“  Kp, 133f   (>Geld und Wirtschaft, >Boden, Überleitung)

  „Die Verwaltung über die Währung müssen Sie dem Wirtschaftsleben zurückgeben. .. weil
es den wirtschaftlichen Prozess vermittelt; dadurch ist Geld eine Ware. (…) Denn es wird 
sich ergeben, dass immer dasjenige, was die solide, wirkliche Grundlage des 
Wirtschaftslebens ist, dass das die Währungsgrundlage auch für das Geld ist.“  190, 24ff

  „Dadurch, dass die Produktionsmittel in Fluss gebracht werden .. wird allmählich 
herbeigeführt der Charakter der Produktionsmittel als Geldgrundlage.“   190, 26

  Das Kapital wird jeweils übergeleitet auf eine andere Individualität und zirkuliert dadurch. 
„Dasjenige, was in einer fortwährenden Zirkulation ist, das hat einen Dauerwert, trotzdem 
es sich immerfort ändert.“ Was abgenutzt ist, muss wieder ersetzt werden. „Der eigentliche 
Wohlstand,  die eigentliche Deckung für das Geld wird liegen müssen in dem, was 
zirkulierende Produktionsmittel sind.“  190, 29f   (>Produktionsmittel; Kreislauf)

  So wie Natur durch Arbeit, Arbeit durch Organisation und Kapital durch den Geist der 
Menschen einen Wert bekommt, so bekommt auch Geld als solches einen Wert durch die 

  Wachstum: Das wahre Glück erreicht die Seele nur durch die Erweiterung ihres innersten 
Besitzes und Wesens. (So zitiert Steiner zustimmend Feuchtersleben) 153, 39

  „Wachsen und Welken, das ist dasjenige, was in allem Leben bewusst bewirkt werden 
muss. Soziales kann nicht absolut für ein Ewiges gebaut werden.“ Altes muss absterben, 
weil neues gebaut werden muss.  185, 102  (>Aufbau und Abbau, >Nerven und Blut, 
>Fortgeschrittenes ..)

  Eine Involution beginnt seit dem 16.Jahrhundert geistig. In dieser Art gilt es, auch die 
soziale Ordnung dem materialistischen Wachstum entgegenzustellen; am Materialismus 
aufzuwachen. 186, 230  (>Evolution und Involution)

  Unnatürliches in der sozialen Ordnung; dass das Geld sich vermehrt, wenn man es bloss 
hat. 186, 30.11.18    (>Fortschritt, >Karzinom, >Zins)

  „Es ist notwendig, dass man einsieht, dass es ungesund ist, wenn jemand sagt, dass, wenn 
die gesamte Produktion durch die Maschine geleistet wird .. , dass dann auch die 
Bedürfnisse steigen. Es ist eine Frage, ob das ein gesunder Zustand ist, wenn die 
Bedürfnisse steigen dürfen, oder ob nicht die Möglichkeit ins Auge gefasst werden muss, 
dem Menschen Arbeit abzunehmen, damit er etwas Ruhe finden kann.“   331, 85

  Währung: „Durch die Verwirklichung von Voraussetzungen wie dem alternden Geld 
„wird die Währungsfrage auf eine gesunde Grundlage gestellt. (..) Währung wird die 
vernünftige Einrichtung des gesamten Wirtschaftsorganismus durch dessen Verwaltung. Die
Währungsfrage wird niemals ein Staat in befriedigender Weise durch Gesetze lösen; 
gegenwärtige Staaten werden sie nur lösen, wenn sie von ihrer Seite auf die Lösung 
verzichten und das Nötige dem von ihnen abzusondernden Wirtschaftsorganismus 
überlassen.“  Kp, 133f   (>Geld und Wirtschaft, >Boden, Überleitung)

  „Die Verwaltung über die Währung müssen Sie dem Wirtschaftsleben zurückgeben. .. weil
es den wirtschaftlichen Prozess vermittelt; dadurch ist Geld eine Ware. (…) Denn es wird 
sich ergeben, dass immer dasjenige, was die solide, wirkliche Grundlage des 
Wirtschaftslebens ist, dass das die Währungsgrundlage auch für das Geld ist.“  190, 24ff

  „Dadurch, dass die Produktionsmittel in Fluss gebracht werden .. wird allmählich 
herbeigeführt der Charakter der Produktionsmittel als Geldgrundlage.“   190, 26

  Das Kapital wird jeweils übergeleitet auf eine andere Individualität und zirkuliert dadurch. 
„Dasjenige, was in einer fortwährenden Zirkulation ist, das hat einen Dauerwert, trotzdem 
es sich immerfort ändert.“ Was abgenutzt ist, muss wieder ersetzt werden. „Der eigentliche 
Wohlstand,  die eigentliche Deckung für das Geld wird liegen müssen in dem, was 
zirkulierende Produktionsmittel sind.“  190, 29f   (>Produktionsmittel; Kreislauf)

  So wie Natur durch Arbeit, Arbeit durch Organisation und Kapital durch den Geist der 
Menschen einen Wert bekommt, so bekommt auch Geld als solches einen Wert durch die 



Zirkulation.   NÖK, 172  

  Bei der Geldverjüngung entsteht der Geltungswert des Geldes durch die brauchbaren 
Produktionsmittel. Wenn es wenig brauchbare Produktionsmittel gibt, wird die 
Geldverjüngung schnell umgesetzt werden müssen, sonst wird sich das Geld stauen und 
Kaufgeld zurückgehen. Wenn viele brauchbare Produktionsmittel da sind, „wird der Umlauf
ein anderer sein, und es wird dadurch dem Geld ein erhöhter Wert anhaften.“   NÖS, 82  
(>Geld-Wert)  

  Wenn auf dem Geld - im Sinne einer fliegenden Buchhaltung der Weltwirtschaft – steht, 
dass es soundso viel Weizen wert ist, „würde klar sein, worauf die ganze Volkswirtschaft 
zurückführt. Damit haben Sie zurückgeführt die Währung auf die brauchbaren 
Produktionsmittel, an denen körperliche Arbeit geleistet wird – Produktionsmittel 
irgendeines Wirtschaftsgebietes - , und das ist die einzige gesunde Währung: die Summe der
brauchbaren Produktionsmittel.“  Eine „Naturwährung statt einer Goldwährung“  
 NÖK, 109ff   (>Geld und Natur, >Produktionsmittel gleich Natur ..)

  Die Grundlage der Währung wird nicht mehr Gold sein, sondern es werden die 
Produktionsmittel sein, und sie wird international. 329, 139
  
  Was hat dazu geführt, dass das Geld sich verbilligt? Es ist der steigende Wert der
Produktionsmittel, indem diese mehr Güter zu produzieren vermögen. Der setzt sich 
sozusagen hinein zwischen die Waren, aber diese dürfen sich ihre Werte, ausgedrückt in 
Geld, nur gegenseitig geben, denn was kann das Geld nur sein? Es kann nur den Gegenwert 
zu den Verbrauchsgütern darstellen. Es kann kein Gegenwert für die Produktionsmittel sein,
sondern nur für die Abnützung der Produktionsmittel sollte ein Geldgegenwert da sein.  
331a, 67

  „Wenn wir es dazu bringen – und die Beantwortung der Frage ist ja nur eine Sache der 
Technik (..) - tatsächlich statt des undefinierbaren Goldwertes den Naturwert zu haben auf 
unserem Papier, dann werden wir unmittelbar einsehen, wieviel auch irgendeine geistige 
Leistung wert ist. (..) Wenn ich ein Bild male, so müssen (..) Landarbeiter so und so viel 
Monate oder Jahre arbeiten an Weizen..“  NÖK, 210f    (>Geldschöpfung)

  Währungsfrage und Staat: Gewisse Einrichtungen werden „sich ergeben müssen, wenn 
die Dreigliederung verwirklicht wird.“ Z.B. wird nicht mehr der Staat das Geld als 
gesetzliches Zahlungsmittel anzuerkennen haben, sondern diese Anerkennung wird auf 
Massnahmen der Wirtschaftsverwaltung beruhen.   Kp, 130

  Auf die Frage „was sollen wir tun“ ist die einzige Antwort: „Um Gotteswillen lasst die 
Hände davon, insofern ihr Verwalter des politischen Staates seid und tretet die Verwaltung 
von Währung und Geld an den Wirtschaftsorganismus ab.“  189, 132
(>Inflation, >Geld und Staatseinfluss, >Geld und Wirtschaft)

  Wärme: „Wärme ist äußerlich in den Körpern, Wärme ist innerlich im menschlichen 
Organismus, und indem die Wärme selbst im Menschen organisiert ist, greift die Seele, das 
Seelisch-Geistige, in diesen Wärmeorganismus ein, und auf dem Umwege durch die Wärme
greift ein alles das, was wir innerlich moralisch erleben. .. Und wenn wir die 

Zirkulation.   NÖK, 172  

  Bei der Geldverjüngung entsteht der Geltungswert des Geldes durch die brauchbaren 
Produktionsmittel. Wenn es wenig brauchbare Produktionsmittel gibt, wird die 
Geldverjüngung schnell umgesetzt werden müssen, sonst wird sich das Geld stauen und 
Kaufgeld zurückgehen. Wenn viele brauchbare Produktionsmittel da sind, „wird der Umlauf
ein anderer sein, und es wird dadurch dem Geld ein erhöhter Wert anhaften.“   NÖS, 82  
(>Geld-Wert)  

  Wenn auf dem Geld - im Sinne einer fliegenden Buchhaltung der Weltwirtschaft – steht, 
dass es soundso viel Weizen wert ist, „würde klar sein, worauf die ganze Volkswirtschaft 
zurückführt. Damit haben Sie zurückgeführt die Währung auf die brauchbaren 
Produktionsmittel, an denen körperliche Arbeit geleistet wird – Produktionsmittel 
irgendeines Wirtschaftsgebietes - , und das ist die einzige gesunde Währung: die Summe der
brauchbaren Produktionsmittel.“  Eine „Naturwährung statt einer Goldwährung“  
 NÖK, 109ff   (>Geld und Natur, >Produktionsmittel gleich Natur ..)

  Die Grundlage der Währung wird nicht mehr Gold sein, sondern es werden die 
Produktionsmittel sein, und sie wird international. 329, 139
  
  Was hat dazu geführt, dass das Geld sich verbilligt? Es ist der steigende Wert der
Produktionsmittel, indem diese mehr Güter zu produzieren vermögen. Der setzt sich 
sozusagen hinein zwischen die Waren, aber diese dürfen sich ihre Werte, ausgedrückt in 
Geld, nur gegenseitig geben, denn was kann das Geld nur sein? Es kann nur den Gegenwert 
zu den Verbrauchsgütern darstellen. Es kann kein Gegenwert für die Produktionsmittel sein,
sondern nur für die Abnützung der Produktionsmittel sollte ein Geldgegenwert da sein.  
331a, 67

  „Wenn wir es dazu bringen – und die Beantwortung der Frage ist ja nur eine Sache der 
Technik (..) - tatsächlich statt des undefinierbaren Goldwertes den Naturwert zu haben auf 
unserem Papier, dann werden wir unmittelbar einsehen, wieviel auch irgendeine geistige 
Leistung wert ist. (..) Wenn ich ein Bild male, so müssen (..) Landarbeiter so und so viel 
Monate oder Jahre arbeiten an Weizen..“  NÖK, 210f    (>Geldschöpfung)

  Währungsfrage und Staat: Gewisse Einrichtungen werden „sich ergeben müssen, wenn 
die Dreigliederung verwirklicht wird.“ Z.B. wird nicht mehr der Staat das Geld als 
gesetzliches Zahlungsmittel anzuerkennen haben, sondern diese Anerkennung wird auf 
Massnahmen der Wirtschaftsverwaltung beruhen.   Kp, 130

  Auf die Frage „was sollen wir tun“ ist die einzige Antwort: „Um Gotteswillen lasst die 
Hände davon, insofern ihr Verwalter des politischen Staates seid und tretet die Verwaltung 
von Währung und Geld an den Wirtschaftsorganismus ab.“  189, 132
(>Inflation, >Geld und Staatseinfluss, >Geld und Wirtschaft)

  Wärme: „Wärme ist äußerlich in den Körpern, Wärme ist innerlich im menschlichen 
Organismus, und indem die Wärme selbst im Menschen organisiert ist, greift die Seele, das 
Seelisch-Geistige, in diesen Wärmeorganismus ein, und auf dem Umwege durch die Wärme
greift ein alles das, was wir innerlich moralisch erleben. .. Und wenn wir die 



Geisteswissenschaft selber als einen Quell des Moralischen betrachten, .. dann wird solche 
Begeisterung .. zu gleicher Zeit ein Quell des im höheren Sinne Moralischen sein.“  202, 
192 

  Wärme, soziale: „Man muss über den Abgrund der Selbstliebe hinüberkommen, wenn 
man dasjenige kennenlernen will, was als soziale Wärme die soziale Struktur der Gegenwart
und der Zukunft durchdringen soll ..“  186, 209

  Wahlen: Für den als einheitliches Gebilde aufgefassten sozialen Organismus „kann sich 
kein ihm entsprechender Wahlmodus finden. Denn bei jedem Wahlmodus müssen sich im 
Vertretungskörper die wirtschaftlichen Interessen und die Impulse des Rechtslebens stören. 
Und was aus der Störung für das soziale Leben fliesst, muss zu Erschütterungen des 
Gesellschaftsorganismus führen. Obenan als notwendige Zielsetzung des des öffentliches 
Lebens muss gegenwärtig das Hinarbeiten auf eine durchgreifende Trennung des 
Wirtschaftslebens und der Rechtsorganisation stehen. Indem man sich in diese Trennung 
hineinlebt, werden die sich trennenden Organisationen aus ihren eigenen Grundlagen heraus
die besten Arten für die Wahlen ihrer Gesetzgeber und Verwalter finden.“  Kp, 75  
(>Demokratie, >Vertrauen und Delegieren, >Parteien)

  „.. heute handelt es sich nicht darum, wie wir wählen, sondern dass die richtigen Leute an 
die richtigen Plätze kommen.“ Sie müssen in genügender Anzahl da sein „diese Menschen 
mit Initiative, sie werden wirken.“ Dann werden sie auch gewählt werden, wie auch immer..
337b, 174

  Man müsste bei einer Reform des Wahlrechtes „darauf hinweisen, dass unter allen 
Umständen, wenn der wirtschaftliche und der geistige Organismus im staatlichen 
eingegliedert sind, es mit dem allgemeinen Wahlrecht nicht gehen wird. Wenn Sie das aber 
hinauswerfen, so hat der Staat wirklich nur diejenigen Aufgaben, die jeder mitentscheiden 
kann. Damit wird erst die Möglichkeit eines allgemeinen Wahlrechtes geschaffen.“  Molt 
223

  Wahlrecht und Schulpflicht: „Die schulmäßige Ausbildung würde der geistigen Kultur 
anheimfallen. Der Staat hätte nur Forderungsrechte.“ Er stellt als Beamten nur den an, der 
Kenntnisse hat. „Auch die Wahlmöglichkeit müsste so beschränkt werden. Das wäre der 
Ersatz für die allgemeine Schulpflicht: nur derjenige, der z. B. schreiben kann, darf 
stimmen. Wer nicht durch die Volksschule gegangen ist, darf nicht wählen. .. Man muss 
bestehen auf dem gleichen, allgemeinen Wahlrecht, aber die Analphabeten müssen 
ausgeschlossen sein.“  Molt, 224 

  Wahlverwandtschaft: „Wenn wir uns ein Bild von dem anderen machen, das als Schatz 
unserer Seele eingepflanzt wird, dann tragen wir auf seelischem Gebiete etwas von ihm 
herum, wie wir von dem leiblichen Bruder etwas herumtragen durch das Blut.“ An die 
Stelle der Blutsverwandtschaft muss die Wahlverwandtschaft treten.  186, 128    

  Wahrhaft Gutes: „Und wie mit dem Wahren, so ist es mit dem wahrhaft Guten. Das 
Sittlich-Gute ist unabhängig von Neigungen und Leidenschaften, insofern es sich nicht von 
ihnen gebieten lässt, sondern ihnen gebietet.“   9, 45

Geisteswissenschaft selber als einen Quell des Moralischen betrachten, .. dann wird solche 
Begeisterung .. zu gleicher Zeit ein Quell des im höheren Sinne Moralischen sein.“  202, 
192 

  Wärme, soziale: „Man muss über den Abgrund der Selbstliebe hinüberkommen, wenn 
man dasjenige kennenlernen will, was als soziale Wärme die soziale Struktur der Gegenwart
und der Zukunft durchdringen soll ..“  186, 209

  Wahlen: Für den als einheitliches Gebilde aufgefassten sozialen Organismus „kann sich 
kein ihm entsprechender Wahlmodus finden. Denn bei jedem Wahlmodus müssen sich im 
Vertretungskörper die wirtschaftlichen Interessen und die Impulse des Rechtslebens stören. 
Und was aus der Störung für das soziale Leben fliesst, muss zu Erschütterungen des 
Gesellschaftsorganismus führen. Obenan als notwendige Zielsetzung des des öffentliches 
Lebens muss gegenwärtig das Hinarbeiten auf eine durchgreifende Trennung des 
Wirtschaftslebens und der Rechtsorganisation stehen. Indem man sich in diese Trennung 
hineinlebt, werden die sich trennenden Organisationen aus ihren eigenen Grundlagen heraus
die besten Arten für die Wahlen ihrer Gesetzgeber und Verwalter finden.“  Kp, 75  
(>Demokratie, >Vertrauen und Delegieren, >Parteien)

  „.. heute handelt es sich nicht darum, wie wir wählen, sondern dass die richtigen Leute an 
die richtigen Plätze kommen.“ Sie müssen in genügender Anzahl da sein „diese Menschen 
mit Initiative, sie werden wirken.“ Dann werden sie auch gewählt werden, wie auch immer..
337b, 174

  Man müsste bei einer Reform des Wahlrechtes „darauf hinweisen, dass unter allen 
Umständen, wenn der wirtschaftliche und der geistige Organismus im staatlichen 
eingegliedert sind, es mit dem allgemeinen Wahlrecht nicht gehen wird. Wenn Sie das aber 
hinauswerfen, so hat der Staat wirklich nur diejenigen Aufgaben, die jeder mitentscheiden 
kann. Damit wird erst die Möglichkeit eines allgemeinen Wahlrechtes geschaffen.“  Molt 
223

  Wahlrecht und Schulpflicht: „Die schulmäßige Ausbildung würde der geistigen Kultur 
anheimfallen. Der Staat hätte nur Forderungsrechte.“ Er stellt als Beamten nur den an, der 
Kenntnisse hat. „Auch die Wahlmöglichkeit müsste so beschränkt werden. Das wäre der 
Ersatz für die allgemeine Schulpflicht: nur derjenige, der z. B. schreiben kann, darf 
stimmen. Wer nicht durch die Volksschule gegangen ist, darf nicht wählen. .. Man muss 
bestehen auf dem gleichen, allgemeinen Wahlrecht, aber die Analphabeten müssen 
ausgeschlossen sein.“  Molt, 224 

  Wahlverwandtschaft: „Wenn wir uns ein Bild von dem anderen machen, das als Schatz 
unserer Seele eingepflanzt wird, dann tragen wir auf seelischem Gebiete etwas von ihm 
herum, wie wir von dem leiblichen Bruder etwas herumtragen durch das Blut.“ An die 
Stelle der Blutsverwandtschaft muss die Wahlverwandtschaft treten.  186, 128    

  Wahrhaft Gutes: „Und wie mit dem Wahren, so ist es mit dem wahrhaft Guten. Das 
Sittlich-Gute ist unabhängig von Neigungen und Leidenschaften, insofern es sich nicht von 
ihnen gebieten lässt, sondern ihnen gebietet.“   9, 45



  Wahrheit: „Der Gedankeninhalt, der aus dem menschlichen Geist entspringt, wenn dieser 
sich der Aussenwelt gegenüberstellt, ist die Wahrheit. Der Mensch kann keine andere 
Erkenntnis verlangen als eine solche, die er selbst hervorbringt. (…) Von einer anderen als 
einer subjektiven Wahrheit kann gar nicht die Rede sein. Denn Wahrheit ist Hineinlegen 
subjektiver Erlebnisse in den objektiven Erscheinungszusammenhang. Diese subjektiven 
Erlebnisse können sogar einen ganz individuellen Charakter annehmen. Sie sind dennoch 
der Ausdruck des inneren Wesens der Dinge. Man kann in die Dinge nur hineinlegen, was 
man selbst in sich erlebt hat. Demnach wird auch jeder Mensch gemäss seinen individuellen
Erlebnissen etwas in gewissem Sinne anderes in die Dinge hineinlegen. … Es handelt sich 
aber gar nicht darum, dass alle Menschen das gleiche über die Dinge denken, sondern nur 
darum, dass sie, wenn sie über die Dinge denken, im Element der Wahrheit leben.“   
1, 310ff  1883 (?) (>Erkenntnis, >Schein und Wirklichkeit, >Charakterisieren)

Die Wahrheit ist „nicht, wie man gewöhnlich annimmt, die ideelle Abspiegelung von 
irgendeinem Realen .., sondern ein freies Erzeugnis des Menschengeistes, das überhaupt 
nirgends existierte, wenn wir es nicht selbst hervorbrächten.“  3, 11

  „Was wirklich Wahrheit ist, das entsteht nicht und vergeht nicht: das hat eine Bedeutung, 
die nicht vernichtet werden kann. - Dem widerspricht es nicht, dass einzelne menschliche 
„Wahrheiten“ nur einen vorübergehenden Wert haben, weil sie in einer gewissen Zeit als 
teilweise oder ganze Irrtümer erkannt werden.“  9, 45  (>Bewusstseinsseele und Geistselbst,
>Meinung)

  Für Goethe war „das Kriterium der Wahrheit: Was fruchtbar ist, allein ist wahr!“ 57, 50 

  Nur dadurch, dass man weiß, welches der Irrtum ist, kommt man zu einer Überzeugung 
der Wahrheit. Die Wahrheit so aufnehmen, dass sie die eigene Angelegenheit der Seele 
wird, dass sie hineingreift in die Entwickelung, das kann man nur, wenn man die Wahrheit 
aus dem Mutterboden des Irrtums herausholt.  59, 168  (>Bewusstseinsseele u. 
Autoritätsglauben)

  „Wir müssen imstande sein, Wahrheiten auszubilden, die eben nicht der Stütze der     
Sinnenanschauung bedürfen, sondern die sich gegenseitig tragen, wie sich im freien 
Weltenraum die Weltenkörper tragen.“  83,163 

  „Wer sich nicht angewöhnt hat, in der physischen Sinnenwelt bei den Tatsachen zu bleiben
und auf Tatsachen sich zu stützen, der gewöhnt sich auch, wenn er vom Geiste spricht, nicht
Wahrhaftigkeit an. Denn in der geistigen Welt kann man sich nicht mehr die Wahrhaftigkeit 
angewöhnen, die muss man mitbringen.“  220, 148

  „Menschen, die im Konkreten denken, wissen den Ausspruch Goethes sehr zu schätzen: 
Man kann eigentlich die Wahrheit nicht unmittelbar in einem Worte oder in einem Satze 
aussprechen, sondern man spricht das eine aus, spricht das andere aus, und die Wahrheit 
wird am Problem gewonnen, das zwischen beiden liegt.“  332a, 214  (>Widerspruch)

  In den Dingen, in den Vorgängen selbst waltet Wahrheit oder Unwahrheit. Das pulsiert als 
unterbewusste Kräfte. Wahrheit ist nicht nur die Übereinstimmung der Vorstellung mit der 

  Wahrheit: „Der Gedankeninhalt, der aus dem menschlichen Geist entspringt, wenn dieser 
sich der Aussenwelt gegenüberstellt, ist die Wahrheit. Der Mensch kann keine andere 
Erkenntnis verlangen als eine solche, die er selbst hervorbringt. (…) Von einer anderen als 
einer subjektiven Wahrheit kann gar nicht die Rede sein. Denn Wahrheit ist Hineinlegen 
subjektiver Erlebnisse in den objektiven Erscheinungszusammenhang. Diese subjektiven 
Erlebnisse können sogar einen ganz individuellen Charakter annehmen. Sie sind dennoch 
der Ausdruck des inneren Wesens der Dinge. Man kann in die Dinge nur hineinlegen, was 
man selbst in sich erlebt hat. Demnach wird auch jeder Mensch gemäss seinen individuellen
Erlebnissen etwas in gewissem Sinne anderes in die Dinge hineinlegen. … Es handelt sich 
aber gar nicht darum, dass alle Menschen das gleiche über die Dinge denken, sondern nur 
darum, dass sie, wenn sie über die Dinge denken, im Element der Wahrheit leben.“   
1, 310ff  1883 (?) (>Erkenntnis, >Schein und Wirklichkeit, >Charakterisieren)

Die Wahrheit ist „nicht, wie man gewöhnlich annimmt, die ideelle Abspiegelung von 
irgendeinem Realen .., sondern ein freies Erzeugnis des Menschengeistes, das überhaupt 
nirgends existierte, wenn wir es nicht selbst hervorbrächten.“  3, 11

  „Was wirklich Wahrheit ist, das entsteht nicht und vergeht nicht: das hat eine Bedeutung, 
die nicht vernichtet werden kann. - Dem widerspricht es nicht, dass einzelne menschliche 
„Wahrheiten“ nur einen vorübergehenden Wert haben, weil sie in einer gewissen Zeit als 
teilweise oder ganze Irrtümer erkannt werden.“  9, 45  (>Bewusstseinsseele und Geistselbst,
>Meinung)

  Für Goethe war „das Kriterium der Wahrheit: Was fruchtbar ist, allein ist wahr!“ 57, 50 

  Nur dadurch, dass man weiß, welches der Irrtum ist, kommt man zu einer Überzeugung 
der Wahrheit. Die Wahrheit so aufnehmen, dass sie die eigene Angelegenheit der Seele 
wird, dass sie hineingreift in die Entwickelung, das kann man nur, wenn man die Wahrheit 
aus dem Mutterboden des Irrtums herausholt.  59, 168  (>Bewusstseinsseele u. 
Autoritätsglauben)

  „Wir müssen imstande sein, Wahrheiten auszubilden, die eben nicht der Stütze der     
Sinnenanschauung bedürfen, sondern die sich gegenseitig tragen, wie sich im freien 
Weltenraum die Weltenkörper tragen.“  83,163 

  „Wer sich nicht angewöhnt hat, in der physischen Sinnenwelt bei den Tatsachen zu bleiben
und auf Tatsachen sich zu stützen, der gewöhnt sich auch, wenn er vom Geiste spricht, nicht
Wahrhaftigkeit an. Denn in der geistigen Welt kann man sich nicht mehr die Wahrhaftigkeit 
angewöhnen, die muss man mitbringen.“  220, 148

  „Menschen, die im Konkreten denken, wissen den Ausspruch Goethes sehr zu schätzen: 
Man kann eigentlich die Wahrheit nicht unmittelbar in einem Worte oder in einem Satze 
aussprechen, sondern man spricht das eine aus, spricht das andere aus, und die Wahrheit 
wird am Problem gewonnen, das zwischen beiden liegt.“  332a, 214  (>Widerspruch)

  In den Dingen, in den Vorgängen selbst waltet Wahrheit oder Unwahrheit. Das pulsiert als 
unterbewusste Kräfte. Wahrheit ist nicht nur die Übereinstimmung der Vorstellung mit der 



Aussenwelt.   185a, 88   (>Urgedanken, >Kunst; durch Schönheit zur Wahrheit)

  Wenn das Denken nicht nur zum bloss Richtigen, sondern zum Wahrhaftigen kommen 
will, muss es über Staunen, Ehrfurcht und Ergebenheit gehen. 134, 21ff

  Der lebendige Gedanke muss vom Gefühl durchströmt sein.  94, 42  (>Tod und Denken)

  „Denn nichts anderes kann vom Wollen zur Tat führen, als als das rücksichtslose, 
couragierte Verfolgen der Wahrheit.“   330, 408  

  Wahrheit durch Entrüstung: „Die Menschen hören heute von den bedeutsamsten 
Dingen, die in die Zerstörung, in den Niedergang hineinführen müssen, und sie können 
nicht einmal entrüstet sein darüber. Jetzt wiederum gehen Dinge durch die Welt, Absichten 
gehen durch deutsche Gegenden, über die die Menschen entsetzt sein sollten - und sie sind 
es nicht! Wer aber über diese Dinge nicht entsetzt sein kann, der hat auch nicht die Kraft, 
den Sinn für die Wahrheit zu entwickeln. Das ist dasjenige, worauf heute hingewiesen 
werden muss, dass eine gesunde Entrüstung über das Ungesunde der Quellpunkt sein muss 
für die Begeisterung, für die neuen notwendigen Wahrheiten. Es ist heute sogar weniger 
notwendig, dass man den Menschen Wahrheiten überliefert, als es notwendig ist, dass man 
in diese lethargischen Nervensysteme Feuerkraft hineinbringt. Denn Feuerkraft ist heute 
dem Menschen notwendig, nicht mystische Schläferei. .. Die Verbindung mit dem 
Göttlichen muss heute in der Aktivität, nicht in der mystischen Faulheit und Bequemlichkeit
gesucht werden.“  197, 56

  Wahrheit macht frei: „Man wird in nächster Zeit mancherlei grässliche 
Kulturerscheinungen erleben können; und auch erleben, dass die, welche sich nicht 
zurechtfinden können, dann diejenigen Träumer und Phantasten nennen, die solche 
Kulturerscheinungen richtig benennen .. während die wahren Träumer und Phantasten die 
sind, die die geistige Wirklichkeit für Narretei erklären. Der wahre Fortschritt unserer 
Kultur liegt aber darin, dass der Mensch das, was feindliche Gewalten sind, durchdringt mit 
Erkenntnis. Und Erkenntnis ist das, was aus der theosophischen [anthroposophischen] 
Geistesströmung den Spruch bewahrheitet, den auch der Führer des christlichen Lebens den
Seinigen zugerufen hat: «Ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei
machen!»“  102, 149f (bei fvn-rs.net 183) (>Freiheit)

  Wahrheit wird gehasst: „Bedenken Sie doch, dass die Menschheit aus lauter Gruppen 
von Menschen besteht und wenn Sie alle Gruppen zusammennehmen, so haben Sie die 
ganze Menschheit. Wenn nun ein Okkultist sich einer Gruppe annimmt, so findet er bei 
seiner Gruppe schon einen Rückhalt, und er kann von da ausgehen, weil diese Gruppe ihm 
hilft. Daher hat jeder, der von einer einseitigen Auffassung ausgeht, ein Stück Zustimmung 
und Liebe zu erwarten. Wenn man aber von der Wahrheit ausgeht, so hat man zunächst die 
ganze Menschheit gegen sich. Die Wahrheit muss, auch ohne dass ein Interesse dafür 
vorhanden ist, ihr Gebiet erobern. Deshalb wird in Wirklichkeit nichts mehr gehasst als die 
Wahrheit, als die ungeschminkte Wahrheit.“ Und deshalb besteht, wenn irgendwo Wahrheit 
sich geltend machen will, auch schon das Bestreben, sie so umzuwandeln, so umzusetzen, 
dass es irgendwie den gegnerischen Mächten dienen kann.   254, 100f

  Wahrheit und Kapitalismus: „Was liegt den meisten Menschen an der wirklichen 

Aussenwelt.   185a, 88   (>Urgedanken, >Kunst; durch Schönheit zur Wahrheit)

  Wenn das Denken nicht nur zum bloss Richtigen, sondern zum Wahrhaftigen kommen 
will, muss es über Staunen, Ehrfurcht und Ergebenheit gehen. 134, 21ff

  Der lebendige Gedanke muss vom Gefühl durchströmt sein.  94, 42  (>Tod und Denken)

  „Denn nichts anderes kann vom Wollen zur Tat führen, als als das rücksichtslose, 
couragierte Verfolgen der Wahrheit.“   330, 408  

  Wahrheit durch Entrüstung: „Die Menschen hören heute von den bedeutsamsten 
Dingen, die in die Zerstörung, in den Niedergang hineinführen müssen, und sie können 
nicht einmal entrüstet sein darüber. Jetzt wiederum gehen Dinge durch die Welt, Absichten 
gehen durch deutsche Gegenden, über die die Menschen entsetzt sein sollten - und sie sind 
es nicht! Wer aber über diese Dinge nicht entsetzt sein kann, der hat auch nicht die Kraft, 
den Sinn für die Wahrheit zu entwickeln. Das ist dasjenige, worauf heute hingewiesen 
werden muss, dass eine gesunde Entrüstung über das Ungesunde der Quellpunkt sein muss 
für die Begeisterung, für die neuen notwendigen Wahrheiten. Es ist heute sogar weniger 
notwendig, dass man den Menschen Wahrheiten überliefert, als es notwendig ist, dass man 
in diese lethargischen Nervensysteme Feuerkraft hineinbringt. Denn Feuerkraft ist heute 
dem Menschen notwendig, nicht mystische Schläferei. .. Die Verbindung mit dem 
Göttlichen muss heute in der Aktivität, nicht in der mystischen Faulheit und Bequemlichkeit
gesucht werden.“  197, 56

  Wahrheit macht frei: „Man wird in nächster Zeit mancherlei grässliche 
Kulturerscheinungen erleben können; und auch erleben, dass die, welche sich nicht 
zurechtfinden können, dann diejenigen Träumer und Phantasten nennen, die solche 
Kulturerscheinungen richtig benennen .. während die wahren Träumer und Phantasten die 
sind, die die geistige Wirklichkeit für Narretei erklären. Der wahre Fortschritt unserer 
Kultur liegt aber darin, dass der Mensch das, was feindliche Gewalten sind, durchdringt mit 
Erkenntnis. Und Erkenntnis ist das, was aus der theosophischen [anthroposophischen] 
Geistesströmung den Spruch bewahrheitet, den auch der Führer des christlichen Lebens den
Seinigen zugerufen hat: «Ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei
machen!»“  102, 149f (bei fvn-rs.net 183) (>Freiheit)

  Wahrheit wird gehasst: „Bedenken Sie doch, dass die Menschheit aus lauter Gruppen 
von Menschen besteht und wenn Sie alle Gruppen zusammennehmen, so haben Sie die 
ganze Menschheit. Wenn nun ein Okkultist sich einer Gruppe annimmt, so findet er bei 
seiner Gruppe schon einen Rückhalt, und er kann von da ausgehen, weil diese Gruppe ihm 
hilft. Daher hat jeder, der von einer einseitigen Auffassung ausgeht, ein Stück Zustimmung 
und Liebe zu erwarten. Wenn man aber von der Wahrheit ausgeht, so hat man zunächst die 
ganze Menschheit gegen sich. Die Wahrheit muss, auch ohne dass ein Interesse dafür 
vorhanden ist, ihr Gebiet erobern. Deshalb wird in Wirklichkeit nichts mehr gehasst als die 
Wahrheit, als die ungeschminkte Wahrheit.“ Und deshalb besteht, wenn irgendwo Wahrheit 
sich geltend machen will, auch schon das Bestreben, sie so umzuwandeln, so umzusetzen, 
dass es irgendwie den gegnerischen Mächten dienen kann.   254, 100f

  Wahrheit und Kapitalismus: „Was liegt den meisten Menschen an der wirklichen 



Ergründung der Wahrheit! Es liegt ihnen an der Rechtfertigung desjenigen, was sie tun. Das 
ist es, was der Kapitalismus will: Vor allen Dingen rechtfertigen sein Dasein.“  188, 230  
(>Lüge, >Mammon)

  Wahrheit ist Leben: „Die Menschheit braucht fortwährend Wahrheiten, die nicht zu jeder 
Zeit vollständig verstanden werden können. Wahrheiten in sich aufnehmen, bedeutet 
nämlich nicht nur etwas für die Erkenntnis, sondern Wahrheiten als solche enthalten 
Lebenskraft. Und indem wir uns mit der Wahrheit durchdringen, durchdringen wir uns in 
unserem Seelischen mit einem Elemente der Welt, wie wir uns durchdringen müssen in 
unserem Leiblichen fortwährend mit der von außen aufgenommenen Luft, damit wir leben 
können. Das ist der Grund, warum in den religiösen Urkunden tiefe Wahrheiten 
ausgesprochen werden, aber in solcher Form, dass die Menschen sie oftmals ihrer eigentlich
inneren Bedeutung nach erst viel, viel später erkennen können, als sie geoffenbart werden.“ 
155, 195 

  Wahrheit und Leben: „Jede Wahrheit, die nicht gleichzeitig eine Lebenskraft ist, ist eine 
unfruchtbare Wahrheit. Deshalb ist es notwendig, dass jeder Gedanke Zugang zur Seele 
finde. Er tut dies nicht, wenn er nicht vom Gefühl durchströmt ist; sonst ist er ein 
totgeborener Gedanke.“  94, 42  (>Gesund - Krank) 

  Wahrheit und Lüge: „Tatsächlich bringt ein jeder, der die Wahrheit sagt, die 
Entwickelung der Menschheit vorwärts, und der, welcher lügt, hemmt dieselbe. Daher gibt 
es ein okkultes Gesetz: Die Lüge ist, geistig angesehen, ein Mord. Sie tötet nicht nur ein 
Astralgebilde, sondern sie ist auch ein Selbstmord. Ein jeder, welcher lügt, legt sich selbst 
Hindernisse in den Weg.“  99, 64 (>Bewusstsein; Individualbewusstsein ..)

  „Scheuen Sie sich nicht vor Gegnerschaften, denn es ist heute ein und dasselbe: Gegner zu 
haben und die Wahrheit zu sagen. .. Und wir werden uns immer dann am allerbesten 
verstehen, wenn wir in den Untergründen dieses gegenseitigen Verständnisses auch das 
haben, ungeschminkt die Wahrheit hören zu wollen.“  196, 293  (>Zerstörung durch 
Unwahrheit)

  „Der Geist kann nur auf dem Wege der Wahrheit gefunden werden. Es ist nur eine 
Ausrede, wenn man sagt: Ja, die Menschen wissen es nicht. - Beim Geistesstreben handelt 
es sich darum, dass, wenn der Lüge unbewusst gefolgt wird, diese Lüge ebenso schädlich in
der Welt wirkt, wie wenn ihr bewusst gefolgt wird. Denn der Mensch hat in der Gegenwart 
die Verpflichtung, das Unterbewusste heraufzuheben, um die Unwahrheit auf allen 
Gebieten, auch auf dem Gebiete des Unterbewussten, auszutilgen.“  332a, 207 

  Wahrheit, Schönheit, Güte als Schein: „Wenn wir jedesmal, wenn wir einen Satz 
sprechen, ein ganz schweres Wirkliches aus dem Munde herausarbeiten müssten, würden 
wir nicht etwas ausdrücken können, sondern etwas hervorbringen. In diesem Sinne ist das 
Gesprochene nicht ein Wirkliches selbst, sondern „bedeutet“ ein Wirkliches, so wie 
Gedanken auch nicht ein Wirkliches sind, sondern ein Wirkliches bedeuten.- Wenn wir auf 
das Gute schauen … (:) Wir müssen aus der Tiefe unseres Wesens heraus zunächst als ein 
volles Unwirkliches den Impuls zum Guten holen und ihn dann verwirklichen. Wenn der 
Impuls zum Guten so auftreten würde wie der Hunger, als ein äusseres Wirkliches, so würde
es nicht das Gute sein können.- Und wenn Sie eine Statue ansehen … (:) Sie ist ein blosses 

Ergründung der Wahrheit! Es liegt ihnen an der Rechtfertigung desjenigen, was sie tun. Das 
ist es, was der Kapitalismus will: Vor allen Dingen rechtfertigen sein Dasein.“  188, 230  
(>Lüge, >Mammon)

  Wahrheit ist Leben: „Die Menschheit braucht fortwährend Wahrheiten, die nicht zu jeder 
Zeit vollständig verstanden werden können. Wahrheiten in sich aufnehmen, bedeutet 
nämlich nicht nur etwas für die Erkenntnis, sondern Wahrheiten als solche enthalten 
Lebenskraft. Und indem wir uns mit der Wahrheit durchdringen, durchdringen wir uns in 
unserem Seelischen mit einem Elemente der Welt, wie wir uns durchdringen müssen in 
unserem Leiblichen fortwährend mit der von außen aufgenommenen Luft, damit wir leben 
können. Das ist der Grund, warum in den religiösen Urkunden tiefe Wahrheiten 
ausgesprochen werden, aber in solcher Form, dass die Menschen sie oftmals ihrer eigentlich
inneren Bedeutung nach erst viel, viel später erkennen können, als sie geoffenbart werden.“ 
155, 195 

  Wahrheit und Leben: „Jede Wahrheit, die nicht gleichzeitig eine Lebenskraft ist, ist eine 
unfruchtbare Wahrheit. Deshalb ist es notwendig, dass jeder Gedanke Zugang zur Seele 
finde. Er tut dies nicht, wenn er nicht vom Gefühl durchströmt ist; sonst ist er ein 
totgeborener Gedanke.“  94, 42  (>Gesund - Krank) 

  Wahrheit und Lüge: „Tatsächlich bringt ein jeder, der die Wahrheit sagt, die 
Entwickelung der Menschheit vorwärts, und der, welcher lügt, hemmt dieselbe. Daher gibt 
es ein okkultes Gesetz: Die Lüge ist, geistig angesehen, ein Mord. Sie tötet nicht nur ein 
Astralgebilde, sondern sie ist auch ein Selbstmord. Ein jeder, welcher lügt, legt sich selbst 
Hindernisse in den Weg.“  99, 64 (>Bewusstsein; Individualbewusstsein ..)

  „Scheuen Sie sich nicht vor Gegnerschaften, denn es ist heute ein und dasselbe: Gegner zu 
haben und die Wahrheit zu sagen. .. Und wir werden uns immer dann am allerbesten 
verstehen, wenn wir in den Untergründen dieses gegenseitigen Verständnisses auch das 
haben, ungeschminkt die Wahrheit hören zu wollen.“  196, 293  (>Zerstörung durch 
Unwahrheit)

  „Der Geist kann nur auf dem Wege der Wahrheit gefunden werden. Es ist nur eine 
Ausrede, wenn man sagt: Ja, die Menschen wissen es nicht. - Beim Geistesstreben handelt 
es sich darum, dass, wenn der Lüge unbewusst gefolgt wird, diese Lüge ebenso schädlich in
der Welt wirkt, wie wenn ihr bewusst gefolgt wird. Denn der Mensch hat in der Gegenwart 
die Verpflichtung, das Unterbewusste heraufzuheben, um die Unwahrheit auf allen 
Gebieten, auch auf dem Gebiete des Unterbewussten, auszutilgen.“  332a, 207 

  Wahrheit, Schönheit, Güte als Schein: „Wenn wir jedesmal, wenn wir einen Satz 
sprechen, ein ganz schweres Wirkliches aus dem Munde herausarbeiten müssten, würden 
wir nicht etwas ausdrücken können, sondern etwas hervorbringen. In diesem Sinne ist das 
Gesprochene nicht ein Wirkliches selbst, sondern „bedeutet“ ein Wirkliches, so wie 
Gedanken auch nicht ein Wirkliches sind, sondern ein Wirkliches bedeuten.- Wenn wir auf 
das Gute schauen … (:) Wir müssen aus der Tiefe unseres Wesens heraus zunächst als ein 
volles Unwirkliches den Impuls zum Guten holen und ihn dann verwirklichen. Wenn der 
Impuls zum Guten so auftreten würde wie der Hunger, als ein äusseres Wirkliches, so würde
es nicht das Gute sein können.- Und wenn Sie eine Statue ansehen … (:) Sie ist ein blosses 



Scheingebilde. Im Schein spricht sich etwas aus, was Schönheit ist. So dass wir in der 
Wahrheit zwar die Wirklichkeit „bedeutet“ haben, dass aber die Wahrheit selber in einem 
unwirklichen Element sich bewegt, ebenso die Schönheit, ebenso die Güte.“  219, 74  
(>Schöpfung aus dem Nichts, >Freiheit und Bild, >Wirklichkeit, >Kunst)

  Illusionsfähigkeit ist nötig zur Bildung sinnlichkeitsfreier Begriffe.   196, 10.1.20 

  Wahrheit und Zweifel: „Wahr ist es, durchaus wahr, dass der Zweifel mitten drinnensteht 
zwischen dem, was göttliche Offenbarung, und dem, was freiheitliches Streben ist. Aber 
wahr ist es auch, dass dieser Zweifel dem Menschen notwendig ist, wenn er wirklich aus 
seinem eigenen Ich hinausstreben will durch sein eigenes Verdienst zur Gottseligkeit. Wir 
müssen durch den Zweifel hindurchgehen, und erst, wenn wir alle Wahrheiten bezweifeln 
können, sind wir auch imstande, uns die Wahrheit wirklich zu unserem Besitztum zu 
machen. Wer nie gezweifelt hat, weiß nicht, wie der Mensch mit der Wahrheit verbunden 
ist. Wer aber den Zweifel überwindet, der hat eine höhere Erkenntnis gewonnen, als wenn 
sie sein Besitz geworden ist aus der blinden Offenbarung heraus. Das ist der erzieherische 
Wert des Zweifels. (…) Stiege auch der Mensch herauf zu den höheren Gebieten, so würde 
er ein blosses Naturwesen bleiben, wenn nicht der andere Geist, aber der dem Menschen 
wohltätige Geist, Luzifer, in ihm waltete, der die Selbstsucht zwar, aber auch die 
Selbständigkeit und Freiheit wachruft, der den Menschen zu einem Eigenen, zu einem 
Sonderwesen macht, ihn aber dadurch auch erhebt über die bloße Naturgewalt.“  54, 322f  
(>Luzifer und Gott)  

 Wahrheiten entgegennehmen: „Der Mensch nimmt heute nicht gern Wahrheiten entgegen
… der vierundzwanzigjährige Dachs, der eben die Universität absolviert .., der hat seinen 
Standpunkt, über den er dann diskutiert mit dem anderen .. Die Menschen .. ernennen sich 
zum Besitzer der Wahrheit.“  Man erträgt es nicht, „erst etwas zu werden, weil man nur 
etwas sein will. Das aber zerspaltet die Menschen in Menschheitsatome. Ein jeder hat 
seinen Standpunkt. Keiner kann mehr den anderen verstehen.“ 177, 73f

  Wenn Sie irgendeinen sektiererischen Irrtum verbreiten wollten, so würden Sie es leicht 
haben. Aber gerade wenn Sie die Wahrheit verbreiten wollen, dann spüren die Menschen 
das, und da werden Sie die stärksten Widerstände finden.  345, 16

  Wahrheiten, patentierte: „Vielleicht können wir nicht schon in unserem Zeitalter etwas 
tun gegen den ganz materialistischen Gang der materialistischen unfreien Zeitenstimmung. 
Aber wir müssen wenigstens lernen, ihn zunächst als Zwang zu empfinden. Da muss es 
anfangen. Wir müssen uns nicht auch Täuschungen hingeben. Denn, geht die Welt so fort in
ihrer Entwickelung, wie sie es im Sinne dieser materialistischen Impulse anstrebt, dann 
laufen wir allmählich in eine Entwickelung ein, in der man nicht nur demjenigen, der nicht 
patentiert ist, verbietet, irgend etwas für die menschliche Gesundheit zu tun, sondern in der 
man verbieten wird jedes Wort, das gesprochen wird über irgend etwas der Wissenschaft 
Angehörige, von einem andern als von einem solchen, der eine Art Gelübde getan hat, 
nichts anderes zu sagen als dasjenige, was im Sinne der materialistischen Weltenordnung 
patentiert ist. Heute verbietet man bloß noch vieles, wovon die Menschen den Zwang des 
Verbietens nicht empfinden. Aber wir gehen Zeiten entgegen, in denen ebenso wie etwa 
jedes unpatentierte Sorgen für die Heilung der Menschen, auch jedes Wort verboten werden 
wird, das gesprochen wird, außer auf einer Anstalt, die von den materialistisch entwickelten

Scheingebilde. Im Schein spricht sich etwas aus, was Schönheit ist. So dass wir in der 
Wahrheit zwar die Wirklichkeit „bedeutet“ haben, dass aber die Wahrheit selber in einem 
unwirklichen Element sich bewegt, ebenso die Schönheit, ebenso die Güte.“  219, 74  
(>Schöpfung aus dem Nichts, >Freiheit und Bild, >Wirklichkeit, >Kunst)

  Illusionsfähigkeit ist nötig zur Bildung sinnlichkeitsfreier Begriffe.   196, 10.1.20 

  Wahrheit und Zweifel: „Wahr ist es, durchaus wahr, dass der Zweifel mitten drinnensteht 
zwischen dem, was göttliche Offenbarung, und dem, was freiheitliches Streben ist. Aber 
wahr ist es auch, dass dieser Zweifel dem Menschen notwendig ist, wenn er wirklich aus 
seinem eigenen Ich hinausstreben will durch sein eigenes Verdienst zur Gottseligkeit. Wir 
müssen durch den Zweifel hindurchgehen, und erst, wenn wir alle Wahrheiten bezweifeln 
können, sind wir auch imstande, uns die Wahrheit wirklich zu unserem Besitztum zu 
machen. Wer nie gezweifelt hat, weiß nicht, wie der Mensch mit der Wahrheit verbunden 
ist. Wer aber den Zweifel überwindet, der hat eine höhere Erkenntnis gewonnen, als wenn 
sie sein Besitz geworden ist aus der blinden Offenbarung heraus. Das ist der erzieherische 
Wert des Zweifels. (…) Stiege auch der Mensch herauf zu den höheren Gebieten, so würde 
er ein blosses Naturwesen bleiben, wenn nicht der andere Geist, aber der dem Menschen 
wohltätige Geist, Luzifer, in ihm waltete, der die Selbstsucht zwar, aber auch die 
Selbständigkeit und Freiheit wachruft, der den Menschen zu einem Eigenen, zu einem 
Sonderwesen macht, ihn aber dadurch auch erhebt über die bloße Naturgewalt.“  54, 322f  
(>Luzifer und Gott)  

 Wahrheiten entgegennehmen: „Der Mensch nimmt heute nicht gern Wahrheiten entgegen
… der vierundzwanzigjährige Dachs, der eben die Universität absolviert .., der hat seinen 
Standpunkt, über den er dann diskutiert mit dem anderen .. Die Menschen .. ernennen sich 
zum Besitzer der Wahrheit.“  Man erträgt es nicht, „erst etwas zu werden, weil man nur 
etwas sein will. Das aber zerspaltet die Menschen in Menschheitsatome. Ein jeder hat 
seinen Standpunkt. Keiner kann mehr den anderen verstehen.“ 177, 73f

  Wenn Sie irgendeinen sektiererischen Irrtum verbreiten wollten, so würden Sie es leicht 
haben. Aber gerade wenn Sie die Wahrheit verbreiten wollen, dann spüren die Menschen 
das, und da werden Sie die stärksten Widerstände finden.  345, 16

  Wahrheiten, patentierte: „Vielleicht können wir nicht schon in unserem Zeitalter etwas 
tun gegen den ganz materialistischen Gang der materialistischen unfreien Zeitenstimmung. 
Aber wir müssen wenigstens lernen, ihn zunächst als Zwang zu empfinden. Da muss es 
anfangen. Wir müssen uns nicht auch Täuschungen hingeben. Denn, geht die Welt so fort in
ihrer Entwickelung, wie sie es im Sinne dieser materialistischen Impulse anstrebt, dann 
laufen wir allmählich in eine Entwickelung ein, in der man nicht nur demjenigen, der nicht 
patentiert ist, verbietet, irgend etwas für die menschliche Gesundheit zu tun, sondern in der 
man verbieten wird jedes Wort, das gesprochen wird über irgend etwas der Wissenschaft 
Angehörige, von einem andern als von einem solchen, der eine Art Gelübde getan hat, 
nichts anderes zu sagen als dasjenige, was im Sinne der materialistischen Weltenordnung 
patentiert ist. Heute verbietet man bloß noch vieles, wovon die Menschen den Zwang des 
Verbietens nicht empfinden. Aber wir gehen Zeiten entgegen, in denen ebenso wie etwa 
jedes unpatentierte Sorgen für die Heilung der Menschen, auch jedes Wort verboten werden 
wird, das gesprochen wird, außer auf einer Anstalt, die von den materialistisch entwickelten



Mächten garantiert und patentiert ist.“ 165,127f

  Wahrheitsbegriffe: Der naturwissenschaftliche: Wahrheit ist die Übereinstimmung der 
Vorstellung mit einer äusseren Wirklichkeit. Das ist eine Bewusstseinstäuschung; man kann 
z.B. nicht das geschichtliche Leben mit diesem Wahrheitsbegriff erfassen. Der theokratische
Wahrheitsbegriff ist das Gottesurteil; die Wahrheit enthüllt sich erst im Geschehen. Sonst 
würde man keinen Krieg machen. Das ist eine Lebenstäuschung.   184, 44ff

  Wahrheitsduktus: „Der gesunde Menschenverstand, der nicht irregeleitet ist durch 
irrtümliche natürliche oder soziale Ideen von heute, der kann von sich aus entscheiden, ob 
Wahrheitsduktus waltet in dem, was irgend jemand spricht. .. man muss nur alles 
zusammennehmen .. die Art, wie gesprochen wird, der Ernst, in dem die Dinge aufgefasst 
werden, die Logik, die entfaltet wird usw.“ dann wird man ein Urteil haben können. 
194, 198 

  Wahrnehmung (Beobachtung) und Denken:   „.. nicht den Vorgang der Beobachtung, 
sondern das Objekt dieser Beobachtung bezeichne ich mit diesem Namen.“ (Wahrnehmung)
Alle „unmittelbaren Empfindungsobjekte“, auch Gefühle, auch das „Denken in seinem 
ersten Auftreten“ können wir Wahrnehmung nennen.  4, 62  (>Nerven und Vorstellung bzw. 
Wahrnehmung)

  „Die Philosophen sind von verschiedenen Urgegensätzen ausgegangen: Idee und 
Wirklichkeit, Subjekt und Objekt, Erscheinung und Ding an sich, Ich und Nicht-Ich, Idee 
und Wille, Begriff und Materie, Kraft und Stoff, Bewusstes und Unbewusstes. Es lässt sich 
aber leicht zeigen, dass allen diesen Gegensätzen der von Beobachtung und Denken, als 
der für den Menschen wichtigste, vorangehen muss.“ „Zeitlich geht die Beobachtung sogar 
dem Denken voraus. Denn auch das Denken müssen wir erst durch Beobachtung 
kennenlernen.“  4, 38f  (>Erkenntnis, >Sinneswelt, >Phänomenalismus)

  Es gibt etwas, „das sich in der Tat zum bloßen Wahrnehmen verhält wie das Erfahren im 
wachen Zustande zum Träumen. Dieses Etwas ist das Denken.“  Der naive Mensch „gibt 
sich dem Leben hin und hält die Dinge so für wirklich, wie sie sich ihm in der Erfahrung 
darbieten. Der erste Schritt aber, der über diesen Standpunkt hinaus unternommen wird, 
kann nur in der Frage bestehen: wie verhält sich das Denken zur Wahrnehmung? Ganz 
einerlei, ob die Wahrnehmung in der mir gegebenen Gestalt vor und nach meinem 
Vorstellen weiterbesteht oder nicht: wenn ich irgend etwas über sie aussagen will, so kann 
es nur mit Hilfe des Denkens geschehen. Wenn ich sage: die Welt ist meine Vorstellung, so 
habe ich das Ergebnis eines Denkprozesses ausgesprochen, und wenn mein Denken auf die 
Welt nicht anwendbar ist, so ist dieses Ergebnis ein Irrtum. Zwischen die Wahrnehmung und
jede Art von Aussage über dieselbe schiebt sich das Denken ein.“ Der Grund, „warum das 
Denken bei der Betrachtung der Dinge zumeist übersehen wird, .. liegt in dem Umstande, 
dass wir nur auf den Gegenstand, über den wir denken, nicht aber zugleich auf das Denken 
unsere Aufmerksamkeit richten. Das naive Bewusstsein behandelt daher das Denken wie 
etwas, das mit den Dingen nichts zu tun hat, sondern ganz abseits von denselben steht und 
seine Betrachtungen über die Welt anstellt. Das Bild, das der Denker von den 
Erscheinungen der Welt entwirft, gilt nicht als etwas, was zu den Dingen gehört, sondern als
ein nur im Kopfe des Menschen existierendes; die Welt ist auch fertig ohne dieses Bild. Die 
Welt ist fix und fertig in allen ihren Substanzen und Kräften; und von dieser fertigen Welt 

Mächten garantiert und patentiert ist.“ 165,127f

  Wahrheitsbegriffe: Der naturwissenschaftliche: Wahrheit ist die Übereinstimmung der 
Vorstellung mit einer äusseren Wirklichkeit. Das ist eine Bewusstseinstäuschung; man kann 
z.B. nicht das geschichtliche Leben mit diesem Wahrheitsbegriff erfassen. Der theokratische
Wahrheitsbegriff ist das Gottesurteil; die Wahrheit enthüllt sich erst im Geschehen. Sonst 
würde man keinen Krieg machen. Das ist eine Lebenstäuschung.   184, 44ff

  Wahrheitsduktus: „Der gesunde Menschenverstand, der nicht irregeleitet ist durch 
irrtümliche natürliche oder soziale Ideen von heute, der kann von sich aus entscheiden, ob 
Wahrheitsduktus waltet in dem, was irgend jemand spricht. .. man muss nur alles 
zusammennehmen .. die Art, wie gesprochen wird, der Ernst, in dem die Dinge aufgefasst 
werden, die Logik, die entfaltet wird usw.“ dann wird man ein Urteil haben können. 
194, 198 

  Wahrnehmung (Beobachtung) und Denken:   „.. nicht den Vorgang der Beobachtung, 
sondern das Objekt dieser Beobachtung bezeichne ich mit diesem Namen.“ (Wahrnehmung)
Alle „unmittelbaren Empfindungsobjekte“, auch Gefühle, auch das „Denken in seinem 
ersten Auftreten“ können wir Wahrnehmung nennen.  4, 62  (>Nerven und Vorstellung bzw. 
Wahrnehmung)

  „Die Philosophen sind von verschiedenen Urgegensätzen ausgegangen: Idee und 
Wirklichkeit, Subjekt und Objekt, Erscheinung und Ding an sich, Ich und Nicht-Ich, Idee 
und Wille, Begriff und Materie, Kraft und Stoff, Bewusstes und Unbewusstes. Es lässt sich 
aber leicht zeigen, dass allen diesen Gegensätzen der von Beobachtung und Denken, als 
der für den Menschen wichtigste, vorangehen muss.“ „Zeitlich geht die Beobachtung sogar 
dem Denken voraus. Denn auch das Denken müssen wir erst durch Beobachtung 
kennenlernen.“  4, 38f  (>Erkenntnis, >Sinneswelt, >Phänomenalismus)

  Es gibt etwas, „das sich in der Tat zum bloßen Wahrnehmen verhält wie das Erfahren im 
wachen Zustande zum Träumen. Dieses Etwas ist das Denken.“  Der naive Mensch „gibt 
sich dem Leben hin und hält die Dinge so für wirklich, wie sie sich ihm in der Erfahrung 
darbieten. Der erste Schritt aber, der über diesen Standpunkt hinaus unternommen wird, 
kann nur in der Frage bestehen: wie verhält sich das Denken zur Wahrnehmung? Ganz 
einerlei, ob die Wahrnehmung in der mir gegebenen Gestalt vor und nach meinem 
Vorstellen weiterbesteht oder nicht: wenn ich irgend etwas über sie aussagen will, so kann 
es nur mit Hilfe des Denkens geschehen. Wenn ich sage: die Welt ist meine Vorstellung, so 
habe ich das Ergebnis eines Denkprozesses ausgesprochen, und wenn mein Denken auf die 
Welt nicht anwendbar ist, so ist dieses Ergebnis ein Irrtum. Zwischen die Wahrnehmung und
jede Art von Aussage über dieselbe schiebt sich das Denken ein.“ Der Grund, „warum das 
Denken bei der Betrachtung der Dinge zumeist übersehen wird, .. liegt in dem Umstande, 
dass wir nur auf den Gegenstand, über den wir denken, nicht aber zugleich auf das Denken 
unsere Aufmerksamkeit richten. Das naive Bewusstsein behandelt daher das Denken wie 
etwas, das mit den Dingen nichts zu tun hat, sondern ganz abseits von denselben steht und 
seine Betrachtungen über die Welt anstellt. Das Bild, das der Denker von den 
Erscheinungen der Welt entwirft, gilt nicht als etwas, was zu den Dingen gehört, sondern als
ein nur im Kopfe des Menschen existierendes; die Welt ist auch fertig ohne dieses Bild. Die 
Welt ist fix und fertig in allen ihren Substanzen und Kräften; und von dieser fertigen Welt 



entwirft der Mensch ein Bild. Die so denken, muss man nur fragen: mit welchem Rechte 
erklärt ihr die Welt für fertig, ohne das Denken? Bringt nicht mit der gleichen 
Notwendigkeit die Welt das Denken im Kopfe des Menschen hervor, wie die Blüte an der 
Pflanze? Pflanzet ein Samenkorn in den Boden. Es treibt Wurzel und Stengel. Es entfaltet 
sich zu Blättern und Blüten. Stellet die Pflanze euch selbst gegenüber. Sie verbindet sich in 
eurer Seele mit einem bestimmten Begriffe. Warum gehört dieser Begriff weniger zur 
ganzen Pflanze als Blatt und Blüte? Ihr saget: die Blätter und Blüten sind ohne ein 
wahrnehmendes Subjekt da; der Begriff erscheint erst, wenn sich der Mensch der Pflanze 
gegenüberstellt. Ganz wohl. Aber auch Blüten und Blätter entstehen an der Pflanze nur, 
wenn Erde da ist, in die der Keim gelegt werden kann, wenn Licht und Luft da sind, in 
denen sich Blätter und Blüten entfalten können. Gerade so entsteht der Begriff der Pflanze, 
wenn ein denkendes Bewusstsein an die Pflanze herantritt. … Wenn ich heute eine 
Rosenknospe erhalte, so ist das Bild, das sich meiner Wahrnehmung darbietet, nur zunächst 
ein abgeschlossenes. Wenn ich die Knospe in Wasser setze, so werde ich morgen ein ganz 
anderes Bild meines Objektes erhalten, .. Das Bild, das sich mir in einem bestimmten 
Augenblicke darbietet, ist nur ein zufälliger Ausschnitt aus dem in einem fortwährenden 
Werden begriffenen Gegenstande. .. Es ist eine ganz unsachliche, an Zufälligkeiten sich 
heftende Meinung, die von dem in einer gewissen Zeit sich darbietenden Bilde erklärte: das 
ist die Sache. Ebensowenig ist es statthaft, die Summe der Wahrnehmungsmerkmale für die 
Sache zu erklären.“  4, 85f  

  „Es wäre sehr wohl möglich, dass ein Geist zugleich und ungetrennt von der 
Wahrnehmung den Begriff mitempfangen könnte. Ein solcher Geist würde gar nicht auf den
Einfall kommen, den Begriff als etwas nicht zur Sache Gehöriges zu betrachten.“   4, 87  
(>Bewusstsein) 

  „Unsere totale Wesenheit funktioniert in der Weise, dass ihr bei jedem Dinge der 
Wirklichkeit von zwei Seiten her die Elemente zufliessen, die für die Sache in Betracht 
kommen: von seiten des Wahrnehmens und des Denkens.“ 4, 88  (>Ich und Erkennen)

  „Erst die durch die Erkenntnis gewonnene Gestalt des Weltinhaltes, in der beide 
aufgezeigte Seiten desselben vereinigt sind, kann Wirklichkeit genannt werden.“  3, 70  
(>Wirklichkeit)

  „Bedacht sollte auch werden, dass die Idee von der Wahrnehmung, (..) nicht verwechselt 
werden darf mit derjenigen von äusserer Sinneswahrnehmung, die nur ein Spezialfall von 
ihr ist.“ Hier wird „alles sinnlich und geistig an den Menschen Herantretende als 
Wahrnehmung aufgefasst, bevor es von dem tätig erarbeiteten Begriff erfasst ist.“  4, 132f

  „Innerhalb der Welt der Wahrnehmungen nehmen wir uns selbst wahr. Diese 
Selbstwahrnehmung bliebe einfach als eine unter den vielen anderen Wahrnehmungen 
stehen, wenn nicht aus der Mitte dieser Selbstwahrnehmung etwas auftauchte, das sich 
geeignet erweist, die Wahrnehmungen überhaupt, also auch die Summe aller anderen 
Wahrnehmungen mit der unseres Selbst zu verbinden. Dieses auftauchende Etwas ist nicht 
mehr blosse Wahrnehmung .. Es wird durch Tätigkeit hervorgebracht. .. Das durch 
Selbstwahrnehmung Gewonnene bestimmt es auf gleiche Weise ideell wie alle anderen 
Wahrnehmungen und stellt es als Subjekt oder „Ich“ den Objekten gegenüber. Dieses Etwas
ist das Denken und die ideellen Bestimmtheiten sind die Begriffe und Ideen.“  4, 137

entwirft der Mensch ein Bild. Die so denken, muss man nur fragen: mit welchem Rechte 
erklärt ihr die Welt für fertig, ohne das Denken? Bringt nicht mit der gleichen 
Notwendigkeit die Welt das Denken im Kopfe des Menschen hervor, wie die Blüte an der 
Pflanze? Pflanzet ein Samenkorn in den Boden. Es treibt Wurzel und Stengel. Es entfaltet 
sich zu Blättern und Blüten. Stellet die Pflanze euch selbst gegenüber. Sie verbindet sich in 
eurer Seele mit einem bestimmten Begriffe. Warum gehört dieser Begriff weniger zur 
ganzen Pflanze als Blatt und Blüte? Ihr saget: die Blätter und Blüten sind ohne ein 
wahrnehmendes Subjekt da; der Begriff erscheint erst, wenn sich der Mensch der Pflanze 
gegenüberstellt. Ganz wohl. Aber auch Blüten und Blätter entstehen an der Pflanze nur, 
wenn Erde da ist, in die der Keim gelegt werden kann, wenn Licht und Luft da sind, in 
denen sich Blätter und Blüten entfalten können. Gerade so entsteht der Begriff der Pflanze, 
wenn ein denkendes Bewusstsein an die Pflanze herantritt. … Wenn ich heute eine 
Rosenknospe erhalte, so ist das Bild, das sich meiner Wahrnehmung darbietet, nur zunächst 
ein abgeschlossenes. Wenn ich die Knospe in Wasser setze, so werde ich morgen ein ganz 
anderes Bild meines Objektes erhalten, .. Das Bild, das sich mir in einem bestimmten 
Augenblicke darbietet, ist nur ein zufälliger Ausschnitt aus dem in einem fortwährenden 
Werden begriffenen Gegenstande. .. Es ist eine ganz unsachliche, an Zufälligkeiten sich 
heftende Meinung, die von dem in einer gewissen Zeit sich darbietenden Bilde erklärte: das 
ist die Sache. Ebensowenig ist es statthaft, die Summe der Wahrnehmungsmerkmale für die 
Sache zu erklären.“  4, 85f  

  „Es wäre sehr wohl möglich, dass ein Geist zugleich und ungetrennt von der 
Wahrnehmung den Begriff mitempfangen könnte. Ein solcher Geist würde gar nicht auf den
Einfall kommen, den Begriff als etwas nicht zur Sache Gehöriges zu betrachten.“   4, 87  
(>Bewusstsein) 

  „Unsere totale Wesenheit funktioniert in der Weise, dass ihr bei jedem Dinge der 
Wirklichkeit von zwei Seiten her die Elemente zufliessen, die für die Sache in Betracht 
kommen: von seiten des Wahrnehmens und des Denkens.“ 4, 88  (>Ich und Erkennen)

  „Erst die durch die Erkenntnis gewonnene Gestalt des Weltinhaltes, in der beide 
aufgezeigte Seiten desselben vereinigt sind, kann Wirklichkeit genannt werden.“  3, 70  
(>Wirklichkeit)

  „Bedacht sollte auch werden, dass die Idee von der Wahrnehmung, (..) nicht verwechselt 
werden darf mit derjenigen von äusserer Sinneswahrnehmung, die nur ein Spezialfall von 
ihr ist.“ Hier wird „alles sinnlich und geistig an den Menschen Herantretende als 
Wahrnehmung aufgefasst, bevor es von dem tätig erarbeiteten Begriff erfasst ist.“  4, 132f

  „Innerhalb der Welt der Wahrnehmungen nehmen wir uns selbst wahr. Diese 
Selbstwahrnehmung bliebe einfach als eine unter den vielen anderen Wahrnehmungen 
stehen, wenn nicht aus der Mitte dieser Selbstwahrnehmung etwas auftauchte, das sich 
geeignet erweist, die Wahrnehmungen überhaupt, also auch die Summe aller anderen 
Wahrnehmungen mit der unseres Selbst zu verbinden. Dieses auftauchende Etwas ist nicht 
mehr blosse Wahrnehmung .. Es wird durch Tätigkeit hervorgebracht. .. Das durch 
Selbstwahrnehmung Gewonnene bestimmt es auf gleiche Weise ideell wie alle anderen 
Wahrnehmungen und stellt es als Subjekt oder „Ich“ den Objekten gegenüber. Dieses Etwas
ist das Denken und die ideellen Bestimmtheiten sind die Begriffe und Ideen.“  4, 137



  „Ein abstrakter Begriff hat für sich keine Wirklichkeit, ebensowenig wie eine 
Wahrnehmung für sich. Die Wahrnehmung ist der Teil der Wirklichkeit, der objektiv, der 
Begriff derjenige, der subjektiv (durch Intuition) gegeben wird. Unsere geistige 
Organisation reisst die Wirklichkeit in diese beiden Faktoren auseinander. Der eine Faktor 
erscheint dem Wahrnehmen, der andere der Intuition. Erst der Zusammenhang der beiden, 
die gesetzmässig sich in das Universum eingliedernde Wahrnehmung, ist volle 
Wirklichkeit.“  4, 247f

  „Das bloss erschlossene, nicht zu erlebende Jenseits beruht auf einem Missverständnis 
derer, die glauben, dass das Diesseits den Grund seines Bestandes nicht in sich hat. Sie 
sehen nicht ein, dass sie durch das Denken das finden, was sie zur Erklärung der 
Wahrnehmung verlangen.“  4, 250

  „Wenn wir die Sinneswelt die Welt sinnlicher Phänomene nennen, sinnlicher 
Erscheinungen, so haben wir, wenn wir von unseren Sinnen nach innen gehen, die Welt 
geistiger Erscheinungen. Denn natürlich sind zunächst so, wie sie in uns sind, unsere 
Gedanken, unsere Vorstellungen keine Realitäten, sondern es sind geistige Erscheinungen. 
Und nun kommt eben alles darauf an, dass wir nicht glauben, wenn wir von dieser 
Sinnenwelt noch tiefer in unser Inneres hineinsteigen, dass wir da kommen zu dem, was 
mystische Träumer voraussetzen, zu einer besonderen höheren Welt, sondern da kommen 
wir in die Welt unseres Organismus hinein, da kommen wir eben hinein in die Welt 
materieller Realitäten.“   199, 95ff   (>Materialismus und Mystik, >Erziehung durch 
Formen)

  „Aber derjenige, der die «Philosophie der Freiheit» wirklich studiert, wird finden, dass in 
jenem Denken, das wir als das reine Denken erreichen, Wille und Denken zusammenfallen. 
Das reine Denken ist im Grunde eine Willensäußerung. Daher wird dasjenige, was Denken 
ist, was reines Denken ist, nun verwandt mit dem, was der Orientale erlebte im 
Ausatmungsprozess. Es ist verwandt das reine Denken mit dem Ausatmungsprozess, so wie 
das Wahrnehmen verwandt ist mit dem Einatmungsprozess. Wir müssen gewissermaßen 
mehr zurückgeschoben nach dem Inneren des Menschen denselben Prozess durchmachen, 
den der Orientale durchmacht mit seiner Jogaphilosophie. … Und
als ich in meiner «Philosophie der Freiheit» eben zunächst nur philosophisch darauf 
hindeutete, dass sich die wahre Wirklichkeit ergibt aus dem Ineinanderschlagen von 
Wahrnehmung und Denken, sollte, weil eben gerade diese «Philosophie der Freiheit» als 
innere Seelenkultur gedacht war, hingewiesen werden auf dasjenige, was der Mensch als 
Abendländer üben muss, um in die Geisteswelt selber hineinzukommen. Der Orientale sagt:
Systole, Diastole; Einatmung, Ausatmung. - Der Abendländer muss an die Stelle setzen: 
Wahrnehmung, Denken.“  322, 125f

  Waldorfschule >Schule im freien Geistesleben

  Ware: „Ich nenne Ware jede Sache, die durch menschliche Tätigkeit zu dem geworden ist,
als das sie an irgendeinem Orte, an den sie durch Menschen gebracht wird, ihrem Verbrauch
zugeführt wird.“  Kp, 71  (>Leistungen, >Wirtschaft – Ware, >Imagination)
         
  „Innerhalb des Wirtschaftsgebietes hat man es nur mit Warenwerten zu tun. Für dieses 

  „Ein abstrakter Begriff hat für sich keine Wirklichkeit, ebensowenig wie eine 
Wahrnehmung für sich. Die Wahrnehmung ist der Teil der Wirklichkeit, der objektiv, der 
Begriff derjenige, der subjektiv (durch Intuition) gegeben wird. Unsere geistige 
Organisation reisst die Wirklichkeit in diese beiden Faktoren auseinander. Der eine Faktor 
erscheint dem Wahrnehmen, der andere der Intuition. Erst der Zusammenhang der beiden, 
die gesetzmässig sich in das Universum eingliedernde Wahrnehmung, ist volle 
Wirklichkeit.“  4, 247f

  „Das bloss erschlossene, nicht zu erlebende Jenseits beruht auf einem Missverständnis 
derer, die glauben, dass das Diesseits den Grund seines Bestandes nicht in sich hat. Sie 
sehen nicht ein, dass sie durch das Denken das finden, was sie zur Erklärung der 
Wahrnehmung verlangen.“  4, 250

  „Wenn wir die Sinneswelt die Welt sinnlicher Phänomene nennen, sinnlicher 
Erscheinungen, so haben wir, wenn wir von unseren Sinnen nach innen gehen, die Welt 
geistiger Erscheinungen. Denn natürlich sind zunächst so, wie sie in uns sind, unsere 
Gedanken, unsere Vorstellungen keine Realitäten, sondern es sind geistige Erscheinungen. 
Und nun kommt eben alles darauf an, dass wir nicht glauben, wenn wir von dieser 
Sinnenwelt noch tiefer in unser Inneres hineinsteigen, dass wir da kommen zu dem, was 
mystische Träumer voraussetzen, zu einer besonderen höheren Welt, sondern da kommen 
wir in die Welt unseres Organismus hinein, da kommen wir eben hinein in die Welt 
materieller Realitäten.“   199, 95ff   (>Materialismus und Mystik, >Erziehung durch 
Formen)

  „Aber derjenige, der die «Philosophie der Freiheit» wirklich studiert, wird finden, dass in 
jenem Denken, das wir als das reine Denken erreichen, Wille und Denken zusammenfallen. 
Das reine Denken ist im Grunde eine Willensäußerung. Daher wird dasjenige, was Denken 
ist, was reines Denken ist, nun verwandt mit dem, was der Orientale erlebte im 
Ausatmungsprozess. Es ist verwandt das reine Denken mit dem Ausatmungsprozess, so wie 
das Wahrnehmen verwandt ist mit dem Einatmungsprozess. Wir müssen gewissermaßen 
mehr zurückgeschoben nach dem Inneren des Menschen denselben Prozess durchmachen, 
den der Orientale durchmacht mit seiner Jogaphilosophie. … Und
als ich in meiner «Philosophie der Freiheit» eben zunächst nur philosophisch darauf 
hindeutete, dass sich die wahre Wirklichkeit ergibt aus dem Ineinanderschlagen von 
Wahrnehmung und Denken, sollte, weil eben gerade diese «Philosophie der Freiheit» als 
innere Seelenkultur gedacht war, hingewiesen werden auf dasjenige, was der Mensch als 
Abendländer üben muss, um in die Geisteswelt selber hineinzukommen. Der Orientale sagt:
Systole, Diastole; Einatmung, Ausatmung. - Der Abendländer muss an die Stelle setzen: 
Wahrnehmung, Denken.“  322, 125f

  Waldorfschule >Schule im freien Geistesleben

  Ware: „Ich nenne Ware jede Sache, die durch menschliche Tätigkeit zu dem geworden ist,
als das sie an irgendeinem Orte, an den sie durch Menschen gebracht wird, ihrem Verbrauch
zugeführt wird.“  Kp, 71  (>Leistungen, >Wirtschaft – Ware, >Imagination)
         
  „Innerhalb des Wirtschaftsgebietes hat man es nur mit Warenwerten zu tun. Für dieses 



Gebiet nehmen auch die Leistungen, die entstehen aus der geistigen und der staatlichen 
Organisation heraus, den Warencharakter an. Was ein Lehrer an seinen Schülern leistet, ist 
für den Wirtschaftskreislauf Ware. Dem Lehrer werden seine individuellen Fähigkeiten 
ebensowenig bezahlt, wie dem Arbeiter seine Arbeitskraft. Bezahlt kann beiden nur 
werden, was, von ihnen ausgehend, im Wirtschaftskreislauf Ware sein kann.“ Für den 
Wirtschaftskreislauf sind geistige Organisation und Staat Warenproduzenten. „Nur ist, was 
sie produzieren, innerhalb ihres eigenen Gebietes nicht Ware, sondern es wird erst Ware, 
wenn es von dem Wirtschaftskreislauf aufgenommen wird.“  Kp, 130f  

  „Ein Gut, das innerhalb des sozialen Organismus dadurch, dass es gebraucht wird, einen 
bestimmten Wert erhält, der dann auf seinen Preis wirkt, ein solches Gut ist eben in dem 
Sinne, wie ich es auffassen muss, eine Ware.“   79, 246

  „Geistige Leistungen sind ja auch Gebrauchswaren im wirtschaftliche Sinn“ NÖK, 202

  Ware ist, „.. was mit Hilfe von Produktionsmittel und Unternehmerkapital hervorgebracht“
und dann wieder von der Natur übernommen wird (gegessen, verbraucht, zugrunde gehend).
NÖK, 108   (>Wert, objektiver)

  „Sie müssen sich vorstellen, dass die Volkswirtschaft, auch wenn wir sie als Weltwirtschaft
auffassen, in einer fortwährenden Bewegung ist, dass, ich möchte sagen, wie das Blut durch
den Menschen, so die Güter als Waren auf allen möglichen Wegen durch den ganzen 
volkswirtschaftlichen Körper hindurchfliessen. Dabei haben wir dann als die wichtigsten 
Dinge innerhalb des volkswirtschaftlichen Prozesses aufzufassen dasjenige, was sich 
abspielt zwischen Kauf und Verkauf.“  NÖK, 23  (>Geld, Kaufgeld) 

  Ware, Arbeit, Kapital: „Sie finden da drei wichtige Begriffe“; Ware, Arbeit und Kapital. 
„An diesen drei Begriffen hängt im Grund genommen das soziale Erkennen der Gegenwart. 
(…) Der Begriff der Ware fordert Imagination, der Begriff der Arbeit fordert Inspiration, der
Begriff des Kapitals fordert Intuition.“  296, 30  (>Kernpunkte ..)

  Ware als „aufgespeicherte Arbeitskraft“: Von Adam Smith bis zum Sozialismus wurde 
die Ware als aufgespeicherte Arbeitskraft gedacht. Eine gerechte Entlohnung strebte man an
dadurch, dass die Allgemeinheit zum Besitzer der Produktionsmittel würde. „Es entstand 
gar nicht die Frage: Kann man die Ware unabhängig machen von der Entlohnung?“   186, 
201f

  „..logisch folgt ja auch die Ware aus der Arbeit. Aber die Wirklichkeit ist etwas anderes als
die Logik“ .. „die wichtigste Frage, von der das Glück oder Unglück der zivilisierten Welt 
auf volkswirtschaftlichem Gebiet abhängt ..: Wie löst sich die objektive Ware .. ab von der 
Arbeitskraft ..?“  186, 234f

  Ware wird bezahlt: Ware und nur Ware wird bezahlt, nicht aber Fähigkeiten und 
Arbeitskraft. Deren Zustandekommen liegt ausserhalb der Wirtschaft.  Kp, 130

  Ware : Geld = Gesundheit: Ware ist durch Arbeit verwandelte Natursubstanz. Geld ist 
die organisierte, vom Geist ergriffene Arbeit. Im Zusammenwirken von Ware und Geld – 
Geld ist dabei der Divisor, also Ware:Geld – besteht die Gesundheit des 

Gebiet nehmen auch die Leistungen, die entstehen aus der geistigen und der staatlichen 
Organisation heraus, den Warencharakter an. Was ein Lehrer an seinen Schülern leistet, ist 
für den Wirtschaftskreislauf Ware. Dem Lehrer werden seine individuellen Fähigkeiten 
ebensowenig bezahlt, wie dem Arbeiter seine Arbeitskraft. Bezahlt kann beiden nur 
werden, was, von ihnen ausgehend, im Wirtschaftskreislauf Ware sein kann.“ Für den 
Wirtschaftskreislauf sind geistige Organisation und Staat Warenproduzenten. „Nur ist, was 
sie produzieren, innerhalb ihres eigenen Gebietes nicht Ware, sondern es wird erst Ware, 
wenn es von dem Wirtschaftskreislauf aufgenommen wird.“  Kp, 130f  

  „Ein Gut, das innerhalb des sozialen Organismus dadurch, dass es gebraucht wird, einen 
bestimmten Wert erhält, der dann auf seinen Preis wirkt, ein solches Gut ist eben in dem 
Sinne, wie ich es auffassen muss, eine Ware.“   79, 246

  „Geistige Leistungen sind ja auch Gebrauchswaren im wirtschaftliche Sinn“ NÖK, 202

  Ware ist, „.. was mit Hilfe von Produktionsmittel und Unternehmerkapital hervorgebracht“
und dann wieder von der Natur übernommen wird (gegessen, verbraucht, zugrunde gehend).
NÖK, 108   (>Wert, objektiver)

  „Sie müssen sich vorstellen, dass die Volkswirtschaft, auch wenn wir sie als Weltwirtschaft
auffassen, in einer fortwährenden Bewegung ist, dass, ich möchte sagen, wie das Blut durch
den Menschen, so die Güter als Waren auf allen möglichen Wegen durch den ganzen 
volkswirtschaftlichen Körper hindurchfliessen. Dabei haben wir dann als die wichtigsten 
Dinge innerhalb des volkswirtschaftlichen Prozesses aufzufassen dasjenige, was sich 
abspielt zwischen Kauf und Verkauf.“  NÖK, 23  (>Geld, Kaufgeld) 

  Ware, Arbeit, Kapital: „Sie finden da drei wichtige Begriffe“; Ware, Arbeit und Kapital. 
„An diesen drei Begriffen hängt im Grund genommen das soziale Erkennen der Gegenwart. 
(…) Der Begriff der Ware fordert Imagination, der Begriff der Arbeit fordert Inspiration, der
Begriff des Kapitals fordert Intuition.“  296, 30  (>Kernpunkte ..)

  Ware als „aufgespeicherte Arbeitskraft“: Von Adam Smith bis zum Sozialismus wurde 
die Ware als aufgespeicherte Arbeitskraft gedacht. Eine gerechte Entlohnung strebte man an
dadurch, dass die Allgemeinheit zum Besitzer der Produktionsmittel würde. „Es entstand 
gar nicht die Frage: Kann man die Ware unabhängig machen von der Entlohnung?“   186, 
201f

  „..logisch folgt ja auch die Ware aus der Arbeit. Aber die Wirklichkeit ist etwas anderes als
die Logik“ .. „die wichtigste Frage, von der das Glück oder Unglück der zivilisierten Welt 
auf volkswirtschaftlichem Gebiet abhängt ..: Wie löst sich die objektive Ware .. ab von der 
Arbeitskraft ..?“  186, 234f

  Ware wird bezahlt: Ware und nur Ware wird bezahlt, nicht aber Fähigkeiten und 
Arbeitskraft. Deren Zustandekommen liegt ausserhalb der Wirtschaft.  Kp, 130

  Ware : Geld = Gesundheit: Ware ist durch Arbeit verwandelte Natursubstanz. Geld ist 
die organisierte, vom Geist ergriffene Arbeit. Im Zusammenwirken von Ware und Geld – 
Geld ist dabei der Divisor, also Ware:Geld – besteht die Gesundheit des 



volkswirtschaftlichen Prozesses. Ware und Geld sind dabei jeweils fluktuierend, z.B. 
kommt es darauf an, wo die Ware ist und bei wem das Geld.  NÖK, 63f   (>Gesundheit)

  „In dem Augenblick, wo wir nämlich die Ware in Geld verwandelt haben, also eigentlich 
in Recht, lässt sich entweder das Recht halten,“ etwas gleichwertiges kaufen, „oder aber, ich
mache durch mein Ingenium mit dem Gelde etwas, was ganz Neues hineinproduziert in den 
wirtschaftlichen Prozess. Da kommen die menschlichen Fähigkeiten hinein..“   NÖK, 117  
(>Volkswirtschaftlicher Prozess)

  Ware, Gut, Gegenstand: „Ein Gut, das innerhalb des sozialen Organismus dadurch, dass 
es gebraucht wird, einen bestimmten Wert erhält, der dann auf seinen Preis wirkt, ein 
solches Gut ist eben in dem Sinne, wie ich es auffassen muss, eine Ware.“ 79, 246   
(>Leistung, >Arbeit, unnötige)

  „Denn wenn an einem Orte ungeheuer viele Nahrungsmittel (..) sind, ohne dass die Leute 
sie brauchen, so sind davon nur soviel Waren, als die Leute aufbrauchen können. Die 
anderen sind bloss Gegenstände (..). Ohne den Handel ist kein Objekt eine Ware.“  338, 166

  Ware – Imagination: „Ware kann überhaupt von niemand verstanden werden, der nicht 
einen Begriff hat von imaginativer Erkenntnis.“ 192, 314  (>Imagination ..)

  „Was Imagination in Bezug auf Ware bedeutet, man wird es nur lernen, wenn das 
Wirtschaftsleben rein herausgestaltet ist und die Menschen darauf angewiesen sind, das 
Wirtschaftsleben in Brüderlichkeit zu verwalten.“   296, 63f

  Ware und Recht: „Man sollte unbefangen das Wirtschaftsleben betrachten, in dessen 
Umkreis Warenerzeugung, Warenaustausch und Warenverbrauch gehören. Man wird den 
wesenhaften Unterschied nicht bloss betrachtend bemerken, welcher besteht zwischen dem 
Verhältnis von Mensch zu Mensch, indem der eine für den anderen Waren erzeugt, und 
demjenigen, das auf einem Rechtsverhältnis beruhen muss. ... Innerhalb der 
Wirtschaftseinrichtungen wendet sich der Mensch an den Menschen, weil der eine dem 
Interesse des anderen dient; grundverschieden davon ist die Beziehung, welche der eine 
Mensch zu dem andern innerhalb des Rechtslebens hat.“    Kp 67f

  „Dadurch, dass man gegenseitig wirkliche Waren tauscht, die man produziert oder 
konsumiert, stellt sich eine Abhängigkeit nicht ein, welche zwischen Mensch und Mensch 
wirkt.“ - Wie z.B. bei Bodenbesitz.  Kp, 72

  „Solange Waren gegen Waren im Wirtschaftsleben ausgetauscht werden, bleibt die 
Wertgestaltung dieser Waren unabhängig von dem Rechtsverhältnisse zwischen Personen 
und Personengruppen. Sobald Waren gegen Rechte eingetauscht werden, wird das 
Rechtsverhältnis selbst berührt.“   Kp, 72  (>Recht und Waren)

  Warencharakter im Wirtschaftsleben: Im Wirtschaftsleben wird alles „mit dem 
Warencharakter ausgestattet. Alles wird zur Ware: Arbeitskraft wird Ware, Geist wird Ware.
Das ist der Gang der neueren Entwickelung gewesen.“   338, 81

  „Dadurch aber werden die Lebensgüter erst «Waren», dass man sie durch die 

volkswirtschaftlichen Prozesses. Ware und Geld sind dabei jeweils fluktuierend, z.B. 
kommt es darauf an, wo die Ware ist und bei wem das Geld.  NÖK, 63f   (>Gesundheit)

  „In dem Augenblick, wo wir nämlich die Ware in Geld verwandelt haben, also eigentlich 
in Recht, lässt sich entweder das Recht halten,“ etwas gleichwertiges kaufen, „oder aber, ich
mache durch mein Ingenium mit dem Gelde etwas, was ganz Neues hineinproduziert in den 
wirtschaftlichen Prozess. Da kommen die menschlichen Fähigkeiten hinein..“   NÖK, 117  
(>Volkswirtschaftlicher Prozess)

  Ware, Gut, Gegenstand: „Ein Gut, das innerhalb des sozialen Organismus dadurch, dass 
es gebraucht wird, einen bestimmten Wert erhält, der dann auf seinen Preis wirkt, ein 
solches Gut ist eben in dem Sinne, wie ich es auffassen muss, eine Ware.“ 79, 246   
(>Leistung, >Arbeit, unnötige)

  „Denn wenn an einem Orte ungeheuer viele Nahrungsmittel (..) sind, ohne dass die Leute 
sie brauchen, so sind davon nur soviel Waren, als die Leute aufbrauchen können. Die 
anderen sind bloss Gegenstände (..). Ohne den Handel ist kein Objekt eine Ware.“  338, 166

  Ware – Imagination: „Ware kann überhaupt von niemand verstanden werden, der nicht 
einen Begriff hat von imaginativer Erkenntnis.“ 192, 314  (>Imagination ..)

  „Was Imagination in Bezug auf Ware bedeutet, man wird es nur lernen, wenn das 
Wirtschaftsleben rein herausgestaltet ist und die Menschen darauf angewiesen sind, das 
Wirtschaftsleben in Brüderlichkeit zu verwalten.“   296, 63f

  Ware und Recht: „Man sollte unbefangen das Wirtschaftsleben betrachten, in dessen 
Umkreis Warenerzeugung, Warenaustausch und Warenverbrauch gehören. Man wird den 
wesenhaften Unterschied nicht bloss betrachtend bemerken, welcher besteht zwischen dem 
Verhältnis von Mensch zu Mensch, indem der eine für den anderen Waren erzeugt, und 
demjenigen, das auf einem Rechtsverhältnis beruhen muss. ... Innerhalb der 
Wirtschaftseinrichtungen wendet sich der Mensch an den Menschen, weil der eine dem 
Interesse des anderen dient; grundverschieden davon ist die Beziehung, welche der eine 
Mensch zu dem andern innerhalb des Rechtslebens hat.“    Kp 67f

  „Dadurch, dass man gegenseitig wirkliche Waren tauscht, die man produziert oder 
konsumiert, stellt sich eine Abhängigkeit nicht ein, welche zwischen Mensch und Mensch 
wirkt.“ - Wie z.B. bei Bodenbesitz.  Kp, 72

  „Solange Waren gegen Waren im Wirtschaftsleben ausgetauscht werden, bleibt die 
Wertgestaltung dieser Waren unabhängig von dem Rechtsverhältnisse zwischen Personen 
und Personengruppen. Sobald Waren gegen Rechte eingetauscht werden, wird das 
Rechtsverhältnis selbst berührt.“   Kp, 72  (>Recht und Waren)

  Warencharakter im Wirtschaftsleben: Im Wirtschaftsleben wird alles „mit dem 
Warencharakter ausgestattet. Alles wird zur Ware: Arbeitskraft wird Ware, Geist wird Ware.
Das ist der Gang der neueren Entwickelung gewesen.“   338, 81

  „Dadurch aber werden die Lebensgüter erst «Waren», dass man sie durch die 



Kapitalmenge, in der ihre besondere Eigenart keinen Ausdruck findet, erwerben oder 
verkaufen kann. Diesen Warencharakter vertragen aber nur diejenigen Lebensgüter, die vom
Menschen unmittelbar verbraucht werden. Denn für deren Wert hat der Mensch einen 
unmittelbaren Maßstab in seinen leiblichen oder seelischen Bedürfnissen. Ein solcher 
Maßstab liegt weder für Grund und Boden noch für die künstlich hergestellten 
Produktionsmittel vor. Deren Wertbemessung ist von vielen Faktoren abhängig, die nur 
anschaulich werden, wenn man die ganze soziale Struktur des Menschenlebens ins Auge 
fasst.“ 24, 252f

  Warenpreis: >Preis

  Warenwert: >Wert

  Wege und Ziele: Es geht mehr um Wege als um Ziele in der sozialen Bewegung. „Nur 
wer in abstrakten Gedanken lebt, dem erscheint alles in eindeutigen Umrissen.“ Das Leben 
ist „ein fliessendes Element.“   Kp, 21

  Weihnacht und Bewusstseinsseele: „Im Zeitalter der Bewusstseinsseele müsste eine 
völlige Verdunkelung der Geisteswelt für den Menschen in seinem Bewusstsein eintreten, 
wenn nicht die Bewusstseinsseele sich so weit erkraften könnte, dass sie zu ihrem göttlich-
geistigen Ursprung in Einsicht zurückblickte. Kann sie das aber, so findet sie den 
Weltenlogos als die Wesenheit, die zurückführen kann. .. Und der Beginn dieses 
Verständnisses ist die liebevolle Erfassung der Welten-Weihe-Nacht, an die jedes Jahr 
festlich erinnert wird. Denn die Erkraftung der Bewusstseinsseele geschieht ja dadurch, dass
sie, die zunächst die Intellektualität aufnimmt, in dieses kälteste Seelenelement die warme 
Liebe einziehen lässt. (…) Aber ihrem Wesen nach ist die Bewusstseinsseele nicht kalt. Sie 
scheint es nur im Anfange ihrer Entfaltung, weil sie da erst das Lichtvolle ihres Inhalts 
offenbaren kann, noch nicht die Weltenwärme, aus der sie ja doch stammt.“  26, 230f   
(>Bewusstseinsseele)

  Weimar: „Gibt es denn etwas Tragikomischeres, als dass Menschen, die weit abstehen 
von all dem, was sich in Weimar entwickelt hat, sich nun in Weimar zu der Farce der 
gegenwärtigen Nationalversammlung vereinigen!“  190, 170

  Weisheit und Bewusstsein: Die „kindliche Aura, der eigentliche höhere Teil des 
Menschen,“ hat noch „überall seine Fortsetzung in die geistige Welt hinein.“ „Der Mensch 
ist da unmittelbar als einzelnes Wesen unterstehend der Führung der ganzen geistigen Welt, 
zu welcher er gehört.“ Sobald sich der Mensch „als zusammenhängendes Ich empfinden“ 
kann, „stellt das Bewusstsein überall sich selber in Verbindung zu der Außenwelt.“ Die im 
Kind wirkende „Weisheit ist mächtiger, umfassender als alle spätere bewusste Weisheit. 
Diese höhere Weisheit verdunkelt sich für die menschliche Seele, welche dann dafür die 
Bewusstheit eintauscht. Sie wirkt aus der geistigen Welt heraus tief in die Körperlichkeit 
herein, so dass der Mensch durch sie sein Gehirn aus dem Geiste heraus formen kann.“ „Die
luziferischen und die ahrimanischen Kräfte haben in den ersten Kindheitsjahren nur 
geringen Einfluss auf das Menschenwesen; sie sind im wesentlichen in all dem nur 
wirksam, was der Mensch durch sein bewusstes Leben aus sich macht.  15, 15 

  
  Weisheit und Liebe: „In der Natur ist überall Verstand., alles ist überall Weisheit. .. So 

Kapitalmenge, in der ihre besondere Eigenart keinen Ausdruck findet, erwerben oder 
verkaufen kann. Diesen Warencharakter vertragen aber nur diejenigen Lebensgüter, die vom
Menschen unmittelbar verbraucht werden. Denn für deren Wert hat der Mensch einen 
unmittelbaren Maßstab in seinen leiblichen oder seelischen Bedürfnissen. Ein solcher 
Maßstab liegt weder für Grund und Boden noch für die künstlich hergestellten 
Produktionsmittel vor. Deren Wertbemessung ist von vielen Faktoren abhängig, die nur 
anschaulich werden, wenn man die ganze soziale Struktur des Menschenlebens ins Auge 
fasst.“ 24, 252f

  Warenpreis: >Preis

  Warenwert: >Wert

  Wege und Ziele: Es geht mehr um Wege als um Ziele in der sozialen Bewegung. „Nur 
wer in abstrakten Gedanken lebt, dem erscheint alles in eindeutigen Umrissen.“ Das Leben 
ist „ein fliessendes Element.“   Kp, 21

  Weihnacht und Bewusstseinsseele: „Im Zeitalter der Bewusstseinsseele müsste eine 
völlige Verdunkelung der Geisteswelt für den Menschen in seinem Bewusstsein eintreten, 
wenn nicht die Bewusstseinsseele sich so weit erkraften könnte, dass sie zu ihrem göttlich-
geistigen Ursprung in Einsicht zurückblickte. Kann sie das aber, so findet sie den 
Weltenlogos als die Wesenheit, die zurückführen kann. .. Und der Beginn dieses 
Verständnisses ist die liebevolle Erfassung der Welten-Weihe-Nacht, an die jedes Jahr 
festlich erinnert wird. Denn die Erkraftung der Bewusstseinsseele geschieht ja dadurch, dass
sie, die zunächst die Intellektualität aufnimmt, in dieses kälteste Seelenelement die warme 
Liebe einziehen lässt. (…) Aber ihrem Wesen nach ist die Bewusstseinsseele nicht kalt. Sie 
scheint es nur im Anfange ihrer Entfaltung, weil sie da erst das Lichtvolle ihres Inhalts 
offenbaren kann, noch nicht die Weltenwärme, aus der sie ja doch stammt.“  26, 230f   
(>Bewusstseinsseele)

  Weimar: „Gibt es denn etwas Tragikomischeres, als dass Menschen, die weit abstehen 
von all dem, was sich in Weimar entwickelt hat, sich nun in Weimar zu der Farce der 
gegenwärtigen Nationalversammlung vereinigen!“  190, 170

  Weisheit und Bewusstsein: Die „kindliche Aura, der eigentliche höhere Teil des 
Menschen,“ hat noch „überall seine Fortsetzung in die geistige Welt hinein.“ „Der Mensch 
ist da unmittelbar als einzelnes Wesen unterstehend der Führung der ganzen geistigen Welt, 
zu welcher er gehört.“ Sobald sich der Mensch „als zusammenhängendes Ich empfinden“ 
kann, „stellt das Bewusstsein überall sich selber in Verbindung zu der Außenwelt.“ Die im 
Kind wirkende „Weisheit ist mächtiger, umfassender als alle spätere bewusste Weisheit. 
Diese höhere Weisheit verdunkelt sich für die menschliche Seele, welche dann dafür die 
Bewusstheit eintauscht. Sie wirkt aus der geistigen Welt heraus tief in die Körperlichkeit 
herein, so dass der Mensch durch sie sein Gehirn aus dem Geiste heraus formen kann.“ „Die
luziferischen und die ahrimanischen Kräfte haben in den ersten Kindheitsjahren nur 
geringen Einfluss auf das Menschenwesen; sie sind im wesentlichen in all dem nur 
wirksam, was der Mensch durch sein bewusstes Leben aus sich macht.  15, 15 

  
  Weisheit und Liebe: „In der Natur ist überall Verstand., alles ist überall Weisheit. .. So 



denkt der Mensch, er bringe den Verstand hervor, während er ihn nur aus dem allgemeinen 
Meere des Verstandes schöpft.“  220, 149f
  
  „Geistige Erkenntnis wandelt sich durch das, was sie ist, in Liebe um. … Die „Weisheit 
der Aussenwelt“ wird, von dem Erdenzustande an, innere Weisheit im Menschen. Und 
wenn sie da verinnerlicht ist, wird sie Keim der Liebe. Weisheit ist die Vorbedingung der 
Liebe; Liebe ist das Ergebnis der im „Ich“ wiedergeborenen Weisheit.“   13, 416   (>Liebe, 
>Moral und Erde, >Erde; Freiheit und Liebe)

  „Wer nicht erkennen will, der lernt auch nicht im wirklichen Sinne lieben.“  141, 171

  Mit dem Christus Jesus ist eine Kraft erschienen, die in die Zukunft hinein wirken wird, 
und die geistige Liebe als eine Kraft um den Erdkreis herumspinnen wird. 104, 31  

„Denken Sie, wie nebeneinander steht dasjenige, was die Menschen heute an Gedanken 
aufbringen über die Forderungen des alltäglichen Lebens, und dasjenige, was aus den 
himmlischen Reichen herunter der Pastor verkündet. Das sind zwei Welten, die sich nicht 
miteinander berühren.“ Die Menschen wollen denke „über Kapital, über Geld, über Kredit, 
Arbeitskraft und so weiter von der einen Seite her, über moralische, über ethische 
Forderungen von der anderen Seite her. … Die Menschen brauchen wiederum eine 
Wissenschaft, die imstande ist, indem sie von dem höchsten Göttlichen redet, zu gleicher 
Zeit einzugehen auf die Bedürfnisse des Alltags. Denn sonst bleiben diese Bedürfnisse des 
Alltags in jener chaotischen Ordnung, in der sie die Lenins und Trotzkis sehen. Und die 
Lehren, die die Geheimnisse der Himmel verkünden, bleiben, wenn sie auch noch so sehr 
das egoistische Empfinden der Herzen wärmen, unfruchtbar für das äußere Leben. .. Wir 
stehen nicht am Ende, wir stehen mitten drinnen in einer Zeit des Kampfes .. in der nächsten
Zukunft werden die Götter nur dasjenige mit den Menschen vorhaben, zu dem der Mensch 
selbst etwas tut. .. Solche scheinbaren Ideale, die aber nur moderne Betäubungsmittel sind, 
sind nicht Wahrheit, sind bloß Wilsonianismus. Zu reden davon, daß ein ganz anderes 
Zeitalter durch gewisse zweimal sieben Punkte .. heraufgerufen werden kann, das ist eine 
ganz besondere Form des modernen Aberglaubens. … Und was uns auffällt zunächst, das 
ist der große Kampf, der hinter der Szene der physisch-sinnlichen Welt stattfindet zwischen 
der Weisheit und der Liebe. Und der Mensch ist hineingestellt in diesen Kampf. .. Da unten,
wo die unbewussten Instinkte pulsieren, da steht der Geist der Weisheit gegen den Geist der 
Liebe, und der Geist der Liebe gegen den Geist der Weisheit. .. Der Mensch muss diesen 
Kampf in sich selber auskämpfen. Immer stärker und stärker wird die Kraft werden, die auf 
der Grundlage dieses inneren Seelenkampfes in den menschlichen Naturen sich abzuspielen 
hat. .. Das ist aber eine Zeiterscheinung, dass die Menschen diesen inneren Kampf nicht 
bestehen wollen, dass sie ihn noch fliehen, dass sie ihn noch nicht haben wollen, diesen 
inneren Kampf. Und weil sie ihn nicht innerlich haben wollen, deshalb projiziert er sich 
heute nach außen. .. Ein Kriegsschauplatz im Innern der menschlichen Seelen, das wird das 
Heilmittel sein für das, was heute unter die Menschen so ruinös getreten ist.“ 186, 277ff
 (>Geistiger Kampf, >Geisteswissenschaft und Freiheit)

  Weisheit in der Natur: „Der Mensch darf sich nicht allein die Weisheit zuschreiben. Er 
schafft mit ihr wohl seine Kultur, aber in einem viel stärkeren Maße ist die Weisheit in dem 
ganzen Erdenplaneten vorhanden. Ein Mensch, der stolz ist auf die Menschheit, kann sagen:
Wie weit hat es der Mensch in der Weisheit gebracht. .. Gewiss ist das Papier eine 

denkt der Mensch, er bringe den Verstand hervor, während er ihn nur aus dem allgemeinen 
Meere des Verstandes schöpft.“  220, 149f
  
  „Geistige Erkenntnis wandelt sich durch das, was sie ist, in Liebe um. … Die „Weisheit 
der Aussenwelt“ wird, von dem Erdenzustande an, innere Weisheit im Menschen. Und 
wenn sie da verinnerlicht ist, wird sie Keim der Liebe. Weisheit ist die Vorbedingung der 
Liebe; Liebe ist das Ergebnis der im „Ich“ wiedergeborenen Weisheit.“   13, 416   (>Liebe, 
>Moral und Erde, >Erde; Freiheit und Liebe)

  „Wer nicht erkennen will, der lernt auch nicht im wirklichen Sinne lieben.“  141, 171

  Mit dem Christus Jesus ist eine Kraft erschienen, die in die Zukunft hinein wirken wird, 
und die geistige Liebe als eine Kraft um den Erdkreis herumspinnen wird. 104, 31  

„Denken Sie, wie nebeneinander steht dasjenige, was die Menschen heute an Gedanken 
aufbringen über die Forderungen des alltäglichen Lebens, und dasjenige, was aus den 
himmlischen Reichen herunter der Pastor verkündet. Das sind zwei Welten, die sich nicht 
miteinander berühren.“ Die Menschen wollen denke „über Kapital, über Geld, über Kredit, 
Arbeitskraft und so weiter von der einen Seite her, über moralische, über ethische 
Forderungen von der anderen Seite her. … Die Menschen brauchen wiederum eine 
Wissenschaft, die imstande ist, indem sie von dem höchsten Göttlichen redet, zu gleicher 
Zeit einzugehen auf die Bedürfnisse des Alltags. Denn sonst bleiben diese Bedürfnisse des 
Alltags in jener chaotischen Ordnung, in der sie die Lenins und Trotzkis sehen. Und die 
Lehren, die die Geheimnisse der Himmel verkünden, bleiben, wenn sie auch noch so sehr 
das egoistische Empfinden der Herzen wärmen, unfruchtbar für das äußere Leben. .. Wir 
stehen nicht am Ende, wir stehen mitten drinnen in einer Zeit des Kampfes .. in der nächsten
Zukunft werden die Götter nur dasjenige mit den Menschen vorhaben, zu dem der Mensch 
selbst etwas tut. .. Solche scheinbaren Ideale, die aber nur moderne Betäubungsmittel sind, 
sind nicht Wahrheit, sind bloß Wilsonianismus. Zu reden davon, daß ein ganz anderes 
Zeitalter durch gewisse zweimal sieben Punkte .. heraufgerufen werden kann, das ist eine 
ganz besondere Form des modernen Aberglaubens. … Und was uns auffällt zunächst, das 
ist der große Kampf, der hinter der Szene der physisch-sinnlichen Welt stattfindet zwischen 
der Weisheit und der Liebe. Und der Mensch ist hineingestellt in diesen Kampf. .. Da unten,
wo die unbewussten Instinkte pulsieren, da steht der Geist der Weisheit gegen den Geist der 
Liebe, und der Geist der Liebe gegen den Geist der Weisheit. .. Der Mensch muss diesen 
Kampf in sich selber auskämpfen. Immer stärker und stärker wird die Kraft werden, die auf 
der Grundlage dieses inneren Seelenkampfes in den menschlichen Naturen sich abzuspielen 
hat. .. Das ist aber eine Zeiterscheinung, dass die Menschen diesen inneren Kampf nicht 
bestehen wollen, dass sie ihn noch fliehen, dass sie ihn noch nicht haben wollen, diesen 
inneren Kampf. Und weil sie ihn nicht innerlich haben wollen, deshalb projiziert er sich 
heute nach außen. .. Ein Kriegsschauplatz im Innern der menschlichen Seelen, das wird das 
Heilmittel sein für das, was heute unter die Menschen so ruinös getreten ist.“ 186, 277ff
 (>Geistiger Kampf, >Geisteswissenschaft und Freiheit)

  Weisheit in der Natur: „Der Mensch darf sich nicht allein die Weisheit zuschreiben. Er 
schafft mit ihr wohl seine Kultur, aber in einem viel stärkeren Maße ist die Weisheit in dem 
ganzen Erdenplaneten vorhanden. Ein Mensch, der stolz ist auf die Menschheit, kann sagen:
Wie weit hat es der Mensch in der Weisheit gebracht. .. Gewiss ist das Papier eine 



Errungenschaft der menschlichen Weisheit, aber die Wespe konnte das Papier schon viel 
früher machen! .. So könnten wir die ganze Natur durchgehen, und wir würden überall die 
waltende Weisheit finden. Wieviel früher hat das Gruppen-Ich der Wespengattung das 
Papier erfunden als der Mensch! Die einzelne Wespe macht das nicht, sondern die 
Gruppenseele.“ Die Weisheit ist durch die Gruppenseelen im umfassenden Sinne im 
Tierreich ausgebildet. Das, was menschliche Weisheit ist, ist dem ganzen Erdenplaneten 
eingewoben und eingeprägt.  102, 147 (bei fvn-rs.net 180)

  Weisheit; Zukunftsweisheit: Um Zukunftsweisheit ist zu kämpfen. Denn „die 
ahrimanischen Mächte lassen sich diese Zukunftsweisheit nicht so ohne weiteres entringen. 
Man darf nicht glauben, dass man in wollüstigen Visionen Weisheit erhoffen kann.“ 
Wirkliche Weisheit muss in Leiden erworben werden.  191, 276  (>Urweisheit)

  Welt; ihre drei Aspekte: „Wir können in der Welt, die an uns herantritt, in der wir leben, 
drei Aspekte unterscheiden: erstens, wie sie sich uns von außen zeigt, zweitens, wie wir sie 
in uns empfinden, und drittens, wie sie selbst im Inneren ist.
Unsere Sinnesorgane vermitteln uns den Aspekt der Welt, wie sie sich uns von außen zeigt, 
die Welt der Formen und Gestalten in der unorganischen Natur, der Mineralwelt; in der 
belebten Natur, der Pflanzenwelt; in der empfindenden Natur, der Tierwelt, und in der 
denkenden Natur, der Menschenwelt. (…) Durch das Wahrnehmen der äußeren 
Gestaltenwelt mit unseren Sinnesorganen entstehen in unserem Inneren Empfindungen. Wie
wir mit unseren Sinnesorganen die Außenwelt wahrnehmen, so empfinden wir mit unserer 
Seele die Eindrücke, die uns diese Außenwelt macht. (…) Nun besteht die Welt aber noch 
unter einem andern Aspekt, unter dem Aspekt, wie sie wirklich ist. .. Zu diesem Aspekt 
gelangt der Mensch, wenn .. aus klaren Sinneswahrnehmungen in ihm Empfindungen 
entstanden sind in seinem Inneren, wenn er diese Empfindungen in harmonische Ordnung .. 
gebracht hat, dann tragen ihn diese Empfindungen wieder hinaus in die Welt. Sie schlagen 
eine Brücke von seiner Seele zur Welt .. Seine Empfindungen giesst er hinein in den 
Gedanken, und sein Gedanke dringt ein in die Umwelt. So ist die Kette geschlossen 
zwischen Welt und Mensch und zwischen Mensch und Welt. .. Im Denken vereinigt sich der
Mensch ganz mit der Welt. Denn das Weltendenken und sein Denken sind ein Ganzes. .. Die
Menschen wurzeln alle in dem einen Boden der physischen Sinnen- und Gestaltenwelt. .. 
Und jede einzelne Menschenindividualität saugt heraus aus dem gemeinsamen Boden 
Kräfte zu ihrer besonderen Entfaltung. .. Aber droben zur Blüte gelangend, in der Welt des 
Gedankens, bilden alle ein großes Ganzes, ein wunderbares wogendes Blütenmeer, jede 
Blüte eine Widerspiegelung des großen einen Weltendenkens .. Unten ein Ganzes: die 
physische Welt. Oben ein Ganzes: die Geisteswelt. Dazwischen Umwandlung des Unteren 
in das Obere in vielen Individualitäten: die Seelenwelt.“  97, 275ff

Welt physisch-moralisch: „Wir wissen, im Lichte leben sterbende Weltgedanken, in den 
Schwerekräften leben werdende Welten durch Willenskeime. Das alles durchstrahlt die 
Seelen, indem sie durch den Raum sich bewegen. Wir betrachten die Welt physisch, wir 
betrachten sie zu gleicher Zeit moralisch. Es ist ein Physisches und ein Moralisches nicht 
nebeneinander vorhanden, sondern nur in seiner Beschränktheit ist der Mensch geneigt, zu 
sagen: Auf der einen Seite ist das Physische, auf der anderen Seite das Moralische. - Nein, 
das sind nur verschiedene Anblicke, das ist in sich einheitlich.“  202, 96  (>Moral und 
Natur)

Errungenschaft der menschlichen Weisheit, aber die Wespe konnte das Papier schon viel 
früher machen! .. So könnten wir die ganze Natur durchgehen, und wir würden überall die 
waltende Weisheit finden. Wieviel früher hat das Gruppen-Ich der Wespengattung das 
Papier erfunden als der Mensch! Die einzelne Wespe macht das nicht, sondern die 
Gruppenseele.“ Die Weisheit ist durch die Gruppenseelen im umfassenden Sinne im 
Tierreich ausgebildet. Das, was menschliche Weisheit ist, ist dem ganzen Erdenplaneten 
eingewoben und eingeprägt.  102, 147 (bei fvn-rs.net 180)

  Weisheit; Zukunftsweisheit: Um Zukunftsweisheit ist zu kämpfen. Denn „die 
ahrimanischen Mächte lassen sich diese Zukunftsweisheit nicht so ohne weiteres entringen. 
Man darf nicht glauben, dass man in wollüstigen Visionen Weisheit erhoffen kann.“ 
Wirkliche Weisheit muss in Leiden erworben werden.  191, 276  (>Urweisheit)

  Welt; ihre drei Aspekte: „Wir können in der Welt, die an uns herantritt, in der wir leben, 
drei Aspekte unterscheiden: erstens, wie sie sich uns von außen zeigt, zweitens, wie wir sie 
in uns empfinden, und drittens, wie sie selbst im Inneren ist.
Unsere Sinnesorgane vermitteln uns den Aspekt der Welt, wie sie sich uns von außen zeigt, 
die Welt der Formen und Gestalten in der unorganischen Natur, der Mineralwelt; in der 
belebten Natur, der Pflanzenwelt; in der empfindenden Natur, der Tierwelt, und in der 
denkenden Natur, der Menschenwelt. (…) Durch das Wahrnehmen der äußeren 
Gestaltenwelt mit unseren Sinnesorganen entstehen in unserem Inneren Empfindungen. Wie
wir mit unseren Sinnesorganen die Außenwelt wahrnehmen, so empfinden wir mit unserer 
Seele die Eindrücke, die uns diese Außenwelt macht. (…) Nun besteht die Welt aber noch 
unter einem andern Aspekt, unter dem Aspekt, wie sie wirklich ist. .. Zu diesem Aspekt 
gelangt der Mensch, wenn .. aus klaren Sinneswahrnehmungen in ihm Empfindungen 
entstanden sind in seinem Inneren, wenn er diese Empfindungen in harmonische Ordnung .. 
gebracht hat, dann tragen ihn diese Empfindungen wieder hinaus in die Welt. Sie schlagen 
eine Brücke von seiner Seele zur Welt .. Seine Empfindungen giesst er hinein in den 
Gedanken, und sein Gedanke dringt ein in die Umwelt. So ist die Kette geschlossen 
zwischen Welt und Mensch und zwischen Mensch und Welt. .. Im Denken vereinigt sich der
Mensch ganz mit der Welt. Denn das Weltendenken und sein Denken sind ein Ganzes. .. Die
Menschen wurzeln alle in dem einen Boden der physischen Sinnen- und Gestaltenwelt. .. 
Und jede einzelne Menschenindividualität saugt heraus aus dem gemeinsamen Boden 
Kräfte zu ihrer besonderen Entfaltung. .. Aber droben zur Blüte gelangend, in der Welt des 
Gedankens, bilden alle ein großes Ganzes, ein wunderbares wogendes Blütenmeer, jede 
Blüte eine Widerspiegelung des großen einen Weltendenkens .. Unten ein Ganzes: die 
physische Welt. Oben ein Ganzes: die Geisteswelt. Dazwischen Umwandlung des Unteren 
in das Obere in vielen Individualitäten: die Seelenwelt.“  97, 275ff

Welt physisch-moralisch: „Wir wissen, im Lichte leben sterbende Weltgedanken, in den 
Schwerekräften leben werdende Welten durch Willenskeime. Das alles durchstrahlt die 
Seelen, indem sie durch den Raum sich bewegen. Wir betrachten die Welt physisch, wir 
betrachten sie zu gleicher Zeit moralisch. Es ist ein Physisches und ein Moralisches nicht 
nebeneinander vorhanden, sondern nur in seiner Beschränktheit ist der Mensch geneigt, zu 
sagen: Auf der einen Seite ist das Physische, auf der anderen Seite das Moralische. - Nein, 
das sind nur verschiedene Anblicke, das ist in sich einheitlich.“  202, 96  (>Moral und 
Natur)



  Die Kardinafrage ist: „Wie hängt das Moralische, die moralische Weltordnung zusammen 
mit der physischen Weltordnung?“ Im menschlichen Organismus insofern, als dieser nicht 
nur fest, sondern auch flüssig, luftförmig und wärmehaft ist. „Moralische Ideale drücken 
sich aus durch eine Erhöhung der Wärme im Wärmeorganismus. - Der Mensch wird nicht 
nur seelisch wärmer, der Mensch ..  wird wirklich durch dasjenige, was er erlebt an 
moralischen Idealen, innerlich wärmer.“ Und „der Mensch trägt dadurch, daß er sich 
begeistern kann für moralische Ideale oder für moralische Vorgänge, einen Lichtquell in 
sich“, was mit dem Luftorganismus zusammenhängt. 202, 185f  

  Welt der Zukunft: Das äusserliche Weltengeschehen, aus dem der Mensch als physisches 
Wesen heraus entsprungen ist, „ist im ganzen, zu uns gehörigen Weltall .. wie die Pflanze, 
welche in Blättern spriesst, zur Blüte wird, die Fruchtumhüllung entwickelt bis zum
Keim im Innern. .. Es muss das alte Umhüllende vergehen, damit das neue Pflanzenleben 
entsteht aus dem Keim. Anthroposophie zeigt, dass alles dasjenige, was an uns leiblich ist, 
als zugehörig der äusseren physischen Welt zu solch Vergänglichem des Weltenalls gehört,
dass aber ein Keim lebt. Dass ein Keim lebt in dem Menschenwesen, das ist das Geistige, 
das Sittliche der Impulse, das da drinnen lebt. Das sind unsere sittlichen Ideale, die sind eine
noch junge Welt. Wie um den Pflanzenkeim herum die Hüllen vertrocknen und fallen, so 
werden fallen die sichtbaren Sterne, die sichtbaren äusseren Gegenstande der drei 
Naturreiche. Sie fallen dahin. Dasjenige, was der Keim der Zukunft ist, liegt in unserem 
sittlichen Seeleninhalte. Aus dem entsteht die Welt der Zukunft. Dasjenige, was wir heute 
tun, was wir heute wollen, das wird reale, äusserlich wiederum wahrnehmbare 
Weltgestaltung. Es wächst allerdings das Verantwortlichkeitsgefühl ins Grosse, wenn man 
sich dessen bewusst wird, dass dasjenige, was wir heute in unseren moralischen Absichten 
haben, einstmals so der Welt wahrnehmbar werden wird, wie uns heute die Sterne 
wahrnehmbar sind. .. Himmel und Erde werden vergehen , so sprach der Begründer des ≪ ≫
Christentums .. Wiederum haben wir aus der Geisteswissenschaft selber zu schöpfen 
moralische Kräfte, die dann übergehen in soziale Kräfte. Geisteswissenschaft theoretisiert 
nicht bloss .. Kraft .. brauchen wir, wenn wir soziale Menschen werden wollen.“  336, 432f

  Weltanschauung, gewohnte: „Nehmen wir dasjenige, was aus der Weltanschauung, die 
heute die gewohnte ist, folgt. .. Sonne und Planeten, sie haben sich in einer gewissen Weise 
nach äusserlichen Naturkräften herausgebildet aus diesem Nebel. Wir leben auf dieser Erde 
als einsamer Mensch .. Dasjenige, was da geschieht in unserer Aussenwelt, es fragt nicht 
nach unseren Idealen, nach unseren sittlichen und geistigen Impulsen. Das verläuft nach 
äusseren Naturgesetzen und kommt in einem Endzustand an, .. das ist dann der Leichenplatz
zugleich, der grosse Friedhof für alle sittlichen Ideale; die sind als Illusionen aufgetaucht in 
der Mitte dieses Weltenwerdens, die haben dem Menschen ein illusionäres Bewusstsein von
seiner Menschenwürde gegeben, die werden mit dem Planetensystem selber zu [Grabe] 
getragen.“  336, 431

  „Die frühere Weltanschauung hatte noch eine ganz andere Stosskraft, sie hing noch 
zusammen mit der geistigen Welt. Die heutige Weltanschauung hat keine Stosskraft, das 
Wirken der geistigen Kraft fehlt. Diese Weltanschauung füllt den Menschen nicht aus. Sie 
ist eine Kopfsache, während jene eine Herzenssache ist. Zum Ausdruck ist dieser 
Unterschied in dem evangelischen Bekenntnis gekommen: mit dem Verstand alles 
verstehen, was die Welt um uns herum bietet; für das andere muss der Glaube ausreichen. 

  Die Kardinafrage ist: „Wie hängt das Moralische, die moralische Weltordnung zusammen 
mit der physischen Weltordnung?“ Im menschlichen Organismus insofern, als dieser nicht 
nur fest, sondern auch flüssig, luftförmig und wärmehaft ist. „Moralische Ideale drücken 
sich aus durch eine Erhöhung der Wärme im Wärmeorganismus. - Der Mensch wird nicht 
nur seelisch wärmer, der Mensch ..  wird wirklich durch dasjenige, was er erlebt an 
moralischen Idealen, innerlich wärmer.“ Und „der Mensch trägt dadurch, daß er sich 
begeistern kann für moralische Ideale oder für moralische Vorgänge, einen Lichtquell in 
sich“, was mit dem Luftorganismus zusammenhängt. 202, 185f  

  Welt der Zukunft: Das äusserliche Weltengeschehen, aus dem der Mensch als physisches 
Wesen heraus entsprungen ist, „ist im ganzen, zu uns gehörigen Weltall .. wie die Pflanze, 
welche in Blättern spriesst, zur Blüte wird, die Fruchtumhüllung entwickelt bis zum
Keim im Innern. .. Es muss das alte Umhüllende vergehen, damit das neue Pflanzenleben 
entsteht aus dem Keim. Anthroposophie zeigt, dass alles dasjenige, was an uns leiblich ist, 
als zugehörig der äusseren physischen Welt zu solch Vergänglichem des Weltenalls gehört,
dass aber ein Keim lebt. Dass ein Keim lebt in dem Menschenwesen, das ist das Geistige, 
das Sittliche der Impulse, das da drinnen lebt. Das sind unsere sittlichen Ideale, die sind eine
noch junge Welt. Wie um den Pflanzenkeim herum die Hüllen vertrocknen und fallen, so 
werden fallen die sichtbaren Sterne, die sichtbaren äusseren Gegenstande der drei 
Naturreiche. Sie fallen dahin. Dasjenige, was der Keim der Zukunft ist, liegt in unserem 
sittlichen Seeleninhalte. Aus dem entsteht die Welt der Zukunft. Dasjenige, was wir heute 
tun, was wir heute wollen, das wird reale, äusserlich wiederum wahrnehmbare 
Weltgestaltung. Es wächst allerdings das Verantwortlichkeitsgefühl ins Grosse, wenn man 
sich dessen bewusst wird, dass dasjenige, was wir heute in unseren moralischen Absichten 
haben, einstmals so der Welt wahrnehmbar werden wird, wie uns heute die Sterne 
wahrnehmbar sind. .. Himmel und Erde werden vergehen , so sprach der Begründer des ≪ ≫
Christentums .. Wiederum haben wir aus der Geisteswissenschaft selber zu schöpfen 
moralische Kräfte, die dann übergehen in soziale Kräfte. Geisteswissenschaft theoretisiert 
nicht bloss .. Kraft .. brauchen wir, wenn wir soziale Menschen werden wollen.“  336, 432f

  Weltanschauung, gewohnte: „Nehmen wir dasjenige, was aus der Weltanschauung, die 
heute die gewohnte ist, folgt. .. Sonne und Planeten, sie haben sich in einer gewissen Weise 
nach äusserlichen Naturkräften herausgebildet aus diesem Nebel. Wir leben auf dieser Erde 
als einsamer Mensch .. Dasjenige, was da geschieht in unserer Aussenwelt, es fragt nicht 
nach unseren Idealen, nach unseren sittlichen und geistigen Impulsen. Das verläuft nach 
äusseren Naturgesetzen und kommt in einem Endzustand an, .. das ist dann der Leichenplatz
zugleich, der grosse Friedhof für alle sittlichen Ideale; die sind als Illusionen aufgetaucht in 
der Mitte dieses Weltenwerdens, die haben dem Menschen ein illusionäres Bewusstsein von
seiner Menschenwürde gegeben, die werden mit dem Planetensystem selber zu [Grabe] 
getragen.“  336, 431

  „Die frühere Weltanschauung hatte noch eine ganz andere Stosskraft, sie hing noch 
zusammen mit der geistigen Welt. Die heutige Weltanschauung hat keine Stosskraft, das 
Wirken der geistigen Kraft fehlt. Diese Weltanschauung füllt den Menschen nicht aus. Sie 
ist eine Kopfsache, während jene eine Herzenssache ist. Zum Ausdruck ist dieser 
Unterschied in dem evangelischen Bekenntnis gekommen: mit dem Verstand alles 
verstehen, was die Welt um uns herum bietet; für das andere muss der Glaube ausreichen. 



Im Bürgertum ist noch der letzte Rest der früheren Weltanschauung, eine Art 
Zusammenhang mit der geistigen Welt.“ Ganz anders beim Proletarier.  336, 328  
(>Proletarier und Bürger, >Westen und Wille) 

  Weltanschauung ist praktisch: Die Zuhörer aus der Arbeiterschaft betrachten „dieses aus
einer Weltanschauung        herauskommende Denken heute als das Wichtigste, was an sie 
herantreten kann. Ein Gefühl dafür ist vorhanden, dass vor allen Dingen Aufklärung, jetzt 
nicht im parteimässigen Sinn, sondern im allgemein menschlichen Sinn, unter die Massen 
kommen müsse. Die Leute lechzen, mehr oder weniger unbewusst, nach dem, was aus einer
wirklichen breiten Weltanschauung heraus kommt.“ .. „es handelt sich darum, dass man in 
der Lage ist, nicht nur verstandesmäßige Bildung heute zu verbreiten, um soziale 
Gestaltungen zu begründen.“   83, 258ff   (>Intellekt und Wille)

  Um freiwillig Arbeit für die Gesamtheit zu leisten, kann allein eine geistige 
Weltanschauung helfen, „welche durch sich selbst, durch das, was sie zu bieten vermag, 
sich in die Gedanken, in die Gefühle, in den Willen, kurz in die ganze Seele des Menschen 
einlebt.“ Das höhere Selbst „kann aus seinem Schlummer nur erlöst werden durch eine 
Weltauffassung, welche die oben genannten Eigenschaften hat. .. Führt man aber Menschen 
zusammen, die eine solche Weltauffassung nicht haben, dann wird das Gute der 
Einrichtungen sich ganz notwendig nach einer kürzeren oder längeren Zeit zum Schlechten 
verkehren müssen. Bei Menschen ohne eine auf den Geist sich richtende Weltauffassung 
müssen nämlich notwendig gerade diejenigen Einrichtungen, welche den materiellen 
Wohlstand befördern, auch eine Steigerung des Egoismus bewirken, und damit nach und 
nach Not, Elend und Armut erzeugen. - Es ist eben in des Wortes ureigenster Bedeutung 
richtig: nur dem einzelnen kann man helfen, wenn man ihm bloß Brot verschafft; einer 
Gesamtheit kann man nur dadurch Brot verschaffen, dass man ihr zu einer Weltauffassung 
verhilft. Es würde nämlich auch das gar nichts nützen, wenn man von einer Gesamtheit 
jedem einzelnen Brot verschaffen wollte. Nach einiger Zeit müsste sich dann doch die 
Sache so gestalten, dass viele wieder kein Brot haben.“  34, 216f  (>Geisteswissenschaft 
und soziale Frage, >Glaube, Liebe, Hoffnung,)

  Das Wichtigste im Sozialen ist, dass jeder nach Wegen für eine Weltauffassung sucht. Man
kann einsehen, dass man durch sein wohlbegründetes Schicksal und mit bestimmten 
Fähigkeiten in die Menschengemeinschaft hineingestellt ist. Daraus kann ein „mächtiger 
Impuls“ kommen.  34, 218f  (>Reinkarnation)

  „Wer heute noch bei der Ansicht beharrt, Weltanschauung sei etwas, was die abstrakten 
Denker mit sich ausmachen mögen, sie habe in der Praxis nichts zu schaffen, der arbeitet 
mit an der Zerstörung ...“   24, 178  (>Krankheit, >Heil)

  „Man lässt sich nicht vom Schneider Stiefel machen, nicht vom Schuster rasieren, warum 
sollte man das, was man braucht als Weltanschauung, bei jemandem anderen holen als bei 
dem, der in sie eingeweiht ist?   200, 25   (>Geisteswissenschaft und Ich)

  „Man bedenke doch, was es heisst für das menschliche Empfinden, das menschliche 
Gemüt, wenn man sich sagen kann, aus dem geistigen Leben heraus sich sagen kann: Ich 
bin nicht nur ein verlassenes Kind in einem physischen Leibe, sondern ich bin etwas, was 
herausgeboren ist aus dem ganzen physischen und seelischen und geistigen Weltenall. Ich 

Im Bürgertum ist noch der letzte Rest der früheren Weltanschauung, eine Art 
Zusammenhang mit der geistigen Welt.“ Ganz anders beim Proletarier.  336, 328  
(>Proletarier und Bürger, >Westen und Wille) 

  Weltanschauung ist praktisch: Die Zuhörer aus der Arbeiterschaft betrachten „dieses aus
einer Weltanschauung        herauskommende Denken heute als das Wichtigste, was an sie 
herantreten kann. Ein Gefühl dafür ist vorhanden, dass vor allen Dingen Aufklärung, jetzt 
nicht im parteimässigen Sinn, sondern im allgemein menschlichen Sinn, unter die Massen 
kommen müsse. Die Leute lechzen, mehr oder weniger unbewusst, nach dem, was aus einer
wirklichen breiten Weltanschauung heraus kommt.“ .. „es handelt sich darum, dass man in 
der Lage ist, nicht nur verstandesmäßige Bildung heute zu verbreiten, um soziale 
Gestaltungen zu begründen.“   83, 258ff   (>Intellekt und Wille)

  Um freiwillig Arbeit für die Gesamtheit zu leisten, kann allein eine geistige 
Weltanschauung helfen, „welche durch sich selbst, durch das, was sie zu bieten vermag, 
sich in die Gedanken, in die Gefühle, in den Willen, kurz in die ganze Seele des Menschen 
einlebt.“ Das höhere Selbst „kann aus seinem Schlummer nur erlöst werden durch eine 
Weltauffassung, welche die oben genannten Eigenschaften hat. .. Führt man aber Menschen 
zusammen, die eine solche Weltauffassung nicht haben, dann wird das Gute der 
Einrichtungen sich ganz notwendig nach einer kürzeren oder längeren Zeit zum Schlechten 
verkehren müssen. Bei Menschen ohne eine auf den Geist sich richtende Weltauffassung 
müssen nämlich notwendig gerade diejenigen Einrichtungen, welche den materiellen 
Wohlstand befördern, auch eine Steigerung des Egoismus bewirken, und damit nach und 
nach Not, Elend und Armut erzeugen. - Es ist eben in des Wortes ureigenster Bedeutung 
richtig: nur dem einzelnen kann man helfen, wenn man ihm bloß Brot verschafft; einer 
Gesamtheit kann man nur dadurch Brot verschaffen, dass man ihr zu einer Weltauffassung 
verhilft. Es würde nämlich auch das gar nichts nützen, wenn man von einer Gesamtheit 
jedem einzelnen Brot verschaffen wollte. Nach einiger Zeit müsste sich dann doch die 
Sache so gestalten, dass viele wieder kein Brot haben.“  34, 216f  (>Geisteswissenschaft 
und soziale Frage, >Glaube, Liebe, Hoffnung,)

  Das Wichtigste im Sozialen ist, dass jeder nach Wegen für eine Weltauffassung sucht. Man
kann einsehen, dass man durch sein wohlbegründetes Schicksal und mit bestimmten 
Fähigkeiten in die Menschengemeinschaft hineingestellt ist. Daraus kann ein „mächtiger 
Impuls“ kommen.  34, 218f  (>Reinkarnation)

  „Wer heute noch bei der Ansicht beharrt, Weltanschauung sei etwas, was die abstrakten 
Denker mit sich ausmachen mögen, sie habe in der Praxis nichts zu schaffen, der arbeitet 
mit an der Zerstörung ...“   24, 178  (>Krankheit, >Heil)

  „Man lässt sich nicht vom Schneider Stiefel machen, nicht vom Schuster rasieren, warum 
sollte man das, was man braucht als Weltanschauung, bei jemandem anderen holen als bei 
dem, der in sie eingeweiht ist?   200, 25   (>Geisteswissenschaft und Ich)

  „Man bedenke doch, was es heisst für das menschliche Empfinden, das menschliche 
Gemüt, wenn man sich sagen kann, aus dem geistigen Leben heraus sich sagen kann: Ich 
bin nicht nur ein verlassenes Kind in einem physischen Leibe, sondern ich bin etwas, was 
herausgeboren ist aus dem ganzen physischen und seelischen und geistigen Weltenall. Ich 



gehöre dem Weltenall an, insofern dieses Weltenall ewig ist. Man fühle, was innerlich in der
Seele sich erkraftet, wenn der Mensch sich also im Kosmos drinnen fühlt. Das geht bis in 
die Kräfte des Blutes, das gibt die Kraft zum Handeln im Leben; das durchdringt und 
durchgeistigt den Willen, wenn der Mensch weiss, was er als Mensch im Weltenall ist. Das 
aber sollte ihm durch die Pflege des geistigen Lebens werden.“  336, 428

  „..Gerade so, wie man sich nicht zu fürchten braucht vor irgendeiner anderen 
Weltanschauung, wenn man den eigenen Enthusiasmus und die Kraft für eine eigene 
Weltanschauung hat. Diese Dinge sollen im freien Geistes-Wettstreit sich ausbilden können,
aber jedenfalls nicht durch staatliche Gesetzmässigkeit. .. Keinerlei Art von 
Seelenverfassung sollte durch Staatsgesetzlichkeit irgendwie verfolgt oder protegiert 
werden.“    330, 324

  Weltenbürger: „Im alten Griechenland war der Horizont des Gebildeten eingeschränkt. 
Man war Landesbürger. Es kamen die neueren Zeiten. Amerika wurde entdeckt, die 
Kugelgestalt der Erde wurde durch unmittelbares Umwandern der Erde, durch Erfahrung 
neu gefunden. Der Mensch wurde Erdenbürger. Wiederum sind wir eine Etappe weiter. Die 
Menschheit ist durch das Landesbürgertum, durch das Erdenbürgertum hindurchgegangen. 
Heute ergeht an sie der Ruf, Weltenbürger im wahren Sinne des Wortes zu werden, das 
heisst, sich zu fühlen als ein Bürger jener Welten, die ausserhalb unserer Erde sind, die aber 
mit dieser als zu einem Ganzen zusammengehören, Bürger auch jener Zukunftswelten, auf 
die ich hingedeutet habe.“  333, 159f

  Weltgedanken: „Die Weltgedanken tragen den Menschen in die Zukunft, wenn er sie von 
Michael empfängt; sie führen ihn von der ihm heilsamen Zukunft hinweg, wenn Ahriman 
sie ihm geben kann.“  26, 186

  Weltgemeinschaft: „Es ist ein Ungedanke, die Wirtschaftskräfte in einer abstrakten 
Weltgemeinschaft organisieren zu wollen.“ Dass man die Staatsgemeinschaften „zu 
Wirtschaftsgemeinschaften umwandeln wollte, bewirkte das soziale Chaos der neuesten 
Zeit.“  Kp, 15f (>Staat, Überstaat, >Völkerbund, >Internationales Leben) 

  „..da glauben die Menschen, dass man in Russland zum Beispiel .. eine (ähnliche) soziale 
Struktur bewirken kann wie in England oder Schottland oder gar in Amerika. Das kann man
nicht; denn die Welt ist gesetzmässig organisiert und nicht so, dass man willkürlich überall 
alles tun kann.“  186, 178  (>Dreigliederung geographisch)

  Weltherrschaft: Es ist so, „dass in den heranwachsenden und namentlich seit Jakob I. 
besonders groß werdenden okkulten Bruderschaften seit Jahrhunderten wie eine 
selbstverständliche Wahrheit gelehrt worden ist, dass an die „angelsächsische Rasse“ – so 
sagt man eben in diesem Zusammenhange, … – alle Weltherrschaft der fünften 
nachatlantischen Zeit übergehen müsse.“  173b, 101  (>Deutsches Volk ausgeschaltet)

  Weltherrschaft mit Kapitalistenmitteln: „Tonangebend ist eine Gruppe von Menschen, 
welche die Erde beherrschen wollen mit den Mitteln der beweglichen kapitalistischen 
Wirtschaftsimpulse. Zu ihnen gehören alle diejenigen Menschenkreise, welche diese 
Gruppe imstande ist, durch Wirtschaftsmittel zu binden und zu organisieren. Das 
Wesentliche ist, dass diese Gruppe weiss, im Bereich des russischen Territoriums liegt eine 

gehöre dem Weltenall an, insofern dieses Weltenall ewig ist. Man fühle, was innerlich in der
Seele sich erkraftet, wenn der Mensch sich also im Kosmos drinnen fühlt. Das geht bis in 
die Kräfte des Blutes, das gibt die Kraft zum Handeln im Leben; das durchdringt und 
durchgeistigt den Willen, wenn der Mensch weiss, was er als Mensch im Weltenall ist. Das 
aber sollte ihm durch die Pflege des geistigen Lebens werden.“  336, 428

  „..Gerade so, wie man sich nicht zu fürchten braucht vor irgendeiner anderen 
Weltanschauung, wenn man den eigenen Enthusiasmus und die Kraft für eine eigene 
Weltanschauung hat. Diese Dinge sollen im freien Geistes-Wettstreit sich ausbilden können,
aber jedenfalls nicht durch staatliche Gesetzmässigkeit. .. Keinerlei Art von 
Seelenverfassung sollte durch Staatsgesetzlichkeit irgendwie verfolgt oder protegiert 
werden.“    330, 324

  Weltenbürger: „Im alten Griechenland war der Horizont des Gebildeten eingeschränkt. 
Man war Landesbürger. Es kamen die neueren Zeiten. Amerika wurde entdeckt, die 
Kugelgestalt der Erde wurde durch unmittelbares Umwandern der Erde, durch Erfahrung 
neu gefunden. Der Mensch wurde Erdenbürger. Wiederum sind wir eine Etappe weiter. Die 
Menschheit ist durch das Landesbürgertum, durch das Erdenbürgertum hindurchgegangen. 
Heute ergeht an sie der Ruf, Weltenbürger im wahren Sinne des Wortes zu werden, das 
heisst, sich zu fühlen als ein Bürger jener Welten, die ausserhalb unserer Erde sind, die aber 
mit dieser als zu einem Ganzen zusammengehören, Bürger auch jener Zukunftswelten, auf 
die ich hingedeutet habe.“  333, 159f

  Weltgedanken: „Die Weltgedanken tragen den Menschen in die Zukunft, wenn er sie von 
Michael empfängt; sie führen ihn von der ihm heilsamen Zukunft hinweg, wenn Ahriman 
sie ihm geben kann.“  26, 186

  Weltgemeinschaft: „Es ist ein Ungedanke, die Wirtschaftskräfte in einer abstrakten 
Weltgemeinschaft organisieren zu wollen.“ Dass man die Staatsgemeinschaften „zu 
Wirtschaftsgemeinschaften umwandeln wollte, bewirkte das soziale Chaos der neuesten 
Zeit.“  Kp, 15f (>Staat, Überstaat, >Völkerbund, >Internationales Leben) 

  „..da glauben die Menschen, dass man in Russland zum Beispiel .. eine (ähnliche) soziale 
Struktur bewirken kann wie in England oder Schottland oder gar in Amerika. Das kann man
nicht; denn die Welt ist gesetzmässig organisiert und nicht so, dass man willkürlich überall 
alles tun kann.“  186, 178  (>Dreigliederung geographisch)

  Weltherrschaft: Es ist so, „dass in den heranwachsenden und namentlich seit Jakob I. 
besonders groß werdenden okkulten Bruderschaften seit Jahrhunderten wie eine 
selbstverständliche Wahrheit gelehrt worden ist, dass an die „angelsächsische Rasse“ – so 
sagt man eben in diesem Zusammenhange, … – alle Weltherrschaft der fünften 
nachatlantischen Zeit übergehen müsse.“  173b, 101  (>Deutsches Volk ausgeschaltet)

  Weltherrschaft mit Kapitalistenmitteln: „Tonangebend ist eine Gruppe von Menschen, 
welche die Erde beherrschen wollen mit den Mitteln der beweglichen kapitalistischen 
Wirtschaftsimpulse. Zu ihnen gehören alle diejenigen Menschenkreise, welche diese 
Gruppe imstande ist, durch Wirtschaftsmittel zu binden und zu organisieren. Das 
Wesentliche ist, dass diese Gruppe weiss, im Bereich des russischen Territoriums liegt eine 



im Sinne der Zukunft unorganisierte Menschenansammlung, die den Keim einer 
sozialistischen Organisation in sich trägt. Diesen sozialistischen Keimimpuls unter den 
Machtbereich der antisozialen Gruppe zu bringen, ist das wohlberechnete Ziel. Dieses Ziel 
kann nicht erreicht werden, wenn von Mitteleuropa mit Verständnis eine Vereinigung 
gesucht wird mit dem östlichen Keimimpuls. Nur weil jene Gruppe innerhalb der 
angloamerikanischen Welt zu finden ist, ist als untergeordnetes Moment die jetzige 
Mächtekonstellation entstanden, welche alle wirklichen Gegensätze und Interessen 
verdeckt. Sie verdeckt vor allem die wahre Tatsache, dass um den russischen Kulturkeim 
zwischen den angloamerikanischen Plutokraten und dem mitteleuropäischen Volke 
gekämpft wird. In dem Augenblicke, in dem von Mitteleuropa diese Tatsache der Welt 
enthüllt wird, wird eine unwahre Konstellation durch eine wahre ersetzt. Der Krieg wird 
deshalb solange in irgendeiner Form dauern, bis Deutschtum und Slawentum zu dem 
gemeinsamen Ziel der Menschenbefreiung vom Joche des Westens zusammengefunden 
haben. Es gibt nur die Alternative: Entweder man entlarvt die Lügen, mit der der Westen 
arbeiten muss, wenn er reüssieren will, man sagt: Die Macher der angloamerikanischen 
Sache sind die Träger einer Strömung, die ihre Wurzeln in den Impulsen hat, die vor der 
französischen Revolution liegen und in der Realisierung einer Weltherrschaft mit 
Kapitalistenmitteln besteht, die sich nur der Revolutionsimpulse als Phrase bedient, um sich
dahinter zu verstecken -, oder man tritt an eine okkulte Gruppe innerhalb der 
angloamerikanischen Welt die Weltherrschaft ab ..“ 173c, 264  (>Macht und Ohnmacht, 
>Wahrheit wird gehasst)

  „Mögen die Leute heute in ihrem Bewusstsein sagen, was sie wollen, dasjenige, was 
angestrebt wird, ist, eine Herrenkaste des Westens zu begründen und eine wirtschaftliche 
Sklavenkaste des Ostens, die beim Rhein beginnt und weiter nach Osten bis nach Asien 
hinein geht. Nicht eine Sklavenkaste im alten griechischen Sinne, aber eine ökonomische 
Sklavenkaste, eine Sklavenkaste, welche sozialistisch organisiert werden soll, welche alle 
Unmöglichkeiten einer sozialen Struktur aufnehmen soll, die aber dann nicht angewendet 
werden soll auf die englisch sprechende Bevölkerung. Darum handelt es sich, die englisch 
sprechende Bevölkerung zu einer Herrenbevölkerung der Erde zu machen.
Nun, richtig gedacht ist dieses von jener Seite in allerumfänglichstem Sinne.“  186, 69  
(>Arbeitslosigkeit und Aufstände) 

  „Man könnte auch sagen: Gerade durch diese Inspiration, die der Volksgenius erfahren 
muss, wird Ahriman gefesselt werden. Sonst würde sich ein ahrimanisches Wesen über die 
ganze Erde hin entwickeln.“ 190, 80  (>Volk und Recht, >Weltwirtschaft als Neigung)

  Westliche Geheimzirkel werden vermeiden, dass im Osten eine Synthese von Religion und
Wissenschaft entsteht. Es soll atheistische Naturwissenschaft neben unklarer Mystik stehen, 
das wird ihrer Weltherrschaft dienen.   186, 1.12.18

  Es gab im Gebiet der englisch sprechenden Bevölkerung ein Ideal von einer gewissen 
Humanität, unter das die uneingeweihten Menschen zusammengefasst wurden. Aber 
„Hinter diesem äußeren Streben steht .. das Wissen der tonangebenden Eingeweihten. Und 
ohne dass die Öffentlichkeit das weiß, ohne dass die Öffentlichkeit Gelegenheit dazu hat, 
sich ein genügendes Wissen von den Dingen überhaupt zu verschaffen, fließen die Urteile, 
die richtunggebenden Kräfte von Seiten gewisser eingeweihter Kreise in die öffentliche 
Meinung und in den davon abhängenden Gang der Ereignisse, der äußeren Taten ein.“ Es 

im Sinne der Zukunft unorganisierte Menschenansammlung, die den Keim einer 
sozialistischen Organisation in sich trägt. Diesen sozialistischen Keimimpuls unter den 
Machtbereich der antisozialen Gruppe zu bringen, ist das wohlberechnete Ziel. Dieses Ziel 
kann nicht erreicht werden, wenn von Mitteleuropa mit Verständnis eine Vereinigung 
gesucht wird mit dem östlichen Keimimpuls. Nur weil jene Gruppe innerhalb der 
angloamerikanischen Welt zu finden ist, ist als untergeordnetes Moment die jetzige 
Mächtekonstellation entstanden, welche alle wirklichen Gegensätze und Interessen 
verdeckt. Sie verdeckt vor allem die wahre Tatsache, dass um den russischen Kulturkeim 
zwischen den angloamerikanischen Plutokraten und dem mitteleuropäischen Volke 
gekämpft wird. In dem Augenblicke, in dem von Mitteleuropa diese Tatsache der Welt 
enthüllt wird, wird eine unwahre Konstellation durch eine wahre ersetzt. Der Krieg wird 
deshalb solange in irgendeiner Form dauern, bis Deutschtum und Slawentum zu dem 
gemeinsamen Ziel der Menschenbefreiung vom Joche des Westens zusammengefunden 
haben. Es gibt nur die Alternative: Entweder man entlarvt die Lügen, mit der der Westen 
arbeiten muss, wenn er reüssieren will, man sagt: Die Macher der angloamerikanischen 
Sache sind die Träger einer Strömung, die ihre Wurzeln in den Impulsen hat, die vor der 
französischen Revolution liegen und in der Realisierung einer Weltherrschaft mit 
Kapitalistenmitteln besteht, die sich nur der Revolutionsimpulse als Phrase bedient, um sich
dahinter zu verstecken -, oder man tritt an eine okkulte Gruppe innerhalb der 
angloamerikanischen Welt die Weltherrschaft ab ..“ 173c, 264  (>Macht und Ohnmacht, 
>Wahrheit wird gehasst)

  „Mögen die Leute heute in ihrem Bewusstsein sagen, was sie wollen, dasjenige, was 
angestrebt wird, ist, eine Herrenkaste des Westens zu begründen und eine wirtschaftliche 
Sklavenkaste des Ostens, die beim Rhein beginnt und weiter nach Osten bis nach Asien 
hinein geht. Nicht eine Sklavenkaste im alten griechischen Sinne, aber eine ökonomische 
Sklavenkaste, eine Sklavenkaste, welche sozialistisch organisiert werden soll, welche alle 
Unmöglichkeiten einer sozialen Struktur aufnehmen soll, die aber dann nicht angewendet 
werden soll auf die englisch sprechende Bevölkerung. Darum handelt es sich, die englisch 
sprechende Bevölkerung zu einer Herrenbevölkerung der Erde zu machen.
Nun, richtig gedacht ist dieses von jener Seite in allerumfänglichstem Sinne.“  186, 69  
(>Arbeitslosigkeit und Aufstände) 

  „Man könnte auch sagen: Gerade durch diese Inspiration, die der Volksgenius erfahren 
muss, wird Ahriman gefesselt werden. Sonst würde sich ein ahrimanisches Wesen über die 
ganze Erde hin entwickeln.“ 190, 80  (>Volk und Recht, >Weltwirtschaft als Neigung)

  Westliche Geheimzirkel werden vermeiden, dass im Osten eine Synthese von Religion und
Wissenschaft entsteht. Es soll atheistische Naturwissenschaft neben unklarer Mystik stehen, 
das wird ihrer Weltherrschaft dienen.   186, 1.12.18

  Es gab im Gebiet der englisch sprechenden Bevölkerung ein Ideal von einer gewissen 
Humanität, unter das die uneingeweihten Menschen zusammengefasst wurden. Aber 
„Hinter diesem äußeren Streben steht .. das Wissen der tonangebenden Eingeweihten. Und 
ohne dass die Öffentlichkeit das weiß, ohne dass die Öffentlichkeit Gelegenheit dazu hat, 
sich ein genügendes Wissen von den Dingen überhaupt zu verschaffen, fließen die Urteile, 
die richtunggebenden Kräfte von Seiten gewisser eingeweihter Kreise in die öffentliche 
Meinung und in den davon abhängenden Gang der Ereignisse, der äußeren Taten ein.“ Es 



gab „jene Eingeweihten, welche in den achtziger Jahren .. des 19. Jahrhunderts davon 
sprachen, dass ein Weltkrieg kommen müsse, der vor allen Dingen den europäischen 
Südstaaten und dem europäischen Osten ein ganz anderes Antlitz geben müsse.“ Die 
furchtbaren Dinge, die dann kamen, „waren den Eingeweihten der englischsprechenden 
Bevölkerung durchaus nicht etwa ein Geheimnis“. Sie vertraten „die Lehre, die bewusste, 
streng vertretene Lehre, dass alles dasjenige verschwinden müsse aus der modernen 
Zivilisation, was romanische, was mitteleuropäische Kultur ist, dass prädominieren müsse, 
zur Weltherrschaft gelangen müsse, was die Kultur der englischsprechenden Bevölkerung 
ist. (…) Wie viel wissen denn eigentlich die Uneingeweihten heute vom Leben ..“. Man 
richtet in der englisch sprechenden Bevölkerung das Leben nach traditionellen Instinkten. 
„Die Theorien sind ja nur eine Dekoration ..“. In Deutschland beginnt dagegen bereits eine 
Instinkt-Unsicherheit und das nimmt nach Russland hin noch zu.  196, 11ff 

  „Die anglo-amerikanische Welt mag die Weltherrschaft erringen: ohne die Dreigliederung 
wird sie durch diese Weltherrschaft über die Welt den Kulturtod und die Kulturkrankheit 
ergießen ..“ 194, 235f
  Die englische Politik der Weltherrschaft „hat aus dem Unbewussten heraus ihre grossen 
Ziele und sie ist in Bezug auf die einzelnen Handlungen Experimentalpolitik.“ Wenn das 
oder jenes nicht gelingt versucht man es auf anderem Wege. Das Unbewusste probiert und 
experimentiert. Die Entwicklung der menschlichen Seele „zielt dahin, dasjenige, was früher 
mit Recht in der Menschheit als Unbewusstes gewaltet hat, zum Bewussten herauf zu 
erheben.“  335, 74f

  Weltkultur: „Es ist einmal die Entwickelung der neueren Menschheit dadurch 
charakterisiert, dass der Ausgangspunkt der Kulturinteressen, der bisher in der Nordsee und 
im Atlantischen Ozean war, übertragen wird nach dem Stillen Ozean. Aus der Kultur der 
um die Nordsee herum liegenden Gebiete, die sich allmählich im Westen ausgedehnt hat, 
wird eine Weltkultur. Der Schwerpunkt dieser Weltkultur wird aus der Nordsee nach dem 
Stillen Ozean fortgetragen. Vor dieser Veränderung steht die Menschheit. .. Die Zeichen der 
Zeit stehen bedrohlich und bedeutsam vor uns und sagen uns: Bisher brauchte man nur ein 
eingeschränktes Vertrauen zwischen Menschen, die sich eigentlich alle voreinander im 
geheimen fürchteten. .. Aber nunmehr brauchen wir eine Seelenverfassung, die eine 
Weltkultur wird umspannen können. Wir brauchen ein Vertrauen, das die Gegensätze 
zwischen Orient und Okzident ausgleichen kann. .. Die Menschen glauben heute nur über 
wirtschaftliche Fragen verhandeln zu dürfen .. diese Fragen werden auf keiner Konferenz 
der Erde entschieden, bevor den Menschen nicht bewusst wird, dass zum Wirtschaften 
Vertrauen von einem Menschen zum anderen gehört. Und dieses Vertrauen, es wird in der 
Zukunft nur auf geistige Art errungen werden können. Die äußere Kultur wird die geistige 
Vertiefung brauchen.“  207, 28f

  Weltmensch: „Das Soziale wird nicht mehr aus dem Wirtschaftlichen herausgeholt, 
sondern allein aus dem Geistigen in das Wirtschaftliche hineingesenkt werden können.“ Der
ökonomische Typus Mensch (nur Erdenvererbung) hat ausgespielt, ein anderer Typus 
Mensch muss kommen, der Weltmensch ist, in dem die Kräfte der Sonne, des Mondes, der 
Sterne leben. 191, 122   (>Erde und Menschentier)

  „Damals die lateinische Sprache; jetzt allgemein-menschliche Ideen, durch welche der 

gab „jene Eingeweihten, welche in den achtziger Jahren .. des 19. Jahrhunderts davon 
sprachen, dass ein Weltkrieg kommen müsse, der vor allen Dingen den europäischen 
Südstaaten und dem europäischen Osten ein ganz anderes Antlitz geben müsse.“ Die 
furchtbaren Dinge, die dann kamen, „waren den Eingeweihten der englischsprechenden 
Bevölkerung durchaus nicht etwa ein Geheimnis“. Sie vertraten „die Lehre, die bewusste, 
streng vertretene Lehre, dass alles dasjenige verschwinden müsse aus der modernen 
Zivilisation, was romanische, was mitteleuropäische Kultur ist, dass prädominieren müsse, 
zur Weltherrschaft gelangen müsse, was die Kultur der englischsprechenden Bevölkerung 
ist. (…) Wie viel wissen denn eigentlich die Uneingeweihten heute vom Leben ..“. Man 
richtet in der englisch sprechenden Bevölkerung das Leben nach traditionellen Instinkten. 
„Die Theorien sind ja nur eine Dekoration ..“. In Deutschland beginnt dagegen bereits eine 
Instinkt-Unsicherheit und das nimmt nach Russland hin noch zu.  196, 11ff 

  „Die anglo-amerikanische Welt mag die Weltherrschaft erringen: ohne die Dreigliederung 
wird sie durch diese Weltherrschaft über die Welt den Kulturtod und die Kulturkrankheit 
ergießen ..“ 194, 235f
  Die englische Politik der Weltherrschaft „hat aus dem Unbewussten heraus ihre grossen 
Ziele und sie ist in Bezug auf die einzelnen Handlungen Experimentalpolitik.“ Wenn das 
oder jenes nicht gelingt versucht man es auf anderem Wege. Das Unbewusste probiert und 
experimentiert. Die Entwicklung der menschlichen Seele „zielt dahin, dasjenige, was früher 
mit Recht in der Menschheit als Unbewusstes gewaltet hat, zum Bewussten herauf zu 
erheben.“  335, 74f

  Weltkultur: „Es ist einmal die Entwickelung der neueren Menschheit dadurch 
charakterisiert, dass der Ausgangspunkt der Kulturinteressen, der bisher in der Nordsee und 
im Atlantischen Ozean war, übertragen wird nach dem Stillen Ozean. Aus der Kultur der 
um die Nordsee herum liegenden Gebiete, die sich allmählich im Westen ausgedehnt hat, 
wird eine Weltkultur. Der Schwerpunkt dieser Weltkultur wird aus der Nordsee nach dem 
Stillen Ozean fortgetragen. Vor dieser Veränderung steht die Menschheit. .. Die Zeichen der 
Zeit stehen bedrohlich und bedeutsam vor uns und sagen uns: Bisher brauchte man nur ein 
eingeschränktes Vertrauen zwischen Menschen, die sich eigentlich alle voreinander im 
geheimen fürchteten. .. Aber nunmehr brauchen wir eine Seelenverfassung, die eine 
Weltkultur wird umspannen können. Wir brauchen ein Vertrauen, das die Gegensätze 
zwischen Orient und Okzident ausgleichen kann. .. Die Menschen glauben heute nur über 
wirtschaftliche Fragen verhandeln zu dürfen .. diese Fragen werden auf keiner Konferenz 
der Erde entschieden, bevor den Menschen nicht bewusst wird, dass zum Wirtschaften 
Vertrauen von einem Menschen zum anderen gehört. Und dieses Vertrauen, es wird in der 
Zukunft nur auf geistige Art errungen werden können. Die äußere Kultur wird die geistige 
Vertiefung brauchen.“  207, 28f

  Weltmensch: „Das Soziale wird nicht mehr aus dem Wirtschaftlichen herausgeholt, 
sondern allein aus dem Geistigen in das Wirtschaftliche hineingesenkt werden können.“ Der
ökonomische Typus Mensch (nur Erdenvererbung) hat ausgespielt, ein anderer Typus 
Mensch muss kommen, der Weltmensch ist, in dem die Kräfte der Sonne, des Mondes, der 
Sterne leben. 191, 122   (>Erde und Menschentier)

  „Damals die lateinische Sprache; jetzt allgemein-menschliche Ideen, durch welche der 



Mensch den Menschen über die ganze Erde hin eigentlich finden kann. - Im äusseren 
Praktischen ist mit der Weltwirtschaft der Körper schon geschaffen gewesen. Allein dieser 
Körper hat noch nicht Seele und Geist. Zu dem Körper, der über die ganze zivilisierte Welt 
hin in der Weltwirtschaft, in den anderen praktischen Betätigungen sich gebildet hat, 
möchte Anthroposophie in richtiger, wahrer Weise Seele und Geist zu diesem Leibe sein.“  
307, 254

  Weltwirtschaft und Assoziationen: „Unter welchen Bedingungen ist allein die 
Weltwirtschaft möglich? (..) wenn an die Stelle der alten Gewaltgemeinschaft, (..) (und) der 
gegenwärtigen Tauschgesellschaft, die Gemeingesellschaft tritt. Das ist eben die 
Gesellschaft, in welcher von den Assoziationen, durch die Verträge der Assoziationen 
produziert wird.“   332a, 192  

  Es „wird innerhalb dieser Weltwirtschaft drinnenstehen soziales Gebilde neben sozialem 
Gebilde, überall auf individuelle Art aus den Menschen, die in diesen Gebilden 
zusammenwohnen, Geistiges und Rechtliches hervorbringend. Aber dies, was da 
hervorgebracht wird auf individuelle Art, das wird gerade das Mittel sein, um die anderen 
sozialen Gebilde zu verstehen … Sonst aber .. werden sich nur immer wiederum die 
sogenannten Nationalinteressen hineinstellen in die Weltwirtschaft und werden dasjenige, 
was aus dieser Weltwirtschaft herausgesogen werden kann, für sich in Anspruch nehmen.“  
332a, 200 

  Weltwirtschaft und Dreigliederung:  Im Entstehen der Weltwirtschaft hört die 
Möglichkeit auf, durch Zusammenschliessungen Vorteile zu erzielen.   NÖK, 161

  Die Erweiterung der nationalen Wirtschaften zur einheitlichen Weltwirtschaft kann nicht 
verwirklicht werden, wenn nicht in den einzelnen sozialen Organismen das Wirtschaftsleben
von dem geistigen und dem politisch-rechtlichen abgegliedert wird.“ 24, 225   (>Geld als 
Buchführung, >Geld-Arten; Geld-Gebiete)

  Die Kompliziertheit der Tatsachen in der Weltwirtschaft kann man nicht in allen 
Einzelheiten erkennen, um daraus Schlüsse zu ziehen. Man muss mit einem gewissen 
Wirklichkeitsinstinkt versuchen, zu grundlegenden Erkenntnissen zu kommen, die man  
dann anwenden kann, wie man den pythagoräischen Lehrsatz im technischen Leben 
anwendet.   332a, 37f

  Die Kriegsursachen kamen „aus diesem Sprengen der nationalen Grenzen durch die 
Weltwirtschaft .. . Und wenn man die Sache so betrachtet, muss man ernstlich die Frage 
aufwerfen: Wodurch kann denn geheilt werden dasjenige, was durch die Weltwirtschaft, die 
ja einfach eine historische Notwendigkeit ist — wegen der Ausbreitung der 
Verkehrsverhältnisse, wegen der Möglichkeit, mit der sie vollführt werden kann, ist einfach 
die Weltwirtschaft eine Notwendigkeit —, wodurch kann dasjenige, was sie ungesund 
gemacht hat, wiederum gesund werden? Allein dadurch, dass man sieht: Diese Wirtschaft 
und ihre Einrichtungen, die aus ihr heraus entstanden sind, dass man die Seelenverfassung, 
das ganze Ethos der Menschen auch fragt, welche innerhalb dieser Weltwirtschaft wirken, 
wie man aus dieser Weltwirtschaft heraus selber zu einer Gestaltung des Wirtschaftslebens 
kommen könne. Darauf gibt eben der Impuls für Dreigliederung des sozialen Organismus 
die Antwort: Diejenige Art des Zusammenarbeitens innerhalb der Weltwirtschaft, die aus 

Mensch den Menschen über die ganze Erde hin eigentlich finden kann. - Im äusseren 
Praktischen ist mit der Weltwirtschaft der Körper schon geschaffen gewesen. Allein dieser 
Körper hat noch nicht Seele und Geist. Zu dem Körper, der über die ganze zivilisierte Welt 
hin in der Weltwirtschaft, in den anderen praktischen Betätigungen sich gebildet hat, 
möchte Anthroposophie in richtiger, wahrer Weise Seele und Geist zu diesem Leibe sein.“  
307, 254

  Weltwirtschaft und Assoziationen: „Unter welchen Bedingungen ist allein die 
Weltwirtschaft möglich? (..) wenn an die Stelle der alten Gewaltgemeinschaft, (..) (und) der 
gegenwärtigen Tauschgesellschaft, die Gemeingesellschaft tritt. Das ist eben die 
Gesellschaft, in welcher von den Assoziationen, durch die Verträge der Assoziationen 
produziert wird.“   332a, 192  

  Es „wird innerhalb dieser Weltwirtschaft drinnenstehen soziales Gebilde neben sozialem 
Gebilde, überall auf individuelle Art aus den Menschen, die in diesen Gebilden 
zusammenwohnen, Geistiges und Rechtliches hervorbringend. Aber dies, was da 
hervorgebracht wird auf individuelle Art, das wird gerade das Mittel sein, um die anderen 
sozialen Gebilde zu verstehen … Sonst aber .. werden sich nur immer wiederum die 
sogenannten Nationalinteressen hineinstellen in die Weltwirtschaft und werden dasjenige, 
was aus dieser Weltwirtschaft herausgesogen werden kann, für sich in Anspruch nehmen.“  
332a, 200 

  Weltwirtschaft und Dreigliederung:  Im Entstehen der Weltwirtschaft hört die 
Möglichkeit auf, durch Zusammenschliessungen Vorteile zu erzielen.   NÖK, 161

  Die Erweiterung der nationalen Wirtschaften zur einheitlichen Weltwirtschaft kann nicht 
verwirklicht werden, wenn nicht in den einzelnen sozialen Organismen das Wirtschaftsleben
von dem geistigen und dem politisch-rechtlichen abgegliedert wird.“ 24, 225   (>Geld als 
Buchführung, >Geld-Arten; Geld-Gebiete)

  Die Kompliziertheit der Tatsachen in der Weltwirtschaft kann man nicht in allen 
Einzelheiten erkennen, um daraus Schlüsse zu ziehen. Man muss mit einem gewissen 
Wirklichkeitsinstinkt versuchen, zu grundlegenden Erkenntnissen zu kommen, die man  
dann anwenden kann, wie man den pythagoräischen Lehrsatz im technischen Leben 
anwendet.   332a, 37f

  Die Kriegsursachen kamen „aus diesem Sprengen der nationalen Grenzen durch die 
Weltwirtschaft .. . Und wenn man die Sache so betrachtet, muss man ernstlich die Frage 
aufwerfen: Wodurch kann denn geheilt werden dasjenige, was durch die Weltwirtschaft, die 
ja einfach eine historische Notwendigkeit ist — wegen der Ausbreitung der 
Verkehrsverhältnisse, wegen der Möglichkeit, mit der sie vollführt werden kann, ist einfach 
die Weltwirtschaft eine Notwendigkeit —, wodurch kann dasjenige, was sie ungesund 
gemacht hat, wiederum gesund werden? Allein dadurch, dass man sieht: Diese Wirtschaft 
und ihre Einrichtungen, die aus ihr heraus entstanden sind, dass man die Seelenverfassung, 
das ganze Ethos der Menschen auch fragt, welche innerhalb dieser Weltwirtschaft wirken, 
wie man aus dieser Weltwirtschaft heraus selber zu einer Gestaltung des Wirtschaftslebens 
kommen könne. Darauf gibt eben der Impuls für Dreigliederung des sozialen Organismus 
die Antwort: Diejenige Art des Zusammenarbeitens innerhalb der Weltwirtschaft, die aus 



dieser heraus selbst folgt, nicht aus den alten Institutionen, das ist das assoziative Prinzip im
Wirtschaftsleben. Nachdem sich die alten Verbände, die von etwas anderem herkamen, die 
mit der alten Form des Wirtschaftslebens zurechtkamen, ad absurdum geführt haben, muss 
sich die Wirtschaft selber ihre Verbände geben. .. Und diese Assoziationen können in jedem 
Augenblick, ohne zu einer Utopie ihre Zuflucht zu nehmen, geschaffen werden, wenn 
einfach die wirtschaftenden Menschen sich auf sich selbst besinnen und dadurch 
herbeiführen die Emanzipation des Wirtschaftslebens. Wenn Assoziationen entstehen, sie 
werden zunächst natürlich nur dasjenige verrichten können, was ihnen die Aussenwelt frei 
lasst, aber sie werden sich bewähren in demjenigen, was sie tun, und dann wird man sie 
auch gewähren lassen müssen, denn sie werden sich für die Wirtschaft fruchtbar erweisen.“ 
336, 425f

  „Es müsste daran gedacht werden, wenn zwangsmässig ein geschlossenes 
Wirtschaftsgebiet da ist, wie es die Weltwirtschaft ist, dass gar nichts anderes geschehen 
könnte im volkswirtschaftlichen Sinn, als dass alles dasjenige, was sonst sich staut in Grund
und Boden, in den geistigen Institutionen verschwindet (..) gleich einer Schenkung.“   
NÖK, 169    (>Wirtschaftsgebiet, geschlossenes)

  In der Weltwirtschaft als geschlossenem Wirtschaftsgebiet kann nicht mehr über Im- und 
Export ausgeglichen werden, sondern über die drei Geldgebiete.   NÖK, 183

  Weltwirtschaft und Menschenverständigung: „Nicht nur die wirtschaftlichen und
sozialen, sondern die gesamten gegenseitigen Menschheitsverhältnisse der ganzen Erde“ 
wollen „sich zu einer Totalität, zu einem einheitlichen Wesen umbilden ..“ Es ist notwendig,
dass der eingetretenen Weltwirtschaft „auch eine tiefgehende geistige Umwandlung über die
ganze Erde hin folgt … Aber dann muss berücksichtigt werden, dass, wie auch immer sich 
die sozialen Gestaltungen über die Erde hin umwandeln, in diesen sozialen Gestaltungen 
Menschen leben, die sich als Menschen verständigen müssen, wenn sie miteinander in ein 
Wechselverhältnis treten wollen. Zur Menschenverständigung gehört aber Vertrauen … eine
Art Hineinsehen in die Seelen der anderen.“ Über Europa hinaus „wird die Perspektive über
die ganze Erde hin gefunden werden müssen.“  83, 196f

  Weltwirtschaft und Nationalstaaten: „Wenn wir die unmittelbar vorhergehende Signatur
der Wirtschaft der zivilisierten Menschheit nehmen, so hat sich aus früheren Formen des 
menschlichen Zusammenlebens allmählich dasjenige herausgebildet, was wir nennen 
können das Welthandelsprinzip. Von einem Welthandelsprinzip können wir auch schon im 
achtzehnten Jahrhundert, mehr noch in der ersten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts 
sprechen, aber dasjenige, was dann entstanden ist aus dem Welthandelsprinzip im 
wirtschaftlichen Leben, das ist die Weltwirtschaft. Und etwas anderes als der blosse 
Welthandel und dasjenige, was er in sich schliesst, ist die Weltwirtschaft. Weltwirtschaft 
liegt erst in dem Augenblick vor, wo verschiedene Staaten ihre Produktion so austauschen, 
dass dasjenige, was der eine als Rohprodukte gewinnt, der andere in der Industrie 
verarbeitet; dass also eine wirtschaftliche Produktionsgemeinschaft zwischen verschiedenen
staatlichen Gebieten entsteht. Vorher war es doch im Wesentlichen — natürlich immer im 
Wesentlichen — so, dass die Staaten abgeschlossene Nationalwirtschaften hatten, dass sie 
ihre Überschüsse verhandelten nach aussen, dasjenige, was sie nicht selbst erzeugen 
konnten, von aussen bezogen. Aber dass sich ausdehnte über das Gebiet der ganzen 
zivilisierten Menschheit ein gemeinsames Arbeiten, wie es insbesondere hervorgerufen 

dieser heraus selbst folgt, nicht aus den alten Institutionen, das ist das assoziative Prinzip im
Wirtschaftsleben. Nachdem sich die alten Verbände, die von etwas anderem herkamen, die 
mit der alten Form des Wirtschaftslebens zurechtkamen, ad absurdum geführt haben, muss 
sich die Wirtschaft selber ihre Verbände geben. .. Und diese Assoziationen können in jedem 
Augenblick, ohne zu einer Utopie ihre Zuflucht zu nehmen, geschaffen werden, wenn 
einfach die wirtschaftenden Menschen sich auf sich selbst besinnen und dadurch 
herbeiführen die Emanzipation des Wirtschaftslebens. Wenn Assoziationen entstehen, sie 
werden zunächst natürlich nur dasjenige verrichten können, was ihnen die Aussenwelt frei 
lasst, aber sie werden sich bewähren in demjenigen, was sie tun, und dann wird man sie 
auch gewähren lassen müssen, denn sie werden sich für die Wirtschaft fruchtbar erweisen.“ 
336, 425f

  „Es müsste daran gedacht werden, wenn zwangsmässig ein geschlossenes 
Wirtschaftsgebiet da ist, wie es die Weltwirtschaft ist, dass gar nichts anderes geschehen 
könnte im volkswirtschaftlichen Sinn, als dass alles dasjenige, was sonst sich staut in Grund
und Boden, in den geistigen Institutionen verschwindet (..) gleich einer Schenkung.“   
NÖK, 169    (>Wirtschaftsgebiet, geschlossenes)

  In der Weltwirtschaft als geschlossenem Wirtschaftsgebiet kann nicht mehr über Im- und 
Export ausgeglichen werden, sondern über die drei Geldgebiete.   NÖK, 183

  Weltwirtschaft und Menschenverständigung: „Nicht nur die wirtschaftlichen und
sozialen, sondern die gesamten gegenseitigen Menschheitsverhältnisse der ganzen Erde“ 
wollen „sich zu einer Totalität, zu einem einheitlichen Wesen umbilden ..“ Es ist notwendig,
dass der eingetretenen Weltwirtschaft „auch eine tiefgehende geistige Umwandlung über die
ganze Erde hin folgt … Aber dann muss berücksichtigt werden, dass, wie auch immer sich 
die sozialen Gestaltungen über die Erde hin umwandeln, in diesen sozialen Gestaltungen 
Menschen leben, die sich als Menschen verständigen müssen, wenn sie miteinander in ein 
Wechselverhältnis treten wollen. Zur Menschenverständigung gehört aber Vertrauen … eine
Art Hineinsehen in die Seelen der anderen.“ Über Europa hinaus „wird die Perspektive über
die ganze Erde hin gefunden werden müssen.“  83, 196f

  Weltwirtschaft und Nationalstaaten: „Wenn wir die unmittelbar vorhergehende Signatur
der Wirtschaft der zivilisierten Menschheit nehmen, so hat sich aus früheren Formen des 
menschlichen Zusammenlebens allmählich dasjenige herausgebildet, was wir nennen 
können das Welthandelsprinzip. Von einem Welthandelsprinzip können wir auch schon im 
achtzehnten Jahrhundert, mehr noch in der ersten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts 
sprechen, aber dasjenige, was dann entstanden ist aus dem Welthandelsprinzip im 
wirtschaftlichen Leben, das ist die Weltwirtschaft. Und etwas anderes als der blosse 
Welthandel und dasjenige, was er in sich schliesst, ist die Weltwirtschaft. Weltwirtschaft 
liegt erst in dem Augenblick vor, wo verschiedene Staaten ihre Produktion so austauschen, 
dass dasjenige, was der eine als Rohprodukte gewinnt, der andere in der Industrie 
verarbeitet; dass also eine wirtschaftliche Produktionsgemeinschaft zwischen verschiedenen
staatlichen Gebieten entsteht. Vorher war es doch im Wesentlichen — natürlich immer im 
Wesentlichen — so, dass die Staaten abgeschlossene Nationalwirtschaften hatten, dass sie 
ihre Überschüsse verhandelten nach aussen, dasjenige, was sie nicht selbst erzeugen 
konnten, von aussen bezogen. Aber dass sich ausdehnte über das Gebiet der ganzen 
zivilisierten Menschheit ein gemeinsames Arbeiten, wie es insbesondere hervorgerufen 



wurde durch die Baumwollindustrie — das charakteristische Beispiel für dasjenige, was die 
Weltwirtschaft geschaffen hat —, das ist eigentlich erst ein Ergebnis der allerneuesten Zeit. 
Und man darf nun nicht glauben, dass dasjenige, was so als Weltwirtschaft charakterisiert 
werden kann und was eine weitgehende Abhängigkeit der einzelnen Nationalwirtschaften 
voneinander begründete, dass das etwa nur so wie eine Wolke über der Menschheit schwebt.
O nein, .. dasjenige, was sich da als Weltwirtschaft abspielt, in jeden einzelnen Haushalt 
wirkt es hinein. Jeder einzelne Mensch stand endlich unter der Einwirkung dieser 
Weltwirtschaft. Für diese Weltwirtschaft waren aber die früheren Gemeinschaften, die auf 
etwas ganz anderes hinzielten, die Einheitsstaaten, einfach zu klein. Sie waren auch in ihrer 
Konstitution so, dass sie nicht eingestellt waren auf dieses gegenseitige Abhängigsein in der
Weltwirtschaft. Kurz, die Verbände, die von früher bestanden, die aus der Hauswirtschaft 
heraufkamen in die Städtewirtschaft, dann in die Staatswirtschaft, die wurden zu klein. Das 
Wirtschaftsleben sprengte dasjenige, was diese Verbände leisten konnten. Und schliesslich, 
derjenige, .. der mit aller Gründlichkeit studiert, welches namentlich zwischen Mitteleuropa 
und den westlichen Gebieten der zivilisierten Welt die Kriegsursachen waren, der weiss, 
dass sie aus diesem Sprengen der nationalen Grenzen durch die Weltwirtschaft gekommen 
sind.“  336, 424f

  „Es gibt nicht zu wenig Nahrungsmittel auf der Erde für die gesamte Menschheit! Mag 
einmal die Zeit kommen, dann müssen die Menschen aus ihrem Genius heraus andere 
Mittel finden. Heute müssen wir noch sagen: Wenn an einem Fleck der Erde unzählbare 
Menschen hungern, dann sind es die menschlichen Einrichtungen der letzten Jahrzehnte, die
das bewirkt haben. Denn dann sind diese menschlichen Einrichtungen nicht so, dass auf den
hungernden Fleck der Erde in der richtigen Zeit die richtigen Nahrungsmittel hinkommen. 
Es kommt darauf an, wie die Menschen auf der Erde diese Nahrungsmittel im richtigen 
Augenblick in der richtigen Weise verteilen. Was ist geschehen? In einem historischen 
Augenblicke ist in Russland ein großes Gebiet der Erde durch eine aus reinem 
Intellektualismus, aus reiner Abstraktion geborenen Fortsetzung des Zarentums 
abgeschlossen worden von der Welt, eingesperrt worden. Ein für ein großes, aber doch für 
ein Territorium sich festlegendes Nationalgefühl hat Russland abgesperrt von der Welt und 
verhindert, dass jene sozialen Einrichtungen über die Erde hin herrschen, die es möglich 
machen, dass, wenn einmal die Natur an einem Orte versagt, die Natur an einem anderen 
Orte durch Menschenhände in ausgiebiger Weise eingreifen kann.“  305, 227f  (>Handlung,
durchfliessende)

  Es besteht „die Weltforderung (..) nach Weltwirtschaft, (..) aber innerhalb der 
Weltwirtschaft (gliedern sich) die einzelnen Nationalstaaten ab..“ Es gibt so den Egoismus 
der einzelnen Staaten und zwischen ihnen das Handelsprinzip; die Tauschgesellschaft, die 
sich aber gerade im Grossen ad absurdum führen muss.   332a, 193f

  In das Wirtschaftsleben, „das allmählich dahin strebt, über die ganze Erde hin eine Einheit 
zu werden“, stellen sich die staatlichen Interessen als „störendes Element“ hinein. „Was 
haben die historischen Bedingungen, unter denen England die Herrschaft über Indien 
bekommen hat, zu tun mit den wirtschaftlichen Bedingungen, aus denen heraus ein 
deutscher Fabrikant Waren aus Indien bezieht?“   24, 22  (>Staat und Wirtschaft)

  Durch das volkswirtschaftliche Denken gab es die Tendenz, „die Welt möglichst auch 
wirtschaftlich zu zerklüften, indem man dieses Zerklüften in politische und nationale 

wurde durch die Baumwollindustrie — das charakteristische Beispiel für dasjenige, was die 
Weltwirtschaft geschaffen hat —, das ist eigentlich erst ein Ergebnis der allerneuesten Zeit. 
Und man darf nun nicht glauben, dass dasjenige, was so als Weltwirtschaft charakterisiert 
werden kann und was eine weitgehende Abhängigkeit der einzelnen Nationalwirtschaften 
voneinander begründete, dass das etwa nur so wie eine Wolke über der Menschheit schwebt.
O nein, .. dasjenige, was sich da als Weltwirtschaft abspielt, in jeden einzelnen Haushalt 
wirkt es hinein. Jeder einzelne Mensch stand endlich unter der Einwirkung dieser 
Weltwirtschaft. Für diese Weltwirtschaft waren aber die früheren Gemeinschaften, die auf 
etwas ganz anderes hinzielten, die Einheitsstaaten, einfach zu klein. Sie waren auch in ihrer 
Konstitution so, dass sie nicht eingestellt waren auf dieses gegenseitige Abhängigsein in der
Weltwirtschaft. Kurz, die Verbände, die von früher bestanden, die aus der Hauswirtschaft 
heraufkamen in die Städtewirtschaft, dann in die Staatswirtschaft, die wurden zu klein. Das 
Wirtschaftsleben sprengte dasjenige, was diese Verbände leisten konnten. Und schliesslich, 
derjenige, .. der mit aller Gründlichkeit studiert, welches namentlich zwischen Mitteleuropa 
und den westlichen Gebieten der zivilisierten Welt die Kriegsursachen waren, der weiss, 
dass sie aus diesem Sprengen der nationalen Grenzen durch die Weltwirtschaft gekommen 
sind.“  336, 424f

  „Es gibt nicht zu wenig Nahrungsmittel auf der Erde für die gesamte Menschheit! Mag 
einmal die Zeit kommen, dann müssen die Menschen aus ihrem Genius heraus andere 
Mittel finden. Heute müssen wir noch sagen: Wenn an einem Fleck der Erde unzählbare 
Menschen hungern, dann sind es die menschlichen Einrichtungen der letzten Jahrzehnte, die
das bewirkt haben. Denn dann sind diese menschlichen Einrichtungen nicht so, dass auf den
hungernden Fleck der Erde in der richtigen Zeit die richtigen Nahrungsmittel hinkommen. 
Es kommt darauf an, wie die Menschen auf der Erde diese Nahrungsmittel im richtigen 
Augenblick in der richtigen Weise verteilen. Was ist geschehen? In einem historischen 
Augenblicke ist in Russland ein großes Gebiet der Erde durch eine aus reinem 
Intellektualismus, aus reiner Abstraktion geborenen Fortsetzung des Zarentums 
abgeschlossen worden von der Welt, eingesperrt worden. Ein für ein großes, aber doch für 
ein Territorium sich festlegendes Nationalgefühl hat Russland abgesperrt von der Welt und 
verhindert, dass jene sozialen Einrichtungen über die Erde hin herrschen, die es möglich 
machen, dass, wenn einmal die Natur an einem Orte versagt, die Natur an einem anderen 
Orte durch Menschenhände in ausgiebiger Weise eingreifen kann.“  305, 227f  (>Handlung,
durchfliessende)

  Es besteht „die Weltforderung (..) nach Weltwirtschaft, (..) aber innerhalb der 
Weltwirtschaft (gliedern sich) die einzelnen Nationalstaaten ab..“ Es gibt so den Egoismus 
der einzelnen Staaten und zwischen ihnen das Handelsprinzip; die Tauschgesellschaft, die 
sich aber gerade im Grossen ad absurdum führen muss.   332a, 193f

  In das Wirtschaftsleben, „das allmählich dahin strebt, über die ganze Erde hin eine Einheit 
zu werden“, stellen sich die staatlichen Interessen als „störendes Element“ hinein. „Was 
haben die historischen Bedingungen, unter denen England die Herrschaft über Indien 
bekommen hat, zu tun mit den wirtschaftlichen Bedingungen, aus denen heraus ein 
deutscher Fabrikant Waren aus Indien bezieht?“   24, 22  (>Staat und Wirtschaft)

  Durch das volkswirtschaftliche Denken gab es die Tendenz, „die Welt möglichst auch 
wirtschaftlich zu zerklüften, indem man dieses Zerklüften in politische und nationale 



Masken steckt. Aber man muss übergehen zu einer Weltwirtschaft, Weltwirtschafts-
wissenschaft, oder aber ein unmögliches Erdengebilde in wirtschaftlicher Beziehung 
herstellen, das nur leben kann, wenn der eine Teil auf Kosten des anderen sich durch 
Valutadifferenzen wirtschaftliche Vorteile verschafft.“  NÖK, 162f 

  Weltwirtschaft als Neigung kapitalistischer und sozialistischer Kreise: „Die 
internationalen Neigungen sowohl der kapitalistischen als auch der sozialistischen Kreise 
hängen mit dieser Tendenz nach Ausgestaltung einer einheitlichen Weltwirtschaft 
zusammen.“ ..dem internationalen Sozialismus „schwebt eine Weltwirtschaft vor, deren 
einzelne wirtschaftliche Teilgebiete die geschichtlich gewordenen Staaten sein sollen. Diese
selbst aber will er zu grossen Genossenschaften umbilden. Er ist damit auf dem Wege, den 
Staat zu einer blossen Wirtschaftsgesellschaft werden zu lassen.  (Er glaubt) dass aus den 
wirtschaftlichen Einrichtungen heraus sich die entsprechenden rechtlichen und geistigen 
„von selbst“ ergeben. Wer einsieht, dass dies ein Irrtum ist, der muss der Tendenz der 
neuesten Zeit nach Ausgestaltung einer Weltwirtschaft in anderer Art gerecht werden.“   
Beiträge 24/25, S.33f   (>Tauschgesellschaft, >Gemeingesellschaft)

  Weltwirtschaft und Schenkung: „Es müsste daran gedacht werden, wenn zwangsmässig 
ein geschlossenes Wirtschaftsgebiet da ist, wie es die Weltwirtschaft ist, dass gar nichts 
anderes geschehen könnte im volkswirtschaftlichen Sinn, als dass alles dasjenige, was sonst 
sich staut in Grund und Boden, in den geistigen Institutionen verschwindet (..) gleich einer 
Schenkung.“   NÖK, 169

  Werbung >Reklame 

  Werden: „Dieses etwas Sein-Wollen und nicht Werden-Wollen, das ist etwas, was man als
Gegnerschaft gegen die Geisteswissenschaft im Hintergrunde hat.“ „Alles, was nicht im 
Werden ist, bedingt beim Menschen eine Unvollkommenheit und nicht eine 
Vollkommenheit.“ Etwas Sein-Wollen führt zu Illusionen.  186, 93f

  „Nur auf die Weise, dass man zuhört, geistig, .. kann man über Werden, über Entstehen 
reden.“ Im materialistischen Zeitalter bekommt man nur alles, was erstirbt, was vergeht, ins 
Bewusstsein herein.  176, 319f  (>Sein und Werden)

  „Die soziale Frage kann nicht auf einmal, die soziale Frage wird im fortwährenden Werden
gelöst. Und in sie Einblick gewinnen heisst: von vornherein in das Werden der Menschheit 
sich vertiefen.“  336, 160

  Werden und Vergehen: Alles, was wir mit den Sinnen wahrnehmen; Tiere, Pflanzen,  
Gebirgszüge entstehen und vergehen, „und der Mensch kommt zu der Anschauung: Was du 
siehst in den majestätischen Sternen, was dir entgegenleuchtet aus Sonne und Mond mit all 
den wunderbaren, verwickelten Bahnen, all das entsteht und vergeht ja auch. - Und außer 
dem Entstehen und Vergehen trägt es Eigenschaften, die so sind, dass der Mensch, wenn er 
sich selbst erkennen soll, nicht annehmen darf, dass er gleich sei mit all dem, was da 
entsteht und vergeht, mit Pflanzen, Mineralien, mit Sonne, Mond und Sternen. Dann kommt
der Mensch aber zu der Anschauung: Ich trage ja etwas in mir, was anders ist als das, was 
ich in meiner Umgebung sehe, was ich in meiner Umgebung höre. Ich muss auf die 
Wahrheit meines eigenen Wesens kommen. Das finde ich nicht in dem, was ich sehe und 

Masken steckt. Aber man muss übergehen zu einer Weltwirtschaft, Weltwirtschafts-
wissenschaft, oder aber ein unmögliches Erdengebilde in wirtschaftlicher Beziehung 
herstellen, das nur leben kann, wenn der eine Teil auf Kosten des anderen sich durch 
Valutadifferenzen wirtschaftliche Vorteile verschafft.“  NÖK, 162f 

  Weltwirtschaft als Neigung kapitalistischer und sozialistischer Kreise: „Die 
internationalen Neigungen sowohl der kapitalistischen als auch der sozialistischen Kreise 
hängen mit dieser Tendenz nach Ausgestaltung einer einheitlichen Weltwirtschaft 
zusammen.“ ..dem internationalen Sozialismus „schwebt eine Weltwirtschaft vor, deren 
einzelne wirtschaftliche Teilgebiete die geschichtlich gewordenen Staaten sein sollen. Diese
selbst aber will er zu grossen Genossenschaften umbilden. Er ist damit auf dem Wege, den 
Staat zu einer blossen Wirtschaftsgesellschaft werden zu lassen.  (Er glaubt) dass aus den 
wirtschaftlichen Einrichtungen heraus sich die entsprechenden rechtlichen und geistigen 
„von selbst“ ergeben. Wer einsieht, dass dies ein Irrtum ist, der muss der Tendenz der 
neuesten Zeit nach Ausgestaltung einer Weltwirtschaft in anderer Art gerecht werden.“   
Beiträge 24/25, S.33f   (>Tauschgesellschaft, >Gemeingesellschaft)

  Weltwirtschaft und Schenkung: „Es müsste daran gedacht werden, wenn zwangsmässig 
ein geschlossenes Wirtschaftsgebiet da ist, wie es die Weltwirtschaft ist, dass gar nichts 
anderes geschehen könnte im volkswirtschaftlichen Sinn, als dass alles dasjenige, was sonst 
sich staut in Grund und Boden, in den geistigen Institutionen verschwindet (..) gleich einer 
Schenkung.“   NÖK, 169

  Werbung >Reklame 

  Werden: „Dieses etwas Sein-Wollen und nicht Werden-Wollen, das ist etwas, was man als
Gegnerschaft gegen die Geisteswissenschaft im Hintergrunde hat.“ „Alles, was nicht im 
Werden ist, bedingt beim Menschen eine Unvollkommenheit und nicht eine 
Vollkommenheit.“ Etwas Sein-Wollen führt zu Illusionen.  186, 93f

  „Nur auf die Weise, dass man zuhört, geistig, .. kann man über Werden, über Entstehen 
reden.“ Im materialistischen Zeitalter bekommt man nur alles, was erstirbt, was vergeht, ins 
Bewusstsein herein.  176, 319f  (>Sein und Werden)

  „Die soziale Frage kann nicht auf einmal, die soziale Frage wird im fortwährenden Werden
gelöst. Und in sie Einblick gewinnen heisst: von vornherein in das Werden der Menschheit 
sich vertiefen.“  336, 160

  Werden und Vergehen: Alles, was wir mit den Sinnen wahrnehmen; Tiere, Pflanzen,  
Gebirgszüge entstehen und vergehen, „und der Mensch kommt zu der Anschauung: Was du 
siehst in den majestätischen Sternen, was dir entgegenleuchtet aus Sonne und Mond mit all 
den wunderbaren, verwickelten Bahnen, all das entsteht und vergeht ja auch. - Und außer 
dem Entstehen und Vergehen trägt es Eigenschaften, die so sind, dass der Mensch, wenn er 
sich selbst erkennen soll, nicht annehmen darf, dass er gleich sei mit all dem, was da 
entsteht und vergeht, mit Pflanzen, Mineralien, mit Sonne, Mond und Sternen. Dann kommt
der Mensch aber zu der Anschauung: Ich trage ja etwas in mir, was anders ist als das, was 
ich in meiner Umgebung sehe, was ich in meiner Umgebung höre. Ich muss auf die 
Wahrheit meines eigenen Wesens kommen. Das finde ich nicht in dem, was ich sehe und 



höre.“  243, 13   (>Maja, >Ich und Welt, >Zerstörung und Fortschritt)

  „Der Sinn muss sich in diesem Zeitalter ausbilden, dass im äußeren historischen 
Geschehen Geburt und Tod lebt, und dass, wenn man irgend etwas gebiert, sei es ein 
Kinderspielzeug oder sei es ein Weltreich, man gebiert es mit dem Bewusstsein, dass es 
auch einmal tot werden muss. Es muss der Mensch es sein, der Geburt und Tod hineinwebt 
in sein soziales Leben.“ 185, 98f

  Werden und Widerspruch: In der Welt wäre ein Werden gar nicht möglich, wenn nicht in
allen Dingen auf dem Grunde ihres Wesens der Widerspruch ruhte.  129, 122

  Wert: Die ganze Verfassung des Menschen bedingt die Art und Weise, wie einer irgendein
Gut bewertet, „was er aufbringen möchte an eigenen Leistungen für solch ein Gut.“ Das ist 
die geistige Seite des Warenwertes. 332a, 152  (>Bedürfnisse)

  „Die Ware hat ihren Wert durch denjenigen, der sie verbraucht.“  Kp, 67  (>Ware)

  Die Bewertung eines Gutes durch den Menschen ist eine geistige Frage. Insofern die 
ausgetauschten Waren an Besitzverhältnisse, an Rechtsverhältnisse geknüpft sind, wirkt sich
das auf den Wert aus. Und das Gut hat durch Haltbarkeit, Brauchbarkeit usw. einen 
objektiven wirtschaftlichen Wert. Diese drei Wertbestimmungen; die geistige, die rechtliche 
und die wirtschaftliche sind in dem Gute zu einer Einheit vereinigt.  332a, 153

  „.. der volkswirtschaftliche Wert in jedem Moment ist gegeben durch das Verlangen, das 
Bedürfnis auf der einen Seite, und die bestimmt qualifizierte Ware an einem bestimmten Ort
und zu einer bestimmten Zeit auf der anderen Seite.“  188, 197 

 „Worauf es zunächst ankommt, das ist – trotzdem das Geld da dazwischentritt – der 
gegenseitige Wert der Ware, also der gegenseitige Wert der menschlichen Arbeitsprodukte.“
337b, 211   (>Wirtschaftliche Urzelle, >Wertbildende Spannung) 

  Den Wert eines Produktes kann man nicht theoretisch bestimmen, sondern „Ein Produkt 
kommt durch die volkswirtschaftlichen Vorgänge in den volkswirtschaftlichen Prozess 
hinein und was es wert ist an einer bestimmten Stelle, das hat zu beurteilen die 
Assoziation.“   NÖK, 151  (>Volkswirtschaftlicher Prozess, >Scheinwert)

  „Kein Produktionszweig darf durch sein Bestehen die Summe seiner Rohstoffe entwerten.“
331a, 65

  Der Wert eines erzeugten Gutes kommt heute in einer gewissen Beziehung garnicht in 
Frage. Denn auch wenn es Nachfrage gibt, hängt diese vom Geld, von den 
Besitzverhältnissen ab und kann eventuell nicht stattfinden. Es muss ein Verbindungsglied 
geschaffen werden zwischen den Bedürfnissen, die den Gütern den Wert geben, und den 
Preisen, die heute der Markt bestimmt.   332a, 57  (>Dreiheit und Einheit beim Wert)

  „ein Wirtschaftsorganismus, der nicht aus den Bedürfnissen der einzelnen 
Produktionszweige die Arbeit der Menschen in Anspruch nimmt, sondern der mit dem zu 
wirtschaften hat, was ihm das Recht möglich macht, wird den Wert der Güter nach dem 

höre.“  243, 13   (>Maja, >Ich und Welt, >Zerstörung und Fortschritt)

  „Der Sinn muss sich in diesem Zeitalter ausbilden, dass im äußeren historischen 
Geschehen Geburt und Tod lebt, und dass, wenn man irgend etwas gebiert, sei es ein 
Kinderspielzeug oder sei es ein Weltreich, man gebiert es mit dem Bewusstsein, dass es 
auch einmal tot werden muss. Es muss der Mensch es sein, der Geburt und Tod hineinwebt 
in sein soziales Leben.“ 185, 98f

  Werden und Widerspruch: In der Welt wäre ein Werden gar nicht möglich, wenn nicht in
allen Dingen auf dem Grunde ihres Wesens der Widerspruch ruhte.  129, 122

  Wert: Die ganze Verfassung des Menschen bedingt die Art und Weise, wie einer irgendein
Gut bewertet, „was er aufbringen möchte an eigenen Leistungen für solch ein Gut.“ Das ist 
die geistige Seite des Warenwertes. 332a, 152  (>Bedürfnisse)

  „Die Ware hat ihren Wert durch denjenigen, der sie verbraucht.“  Kp, 67  (>Ware)

  Die Bewertung eines Gutes durch den Menschen ist eine geistige Frage. Insofern die 
ausgetauschten Waren an Besitzverhältnisse, an Rechtsverhältnisse geknüpft sind, wirkt sich
das auf den Wert aus. Und das Gut hat durch Haltbarkeit, Brauchbarkeit usw. einen 
objektiven wirtschaftlichen Wert. Diese drei Wertbestimmungen; die geistige, die rechtliche 
und die wirtschaftliche sind in dem Gute zu einer Einheit vereinigt.  332a, 153

  „.. der volkswirtschaftliche Wert in jedem Moment ist gegeben durch das Verlangen, das 
Bedürfnis auf der einen Seite, und die bestimmt qualifizierte Ware an einem bestimmten Ort
und zu einer bestimmten Zeit auf der anderen Seite.“  188, 197 

 „Worauf es zunächst ankommt, das ist – trotzdem das Geld da dazwischentritt – der 
gegenseitige Wert der Ware, also der gegenseitige Wert der menschlichen Arbeitsprodukte.“
337b, 211   (>Wirtschaftliche Urzelle, >Wertbildende Spannung) 

  Den Wert eines Produktes kann man nicht theoretisch bestimmen, sondern „Ein Produkt 
kommt durch die volkswirtschaftlichen Vorgänge in den volkswirtschaftlichen Prozess 
hinein und was es wert ist an einer bestimmten Stelle, das hat zu beurteilen die 
Assoziation.“   NÖK, 151  (>Volkswirtschaftlicher Prozess, >Scheinwert)

  „Kein Produktionszweig darf durch sein Bestehen die Summe seiner Rohstoffe entwerten.“
331a, 65

  Der Wert eines erzeugten Gutes kommt heute in einer gewissen Beziehung garnicht in 
Frage. Denn auch wenn es Nachfrage gibt, hängt diese vom Geld, von den 
Besitzverhältnissen ab und kann eventuell nicht stattfinden. Es muss ein Verbindungsglied 
geschaffen werden zwischen den Bedürfnissen, die den Gütern den Wert geben, und den 
Preisen, die heute der Markt bestimmt.   332a, 57  (>Dreiheit und Einheit beim Wert)

  „ein Wirtschaftsorganismus, der nicht aus den Bedürfnissen der einzelnen 
Produktionszweige die Arbeit der Menschen in Anspruch nimmt, sondern der mit dem zu 
wirtschaften hat, was ihm das Recht möglich macht, wird den Wert der Güter nach dem 



bestimmen, was ihm die Menschen leisten.“  Kp, 127  (>Arbeit und Einkommen trennen)

  Wert 1: Die Kohle im Berg hat noch keinen volkswirtschaftlichen Wert. Erst wenn ihr 
Arbeit aufgeprägt wird, entsteht volkswirtschaftlicher Wert.  NÖK, 53
  
  Das Naturprodukt an seiner Fundstelle hat „keinen anderen Wert als denjenigen, den es 
auch zum Beispiel für das Tier hat. In dem Augenblick, wo Sie den ersten Schritt machen, 
das Naturprodukt hineinzufügen in den volkswirtschaftlichen Zirkulationsprozess, beginnt 
durch das umgeänderte Naturprodukt der volkswirtschaftliche Wert. … 
Volkswirtschaftlicher Wert von dieser einen Seite ist Naturprodukt, umgewandelt durch 
menschliche Arbeit. … Der Wert erscheint an einer bestimmten  Stelle in einer bestimmten 
Zeit..“ Wie wenn man Schwarz durch Helles hindurch unterschiedlich blau sieht, so ist der 
Wert in der Volkswirtschaft, „die Erscheinung der Natur durch die menschliche Arbeit 
hindurch, überall fluktuierend.“   NÖK, 29ff  (>Natur, >Arbeit)

  Die gebrauchte (aufzuwendende) Arbeit z.B. bei der Bananenernte im Vergleich zum 
Weizen bis zur Konsumfähigkeit ist sehr viel kleiner. Das Verhältnis zur Naturgrundlage 
bedingt das Mass von Arbeitskraft   Kp, 65f

  „Sie werden immer darauf kommen, dass alles Volkswirtschaftliche doch zuletzt 
zurückgeht auf das körperliche Arbeiten an der Natur, und dass dasjenige, was beginnt an 
der Natur wertebildend zu sein – die Aufwendung der Arbeit bis zu einem bestimmten, 
möglichst nahe der Natur liegenden Punkt -, dass das die Werte sind, die nun auf das 
gesamte Gebiet der in sich geschlossenen Volkswirtschaft verteilt werden müssen.“  NÖK, 
205f  (>Wert durch Tausch)

  Wert 2: (>Arbeitsteilung) „Nun gibt es aber noch eine ganz andere Möglichkeit, dass ein 
volkswirtschaftlicher Wert entsteht. Das ist diese, dass wir (..) nun die Arbeit zunächst als 
etwas Gegebenes nehmen.“ Sie ist zunächst volkswirtschaftlich neutral. „Sie wird aber in 
jedem Fall volkswirtschaftlich werterzeugend, wenn wir diese Arbeit durch den Geist, die 
Intelligenz des Menschen dirigieren -“  „Da, wo die Arbeit im Hintergrunde steht und der 
Geist vorne die Arbeit dirigiert, da scheint uns die Arbeit durch den Geist durch und erzeugt
wiederum volkswirtschaftlichen Wert.“ NÖK, 32f  (>Kapital-Bildung)

  „..Wenn einer jenes Rad benutzt, es in sein Zimmer stellt und magerer werden will, so ist 
da kein volkswirtschaftlicher Wert vorhanden. Wenn aber einer ein Seil herumzieht um das 
Rad und dieses Seil irgendwie eingreift, um eine Maschine zu treiben, so haben Sie durch 
den Geist dasjenige, was gar keine Arbeit ist, verwertet.“ „Hier haben wir die zweite Seite 
des Wertbildenden in der Volkswirtschaft.“  NÖK, 32

  Die Erfindung des Wagens, der Arbeiter zur Arbeit bringt, teilt das, was zuerst allein getan
wurde von jedem (den Fussmarsch), auf – nun im Zusammenhang mit dem Unternehmer. 
Dieser bekommt dafür eine Quote; der Wagen ist für ihn Kapital. NÖK, 54f

  „Da, wo es sich um geistige Leistungen handelt, bekommen wir überall, wenn wir den 
Wertbegriff finden wollen, den anderen Begriff, den Begriff der ersparten Arbeit..“  
NÖK, 189f  

bestimmen, was ihm die Menschen leisten.“  Kp, 127  (>Arbeit und Einkommen trennen)

  Wert 1: Die Kohle im Berg hat noch keinen volkswirtschaftlichen Wert. Erst wenn ihr 
Arbeit aufgeprägt wird, entsteht volkswirtschaftlicher Wert.  NÖK, 53
  
  Das Naturprodukt an seiner Fundstelle hat „keinen anderen Wert als denjenigen, den es 
auch zum Beispiel für das Tier hat. In dem Augenblick, wo Sie den ersten Schritt machen, 
das Naturprodukt hineinzufügen in den volkswirtschaftlichen Zirkulationsprozess, beginnt 
durch das umgeänderte Naturprodukt der volkswirtschaftliche Wert. … 
Volkswirtschaftlicher Wert von dieser einen Seite ist Naturprodukt, umgewandelt durch 
menschliche Arbeit. … Der Wert erscheint an einer bestimmten  Stelle in einer bestimmten 
Zeit..“ Wie wenn man Schwarz durch Helles hindurch unterschiedlich blau sieht, so ist der 
Wert in der Volkswirtschaft, „die Erscheinung der Natur durch die menschliche Arbeit 
hindurch, überall fluktuierend.“   NÖK, 29ff  (>Natur, >Arbeit)

  Die gebrauchte (aufzuwendende) Arbeit z.B. bei der Bananenernte im Vergleich zum 
Weizen bis zur Konsumfähigkeit ist sehr viel kleiner. Das Verhältnis zur Naturgrundlage 
bedingt das Mass von Arbeitskraft   Kp, 65f

  „Sie werden immer darauf kommen, dass alles Volkswirtschaftliche doch zuletzt 
zurückgeht auf das körperliche Arbeiten an der Natur, und dass dasjenige, was beginnt an 
der Natur wertebildend zu sein – die Aufwendung der Arbeit bis zu einem bestimmten, 
möglichst nahe der Natur liegenden Punkt -, dass das die Werte sind, die nun auf das 
gesamte Gebiet der in sich geschlossenen Volkswirtschaft verteilt werden müssen.“  NÖK, 
205f  (>Wert durch Tausch)

  Wert 2: (>Arbeitsteilung) „Nun gibt es aber noch eine ganz andere Möglichkeit, dass ein 
volkswirtschaftlicher Wert entsteht. Das ist diese, dass wir (..) nun die Arbeit zunächst als 
etwas Gegebenes nehmen.“ Sie ist zunächst volkswirtschaftlich neutral. „Sie wird aber in 
jedem Fall volkswirtschaftlich werterzeugend, wenn wir diese Arbeit durch den Geist, die 
Intelligenz des Menschen dirigieren -“  „Da, wo die Arbeit im Hintergrunde steht und der 
Geist vorne die Arbeit dirigiert, da scheint uns die Arbeit durch den Geist durch und erzeugt
wiederum volkswirtschaftlichen Wert.“ NÖK, 32f  (>Kapital-Bildung)

  „..Wenn einer jenes Rad benutzt, es in sein Zimmer stellt und magerer werden will, so ist 
da kein volkswirtschaftlicher Wert vorhanden. Wenn aber einer ein Seil herumzieht um das 
Rad und dieses Seil irgendwie eingreift, um eine Maschine zu treiben, so haben Sie durch 
den Geist dasjenige, was gar keine Arbeit ist, verwertet.“ „Hier haben wir die zweite Seite 
des Wertbildenden in der Volkswirtschaft.“  NÖK, 32

  Die Erfindung des Wagens, der Arbeiter zur Arbeit bringt, teilt das, was zuerst allein getan
wurde von jedem (den Fussmarsch), auf – nun im Zusammenhang mit dem Unternehmer. 
Dieser bekommt dafür eine Quote; der Wagen ist für ihn Kapital. NÖK, 54f

  „Da, wo es sich um geistige Leistungen handelt, bekommen wir überall, wenn wir den 
Wertbegriff finden wollen, den anderen Begriff, den Begriff der ersparten Arbeit..“  
NÖK, 189f  



  „Wenn also .. die Kultur fortschreitet, dann gewinnt die geistige Betätigung immer mehr 
und mehr an Bedeutung. … die Kraft des Bewertens, die wird eigentlich der körperlichen 
Arbeit genommen, kann ihr aber nur genommen werden, wenn von dem Verrichter dieser 
körperlichen Arbeit immer mehr und mehr das Bedürfnis aufgebracht wird nach 
demjenigen, was geistig zu leisten ist.“  NÖK, 195 

  „Denn im allgemeinen unterscheiden sich, weil bei dieser Bewertung zum Schluss alles 
durch den Konsum bewertet ist, die Werte der Leistungen nicht allzusehr. - Sei ich ein noch 
so geistiger Arbeiter, ich brauche so viel ersparte Arbeit in jedem Jahr, als ich eben brauche,
um mich als Mensch zu erhalten.“   NÖK, 210   (>Leistungen, geistige)

  Wert 2 und Geld:   Der Wert einer geistigen Leistung wird deutlich, wenn der Naturwert 
auf dem Geld ausgedrückt wird: So und so viele Landarbeiter müssen so und so viele 
Monate arbeiten, „wenn ich ein Bild male“.  NÖK, 210  (>Geld und Natur)

  „Vom Geist erfasste Arbeit“ ist der durch Arbeitsteilung/Arbeitsorganisation entstandene 
Wert („Wert 2“), für den dann das Geld eintritt. Es ist zunächst abstrakt, „aber es wird sehr 
individualisiert, sehr besondert, wenn der Geist es erfasst und auf das oder jenes anwendet. 
Und indem der Geist dieses tut, bestimmt der Geist als solcher den Wert des Geldes.“   
NÖK, 63  (>Geld; Leihgeld)

  Wert 1 und Wert 2: Arbeit schafft Werte zusammen mit der Naturgrundlage und dem 
Kapital.  Kp, 91f  (>Natur, Arbeit, Kapital)

  „Das sind im Wesentlichen die zwei Pole des volkswirtschaftlichen Prozesses. .. : entweder
wird die Natur durch die Arbeit modifiziert oder es wird die Arbeit durch den Geist 
modifiziert, wobei der Geist im Äusseren vielfach in den Kapitalformen sich darlebt.“  
NÖK, 33  

 
 Die polarisch verschiedene Entstehung der Werte im Vergleich mit dem Lichtspektrum: 
Auf der warmen Seite der Naturwert, „der sich mehr in der Rentenbildung zeigen wird“, auf
der anderen der Kapitalwert. Preise entstehen, indem Werte des einen Poles mit Werten des 
anderen Poles zusammenstossen,  NÖK, 36   

  Wert 1 – die veränderten Naturprodukte und Wert 2, die veränderte Arbeit verhalten sich 
polarisch: Der Geistesarbeiter will billige Naturprodukte und umgekehrt. In der 
Wechselwirkung beider Interessenrichtungen, die ein realer Prozess sind, entstehen die 
Preise.  NÖK, 49

  Wert 1 = Natur x Arbeit: Körperliche Arbeit wendet man von sich aus auf; „das Produkt 
zieht die Arbeit an.“ Wert 2 = Geist – Arbeit: Genau entgegengesetzt; „Was im Geistigen 
mit der Leistung in Beziehung tritt, ist eine Arbeit, die dem einen von dem anderen getan 
wird, (was also) im negativen Sinn in den volkswirtschaftlichen Prozess hineingefügt 
werden muss.“ „Der Wert bewirkt die Arbeit.“ Dazwischen gibt es ein Gleichgewicht. 
NÖK, 191

  Wert entsteht einerseits durch Arbeit und hängt mit der Natur irgendwie zusammen, 
andererseits durch Kapital, wobei er mit dem Geist zusammenhängt. Schon beim 

  „Wenn also .. die Kultur fortschreitet, dann gewinnt die geistige Betätigung immer mehr 
und mehr an Bedeutung. … die Kraft des Bewertens, die wird eigentlich der körperlichen 
Arbeit genommen, kann ihr aber nur genommen werden, wenn von dem Verrichter dieser 
körperlichen Arbeit immer mehr und mehr das Bedürfnis aufgebracht wird nach 
demjenigen, was geistig zu leisten ist.“  NÖK, 195 

  „Denn im allgemeinen unterscheiden sich, weil bei dieser Bewertung zum Schluss alles 
durch den Konsum bewertet ist, die Werte der Leistungen nicht allzusehr. - Sei ich ein noch 
so geistiger Arbeiter, ich brauche so viel ersparte Arbeit in jedem Jahr, als ich eben brauche,
um mich als Mensch zu erhalten.“   NÖK, 210   (>Leistungen, geistige)

  Wert 2 und Geld:   Der Wert einer geistigen Leistung wird deutlich, wenn der Naturwert 
auf dem Geld ausgedrückt wird: So und so viele Landarbeiter müssen so und so viele 
Monate arbeiten, „wenn ich ein Bild male“.  NÖK, 210  (>Geld und Natur)

  „Vom Geist erfasste Arbeit“ ist der durch Arbeitsteilung/Arbeitsorganisation entstandene 
Wert („Wert 2“), für den dann das Geld eintritt. Es ist zunächst abstrakt, „aber es wird sehr 
individualisiert, sehr besondert, wenn der Geist es erfasst und auf das oder jenes anwendet. 
Und indem der Geist dieses tut, bestimmt der Geist als solcher den Wert des Geldes.“   
NÖK, 63  (>Geld; Leihgeld)

  Wert 1 und Wert 2: Arbeit schafft Werte zusammen mit der Naturgrundlage und dem 
Kapital.  Kp, 91f  (>Natur, Arbeit, Kapital)

  „Das sind im Wesentlichen die zwei Pole des volkswirtschaftlichen Prozesses. .. : entweder
wird die Natur durch die Arbeit modifiziert oder es wird die Arbeit durch den Geist 
modifiziert, wobei der Geist im Äusseren vielfach in den Kapitalformen sich darlebt.“  
NÖK, 33  

 
 Die polarisch verschiedene Entstehung der Werte im Vergleich mit dem Lichtspektrum: 
Auf der warmen Seite der Naturwert, „der sich mehr in der Rentenbildung zeigen wird“, auf
der anderen der Kapitalwert. Preise entstehen, indem Werte des einen Poles mit Werten des 
anderen Poles zusammenstossen,  NÖK, 36   

  Wert 1 – die veränderten Naturprodukte und Wert 2, die veränderte Arbeit verhalten sich 
polarisch: Der Geistesarbeiter will billige Naturprodukte und umgekehrt. In der 
Wechselwirkung beider Interessenrichtungen, die ein realer Prozess sind, entstehen die 
Preise.  NÖK, 49

  Wert 1 = Natur x Arbeit: Körperliche Arbeit wendet man von sich aus auf; „das Produkt 
zieht die Arbeit an.“ Wert 2 = Geist – Arbeit: Genau entgegengesetzt; „Was im Geistigen 
mit der Leistung in Beziehung tritt, ist eine Arbeit, die dem einen von dem anderen getan 
wird, (was also) im negativen Sinn in den volkswirtschaftlichen Prozess hineingefügt 
werden muss.“ „Der Wert bewirkt die Arbeit.“ Dazwischen gibt es ein Gleichgewicht. 
NÖK, 191

  Wert entsteht einerseits durch Arbeit und hängt mit der Natur irgendwie zusammen, 
andererseits durch Kapital, wobei er mit dem Geist zusammenhängt. Schon beim 



Brombeerpflücken kann man unschlau sein, dadurch mehr Arbeit haben, wodurch die 
Brombeeren einen geringeren Wert haben, und andererseits muss selbst das Maler-Genie 
einmal einen Pinsel in die Hand nehmen. „Es ist schon so, dass wir in der einen Richtung 
die Arbeit haben und in der anderen Richtung auch die Arbeit haben. Dadurch aber 
bekommen wir die Möglichkeit, überhaupt die volkswirtschaftlichen Werte irgend zu 
vergleichen. Dieses Vergleichen, das macht aber nun der volkswirtschaftliche Prozess eben 
selber. Man kann ihn nur in einer gewissen Weise in die Vernunft heraufheben.“ „Zwischen 
diesen beiden drinnen liegt aber das, … wo es hin und her geht. .. Wie in irgendeiner 
Maschine eine Steuerung meinetwillen hin und her geht, so geht hin und her im Betriebe: 
körperliche Arbeit hin und geistige Arbeit zurück.“ Wenn einer sowohl körperlich als auch 
geistig arbeitet, was ja meist der reale Fall ist, dann nähert er sich einmal mehr der ersten 
Formel: w = n a,  und einmal mehr der zweiten Formel: w = g-a.  NÖK, 192f    
(>Landwirtschaft und Industrie)

  In der Dorfwirtschaft überwiegt die naturhafte positive Seite, mit fortschreitender Kultur 
wirkt das Negative, das Ersparen der Arbeit dieser entgegen. Der Wert der Arbeitsersparung
wirkt zahlenmässig entgegen dem Wert der körperlichen Arbeit. Das ist ein realer Prozess, 
der die Sache zahlenmässig erfassbar macht. NÖK, 194f

  In der Generalbuchhaltung der Weltwirtschaft muss ein Posten A; „mit Natur verbundene 
Arbeit“ verglichen werden mit Posten B; „soviel wird durch diese Leistung Arbeit erspart.“ 
Die Vergleichbarkeit liegt darin, dass „alle menschliche wirtschaftliche Leistung, wenn man
sie überblickt, (..) dennoch auf die Natur zurück“ geht.   NÖK, 205   

  Einmal besteht der Wert darin, wieviel Arbeit verwendet worden ist zur Herstellung. Zum 
anderen besteht der Wert darin, „wieviel Arbeit man erspart dadurch, dass man dieses Gut 
oder diese Ware hat.“ Das ist der Gesichtspunkt des geistigen Arbeiters. „Nun kann die 
Frage auftauchen: Wo entsteht der volkswirtschaftliche Wert? Er entsteht nicht bei dem 
Hineinkristallisieren der Arbeit in die Ware, nicht bei dem Ersparen der Arbeit durch die 
Ware; da entsteht überall nicht der volkswirtschaftliche Wert. Der volkswirtschaftliche Wert
ist ein Spannungszustand.“ Wie bei einem elektrischen Konduktor, der sich je nach 
Spannung entlädt oder nicht entlädt.   188, 194ff

  Beim Warenwert entscheidet weder aufgewendete noch ersparte Arbeitskraft, sondern das 
Entspannungsverhältnis zwischen Ware und Bedürfnissen. Dafür arbeitet man lediglich 
Ware fertig. So kann eine Ware, auf die viel Arbeit aufgewendet wird, unter Umständen 
billig sein und umgekehrt.   188, 200f

  Für den Proletarier stellt die Ware geronnene Arbeit dar, und „der Kapitalist wirkt so, dass 
Werte entstehen nach dem Prinzip der Arbeitsersparnis. Der eine muss also Arbeit 
verschwenden, damit Waren entstehen, der andere erspart Arbeit. Und das wirkt ineinander 
und spiesst sich.“ Deshalb geht es nicht, „die Arbeitsregelung in den wirtschaftlichen 
Prozess hineinzuziehen.“ 338, 124  

  Werte, fragliche: Es gibt drei fragliche Typen von Werten, denen das Proletariat die 
Vergesellschaftung der Produktionsmittel entgegenstellen will: Der Unternehmergewinn, die
Rente und der Lohn. Die müssen anders gestaltet werden. 185a, 56ff  
(>Unternehmergewinn, >Rente, >Lohn)

Brombeerpflücken kann man unschlau sein, dadurch mehr Arbeit haben, wodurch die 
Brombeeren einen geringeren Wert haben, und andererseits muss selbst das Maler-Genie 
einmal einen Pinsel in die Hand nehmen. „Es ist schon so, dass wir in der einen Richtung 
die Arbeit haben und in der anderen Richtung auch die Arbeit haben. Dadurch aber 
bekommen wir die Möglichkeit, überhaupt die volkswirtschaftlichen Werte irgend zu 
vergleichen. Dieses Vergleichen, das macht aber nun der volkswirtschaftliche Prozess eben 
selber. Man kann ihn nur in einer gewissen Weise in die Vernunft heraufheben.“ „Zwischen 
diesen beiden drinnen liegt aber das, … wo es hin und her geht. .. Wie in irgendeiner 
Maschine eine Steuerung meinetwillen hin und her geht, so geht hin und her im Betriebe: 
körperliche Arbeit hin und geistige Arbeit zurück.“ Wenn einer sowohl körperlich als auch 
geistig arbeitet, was ja meist der reale Fall ist, dann nähert er sich einmal mehr der ersten 
Formel: w = n a,  und einmal mehr der zweiten Formel: w = g-a.  NÖK, 192f    
(>Landwirtschaft und Industrie)

  In der Dorfwirtschaft überwiegt die naturhafte positive Seite, mit fortschreitender Kultur 
wirkt das Negative, das Ersparen der Arbeit dieser entgegen. Der Wert der Arbeitsersparung
wirkt zahlenmässig entgegen dem Wert der körperlichen Arbeit. Das ist ein realer Prozess, 
der die Sache zahlenmässig erfassbar macht. NÖK, 194f

  In der Generalbuchhaltung der Weltwirtschaft muss ein Posten A; „mit Natur verbundene 
Arbeit“ verglichen werden mit Posten B; „soviel wird durch diese Leistung Arbeit erspart.“ 
Die Vergleichbarkeit liegt darin, dass „alle menschliche wirtschaftliche Leistung, wenn man
sie überblickt, (..) dennoch auf die Natur zurück“ geht.   NÖK, 205   

  Einmal besteht der Wert darin, wieviel Arbeit verwendet worden ist zur Herstellung. Zum 
anderen besteht der Wert darin, „wieviel Arbeit man erspart dadurch, dass man dieses Gut 
oder diese Ware hat.“ Das ist der Gesichtspunkt des geistigen Arbeiters. „Nun kann die 
Frage auftauchen: Wo entsteht der volkswirtschaftliche Wert? Er entsteht nicht bei dem 
Hineinkristallisieren der Arbeit in die Ware, nicht bei dem Ersparen der Arbeit durch die 
Ware; da entsteht überall nicht der volkswirtschaftliche Wert. Der volkswirtschaftliche Wert
ist ein Spannungszustand.“ Wie bei einem elektrischen Konduktor, der sich je nach 
Spannung entlädt oder nicht entlädt.   188, 194ff

  Beim Warenwert entscheidet weder aufgewendete noch ersparte Arbeitskraft, sondern das 
Entspannungsverhältnis zwischen Ware und Bedürfnissen. Dafür arbeitet man lediglich 
Ware fertig. So kann eine Ware, auf die viel Arbeit aufgewendet wird, unter Umständen 
billig sein und umgekehrt.   188, 200f

  Für den Proletarier stellt die Ware geronnene Arbeit dar, und „der Kapitalist wirkt so, dass 
Werte entstehen nach dem Prinzip der Arbeitsersparnis. Der eine muss also Arbeit 
verschwenden, damit Waren entstehen, der andere erspart Arbeit. Und das wirkt ineinander 
und spiesst sich.“ Deshalb geht es nicht, „die Arbeitsregelung in den wirtschaftlichen 
Prozess hineinzuziehen.“ 338, 124  

  Werte, fragliche: Es gibt drei fragliche Typen von Werten, denen das Proletariat die 
Vergesellschaftung der Produktionsmittel entgegenstellen will: Der Unternehmergewinn, die
Rente und der Lohn. Die müssen anders gestaltet werden. 185a, 56ff  
(>Unternehmergewinn, >Rente, >Lohn)



  Wert, gerechter >Preis, gerechter

  Wert, objektiver: „Es ergibt sich nun, dass all dasjenige, was Ware ist, einen wirklichen 
objektiven Wert im Zusammenhange nicht nur des Wirtschaftslebens, sondern des gesamten
sozialen Lebens haben kann. … Wenn eine Ware einen bestimmten Preis auf dem Markt 
hat, so kann dieser Preis für den wirklich objektiven Wert entweder zu hoch oder zu niedrig 
sein, oder er kann mit ihm übereinstimmen. Aber so wenig massgebend der Preis ist, der 
äusserlich uns entgegentritt – weil er durch irgendwelche andere Verhältnisse gefälscht sein 
kann -, so wahr ist es auf der anderen Seite, wenn man in der Lage wäre, alle die tausend 
und abertausend einzelnen Bedingungen anzugeben, aus denen heraus produziert und 
konsumiert wird, so würde man den objektiven Wert einer Ware angeben können. Daraus 
geht hervor, dass das, was Ware ist, in einer ganz besonderen Art im wirtschaftlichen Leben 
darinnen steht. Was ich nämlich nun den objektiven wirtschaftlichen Wert nenne, das kann 
man nur auf die Ware anwenden.. Man kann es .. nicht anwenden auf Grund und Boden, 
und man kann es nicht anwenden auf das Kapital.“ Eine Ware kann „ihren objektiven Wert 
selber festsetzen .. durch die Art und Weise und Intensität, in der nach ihr Bedarf ist. Das 
kann nicht gesagt werden von Grund und Boden, kann auch nicht gesagt werden von 
Kapital. Bei Grund und Boden und bei dem Kapital hängt die Art und Weise, wie er trägt, 
wie er sich hineinstellt in den ganzen sozialen und wirtschaftlichen Zusammenhang, 
durchaus von den menschlichen Fähigkeiten ab. Sie sind niemals etwas Fertiges. Habe ich 
irgendeinen Grund und Boden zu verwalten, so kann ich ihn nur verwalten nach meinen 
Fähigkeiten, und sein Wert ist dadurch etwas durchaus Variables. Ebenso ist es gegenüber 
dem Kapital, das ich zu verwalten habe.“  79, 246f   (>Wert und Preis, >Scheinwert)

„Ein Gut hat einen objektiven Wert, indem es haltbar oder unhaltbar, dauerhaft oder nicht 
dauerhaft ist, indem es durch seine Natur mehr oder weniger brauchbar ist, indem es mehr 
oder weniger häufig oder .. selten ist.“  332a, 153

  Wert und Preis:  „Wenn irgendwo sich Kauf und Verkauf abspielen, so werden Werte 
ausgetauscht.“ „Güteraustausch“ ist eigentlich falsch. „Was nun herauskommt .., wenn Wert
und Wert gewissermassen aufeinanderprallen, um sich auszutauschen, das ist der Preis. (…) 
Wenn schon der Wert etwas Fluktuierendes ist, das man nicht definieren kann, dann ist ja, 
wenn Sie Wert gegen Wert austauschen, gewissermassen dasjenige, was im Austausch 
entsteht als Preis, das ist etwas Fluktuierendes im Quadrat.“  NÖK, 34

  „Es ist ganz unmöglich, mit der volkswirtschaftlichen Betrachtung stehenzubleiben im 
Gebiet von Wert- und Preisdefinitionen, sondern man muss überall zurückgehen zu 
demjenigen, was die Ausgangspunkte sind ..: also zu der Natur auf der einen Seite, zu dem 
Geist auf der anderen.“  NÖK, 35  (>Wertbildende Spannung, >Preis)

  Wert durch Tausch Ware gegen Ware: „Solange Waren gegen Waren im 
Wirtschaftsleben ausgetauscht werden, bleibt die Wertgestaltung dieser Waren unabhängig 
von dem Rechtsverhältnisse zwischen Personen und Personengruppen.“  Kp, 72 

  Zunächst müssen Lohnverhältnis einerseits und Kapitalverhältnis andererseits aus dem 
Wirtschaftskörper heraus, dann kann sich Ware durch Ware regulieren, „sodass ein genauer 
Index da sein wird, um den sich die Waren gruppieren in ihrem Wert.“ Was der einzelne 

  Wert, gerechter >Preis, gerechter

  Wert, objektiver: „Es ergibt sich nun, dass all dasjenige, was Ware ist, einen wirklichen 
objektiven Wert im Zusammenhange nicht nur des Wirtschaftslebens, sondern des gesamten
sozialen Lebens haben kann. … Wenn eine Ware einen bestimmten Preis auf dem Markt 
hat, so kann dieser Preis für den wirklich objektiven Wert entweder zu hoch oder zu niedrig 
sein, oder er kann mit ihm übereinstimmen. Aber so wenig massgebend der Preis ist, der 
äusserlich uns entgegentritt – weil er durch irgendwelche andere Verhältnisse gefälscht sein 
kann -, so wahr ist es auf der anderen Seite, wenn man in der Lage wäre, alle die tausend 
und abertausend einzelnen Bedingungen anzugeben, aus denen heraus produziert und 
konsumiert wird, so würde man den objektiven Wert einer Ware angeben können. Daraus 
geht hervor, dass das, was Ware ist, in einer ganz besonderen Art im wirtschaftlichen Leben 
darinnen steht. Was ich nämlich nun den objektiven wirtschaftlichen Wert nenne, das kann 
man nur auf die Ware anwenden.. Man kann es .. nicht anwenden auf Grund und Boden, 
und man kann es nicht anwenden auf das Kapital.“ Eine Ware kann „ihren objektiven Wert 
selber festsetzen .. durch die Art und Weise und Intensität, in der nach ihr Bedarf ist. Das 
kann nicht gesagt werden von Grund und Boden, kann auch nicht gesagt werden von 
Kapital. Bei Grund und Boden und bei dem Kapital hängt die Art und Weise, wie er trägt, 
wie er sich hineinstellt in den ganzen sozialen und wirtschaftlichen Zusammenhang, 
durchaus von den menschlichen Fähigkeiten ab. Sie sind niemals etwas Fertiges. Habe ich 
irgendeinen Grund und Boden zu verwalten, so kann ich ihn nur verwalten nach meinen 
Fähigkeiten, und sein Wert ist dadurch etwas durchaus Variables. Ebenso ist es gegenüber 
dem Kapital, das ich zu verwalten habe.“  79, 246f   (>Wert und Preis, >Scheinwert)

„Ein Gut hat einen objektiven Wert, indem es haltbar oder unhaltbar, dauerhaft oder nicht 
dauerhaft ist, indem es durch seine Natur mehr oder weniger brauchbar ist, indem es mehr 
oder weniger häufig oder .. selten ist.“  332a, 153

  Wert und Preis:  „Wenn irgendwo sich Kauf und Verkauf abspielen, so werden Werte 
ausgetauscht.“ „Güteraustausch“ ist eigentlich falsch. „Was nun herauskommt .., wenn Wert
und Wert gewissermassen aufeinanderprallen, um sich auszutauschen, das ist der Preis. (…) 
Wenn schon der Wert etwas Fluktuierendes ist, das man nicht definieren kann, dann ist ja, 
wenn Sie Wert gegen Wert austauschen, gewissermassen dasjenige, was im Austausch 
entsteht als Preis, das ist etwas Fluktuierendes im Quadrat.“  NÖK, 34

  „Es ist ganz unmöglich, mit der volkswirtschaftlichen Betrachtung stehenzubleiben im 
Gebiet von Wert- und Preisdefinitionen, sondern man muss überall zurückgehen zu 
demjenigen, was die Ausgangspunkte sind ..: also zu der Natur auf der einen Seite, zu dem 
Geist auf der anderen.“  NÖK, 35  (>Wertbildende Spannung, >Preis)

  Wert durch Tausch Ware gegen Ware: „Solange Waren gegen Waren im 
Wirtschaftsleben ausgetauscht werden, bleibt die Wertgestaltung dieser Waren unabhängig 
von dem Rechtsverhältnisse zwischen Personen und Personengruppen.“  Kp, 72 

  Zunächst müssen Lohnverhältnis einerseits und Kapitalverhältnis andererseits aus dem 
Wirtschaftskörper heraus, dann kann sich Ware durch Ware regulieren, „sodass ein genauer 
Index da sein wird, um den sich die Waren gruppieren in ihrem Wert.“ Was der einzelne 



produziert, hat dann den Wert all der Produkte, die er zu seiner Lebensgestaltung braucht.   
337a, 51    (>Preise im Verhältnis zueinander, >Geld; Kaufgeld)

  Wie der Wert einer Ware gegenüber einer anderen dadurch wächst, dass die Gewinnung 
der Rohprodukte für dieselbe schwieriger ist als für die andere, so muss der Warenwert 
davon abhängig werden, welche Art und welches Mass von Arbeit zum Hervorbringen der 
Ware nach der Rechtsordnung aufgebracht werden dürfen. Kp, 78f

  Wert kann nur im Austausch der Erzeugnisse entstehen. Wenn aber möglich sein soll, dass 
jemand für ein hervorgebrachtes Erzeugnis einen Gegenwert erhalten soll, durch den er 
seine Bedürfnisse befriedigen kann, um ein gleiches Erzeugnis wieder herzustellen, so 
müssen sich die Erzeugnisse gegenseitig bewerten. „Es wird nur kaschiert dadurch, dass das
Geld zwischen dasjenige tritt, was ausgetauscht wird.“.. Der Preis entsteht durch die 
gegenseitige Spannung zwischen den Erzeugnissen. NÖK, 97 (>Wertbildende Spannung)

  „Also durch den blossen Austausch wird dasjenige, was ausgetauscht wird, mehr wert, 
sowohl auf der einen wie auf der anderen Seite.“.. „Und gerade dadurch, dass jeder gewinnt,
werden wir sehen, dass etwas ganz anderes das Wichtige ist, als dass der eine die Ware, der 
andere das Geld hat. Dasjenige ist das Wichtigste, was jeder mit dem machen kann, was er 
bekommt, durch seinen volkswirtschaftlichen Zusammenhang.“  NÖK, 141f  (>Gewinn)

  „Wieviel Nüsse ist eine Kartoffel wert? - Man kann das nicht ohne weiteres fragen. Es 
handelt sich darum, dass man fragen muss: Die Nuss bedeutet Naturprodukt, verbunden mit 
menschlicher Arbeit; die Kartoffel bedeutet Naturprodukt, verbunden mit menschlicher 
Arbeit; wie vergleichen sich beide Werte? … Bis auf die kompliziertesten geistigen 
Leistungen geht schliesslich alles auf die Natur zurück, beziehungsweise auf das Arbeiten 
mit Produktionsmitteln zurück. … Sie werden immer darauf kommen, dass alles 
Volkswirtschaftliche doch zuletzt zurückgeht auf das körperliche Arbeiten an der Natur, und
dass dasjenige, was beginnt an der Natur wertebildend zu sein – die Aufwendung der Arbeit
bis zu einem bestimmten, möglichst nahe der Natur liegenden Punkt -, dass das die Werte 
sind, die nun auf das gesamte Gebiet der in sich geschlossenen Volkswirtschaft verteilt 
werden müssen.“  NÖK, 205f

 „Sie können sich denken die ganze Bodenfläche auf die Einwohnerzahl verteilt, und das als
reale Tatsache gibt jedem einzelnen Ding seinen Tauschwert..“  NÖK, 208f

 Wenn die Währung auf die Produktionsmittel zurückgeführt wird, werden sich bis zu einem
hohen Grad Werte vergleichen lassen. „Denn im allgemeinen unterscheiden sich, weil bei 
dieser Bewertung zum Schluss alles durch den Konsum bewertet ist, die Werte der 
Leistungen nicht allzu sehr. - Sei ich ein noch so geistiger Arbeiter, ich brauche so viel 
ersparte Arbeit in jedem Jahr, als ich eben brauche, um mich als Mensch zu erhalten. (…) 
Es wird erreicht die Möglichkeit, dass jeder in jedem Augenblick seinen Zusammenhang 
mit der Natur auch im Gelde noch hat.“  NÖK, 210

  Wert; Überwert, Unterwert: In der modernen Wirtschaft haben wir es mit einer Polarität 
in der Wertebildung zu tun: Auf der einen Seite haben wir einen Überwert, auf der anderen 
Seite einen Unterwert. Die wirkliche Produktion, die auf die Herstellung von Konsumgütern
gerichtete Produktion, bringt Überwert in die Gesamtbilanz, und zwar insofern, als die 

produziert, hat dann den Wert all der Produkte, die er zu seiner Lebensgestaltung braucht.   
337a, 51    (>Preise im Verhältnis zueinander, >Geld; Kaufgeld)

  Wie der Wert einer Ware gegenüber einer anderen dadurch wächst, dass die Gewinnung 
der Rohprodukte für dieselbe schwieriger ist als für die andere, so muss der Warenwert 
davon abhängig werden, welche Art und welches Mass von Arbeit zum Hervorbringen der 
Ware nach der Rechtsordnung aufgebracht werden dürfen. Kp, 78f

  Wert kann nur im Austausch der Erzeugnisse entstehen. Wenn aber möglich sein soll, dass 
jemand für ein hervorgebrachtes Erzeugnis einen Gegenwert erhalten soll, durch den er 
seine Bedürfnisse befriedigen kann, um ein gleiches Erzeugnis wieder herzustellen, so 
müssen sich die Erzeugnisse gegenseitig bewerten. „Es wird nur kaschiert dadurch, dass das
Geld zwischen dasjenige tritt, was ausgetauscht wird.“.. Der Preis entsteht durch die 
gegenseitige Spannung zwischen den Erzeugnissen. NÖK, 97 (>Wertbildende Spannung)

  „Also durch den blossen Austausch wird dasjenige, was ausgetauscht wird, mehr wert, 
sowohl auf der einen wie auf der anderen Seite.“.. „Und gerade dadurch, dass jeder gewinnt,
werden wir sehen, dass etwas ganz anderes das Wichtige ist, als dass der eine die Ware, der 
andere das Geld hat. Dasjenige ist das Wichtigste, was jeder mit dem machen kann, was er 
bekommt, durch seinen volkswirtschaftlichen Zusammenhang.“  NÖK, 141f  (>Gewinn)

  „Wieviel Nüsse ist eine Kartoffel wert? - Man kann das nicht ohne weiteres fragen. Es 
handelt sich darum, dass man fragen muss: Die Nuss bedeutet Naturprodukt, verbunden mit 
menschlicher Arbeit; die Kartoffel bedeutet Naturprodukt, verbunden mit menschlicher 
Arbeit; wie vergleichen sich beide Werte? … Bis auf die kompliziertesten geistigen 
Leistungen geht schliesslich alles auf die Natur zurück, beziehungsweise auf das Arbeiten 
mit Produktionsmitteln zurück. … Sie werden immer darauf kommen, dass alles 
Volkswirtschaftliche doch zuletzt zurückgeht auf das körperliche Arbeiten an der Natur, und
dass dasjenige, was beginnt an der Natur wertebildend zu sein – die Aufwendung der Arbeit
bis zu einem bestimmten, möglichst nahe der Natur liegenden Punkt -, dass das die Werte 
sind, die nun auf das gesamte Gebiet der in sich geschlossenen Volkswirtschaft verteilt 
werden müssen.“  NÖK, 205f

 „Sie können sich denken die ganze Bodenfläche auf die Einwohnerzahl verteilt, und das als
reale Tatsache gibt jedem einzelnen Ding seinen Tauschwert..“  NÖK, 208f

 Wenn die Währung auf die Produktionsmittel zurückgeführt wird, werden sich bis zu einem
hohen Grad Werte vergleichen lassen. „Denn im allgemeinen unterscheiden sich, weil bei 
dieser Bewertung zum Schluss alles durch den Konsum bewertet ist, die Werte der 
Leistungen nicht allzu sehr. - Sei ich ein noch so geistiger Arbeiter, ich brauche so viel 
ersparte Arbeit in jedem Jahr, als ich eben brauche, um mich als Mensch zu erhalten. (…) 
Es wird erreicht die Möglichkeit, dass jeder in jedem Augenblick seinen Zusammenhang 
mit der Natur auch im Gelde noch hat.“  NÖK, 210

  Wert; Überwert, Unterwert: In der modernen Wirtschaft haben wir es mit einer Polarität 
in der Wertebildung zu tun: Auf der einen Seite haben wir einen Überwert, auf der anderen 
Seite einen Unterwert. Die wirkliche Produktion, die auf die Herstellung von Konsumgütern
gerichtete Produktion, bringt Überwert in die Gesamtbilanz, und zwar insofern, als die 



unmittelbaren Konsumtionsgüter mehr wert sind als ihre Herstellungskosten. Die 
industrielle Produktion dagegen, die auf die Herstellung von Produktionsmitteln orientierte 
Produktion, bringt Unterwert in die Gesamtbilanz, das heißt die Industrieerzeugnisse sind 
weniger wert als ihre Herstellungskosten, denn in einem gewissen Sinne müssen sie sich 
von den unmittelbaren Konsumtionsgütern nähren. Das heißt - und das ist eine wichtige 
Erkenntnis im Zusammenhang mit den produzierten Produktionsmitteln: Sie entwerten ihre 
wirtschaftliche Grundlage - es ist jedes Wirtschaftsgebiet der Verarmung ausgesetzt, das 
gegenüber seinen unmittelbaren Verbrauchsgütern zu viel industrialisiert.  331A, 77  
(>Landwirtschaft und Industrie) 

  Wert durch Zirkulation:   „In dem Augenblick, wo Sie den Wert in die 
volkswirtschaftliche Zirkulation gebracht haben, da müssen Sie ihn im Sinne des 
volkswirtschaftlichen Organismus fluktuieren lassen.“ So wie sich das Blut ändert in den 
Organen und nicht definiert, sondern nur indirekt beeinflusst werden kann über günstigere 
Nahrungsmittel.  NÖK, 35

  Dauerwert durch soziale Zirkulation, in der ständig Abgenutztes ersetzt wird.  190, 21.3.19
(>Währung)

  Wertbildende Bewegung: Sinnbildlich gesprochen: Die Natur verschwindet in der Arbeit;
die Arbeit im Kapital, und das Kapital muss wieder in der Natur verschwinden. Das ist vom 
Standpunkt des Produzierens aus gesehen.   NÖK, 67f

  „Werte entstehen durch die Anwendung der Arbeit auf die Natur; Werte entstehen durch 
die Anwendung des Geistes auf die Arbeit; Werte entstehen durch die Anwendung des 
Geistes auf das Kapital. Und das alles ist eine fortschreitende Bewegung.“  NÖK, 69f

  Innerhalb der fortschreitenden Bewegung in die Verwertung hinein „entsteht bearbeitete 
Natur, organisierte oder gegliederte Arbeit und emanzipiertes, bloss innerhalb der geistigen 
Unternehmungen figurierendes, sich betätigendes Kapital.“  NÖK, 106

  Eine Bewegung (s.o.) geht von der Natur über die Arbeit in den Konsum (des Geistes). Bei
der entgegengesetzten wird ein Naturprodukt in Empfang genommen von dem Geist, von 
der Schreibfeder bis zur kompliziertesten Maschine; das Produktionsmittel.  NÖK, 107  
Die „entgegengesetzte“ Bewegung betrifft nicht die Werte, die in den Verbrauch gehen, 
sondern die Entstehung der Produktionsmittel als einer „neuen Natur“.

  Die Bearbeitung, die ihm den Wert gibt, ist zunächst die Ursache, warum sich das 
volkswirtschaftliche Wertobjekt bewegt. „Später ist es dann der im Kapital wirkende 
Menschengeist, der die Bewegung fortsetzt“ durch Handelskapital, dann Leihkapital, dann 
durch das eigentliche Produktionskapital, das Industriekapital.  NÖK, 140

  Es gilt, alles zurückzuverfolgen bis zur Urproduktion, „bis zu demjenigen 
Wertverhältnisse, das für die Bodenarbeit herbeigeführt wird durch das Verhältnis der 
Bevölkerungszahl zu der brauchbaren Bodenfläche. In diesem Verhältnis finden Sie, was 
ursprünglich eben der Wertbildung zugrunde liegt, weil alle Arbeit, die verrichtet werden 
kann, nur von der Bevölkerungszahl kommen kann, und alles, womit sich diese Arbeit 
verbinden kann, aus dem Boden kommen muss; denn das ist das, was jeder braucht, und 

unmittelbaren Konsumtionsgüter mehr wert sind als ihre Herstellungskosten. Die 
industrielle Produktion dagegen, die auf die Herstellung von Produktionsmitteln orientierte 
Produktion, bringt Unterwert in die Gesamtbilanz, das heißt die Industrieerzeugnisse sind 
weniger wert als ihre Herstellungskosten, denn in einem gewissen Sinne müssen sie sich 
von den unmittelbaren Konsumtionsgütern nähren. Das heißt - und das ist eine wichtige 
Erkenntnis im Zusammenhang mit den produzierten Produktionsmitteln: Sie entwerten ihre 
wirtschaftliche Grundlage - es ist jedes Wirtschaftsgebiet der Verarmung ausgesetzt, das 
gegenüber seinen unmittelbaren Verbrauchsgütern zu viel industrialisiert.  331A, 77  
(>Landwirtschaft und Industrie) 

  Wert durch Zirkulation:   „In dem Augenblick, wo Sie den Wert in die 
volkswirtschaftliche Zirkulation gebracht haben, da müssen Sie ihn im Sinne des 
volkswirtschaftlichen Organismus fluktuieren lassen.“ So wie sich das Blut ändert in den 
Organen und nicht definiert, sondern nur indirekt beeinflusst werden kann über günstigere 
Nahrungsmittel.  NÖK, 35

  Dauerwert durch soziale Zirkulation, in der ständig Abgenutztes ersetzt wird.  190, 21.3.19
(>Währung)

  Wertbildende Bewegung: Sinnbildlich gesprochen: Die Natur verschwindet in der Arbeit;
die Arbeit im Kapital, und das Kapital muss wieder in der Natur verschwinden. Das ist vom 
Standpunkt des Produzierens aus gesehen.   NÖK, 67f

  „Werte entstehen durch die Anwendung der Arbeit auf die Natur; Werte entstehen durch 
die Anwendung des Geistes auf die Arbeit; Werte entstehen durch die Anwendung des 
Geistes auf das Kapital. Und das alles ist eine fortschreitende Bewegung.“  NÖK, 69f

  Innerhalb der fortschreitenden Bewegung in die Verwertung hinein „entsteht bearbeitete 
Natur, organisierte oder gegliederte Arbeit und emanzipiertes, bloss innerhalb der geistigen 
Unternehmungen figurierendes, sich betätigendes Kapital.“  NÖK, 106

  Eine Bewegung (s.o.) geht von der Natur über die Arbeit in den Konsum (des Geistes). Bei
der entgegengesetzten wird ein Naturprodukt in Empfang genommen von dem Geist, von 
der Schreibfeder bis zur kompliziertesten Maschine; das Produktionsmittel.  NÖK, 107  
Die „entgegengesetzte“ Bewegung betrifft nicht die Werte, die in den Verbrauch gehen, 
sondern die Entstehung der Produktionsmittel als einer „neuen Natur“.

  Die Bearbeitung, die ihm den Wert gibt, ist zunächst die Ursache, warum sich das 
volkswirtschaftliche Wertobjekt bewegt. „Später ist es dann der im Kapital wirkende 
Menschengeist, der die Bewegung fortsetzt“ durch Handelskapital, dann Leihkapital, dann 
durch das eigentliche Produktionskapital, das Industriekapital.  NÖK, 140

  Es gilt, alles zurückzuverfolgen bis zur Urproduktion, „bis zu demjenigen 
Wertverhältnisse, das für die Bodenarbeit herbeigeführt wird durch das Verhältnis der 
Bevölkerungszahl zu der brauchbaren Bodenfläche. In diesem Verhältnis finden Sie, was 
ursprünglich eben der Wertbildung zugrunde liegt, weil alle Arbeit, die verrichtet werden 
kann, nur von der Bevölkerungszahl kommen kann, und alles, womit sich diese Arbeit 
verbinden kann, aus dem Boden kommen muss; denn das ist das, was jeder braucht, und 



diejenigen, die es ersparen wegen ihrer geistigen Leistung, für die müssen es eben die 
anderen mitarbeiten; daher kommen wir hier zu dem, was der Volkswirtschaft zugrunde 
liegt.“  NÖK, 212f   (>Volkswirtschaftlicher Prozess)

  Wertbildende Spannung: „Wir haben im volkswirtschaftlichen Prozess nicht nur 
wertbildende Bewegungen, sondern haben auch wertbildende Spannungen. Und solche 
wertbildenden Spannungen , wir können sie am anschaulichsten eben beobachten, wenn 
einfach der Konsument dem Produzenten oder Händler gegenübersteht, und wenn im 
nächsten Augenblick, könnten wir sagen, die Wertbildung aufhört, indem sie in die 
Entwertung übergeht. Da bildet sich eine Spannung, und diese Spannung, die wird im 
Gleichgewicht gehalten durch das Bedürfnis von der anderen Seite. … Sie haben da 
durchaus ein Analogon zu dem Physikalischen .. der lebendigen Energien und der Energien 
der Lage, wo Gleichgewicht erzeugt wird.“ Auch der Diamant in der Krone von England 
hat einen Spannungswert.  NÖK, 70f

  Im volkswirtschaftlichen Prozess bewerten sich die Erzeugnisse gegenseitig. Das wird nur 
durch das den Austausch bequemer machende Geld kaschiert. Die gegenseitige Spannung 
zwischen den Erzeugnissen hat mit der Preiserzeugung zu tun.  NÖK, 97

  Es gibt zwei Definitionen von Warenwert. Einmal besteht der Wert darin, wieviel Arbeit 
verwendet worden ist zur Herstellung. Zum anderen besteht der Wert darin, „wieviel Arbeit 
man erspart dadurch, dass man dieses Gut oder diese Ware hat.“ Das ist der Gesichtspunkt 
des geistigen Arbeiters. „Nun kann die Frage auftauchen: Wo entsteht der 
volkswirtschaftliche Wert? Er entsteht nicht bei dem Hineinkristallisieren der Arbeit in die 
Ware, nicht bei dem Ersparen der Arbeit durch die Ware; da entsteht überall nicht der 
volkswirtschaftliche Wert. Der volkswirtschaftliche Wert ist ein Spannungszustand.“ Wie 
bei einem elektrischen Konduktor, der sich je nach Spannung entlädt oder nicht entlädt.   
188, 194ff    

  Beim Warenwert entscheidet weder aufgewendete noch ersparte Arbeitskraft, sondern das 
Entspannungsverhältnis zwischen Ware und Bedürfnissen. Dafür arbeitet man lediglich 
Ware fertig. So kann eine Ware, auf die viel Arbeit aufgewendet wird, unter Umständen 
billig sein und umgekehrt.   188, 200f

 
  Wertbildung und Entwertung: Im menschlichen Organismus gibt es Aufbauprozesse, 
Prozesse, die mit dem Atmen zusammenhängen, und die in den Nerven und Knochen vor 
sich gehenden Abbauprozesse. „So ist es notwendig, dass man in der Volkswirtschaft nicht 
bloss auf die Wertbildung, sondern auch auf die Entwertung Rücksicht nimmt. .. Beim 
Konsum fängt das schon an, aber es ist noch ein geistiger Prozess vorhanden, wo auch 
Entwertung stattfindet.“  NÖS, 30   (>Evolution und Involution)

 „Für die Praxis hat es eine Bedeutung, wo ich den wirtschaftlichen Prozess aus 
Wertentstehung und Entwertung zusammensetze. Und dann muss es natürlich klar sein, dass
Arbeit nicht bloss zur Herstellung von Werten, sondern auch zur Vernichtung von Werten 
von Bedeutung ist.“   NÖS, 31

  Geistige Tätigkeit ist entwertend in dem Sinn, das sie dasjenige, was auf der einen Seite an
Werten gebildet wird, wiederum aufhebt. Die Römer sprachen deshalb von Brot und 

diejenigen, die es ersparen wegen ihrer geistigen Leistung, für die müssen es eben die 
anderen mitarbeiten; daher kommen wir hier zu dem, was der Volkswirtschaft zugrunde 
liegt.“  NÖK, 212f   (>Volkswirtschaftlicher Prozess)

  Wertbildende Spannung: „Wir haben im volkswirtschaftlichen Prozess nicht nur 
wertbildende Bewegungen, sondern haben auch wertbildende Spannungen. Und solche 
wertbildenden Spannungen , wir können sie am anschaulichsten eben beobachten, wenn 
einfach der Konsument dem Produzenten oder Händler gegenübersteht, und wenn im 
nächsten Augenblick, könnten wir sagen, die Wertbildung aufhört, indem sie in die 
Entwertung übergeht. Da bildet sich eine Spannung, und diese Spannung, die wird im 
Gleichgewicht gehalten durch das Bedürfnis von der anderen Seite. … Sie haben da 
durchaus ein Analogon zu dem Physikalischen .. der lebendigen Energien und der Energien 
der Lage, wo Gleichgewicht erzeugt wird.“ Auch der Diamant in der Krone von England 
hat einen Spannungswert.  NÖK, 70f

  Im volkswirtschaftlichen Prozess bewerten sich die Erzeugnisse gegenseitig. Das wird nur 
durch das den Austausch bequemer machende Geld kaschiert. Die gegenseitige Spannung 
zwischen den Erzeugnissen hat mit der Preiserzeugung zu tun.  NÖK, 97

  Es gibt zwei Definitionen von Warenwert. Einmal besteht der Wert darin, wieviel Arbeit 
verwendet worden ist zur Herstellung. Zum anderen besteht der Wert darin, „wieviel Arbeit 
man erspart dadurch, dass man dieses Gut oder diese Ware hat.“ Das ist der Gesichtspunkt 
des geistigen Arbeiters. „Nun kann die Frage auftauchen: Wo entsteht der 
volkswirtschaftliche Wert? Er entsteht nicht bei dem Hineinkristallisieren der Arbeit in die 
Ware, nicht bei dem Ersparen der Arbeit durch die Ware; da entsteht überall nicht der 
volkswirtschaftliche Wert. Der volkswirtschaftliche Wert ist ein Spannungszustand.“ Wie 
bei einem elektrischen Konduktor, der sich je nach Spannung entlädt oder nicht entlädt.   
188, 194ff    

  Beim Warenwert entscheidet weder aufgewendete noch ersparte Arbeitskraft, sondern das 
Entspannungsverhältnis zwischen Ware und Bedürfnissen. Dafür arbeitet man lediglich 
Ware fertig. So kann eine Ware, auf die viel Arbeit aufgewendet wird, unter Umständen 
billig sein und umgekehrt.   188, 200f

 
  Wertbildung und Entwertung: Im menschlichen Organismus gibt es Aufbauprozesse, 
Prozesse, die mit dem Atmen zusammenhängen, und die in den Nerven und Knochen vor 
sich gehenden Abbauprozesse. „So ist es notwendig, dass man in der Volkswirtschaft nicht 
bloss auf die Wertbildung, sondern auch auf die Entwertung Rücksicht nimmt. .. Beim 
Konsum fängt das schon an, aber es ist noch ein geistiger Prozess vorhanden, wo auch 
Entwertung stattfindet.“  NÖS, 30   (>Evolution und Involution)

 „Für die Praxis hat es eine Bedeutung, wo ich den wirtschaftlichen Prozess aus 
Wertentstehung und Entwertung zusammensetze. Und dann muss es natürlich klar sein, dass
Arbeit nicht bloss zur Herstellung von Werten, sondern auch zur Vernichtung von Werten 
von Bedeutung ist.“   NÖS, 31

  Geistige Tätigkeit ist entwertend in dem Sinn, das sie dasjenige, was auf der einen Seite an
Werten gebildet wird, wiederum aufhebt. Die Römer sprachen deshalb von Brot und 



Spielen.   NÖS, 62     

  „Entwertung muss fortwährend da sein oder ist fortwährend da. .. Bei diesem Weg, den die
Werte durchmachen, von der Natur, der Arbeit zum Kapital, wird eine fortwährende 
Entwertung gleichzeitig eintreten.“  NÖK, 71   

 
  Wesen: „Da draussen ist der Farbenteppich der Welt, da draussen ist Rot und Blau und 
Grün, und da draussen sind die anderen Empfindungen. Hinter diesen stecken nicht die 
Atome, stecken nicht Moleküle, hinter diesen stecken geistige Wesenheiten.“   199, 74

  „Denn die Wirklichkeit besteht ja überall im Wesenhaften, und was in ihr nicht 
Wesenhaftes ist, das ist die Tätigkeit, die sich im Verhältnisse von Wesen zu Wesen 
abspielt.“   26, 187   (>Wirklichkeit, >Kraft und Stoff)

  „Dass man an sich selber, in seinem Geistig-Seelischen, das ausdrückt, was das Wesen der 
Dinge ist, das liebt unsere Zeit noch nicht.“ Sie liebt die passive Hingabe.   153, 33

  Westen:  „.. im Westen ist der Staat nur immer Dekoration (..), da präponderiert das 
wirtschaftliche Denken.“  200, 38  (>Demokratie und Kapitalismus)

  Die westlichen Völker haben die Aufgabe, den Verstand in das Wirtschaftsleben 
hineinzutragen. Das Verstandesmässige im Einheitsstaat zerstört aber das Wirtschaftsleben. 
Wir müssen ihm ein Geistesleben entgegensetzen.  200, 75  (>Erdenaufgabe)

  „Aber es ist doch außerordentlich interessant, dass, wenn man zu den 
Geheimgesellschaften des Westens kommt, dann in einer gewissen Beziehung es als eine 
Lehre der tiefsten Esoterik angesehen wird, dass die Welt eigentlich aus Gedanken gebildet 
wird. .. So grotesk sich das auch zunächst ausnimmt, man könnte sagen: Hegels Philosophie
ist in einer gewissen Weise der Grundnerv der Geheimlehre des Westens.“  202, 59f  
(>Macht und Ohnmacht)

  Der Westen, in dem sich ankündigt eine spätere hohe Geisteskultur, ist heute noch ganz in 
der Materie befangen.   197, 158  

  Westen; Amerika: „Wir sehen, wie Amerikaner erscheinen zur Wiederauffrischung des 
alten Christentums, weil sie die Meinung haben, dass aus den alten Staatsprinzipien heraus 
die Menschheit nicht gesunden kann. Nirgends aber ist die Einsicht da, dass ein 
Geistesleben neu zu produzieren ist aus seinen Urquellen heraus.“   338, 88

  „Wir sehen zum Beispiel besonders in der amerikanischen Zivilisation,wie dort die     
wirtschaftlichen Verhältnisse, emanzipiert von anderen Kulturströmungen, aus ihren 
eigenen Bedingungen heraus sich entwickeln, bis zu den Trusts und Syndikaten hin, und 
wie aus einer gewissen menschlichen Neigung heraus, die eben eine Neigung des Westens 
ist, der Mensch getrennt halten will, was Wirtschaftsleben ist, von dem, was religiöses 
Leben ist, während er es weniger getrennt halten kann von dem, was er sich später von dem 
juristischen Denken und Fühlen einverleibt hat. Aber wir sehen doch deutlich, wie 
allmählich die wirtschaftlichen Gestaltungen in ihrer sozialen Beziehung aus den 
Begriffsschablonen herausstreben, in die sie hineingekommen sind, indem sich das 

Spielen.   NÖS, 62     

  „Entwertung muss fortwährend da sein oder ist fortwährend da. .. Bei diesem Weg, den die
Werte durchmachen, von der Natur, der Arbeit zum Kapital, wird eine fortwährende 
Entwertung gleichzeitig eintreten.“  NÖK, 71   

 
  Wesen: „Da draussen ist der Farbenteppich der Welt, da draussen ist Rot und Blau und 
Grün, und da draussen sind die anderen Empfindungen. Hinter diesen stecken nicht die 
Atome, stecken nicht Moleküle, hinter diesen stecken geistige Wesenheiten.“   199, 74

  „Denn die Wirklichkeit besteht ja überall im Wesenhaften, und was in ihr nicht 
Wesenhaftes ist, das ist die Tätigkeit, die sich im Verhältnisse von Wesen zu Wesen 
abspielt.“   26, 187   (>Wirklichkeit, >Kraft und Stoff)

  „Dass man an sich selber, in seinem Geistig-Seelischen, das ausdrückt, was das Wesen der 
Dinge ist, das liebt unsere Zeit noch nicht.“ Sie liebt die passive Hingabe.   153, 33

  Westen:  „.. im Westen ist der Staat nur immer Dekoration (..), da präponderiert das 
wirtschaftliche Denken.“  200, 38  (>Demokratie und Kapitalismus)

  Die westlichen Völker haben die Aufgabe, den Verstand in das Wirtschaftsleben 
hineinzutragen. Das Verstandesmässige im Einheitsstaat zerstört aber das Wirtschaftsleben. 
Wir müssen ihm ein Geistesleben entgegensetzen.  200, 75  (>Erdenaufgabe)

  „Aber es ist doch außerordentlich interessant, dass, wenn man zu den 
Geheimgesellschaften des Westens kommt, dann in einer gewissen Beziehung es als eine 
Lehre der tiefsten Esoterik angesehen wird, dass die Welt eigentlich aus Gedanken gebildet 
wird. .. So grotesk sich das auch zunächst ausnimmt, man könnte sagen: Hegels Philosophie
ist in einer gewissen Weise der Grundnerv der Geheimlehre des Westens.“  202, 59f  
(>Macht und Ohnmacht)

  Der Westen, in dem sich ankündigt eine spätere hohe Geisteskultur, ist heute noch ganz in 
der Materie befangen.   197, 158  

  Westen; Amerika: „Wir sehen, wie Amerikaner erscheinen zur Wiederauffrischung des 
alten Christentums, weil sie die Meinung haben, dass aus den alten Staatsprinzipien heraus 
die Menschheit nicht gesunden kann. Nirgends aber ist die Einsicht da, dass ein 
Geistesleben neu zu produzieren ist aus seinen Urquellen heraus.“   338, 88

  „Wir sehen zum Beispiel besonders in der amerikanischen Zivilisation,wie dort die     
wirtschaftlichen Verhältnisse, emanzipiert von anderen Kulturströmungen, aus ihren 
eigenen Bedingungen heraus sich entwickeln, bis zu den Trusts und Syndikaten hin, und 
wie aus einer gewissen menschlichen Neigung heraus, die eben eine Neigung des Westens 
ist, der Mensch getrennt halten will, was Wirtschaftsleben ist, von dem, was religiöses 
Leben ist, während er es weniger getrennt halten kann von dem, was er sich später von dem 
juristischen Denken und Fühlen einverleibt hat. Aber wir sehen doch deutlich, wie 
allmählich die wirtschaftlichen Gestaltungen in ihrer sozialen Beziehung aus den 
Begriffsschablonen herausstreben, in die sie hineingekommen sind, indem sich das 



juristische Element über sie ausgedehnt hat. (…) Das, was sich da im Westen herausbildet, 
das ist nun etwas, worauf die theokratische Denkweise weniger als auf irgendeinen anderen 
Wirtschaftszweig anwendbar ist. Es ist der Industrialismus.“  83, 215f (>Drei Ströme, 
>Westen und Wille)

  „So findet man immer wieder und wiederum von den Amerikanern angepriesen, wie 
Selbstbeherrschung, Selbstzucht, Selbsterziehung das ist, worauf es ankommt; dass es nicht 
darauf ankommt, etwas gelernt zu haben, sondern darauf, etwas seinem Willen 
einzupflanzen durch immer wiederkehrende Wiederholung derselben Übung. 
Merkwürdigen Formen begegnet man“ dabei. Man kann anerkennen, „dass man durch die 
Betrachtung des Willens hindurch zu dem Geistig-Seelischen des Menschen kommen 
müsse. Es ergibt sich der Ausblick auf eine Weltanschauung“, die „als eine Kraft gefunden 
werden kann gerade durch eine Verständigung von Europa mit Amerika.“  83, 273

  Amerika führt entschieden hin „auf eine volkswirtschaftliche Gestaltung und auf eine 
Hemmung der weltwirtschaftlichen Gestaltung.“ Da ist ein Antagonismus zu England, das 
„eine pseudo-Volkswirtschaft, in Wirklichkeit eine Weltwirtschaft hat.“  NÖS, 85 

  Freiheit ist für den Amerikaner ein Nützlichkeitsprodukt.   158, 217  (>Nützlichkeit)

  Es gibt im Westen das Suchen nach einer Kosmogonie, man sucht aber das Spirituelle auf 
materialistische Art und kann nicht den freien, altruistischen Menschen damit verbinden.   
191, 77  (>Denkverbote und Denkmaschinen)

  Amerikanische Sekten versuchen, „die Lebensführung so einzurichten, dass man durch 
das, was man hier tut, etwas hindurchträgt durch die Pforte des Todes.“  199, 122

  Westen; Beziehungen: Die Mittelländer behindern das Entwickeln ihrer Fähigkeiten 
durch Antipathie gegenüber dem Westen.  186, 1.12.18

 Die Völker des Westens haben noch starke Instinkte, die sie vor dem Absterben des 
Seelisch-Geistigen bewahren. Die Völker Mitteleuropas und des Ostens „können nichts 
Schlimmeres tun, als die Kultur des Westens nachzuahmen,“ denn sie können sich nicht auf 
ihre Instinkte verlassen, sondern müssen das geistig-seelische Leben kultivieren.   192, 232f

  „.. den Westen zu belehren mit dem, was unser mitteleuropäisches Geistesleben ist, das ist 
ein Ding der Unmöglichkeit.“ „Nur auf dem Gebiet des Wirtschaftslebens wird man in 
unmittelbaren Verhandlungen etwas im Westen verstehen“, ohne Staatsmänner! - Aber „.. 
wenn wir zum Beispiel die Technik durchdringen würden mit Kunst..“, dann würden die 
westlichen Menschen das verstehen und mit uns verkehren. „Aber wir müssen eine 
Vorstellung davon haben, wie dieser Verkehr sein soll.“   338, 58f

  „.. So wird sich der amerikanisch krasse Materialismus gerade zu einem Geistigen 
auswachsen. Das wird sein, wenn die Sonne im Zeichen des Wassermanns aufgeht. (…)  das
richtige Amerikanertum, das ist dasjenige, was tatsächlich einmal mit dem Europäertum .. 
sich vereinigen wird.“  349, 64ff

  Westen; Dominanz:  Die Gedankenformen der meisten Menschen in der zivilisierten Welt

juristische Element über sie ausgedehnt hat. (…) Das, was sich da im Westen herausbildet, 
das ist nun etwas, worauf die theokratische Denkweise weniger als auf irgendeinen anderen 
Wirtschaftszweig anwendbar ist. Es ist der Industrialismus.“  83, 215f (>Drei Ströme, 
>Westen und Wille)

  „So findet man immer wieder und wiederum von den Amerikanern angepriesen, wie 
Selbstbeherrschung, Selbstzucht, Selbsterziehung das ist, worauf es ankommt; dass es nicht 
darauf ankommt, etwas gelernt zu haben, sondern darauf, etwas seinem Willen 
einzupflanzen durch immer wiederkehrende Wiederholung derselben Übung. 
Merkwürdigen Formen begegnet man“ dabei. Man kann anerkennen, „dass man durch die 
Betrachtung des Willens hindurch zu dem Geistig-Seelischen des Menschen kommen 
müsse. Es ergibt sich der Ausblick auf eine Weltanschauung“, die „als eine Kraft gefunden 
werden kann gerade durch eine Verständigung von Europa mit Amerika.“  83, 273

  Amerika führt entschieden hin „auf eine volkswirtschaftliche Gestaltung und auf eine 
Hemmung der weltwirtschaftlichen Gestaltung.“ Da ist ein Antagonismus zu England, das 
„eine pseudo-Volkswirtschaft, in Wirklichkeit eine Weltwirtschaft hat.“  NÖS, 85 

  Freiheit ist für den Amerikaner ein Nützlichkeitsprodukt.   158, 217  (>Nützlichkeit)

  Es gibt im Westen das Suchen nach einer Kosmogonie, man sucht aber das Spirituelle auf 
materialistische Art und kann nicht den freien, altruistischen Menschen damit verbinden.   
191, 77  (>Denkverbote und Denkmaschinen)

  Amerikanische Sekten versuchen, „die Lebensführung so einzurichten, dass man durch 
das, was man hier tut, etwas hindurchträgt durch die Pforte des Todes.“  199, 122

  Westen; Beziehungen: Die Mittelländer behindern das Entwickeln ihrer Fähigkeiten 
durch Antipathie gegenüber dem Westen.  186, 1.12.18

 Die Völker des Westens haben noch starke Instinkte, die sie vor dem Absterben des 
Seelisch-Geistigen bewahren. Die Völker Mitteleuropas und des Ostens „können nichts 
Schlimmeres tun, als die Kultur des Westens nachzuahmen,“ denn sie können sich nicht auf 
ihre Instinkte verlassen, sondern müssen das geistig-seelische Leben kultivieren.   192, 232f

  „.. den Westen zu belehren mit dem, was unser mitteleuropäisches Geistesleben ist, das ist 
ein Ding der Unmöglichkeit.“ „Nur auf dem Gebiet des Wirtschaftslebens wird man in 
unmittelbaren Verhandlungen etwas im Westen verstehen“, ohne Staatsmänner! - Aber „.. 
wenn wir zum Beispiel die Technik durchdringen würden mit Kunst..“, dann würden die 
westlichen Menschen das verstehen und mit uns verkehren. „Aber wir müssen eine 
Vorstellung davon haben, wie dieser Verkehr sein soll.“   338, 58f

  „.. So wird sich der amerikanisch krasse Materialismus gerade zu einem Geistigen 
auswachsen. Das wird sein, wenn die Sonne im Zeichen des Wassermanns aufgeht. (…)  das
richtige Amerikanertum, das ist dasjenige, was tatsächlich einmal mit dem Europäertum .. 
sich vereinigen wird.“  349, 64ff

  Westen; Dominanz:  Die Gedankenformen der meisten Menschen in der zivilisierten Welt



haben westliche Färbung. Es ist im wesentlichen über die zivilisierte Welt verbreitet die 
Grundnuance desjenigen, was eigentlich aus den Volkstümern des Westens aufgestiegen ist. 
199, 109f   (>Demokratie, >Denkverbote, >Weltherrschaft)

  „Und durch die Gewalt zu wirken, wird im fünften nachatlantischen (unserem) Zeitraum 
als etwas Selbstverständliches hingenommen werden. Die englische Politik wird in der 
ganzen Welt akzeptiert.“ Gewalt „von dieser Seite“ wird akzeptiert.   186, 143

  Herrschaft des Westens über den Osten durch wissenschaftslose Religion, über die Mitte 
durch religionslose Wissenschaft.   186, 1.12.18 

  Auf dem Gebiet der englisch sprechenden Bevölkerung ist ein gewaltiger Gegensatz 
vorhanden zwischen dem öffentlichen Bewusstsein und dem Bewusstsein derer, die in die 
Ereignisse des Weltengangs eingeweiht waren oder sind. Die Uneingeweihten haben 
„schöne exoterische Ideale, das Ideal der Humanität“ usw., aber auf der anderen Seite gab es
„die bewusste, streng vertretene Lehre, dass alles dasjenige verschwinden müsse aus der 
modernen Zivilisation, was romanische, was mitteleuropäische Kultur ist, dass prä-
dominieren müsse, ..was die Kultur der englisch sprechenden Bevölkerung ist.“  196, 10f

  Gewisse Leute posaunen: „Demokratisierung der Menschheit ist dasjenige, was das Heil 
bringt; dafür muss man nun alles kurz und klein schlagen, damit die Demokratie sich 
ausbreitet auf die Welt.“  177, 247   (>Weltherrschaft)

  Westen; England: „Beim englischen Volkstum ist dieses Hinstreben zur 
Bewusstseinsseele, dieses Streben des einzelnen Menschen, sich auf die eigenen Füsse zu 
stellen, Instinkt.“ Ökonomie und geistige Produktion stehen im Schatten der Politik.  
186, 141

  In Grossbritannien wurde „der Impuls der Bewusstseinsseele in das menschliche Ich 
hineingedrängt.“ Damit hängen die parlamentarischen Regierungsformen zusammen. 
121, 169

  Alles Nachmachen des englischen Parlamentarismus ist „nichts anderes als ein Mittel, sich
selbst Sand in die Augen zu streuen.“ In England werden „ein paar Leute immer Mittel und 
Wege finden, ihre Wirklichkeitspolitik durch ihr Parlament ausführen zu lassen, während 
doch ein deutsches oder österreichisches Handeln nicht schon allein dadurch ein gescheites 
werden wird, dass es statt von ein paar Staatsmännern von einer Versammlung von etwa 
fünfhundert Abgeordneten beschlossen wird.“  24, 350

  Englische Politik muss selbstsüchtig sein, weil sie auf dem instinktiven Trieb zur 
Bewusstseinsseele beruht und wird daher alle ihre selbstsüchtigen Impulse als das 
Rechtliche und Moralische ansehen. Ihr ist im fünften Zeitraum das Element der Gewalt 
zuerteilt.   186, 142   (>Politik, >Bewusstseinsseele) 

  „Die Weltherrschaft geht eben über auf die englischsprechenden Reiche.“ Aber die 
Materielle Kultur wird eine aufsteigende und eine absteigende Kurve haben. Der 
Weltherrschaft der materiellen Kultur „wird aus dem britischen Volke selbst heraus die 
Opposition erwachsen.“ 185a, 105  (>Materieller Fortschritt)

haben westliche Färbung. Es ist im wesentlichen über die zivilisierte Welt verbreitet die 
Grundnuance desjenigen, was eigentlich aus den Volkstümern des Westens aufgestiegen ist. 
199, 109f   (>Demokratie, >Denkverbote, >Weltherrschaft)

  „Und durch die Gewalt zu wirken, wird im fünften nachatlantischen (unserem) Zeitraum 
als etwas Selbstverständliches hingenommen werden. Die englische Politik wird in der 
ganzen Welt akzeptiert.“ Gewalt „von dieser Seite“ wird akzeptiert.   186, 143

  Herrschaft des Westens über den Osten durch wissenschaftslose Religion, über die Mitte 
durch religionslose Wissenschaft.   186, 1.12.18 

  Auf dem Gebiet der englisch sprechenden Bevölkerung ist ein gewaltiger Gegensatz 
vorhanden zwischen dem öffentlichen Bewusstsein und dem Bewusstsein derer, die in die 
Ereignisse des Weltengangs eingeweiht waren oder sind. Die Uneingeweihten haben 
„schöne exoterische Ideale, das Ideal der Humanität“ usw., aber auf der anderen Seite gab es
„die bewusste, streng vertretene Lehre, dass alles dasjenige verschwinden müsse aus der 
modernen Zivilisation, was romanische, was mitteleuropäische Kultur ist, dass prä-
dominieren müsse, ..was die Kultur der englisch sprechenden Bevölkerung ist.“  196, 10f

  Gewisse Leute posaunen: „Demokratisierung der Menschheit ist dasjenige, was das Heil 
bringt; dafür muss man nun alles kurz und klein schlagen, damit die Demokratie sich 
ausbreitet auf die Welt.“  177, 247   (>Weltherrschaft)

  Westen; England: „Beim englischen Volkstum ist dieses Hinstreben zur 
Bewusstseinsseele, dieses Streben des einzelnen Menschen, sich auf die eigenen Füsse zu 
stellen, Instinkt.“ Ökonomie und geistige Produktion stehen im Schatten der Politik.  
186, 141

  In Grossbritannien wurde „der Impuls der Bewusstseinsseele in das menschliche Ich 
hineingedrängt.“ Damit hängen die parlamentarischen Regierungsformen zusammen. 
121, 169

  Alles Nachmachen des englischen Parlamentarismus ist „nichts anderes als ein Mittel, sich
selbst Sand in die Augen zu streuen.“ In England werden „ein paar Leute immer Mittel und 
Wege finden, ihre Wirklichkeitspolitik durch ihr Parlament ausführen zu lassen, während 
doch ein deutsches oder österreichisches Handeln nicht schon allein dadurch ein gescheites 
werden wird, dass es statt von ein paar Staatsmännern von einer Versammlung von etwa 
fünfhundert Abgeordneten beschlossen wird.“  24, 350

  Englische Politik muss selbstsüchtig sein, weil sie auf dem instinktiven Trieb zur 
Bewusstseinsseele beruht und wird daher alle ihre selbstsüchtigen Impulse als das 
Rechtliche und Moralische ansehen. Ihr ist im fünften Zeitraum das Element der Gewalt 
zuerteilt.   186, 142   (>Politik, >Bewusstseinsseele) 

  „Die Weltherrschaft geht eben über auf die englischsprechenden Reiche.“ Aber die 
Materielle Kultur wird eine aufsteigende und eine absteigende Kurve haben. Der 
Weltherrschaft der materiellen Kultur „wird aus dem britischen Volke selbst heraus die 
Opposition erwachsen.“ 185a, 105  (>Materieller Fortschritt)



Westen; England und Russland: „Jene Imperien, die in Wirklichkeit in der stärksten 
Feindschaft miteinander leben – solche inneren Feindschaften können sich ja äußerlich als 
Freundschaften dokumentieren, .. sind das britische Imperium und das russische Imperium. 
… Wenn man Ziele verfolgt, Herrschaftsziele, so kann man diese durch Krieg oder auf 
andere Weise verfolgen, je nachdem einem das eine oder das andere günstiger erscheint.“  
174, 74f 

  Westlicher Fatalismus:  Die Lehre, die ihren genialen Ausdruck gefunden hat im 
Marxismus, dass man mit Gedanken nicht physische Erzeugnisse hervorbringen und das 
Wirtschaftsleben beherrschen könne, „hat sich verdichtet zu dem okzidentalischen 
Fatalismus, zu dem Glauben, die äussere Wirklichkeit wird es schon ohne den Menschen 
machen. … Fatalistischer Glaube, Bekämpfung alles dessen als Utopie, was das 
Bewusstsein und die Überzeugung hat, dass der Mensch derjenige ist, der Geschichte 
macht, dass dasjenige, was Tat werden soll, zuerst in Menschengedanken leben muss.“  
330, 259f   Aber:
  „Die ökonomische Lage der Menschen ist ein Ergebnis dessen, wie sie sich durch ihre 
geistigen Fähigkeiten und durch die unter ihnen bestehende Rechtsregelung zueinander 
stellen.“   24, 95

  Westen und Freiheit: „Die anglo-amerikanische Kultur erobert die Welt. Es ist 
notwendig, dass sie, indem sie die Welt erobert, aufnimmt dasjenige, was von den eroberten
Teilen der Welt herkommen kann: Freiheitsimpulse, altruistische Impulse; denn sie selbst 
hat nur einen kosmogonischen Impuls. .. Sie verdankt ihre Erfolge dem Umstande, dass 
man in Weltengedanken denken kann .. dass die Erfolge von jener Seite aus übersinnlichen 
Impulsen gewisser Art herausgekommen sind .. Das Kosmogonische, das darf da nicht 
isoliert bleiben, sondern muss sich durchdringen mit dem Freiheitsgebiet.“ Als Phrase hat 
die anglo-amerikanische Welt die Freiheit vertreten, aber nicht in Wirklichkeit.“  191, 82

  Westen, Geistesleben: „In diesem englisch-amerikanischen Geistesleben haben Sie zwei 
sehr stark voneinander unterschiedene Dinge. Erstens .. die sogenannten 
Geheimgesellschaften, die ziemlich starken Einfluß haben, viel mehr als die Leute wissen. 
Sie sind durchaus die Bewahrer alten Geisteslebens, und sie sind stolz darauf, die Bewahrer 
ägyptischen oder orientalischen Geisteslebens zu sein, das .. bis ins Symbol, das man nicht 
mehr versteht, verflüchtigt ist, aber bei den Oberen eine gewisse große Macht hat. Das ist 
aber altes Geistesleben, nicht auf eigenem Boden erwachsenes Geistesleben. Daneben ist 
ein Geistesleben da, das auf dem Wirtschaftsboden durchaus wächst, aber so kleine 
Blümchen erst treibt, ganz als kleine Blümchen wuchert am Wirtschaftsboden. .. Man kann 
ganz genau die Gedanken eines Mill, die Gedanken eines Spencer aus dem Wirtschaftsleben
heraus gewinnen. Die Sozialdemokratie hat das dann zur Theorie erhoben und betrachtet 
das Geistesleben als eine Dependenz des Wirtschaftslebens. Das ist .. alles herausgeholt aus 
dem sogenannten Praktischen.“ So stehen da nebeneinander eine gewisse Lebensroutine 
und „die filtrierten Mysterienlehren, die dann ihre Fortsetzungen finden in den 
verschiedenen sektiererischen Evolutionen, die Theosophische Gesellschaft, die Quäker und
so weiter.“  
194, 228f

  Westen – Mitte – Osten: Was in sich dreigliedrig ist, „von dem können Sie sagen: Im 

Westen; England und Russland: „Jene Imperien, die in Wirklichkeit in der stärksten 
Feindschaft miteinander leben – solche inneren Feindschaften können sich ja äußerlich als 
Freundschaften dokumentieren, .. sind das britische Imperium und das russische Imperium. 
… Wenn man Ziele verfolgt, Herrschaftsziele, so kann man diese durch Krieg oder auf 
andere Weise verfolgen, je nachdem einem das eine oder das andere günstiger erscheint.“  
174, 74f 

  Westlicher Fatalismus:  Die Lehre, die ihren genialen Ausdruck gefunden hat im 
Marxismus, dass man mit Gedanken nicht physische Erzeugnisse hervorbringen und das 
Wirtschaftsleben beherrschen könne, „hat sich verdichtet zu dem okzidentalischen 
Fatalismus, zu dem Glauben, die äussere Wirklichkeit wird es schon ohne den Menschen 
machen. … Fatalistischer Glaube, Bekämpfung alles dessen als Utopie, was das 
Bewusstsein und die Überzeugung hat, dass der Mensch derjenige ist, der Geschichte 
macht, dass dasjenige, was Tat werden soll, zuerst in Menschengedanken leben muss.“  
330, 259f   Aber:
  „Die ökonomische Lage der Menschen ist ein Ergebnis dessen, wie sie sich durch ihre 
geistigen Fähigkeiten und durch die unter ihnen bestehende Rechtsregelung zueinander 
stellen.“   24, 95

  Westen und Freiheit: „Die anglo-amerikanische Kultur erobert die Welt. Es ist 
notwendig, dass sie, indem sie die Welt erobert, aufnimmt dasjenige, was von den eroberten
Teilen der Welt herkommen kann: Freiheitsimpulse, altruistische Impulse; denn sie selbst 
hat nur einen kosmogonischen Impuls. .. Sie verdankt ihre Erfolge dem Umstande, dass 
man in Weltengedanken denken kann .. dass die Erfolge von jener Seite aus übersinnlichen 
Impulsen gewisser Art herausgekommen sind .. Das Kosmogonische, das darf da nicht 
isoliert bleiben, sondern muss sich durchdringen mit dem Freiheitsgebiet.“ Als Phrase hat 
die anglo-amerikanische Welt die Freiheit vertreten, aber nicht in Wirklichkeit.“  191, 82

  Westen, Geistesleben: „In diesem englisch-amerikanischen Geistesleben haben Sie zwei 
sehr stark voneinander unterschiedene Dinge. Erstens .. die sogenannten 
Geheimgesellschaften, die ziemlich starken Einfluß haben, viel mehr als die Leute wissen. 
Sie sind durchaus die Bewahrer alten Geisteslebens, und sie sind stolz darauf, die Bewahrer 
ägyptischen oder orientalischen Geisteslebens zu sein, das .. bis ins Symbol, das man nicht 
mehr versteht, verflüchtigt ist, aber bei den Oberen eine gewisse große Macht hat. Das ist 
aber altes Geistesleben, nicht auf eigenem Boden erwachsenes Geistesleben. Daneben ist 
ein Geistesleben da, das auf dem Wirtschaftsboden durchaus wächst, aber so kleine 
Blümchen erst treibt, ganz als kleine Blümchen wuchert am Wirtschaftsboden. .. Man kann 
ganz genau die Gedanken eines Mill, die Gedanken eines Spencer aus dem Wirtschaftsleben
heraus gewinnen. Die Sozialdemokratie hat das dann zur Theorie erhoben und betrachtet 
das Geistesleben als eine Dependenz des Wirtschaftslebens. Das ist .. alles herausgeholt aus 
dem sogenannten Praktischen.“ So stehen da nebeneinander eine gewisse Lebensroutine 
und „die filtrierten Mysterienlehren, die dann ihre Fortsetzungen finden in den 
verschiedenen sektiererischen Evolutionen, die Theosophische Gesellschaft, die Quäker und
so weiter.“  
194, 228f

  Westen – Mitte – Osten: Was in sich dreigliedrig ist, „von dem können Sie sagen: Im 



Westen ist die Eins vorherrschend, in den Mittelländern ist die Zwei vorherrschend und im 
Osten ist die Drei vorherrschend..“ Eine abstrakte Anschauung ist eine Summe von 
Begriffen. Eine Wirklichkeitsanschauung ist „in sich selber lebendig, wächst sich nach der 
einen oder der anderen Seite hin aus.“ 186, 247f   (>Soziale Ordnung durch den Geist, 
>Dreigliederung, Trennen und Verbinden)

„Ich möchte aber sagen, tiefer verborgen in der menschlichen Natur als das religiöse 
Erleben, das man im Innern braucht, und das wissenschaftliche Erleben, das man für die 
Beobachtung der Aussenwelt braucht, ist das Bindeglied zwischen beiden, das künstlerische
Erleben. .. Wir sehen, wie sich die westliche Kultur mit Wissenschaftsgedanken trägt und 
die östliche Kultur mit religiösen Gedanken. Wir sehen, wie wir in einer künstlerischen
Kultur drinnen stehen, wie wir uns aber nicht voll in sie
einleben können, .. die Sehnsucht nach einem solchen Ausgleich .. zwischen Ost und West“ 
sehen wir gerade bei Goethe.  83, 104f

  „Im Westen wird der Mensch geschildert, wie er isst und trinkt - ich sage das nicht in   
abfälligem Sinne; in der mittleren Welt, wie er denkt und fühlt; in der östlichen, wie er 
predigt und opfert.“  83, 131 

  „Erst dann aber, wenn man .. aus europäischem und amerikanischem Geist zusammen, 
selber ein Geistiges in der Weltanschauung erzeugt, erst dann wird die Brücke auch zum 
Orient hinüber geschlagen werden. Dazu aber bedarf es dessen, dass die Welt nun doch auf 
dieses Mitteleuropa schaut, das es am weitesten gebracht hat in der Ausgestaltung des 
Intellekts nach dem lebendigen Gedanken hin. … Dann aber, wenn der Westen wiederum 
den Geist aus sich geboren hat, wenn der Osten nicht nur seinen eigenen Geist sieht, wenn 
er auch in dem Händler und Wirtschaftenden den Repräsentanten einer geistigen 
Weltanschauung sehen kann, dann wird auch er nicht mehr in Hochmut herunterschauen, 
dann wird er sich verständigen können.“  83, 276f  

 „Verteilt war, nach dem historischen Entwicklungsgang der Menschheit: geistiges Denken, 
staatlich-politisches Denken, wirtschaftliches Denken auf Osten, Mitte, Westen.“ Nun muss 
sich über die ganze Menschheit Verständnis ausbreiten.  200, 24  

  Analog Goethes „Märchen“ ist Gewalt, Erscheinung/Schein, Erkenntnis verteilt in Westen,
Mitte, Osten.   186, 153 und 179 

  „Der Orient ist die eigentliche Heimat des Ethos, der Ethik.“ Im Westen ist das 
Nützlichkeitsprinzip, in Mitteleuropa etwas Ästhetik. „Der Asiate verachtet gründlich das 
europäische und amerikanische Wesen.“ 191, 252f

  Im Westen wird der Intellekt instinktiv gehandhabt. Im Osten wird er mystifiziert. In der 
Mitte ist, durch das Zusammenschauen gegensätzlicher Richtigkeiten, eine Möglichkeit zur 
Wahrheit.   186, 8.12.18  (>Dialektik)

  „Diese drei Strömungen sind einmal in der heutigen Kulturwelt die drei massgebenden 
Strömungen: (1) Die Weltherrschaft der anglo-amerikanischen Mächte; (2) das Bündnis der 
Völker; (3) das Streben nach sozialer Gestaltung der Weltangelegenheiten. Für diese drei 
Bestrebungen bestehen drei gewaltige Hindernisse:“ Gegen das westliche 

Westen ist die Eins vorherrschend, in den Mittelländern ist die Zwei vorherrschend und im 
Osten ist die Drei vorherrschend..“ Eine abstrakte Anschauung ist eine Summe von 
Begriffen. Eine Wirklichkeitsanschauung ist „in sich selber lebendig, wächst sich nach der 
einen oder der anderen Seite hin aus.“ 186, 247f   (>Soziale Ordnung durch den Geist, 
>Dreigliederung, Trennen und Verbinden)

„Ich möchte aber sagen, tiefer verborgen in der menschlichen Natur als das religiöse 
Erleben, das man im Innern braucht, und das wissenschaftliche Erleben, das man für die 
Beobachtung der Aussenwelt braucht, ist das Bindeglied zwischen beiden, das künstlerische
Erleben. .. Wir sehen, wie sich die westliche Kultur mit Wissenschaftsgedanken trägt und 
die östliche Kultur mit religiösen Gedanken. Wir sehen, wie wir in einer künstlerischen
Kultur drinnen stehen, wie wir uns aber nicht voll in sie
einleben können, .. die Sehnsucht nach einem solchen Ausgleich .. zwischen Ost und West“ 
sehen wir gerade bei Goethe.  83, 104f

  „Im Westen wird der Mensch geschildert, wie er isst und trinkt - ich sage das nicht in   
abfälligem Sinne; in der mittleren Welt, wie er denkt und fühlt; in der östlichen, wie er 
predigt und opfert.“  83, 131 

  „Erst dann aber, wenn man .. aus europäischem und amerikanischem Geist zusammen, 
selber ein Geistiges in der Weltanschauung erzeugt, erst dann wird die Brücke auch zum 
Orient hinüber geschlagen werden. Dazu aber bedarf es dessen, dass die Welt nun doch auf 
dieses Mitteleuropa schaut, das es am weitesten gebracht hat in der Ausgestaltung des 
Intellekts nach dem lebendigen Gedanken hin. … Dann aber, wenn der Westen wiederum 
den Geist aus sich geboren hat, wenn der Osten nicht nur seinen eigenen Geist sieht, wenn 
er auch in dem Händler und Wirtschaftenden den Repräsentanten einer geistigen 
Weltanschauung sehen kann, dann wird auch er nicht mehr in Hochmut herunterschauen, 
dann wird er sich verständigen können.“  83, 276f  

 „Verteilt war, nach dem historischen Entwicklungsgang der Menschheit: geistiges Denken, 
staatlich-politisches Denken, wirtschaftliches Denken auf Osten, Mitte, Westen.“ Nun muss 
sich über die ganze Menschheit Verständnis ausbreiten.  200, 24  

  Analog Goethes „Märchen“ ist Gewalt, Erscheinung/Schein, Erkenntnis verteilt in Westen,
Mitte, Osten.   186, 153 und 179 

  „Der Orient ist die eigentliche Heimat des Ethos, der Ethik.“ Im Westen ist das 
Nützlichkeitsprinzip, in Mitteleuropa etwas Ästhetik. „Der Asiate verachtet gründlich das 
europäische und amerikanische Wesen.“ 191, 252f

  Im Westen wird der Intellekt instinktiv gehandhabt. Im Osten wird er mystifiziert. In der 
Mitte ist, durch das Zusammenschauen gegensätzlicher Richtigkeiten, eine Möglichkeit zur 
Wahrheit.   186, 8.12.18  (>Dialektik)

  „Diese drei Strömungen sind einmal in der heutigen Kulturwelt die drei massgebenden 
Strömungen: (1) Die Weltherrschaft der anglo-amerikanischen Mächte; (2) das Bündnis der 
Völker; (3) das Streben nach sozialer Gestaltung der Weltangelegenheiten. Für diese drei 
Bestrebungen bestehen drei gewaltige Hindernisse:“ Gegen das westliche 



Weltmachtstreben, das auf medialem Wege sucht, steht „das Suchen nach Welt-Prinzipien 
auf dem Yoga-Weg in Indien.“ Dieser Kampf wird der grösste Kampf werden auf geistigem 
Gebiet. Dem Streben nach Menschheitseinheit durch einen Völkerbund tritt der 
Völkeregoismus entgegen. Und im Dritten, in der sozialen Bewegung, steckt die Ablehnung
des Geistigen.“  192, 321f   (>Geisteskampf)

  „Wollen wir wirklich einen Ausweg finden aus dem heutigen Chaos und der heutigen 
Wirrnis, dann müssen wir ohne Vorurteile hinblicken darauf, dass wir in Mitteleuropa, und 
dass die westliche Zivilisation die Mechanisierung des Geistes und die Schläfrigkeit der 
Seele ausgebildet haben, und dass als die Folge davon im Osten die animalisierten Triebe 
auftreten, die der Mensch heute nur fürchtet, die er aber verstehen lernen muss, damit er sie 
überwindet, damit er aus diesem illusionistischen, aus diesem verderblichen Sozialismus 
des Ostens zu einem wahren Sozialismus, .. zu einem durchgeistigten, zu einem 
durchseelten Sozialismus kommen können.“  336, 280

  Mechanisierung des Geistes im Westen, Schläfrigkeit der Seele in Europa, Animalisierung 
der Leiber in Russland.   296, 15f    

  „Man diskutiert im Osten, in Asien drüben, wie man es eigentlich machen soll, damit das 
ganze technisch-wissenschaftliche Zeug in Europa mit seiner Abstraktion, mit seinem 
Ausbeutertum und so weiter verschwinde und das asiatische Element des menschlichen 
Fühlens und Empfindens, des Seelenhaften, die ganze Erde überziehe.“  338, 45

  „.. dieses dekadente Festhalten an der Offenbarung des Ostens, die Nullität der Mitte und 
das nur noch im Wirtschaftlichen steckende Vernünftigsein des Westens..“  200, 118

  Westen, Mitte, Osten und Dreigliederung: Dreigliederung hat etwas Universelles. Im 
Westen wird Verwaltung, Verfassung, Sicherheitsdienst überwiegen, in den Mittel- und 
Ostländern überwiegt jeweils anderes. 186, 247f  (>Weltwirtschaft und Dreigliederung)

  Neuer Geist, der nicht im Orient, sondern im Abendland gefunden werden kann, muss 
reinlich nebeneinanderstellen: Wirtschaftsleben, staatlich-politisches Leben, Geistes-leben. 
Dann kann der Westen Rechtsleben und Geistesleben, die Mitte Wirtschaftsleben und 
Geistesleben aufnehmen und der Orient befruchtet werden.   200, 63f

  Mitteleuropa sollte lernen vom Westen und Osten. „Vom Westen sollte es lernen, dass es 
als Nachbar dieses Westens die Aufgabe habe, zu sondern und zu verselbständigen 
Wirtschaftsleben und politisches Staatsleben. Vom Osten hat es zu lernen die Sonderung des
Geisteslebens von …  dem Staatsleben.“   330, 138

  „Wir müssen also aus dem Grunde schon eine Dreigliederung des sozialen Organismus 
haben, damit wir die Wirtschafter, die unbeeinflusst sind von den Machinationen des Staates
und des Geisteslebens, nach dem Westen schicken können. Und wir brauchen ein freies 
Geistesleben, damit wir in ein mögliches Verhältnis zum Osten kommen.“   338, 63

  „Ja, man lernt heute die Geheimnisse unserer Zivilisation nicht kennen, wenn man nicht zu
verteilen weiß die drei Impulse, bei denen es sich um den Aufstieg unserer Zivilisation 
handelt, auf die Glieder unserer Erdoberfläche; wenn man nicht weiß, dass das Streben nach

Weltmachtstreben, das auf medialem Wege sucht, steht „das Suchen nach Welt-Prinzipien 
auf dem Yoga-Weg in Indien.“ Dieser Kampf wird der grösste Kampf werden auf geistigem 
Gebiet. Dem Streben nach Menschheitseinheit durch einen Völkerbund tritt der 
Völkeregoismus entgegen. Und im Dritten, in der sozialen Bewegung, steckt die Ablehnung
des Geistigen.“  192, 321f   (>Geisteskampf)

  „Wollen wir wirklich einen Ausweg finden aus dem heutigen Chaos und der heutigen 
Wirrnis, dann müssen wir ohne Vorurteile hinblicken darauf, dass wir in Mitteleuropa, und 
dass die westliche Zivilisation die Mechanisierung des Geistes und die Schläfrigkeit der 
Seele ausgebildet haben, und dass als die Folge davon im Osten die animalisierten Triebe 
auftreten, die der Mensch heute nur fürchtet, die er aber verstehen lernen muss, damit er sie 
überwindet, damit er aus diesem illusionistischen, aus diesem verderblichen Sozialismus 
des Ostens zu einem wahren Sozialismus, .. zu einem durchgeistigten, zu einem 
durchseelten Sozialismus kommen können.“  336, 280

  Mechanisierung des Geistes im Westen, Schläfrigkeit der Seele in Europa, Animalisierung 
der Leiber in Russland.   296, 15f    

  „Man diskutiert im Osten, in Asien drüben, wie man es eigentlich machen soll, damit das 
ganze technisch-wissenschaftliche Zeug in Europa mit seiner Abstraktion, mit seinem 
Ausbeutertum und so weiter verschwinde und das asiatische Element des menschlichen 
Fühlens und Empfindens, des Seelenhaften, die ganze Erde überziehe.“  338, 45

  „.. dieses dekadente Festhalten an der Offenbarung des Ostens, die Nullität der Mitte und 
das nur noch im Wirtschaftlichen steckende Vernünftigsein des Westens..“  200, 118

  Westen, Mitte, Osten und Dreigliederung: Dreigliederung hat etwas Universelles. Im 
Westen wird Verwaltung, Verfassung, Sicherheitsdienst überwiegen, in den Mittel- und 
Ostländern überwiegt jeweils anderes. 186, 247f  (>Weltwirtschaft und Dreigliederung)

  Neuer Geist, der nicht im Orient, sondern im Abendland gefunden werden kann, muss 
reinlich nebeneinanderstellen: Wirtschaftsleben, staatlich-politisches Leben, Geistes-leben. 
Dann kann der Westen Rechtsleben und Geistesleben, die Mitte Wirtschaftsleben und 
Geistesleben aufnehmen und der Orient befruchtet werden.   200, 63f

  Mitteleuropa sollte lernen vom Westen und Osten. „Vom Westen sollte es lernen, dass es 
als Nachbar dieses Westens die Aufgabe habe, zu sondern und zu verselbständigen 
Wirtschaftsleben und politisches Staatsleben. Vom Osten hat es zu lernen die Sonderung des
Geisteslebens von …  dem Staatsleben.“   330, 138

  „Wir müssen also aus dem Grunde schon eine Dreigliederung des sozialen Organismus 
haben, damit wir die Wirtschafter, die unbeeinflusst sind von den Machinationen des Staates
und des Geisteslebens, nach dem Westen schicken können. Und wir brauchen ein freies 
Geistesleben, damit wir in ein mögliches Verhältnis zum Osten kommen.“   338, 63

  „Ja, man lernt heute die Geheimnisse unserer Zivilisation nicht kennen, wenn man nicht zu
verteilen weiß die drei Impulse, bei denen es sich um den Aufstieg unserer Zivilisation 
handelt, auf die Glieder unserer Erdoberfläche; wenn man nicht weiß, dass das Streben nach



Kosmogonie in den Talenten der anglo-amerikanischen Welt liegt, das Streben nach Freiheit
in der europäischen Welt liegt, das Streben nach Altruismus und nach einer solchen 
Gesinnung, die, wenn sie richtig in der Wirklichkeit angewendet wird, zum Sozialismus 
führt, eigentlich nur in der asiatischen Kultur. Amerika, Europa, Asien haben jedes ein 
Drittel von dem, was anzustreben notwendig ist für einen wirklichen Neuaufstieg, für einen 
Neuaufbau unserer Kultur.“ 191, 77

  Durch vier Jahrhunderte kam nach Europa vom Osten her ein religiöser Impuls, der hier 
das geistige Leben erzeugt hat und nach Westen strömte ein ökonomischer Impuls ab. „Das 
fing an zu stocken“; das kann jetzt nicht mehr räumlich von aussen, sondern muss durch 
innere Gliederung weitergehen.  191, 96f

  „Hier in der europäischen Mitte ist also der Boden gewesen, auf dem die staatlichen Ideen 
sich besonders ausbildeten, wie zum Beispiel bei Wilhelm von Humboldt, und auf dem sie 
sogar solche wunderbaren Formen annehmen als gesellschaftliche Gemeinsamkeit wie in 
Schillers «Ästhetischen Briefen», wo sie in so grandiosen Bildern vor die Menschen sich 
hinstellen wie bei Goethe, denn es ist im Grunde genommen Staatsidee, die sich in Goethes 
„Märchen“ von der grünen Schlange und der schönen Lilie darstellt.“ So hat sich die 
Dreigliederung in drei Stadien entwickelt: „Vorbildlich-instinktiv als geistiges Leben im 
alten Orient; in einer gewissen Weise halbinstinktiv - denn so wie bei Humboldt, Schiller, 
Herder oder auch bei späteren die Staatsidee aufgetreten ist, ist sie halbinstinktiv und halb 
intellektuell - hat sich entwickelt die Staatsidee, das politische Leben, das Rechtsleben in 
der Kultur der Mitte; das Wirtschaftsleben ist eigentlich zunächst eine Sache des Westens, 
so stark eine Sache des Westens, dass selbst die Philosophen des Westens eigentlich 
deplacierte Wirtschafter sind.“  197, 160

  Der soziale Organismus ist geteilt, wie der menschliche Organismus in Kopf, Brust und 
Gliedmaßen geteilt ist. „Die Teilung im sozialen Organismus ist eine geschichtlich 
gewordene und ist einfach heute da, und es handelt sich heute nicht darum, nachzudenken 
darüber, wie man den sozialen Organismus in drei Glieder trennen soll, sondern wie man 
die Verbindungsglieder finden soll zwischen den drei Gliedern, die da sind. Wenn man über 
diese Frage als die soziale Grundfrage in unserer Zeit richtig denken will, dann muss man 
ganz wirklichkeitsgemäss denken, nur aus den Tatsachen heraus denken. Dann aber denkt 
man für einen bestimmten Zeitpunkt und für einen bestimmten Ort. Und ich habe in 
meinem Buche: «Die Kernpunkte der sozialen Frage», weil das Buch vom südlichen 
Deutschland, von Stuttgarter Freunden aus von mir gefordert worden ist - ich habe es nicht 
aus eigenem Antrieb geschrieben, es ist mir abgefordert worden -, ich habe dieses Buch 
geschrieben für jenen Zeitpunkt Frühjahr 1919, Ort Süddeutschland, weil ich mir vorgestellt
habe, dass, wenn die Menschen zum Willen kommen, der Wille in der Zeit und an dem Orte
gerade so geartet sein könne, dass man Verständnis finden werde für dasjenige, was nun 
nicht als Programmpunkte, sondern als Willensrichtungen in diesem Buche angedeutet ist.
Nun liegt die Sache so, dass die Frage, die in diesem Buch berührt wird, eine ganz andere 
ist für den Osten der zivilisierten Welt, für Russland, Asien, eine ganz andere ist für 
Mitteleuropa, und eine ganz andere ist für den Westen, für England und Amerika. Das ergibt
sich aus einem wirklichkeitsgemässen Denken. Denn .. das Hervorgehen der industriellen 
Weltordnung aus den beiden früheren, so dass sie neben ihnen als eine besondere Strömung 
weiterläuft, das hat sich vorzugsweise unter dem Einfluss der westlichen Länder 

Kosmogonie in den Talenten der anglo-amerikanischen Welt liegt, das Streben nach Freiheit
in der europäischen Welt liegt, das Streben nach Altruismus und nach einer solchen 
Gesinnung, die, wenn sie richtig in der Wirklichkeit angewendet wird, zum Sozialismus 
führt, eigentlich nur in der asiatischen Kultur. Amerika, Europa, Asien haben jedes ein 
Drittel von dem, was anzustreben notwendig ist für einen wirklichen Neuaufstieg, für einen 
Neuaufbau unserer Kultur.“ 191, 77

  Durch vier Jahrhunderte kam nach Europa vom Osten her ein religiöser Impuls, der hier 
das geistige Leben erzeugt hat und nach Westen strömte ein ökonomischer Impuls ab. „Das 
fing an zu stocken“; das kann jetzt nicht mehr räumlich von aussen, sondern muss durch 
innere Gliederung weitergehen.  191, 96f

  „Hier in der europäischen Mitte ist also der Boden gewesen, auf dem die staatlichen Ideen 
sich besonders ausbildeten, wie zum Beispiel bei Wilhelm von Humboldt, und auf dem sie 
sogar solche wunderbaren Formen annehmen als gesellschaftliche Gemeinsamkeit wie in 
Schillers «Ästhetischen Briefen», wo sie in so grandiosen Bildern vor die Menschen sich 
hinstellen wie bei Goethe, denn es ist im Grunde genommen Staatsidee, die sich in Goethes 
„Märchen“ von der grünen Schlange und der schönen Lilie darstellt.“ So hat sich die 
Dreigliederung in drei Stadien entwickelt: „Vorbildlich-instinktiv als geistiges Leben im 
alten Orient; in einer gewissen Weise halbinstinktiv - denn so wie bei Humboldt, Schiller, 
Herder oder auch bei späteren die Staatsidee aufgetreten ist, ist sie halbinstinktiv und halb 
intellektuell - hat sich entwickelt die Staatsidee, das politische Leben, das Rechtsleben in 
der Kultur der Mitte; das Wirtschaftsleben ist eigentlich zunächst eine Sache des Westens, 
so stark eine Sache des Westens, dass selbst die Philosophen des Westens eigentlich 
deplacierte Wirtschafter sind.“  197, 160

  Der soziale Organismus ist geteilt, wie der menschliche Organismus in Kopf, Brust und 
Gliedmaßen geteilt ist. „Die Teilung im sozialen Organismus ist eine geschichtlich 
gewordene und ist einfach heute da, und es handelt sich heute nicht darum, nachzudenken 
darüber, wie man den sozialen Organismus in drei Glieder trennen soll, sondern wie man 
die Verbindungsglieder finden soll zwischen den drei Gliedern, die da sind. Wenn man über 
diese Frage als die soziale Grundfrage in unserer Zeit richtig denken will, dann muss man 
ganz wirklichkeitsgemäss denken, nur aus den Tatsachen heraus denken. Dann aber denkt 
man für einen bestimmten Zeitpunkt und für einen bestimmten Ort. Und ich habe in 
meinem Buche: «Die Kernpunkte der sozialen Frage», weil das Buch vom südlichen 
Deutschland, von Stuttgarter Freunden aus von mir gefordert worden ist - ich habe es nicht 
aus eigenem Antrieb geschrieben, es ist mir abgefordert worden -, ich habe dieses Buch 
geschrieben für jenen Zeitpunkt Frühjahr 1919, Ort Süddeutschland, weil ich mir vorgestellt
habe, dass, wenn die Menschen zum Willen kommen, der Wille in der Zeit und an dem Orte
gerade so geartet sein könne, dass man Verständnis finden werde für dasjenige, was nun 
nicht als Programmpunkte, sondern als Willensrichtungen in diesem Buche angedeutet ist.
Nun liegt die Sache so, dass die Frage, die in diesem Buch berührt wird, eine ganz andere 
ist für den Osten der zivilisierten Welt, für Russland, Asien, eine ganz andere ist für 
Mitteleuropa, und eine ganz andere ist für den Westen, für England und Amerika. Das ergibt
sich aus einem wirklichkeitsgemässen Denken. Denn .. das Hervorgehen der industriellen 
Weltordnung aus den beiden früheren, so dass sie neben ihnen als eine besondere Strömung 
weiterläuft, das hat sich vorzugsweise unter dem Einfluss der westlichen Länder 



entwickelt.“ In England hat sich aus den grossen Handelsverhältnissen heraus 
Handelskapital gebildet, und die industrielle Ordnung war die kontinuierliche, organische 
Fortentwicklung davon. „Es hat tatsächlich Karl Marx in England etwas anderes 
angeschaut, als was er in Deutschland um sich hatte.“ Von Deutschland hatte er nur das 
Denken, die Dialektik. „Deutschland war noch bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts im 
wesentlichen ein Agrarland“ Hier war die Tendenz, „den Industrialismus in das 
Staatsgebilde hineinzugliedern, zu absorbieren. (…) 
In Westeuropa hat sich das wirtschaftliche, das ökonomische Wesen in einer gewissen 
Emanzipation vom Staate erhalten, und das geistige Wesen erst recht. Das steht in einer 
gewissen Selbständigkeit den anderen beiden Gliedern gegenüber. In Mitteleuropa entstand 
eine kompakte Masse aus Geistesleben, juristischem Staats- und Verfassungsleben und 
Wirtschaftsleben. In Deutschland musste man daher daran denken, wie man die drei Glieder
auseinanderbringt, um sie dann organisch zum Zusammenwirken zu bringen ..
Hier im Westen (Oxford) handelt es sich darum, dass die drei Glieder nebeneinander 
daliegen, dass sie deutlich voneinander gesondert sind, dass man selbst räumlich das 
geistige Leben so zusammengefasst findet wie hier in Oxford, wo man das Gefühl hat, als 
ob es draußen überhaupt keine Staats- und keine wirtschaftliche Welt mehr gäbe, als ob 
alles Geistige souverän und autonom dastünde. Aber man hat auch das Gefühl, dasjenige, 
was in diesem souveränen Geistesleben sich entwickelt, das hat nicht mehr die Kraft, 
hinauszuwirken in die beiden anderen Glieder. Das ist etwas, was nur in sich selber lebt, 
was nicht organisch eingewebt ist in die beiden anderen Glieder.
In Deutschland hat man das Gefühl: Das geistige Leben steckt so drinnen im staatlichen 
Leben, dass man ihm erst auf die Beine helfen muss, dass es selbständig stehen kann. Hier 
hat man das Gefühl, das geistige Leben steht so selbständig da, dass es sich überhaupt nicht 
irgendwie kümmert um die anderen Glieder. (…) der Zeitpunkt, wo man das, was in den 
«Kernpunkten der sozialen Frage» steht, realisieren sollte, der ist vorüber für Mitteleuropa. 
Der ist in dem Augenblicke vorüber gewesen, als jener starke Valutaniedergang eingetreten 
ist, der der deutschen Wirtschaft völlig die Hände bindet. (…) Deshalb glaube ich, dass in 
der Zukunft meine «Kernpunkte» mehr gelesen werden sollten im Westen und in Russland, 
dass sie in Deutschland heute eigentlich ohne eine Möglichkeit des Wirkens dastehen. Denn
im Westen zum Beispiel kann man trotzdem an diesem Buche sehr viel sehen, denn es stellt 
ohne Utopie einmal hin, wie die drei Glieder eben nebeneinanderstehen und 
ineinandergreifen sollten. Da ist es für den Westen ganz gleichgültig in Bezug auf den 
Zeitpunkt, denn auch da ist noch viel zu tun in Bezug auf die richtige Gliederung der drei 
Strömungen, Geistesleben, Wirtschaftsleben, staatlich-rechtliches Leben.“  305, 203f

 
  Westen – Osten: Tolstoi und Carnegie sind zwei gegensätzliche repräsentative 
Persönlichkeiten. Tolstoj ist herausgewachsen aus vornehmem Stande, aus Reichtum und 
Überfluss, den „seine Seelenentwickelung dazu gebracht hat, geradezu die Wertlosigkeit 
alles dessen, in das er hineingeboren ist, nicht nur für sich, sondern für die ganze 
Menschheit zu proklamieren wie ein Evangelium.“ Carnegie auf der anderen Seite, der  
amerikanische Stahlkönig, ist herausgewachsen aus Not und Elend, „eine Persönlichkeit, 
die sich, man möchte sagen, Dollar um Dollar verdienen musste, und die hinaufstieg zu dem
größten Reichtum.“ Tolstoi ist tief ergriffen „von der Ursprünglichkeit des einfachen 
Menschen, auf der anderen Seite aber auch von dem Elend, der Armut, .. des einfachen 
Menschen.“ (…) „Also in gewissem Sinne einen Verneiner der Gegenwart sehen wir aus 
Tolstoj werden und einen Bejaher desjenigen, was er den Christus-Geist nennen konnte, den
er aber nicht in der Gegenwart finden konnte, sondern nur in den ersten Zeiten des 

entwickelt.“ In England hat sich aus den grossen Handelsverhältnissen heraus 
Handelskapital gebildet, und die industrielle Ordnung war die kontinuierliche, organische 
Fortentwicklung davon. „Es hat tatsächlich Karl Marx in England etwas anderes 
angeschaut, als was er in Deutschland um sich hatte.“ Von Deutschland hatte er nur das 
Denken, die Dialektik. „Deutschland war noch bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts im 
wesentlichen ein Agrarland“ Hier war die Tendenz, „den Industrialismus in das 
Staatsgebilde hineinzugliedern, zu absorbieren. (…) 
In Westeuropa hat sich das wirtschaftliche, das ökonomische Wesen in einer gewissen 
Emanzipation vom Staate erhalten, und das geistige Wesen erst recht. Das steht in einer 
gewissen Selbständigkeit den anderen beiden Gliedern gegenüber. In Mitteleuropa entstand 
eine kompakte Masse aus Geistesleben, juristischem Staats- und Verfassungsleben und 
Wirtschaftsleben. In Deutschland musste man daher daran denken, wie man die drei Glieder
auseinanderbringt, um sie dann organisch zum Zusammenwirken zu bringen ..
Hier im Westen (Oxford) handelt es sich darum, dass die drei Glieder nebeneinander 
daliegen, dass sie deutlich voneinander gesondert sind, dass man selbst räumlich das 
geistige Leben so zusammengefasst findet wie hier in Oxford, wo man das Gefühl hat, als 
ob es draußen überhaupt keine Staats- und keine wirtschaftliche Welt mehr gäbe, als ob 
alles Geistige souverän und autonom dastünde. Aber man hat auch das Gefühl, dasjenige, 
was in diesem souveränen Geistesleben sich entwickelt, das hat nicht mehr die Kraft, 
hinauszuwirken in die beiden anderen Glieder. Das ist etwas, was nur in sich selber lebt, 
was nicht organisch eingewebt ist in die beiden anderen Glieder.
In Deutschland hat man das Gefühl: Das geistige Leben steckt so drinnen im staatlichen 
Leben, dass man ihm erst auf die Beine helfen muss, dass es selbständig stehen kann. Hier 
hat man das Gefühl, das geistige Leben steht so selbständig da, dass es sich überhaupt nicht 
irgendwie kümmert um die anderen Glieder. (…) der Zeitpunkt, wo man das, was in den 
«Kernpunkten der sozialen Frage» steht, realisieren sollte, der ist vorüber für Mitteleuropa. 
Der ist in dem Augenblicke vorüber gewesen, als jener starke Valutaniedergang eingetreten 
ist, der der deutschen Wirtschaft völlig die Hände bindet. (…) Deshalb glaube ich, dass in 
der Zukunft meine «Kernpunkte» mehr gelesen werden sollten im Westen und in Russland, 
dass sie in Deutschland heute eigentlich ohne eine Möglichkeit des Wirkens dastehen. Denn
im Westen zum Beispiel kann man trotzdem an diesem Buche sehr viel sehen, denn es stellt 
ohne Utopie einmal hin, wie die drei Glieder eben nebeneinanderstehen und 
ineinandergreifen sollten. Da ist es für den Westen ganz gleichgültig in Bezug auf den 
Zeitpunkt, denn auch da ist noch viel zu tun in Bezug auf die richtige Gliederung der drei 
Strömungen, Geistesleben, Wirtschaftsleben, staatlich-rechtliches Leben.“  305, 203f

 
  Westen – Osten: Tolstoi und Carnegie sind zwei gegensätzliche repräsentative 
Persönlichkeiten. Tolstoj ist herausgewachsen aus vornehmem Stande, aus Reichtum und 
Überfluss, den „seine Seelenentwickelung dazu gebracht hat, geradezu die Wertlosigkeit 
alles dessen, in das er hineingeboren ist, nicht nur für sich, sondern für die ganze 
Menschheit zu proklamieren wie ein Evangelium.“ Carnegie auf der anderen Seite, der  
amerikanische Stahlkönig, ist herausgewachsen aus Not und Elend, „eine Persönlichkeit, 
die sich, man möchte sagen, Dollar um Dollar verdienen musste, und die hinaufstieg zu dem
größten Reichtum.“ Tolstoi ist tief ergriffen „von der Ursprünglichkeit des einfachen 
Menschen, auf der anderen Seite aber auch von dem Elend, der Armut, .. des einfachen 
Menschen.“ (…) „Also in gewissem Sinne einen Verneiner der Gegenwart sehen wir aus 
Tolstoj werden und einen Bejaher desjenigen, was er den Christus-Geist nennen konnte, den
er aber nicht in der Gegenwart finden konnte, sondern nur in den ersten Zeiten des 



Christentums.“ Carnegie kommt zu der intensivsten Bejahung des modernen Lebens. Er 
entwickelt „ein Evangelium des Reichtums“ und sucht, „in welcher Weise der Reichtum am
besten zum Heile und zum Fortschritt in der Menschheit“ angewendet werden kann. Seine 
Denkweise ist: „Man muss den Christus so verstehen, dass man ihn dem Leben der 
Gegenwart einimpft.“ Und von ihm kommt der Satz: „Wer reich stirbt, stirbt entehrt.“ Er 
sieht auf die persönliche Tüchtigkeit des Individuums, das sich „nicht in der 
Vererbungslinie fortpflanzt“, und auf eine im „äusseren Sinne heilsame Verteilung des 
Reichtums.“ Aber „die Seele würde veröden, sie würde ihre Kräfte verausgaben, aber in 
sich nichts finden, wenn sie nicht vordringen könnte zu den Quellen des Geistes, die jenseits
liegen.“  57, 28.1.1909, 214ff  (>Erdenaufgabe, >Weltkultur)  

  „Alle westlichen Nationen haben die Tätigkeit, die Leidenschaften entwickelt. Ein Impuls 
vom Osten muss kommen, um in dieselben Ruhe hineinzubringen. Ein Vorbote davon ist 
schon Tolstojs Buch «Über das Nichtstun». In der Tätigkeit des Westens finden wir vielfach
ein Chaos. Das vermehrt sich immer noch. Die Spiritualität des Ostens soll in das Chaos des
Westens einen Mittelpunkt bringen.“  93a, 30 

  Die westliche Verstandeskultur wird sich noch ausbreiten und unendliche Intelligenz für 
niedere Bedürfnisse und Kriege aufwenden. Aber im nördlichen Osten bereiten sich 
Nationen vor, aus einer gewissen Stumpfheit aufzuerstehen und einen spirituellen Impuls zu
bringen; „etwas wie der entgegengesetzte Pol zur Intelligenz.“  
104, 153  (>Ideologie und Maja, >Osten, >Zweispaltung, >Christentum und Buddhismus)

  Der Orientale lebt in der Freiheit, die ihm eben werden kann nach seinen Rassen-, Volks- 
und Stammeseigentümlichkeiten. Je weiter man nach Westen blickt, desto mehr ist die 
Freiheit verloren gegangen. Deshalb strebt man danach.  296, 12  

  Von Amerika wird eine Art von Verbot für alles individuelle Denken ausgehen. Im Osten 
wird sich dagegen eine Hochachtung vor der Genialität entwickeln.  167, 98ff

  „Um was es sich handelt, ist doch, dass in den ihr Wissen geheim haltenden Zirkeln des 
Westens sehr darauf gesehen wird, dass gewisse Dinge sich so herausbilden, dass dieser 
Westen unter allen Umständen über den Osten die Herrschaft erwirbt… dasjenige, was 
angestrebt wird, ist, eine Herrenkaste des Westens zu begründen und eine wirtschaftliche 
Sklavenkaste des Ostens, die beim Rhein beginnt und weiter nach Osten bis nach Asien 
hinein geht. … Darum handelt es sich, die englisch sprechende Bevölkerung zu einer 
Herrenbevölkerung der Erde zu machen.“  186, 69 

  Wenn kein geisteswissenschaftlicher Einschlag die Welt durchsetzt, wird der Osten zu 
einem Gebiet, in dem die Leute arbeiten und der Westen wirtschaftet damit. 191, 250f

  Im Westen ist das wirtschaftliche Leben unter der Unbrüderlichkeit und daher zum 
Kapitalismus tendierend, im Osten die Brüderlichkeit ohne die Wirtschaft.  192, 120f  
(>Sozialismus des Ostens und des Westens)

  Der radikale Flügel des Westens überschwemmt mit dem Bolschewismus den Osten, und 
der Westen wird es zu erleben haben, dass ihm in einer gar nicht zu fernen Zeit von dem 
Osten dasjenige entgegenkommt, was er selber dorthin abgeschoben hat.“  199, 114 

Christentums.“ Carnegie kommt zu der intensivsten Bejahung des modernen Lebens. Er 
entwickelt „ein Evangelium des Reichtums“ und sucht, „in welcher Weise der Reichtum am
besten zum Heile und zum Fortschritt in der Menschheit“ angewendet werden kann. Seine 
Denkweise ist: „Man muss den Christus so verstehen, dass man ihn dem Leben der 
Gegenwart einimpft.“ Und von ihm kommt der Satz: „Wer reich stirbt, stirbt entehrt.“ Er 
sieht auf die persönliche Tüchtigkeit des Individuums, das sich „nicht in der 
Vererbungslinie fortpflanzt“, und auf eine im „äusseren Sinne heilsame Verteilung des 
Reichtums.“ Aber „die Seele würde veröden, sie würde ihre Kräfte verausgaben, aber in 
sich nichts finden, wenn sie nicht vordringen könnte zu den Quellen des Geistes, die jenseits
liegen.“  57, 28.1.1909, 214ff  (>Erdenaufgabe, >Weltkultur)  

  „Alle westlichen Nationen haben die Tätigkeit, die Leidenschaften entwickelt. Ein Impuls 
vom Osten muss kommen, um in dieselben Ruhe hineinzubringen. Ein Vorbote davon ist 
schon Tolstojs Buch «Über das Nichtstun». In der Tätigkeit des Westens finden wir vielfach
ein Chaos. Das vermehrt sich immer noch. Die Spiritualität des Ostens soll in das Chaos des
Westens einen Mittelpunkt bringen.“  93a, 30 

  Die westliche Verstandeskultur wird sich noch ausbreiten und unendliche Intelligenz für 
niedere Bedürfnisse und Kriege aufwenden. Aber im nördlichen Osten bereiten sich 
Nationen vor, aus einer gewissen Stumpfheit aufzuerstehen und einen spirituellen Impuls zu
bringen; „etwas wie der entgegengesetzte Pol zur Intelligenz.“  
104, 153  (>Ideologie und Maja, >Osten, >Zweispaltung, >Christentum und Buddhismus)

  Der Orientale lebt in der Freiheit, die ihm eben werden kann nach seinen Rassen-, Volks- 
und Stammeseigentümlichkeiten. Je weiter man nach Westen blickt, desto mehr ist die 
Freiheit verloren gegangen. Deshalb strebt man danach.  296, 12  

  Von Amerika wird eine Art von Verbot für alles individuelle Denken ausgehen. Im Osten 
wird sich dagegen eine Hochachtung vor der Genialität entwickeln.  167, 98ff

  „Um was es sich handelt, ist doch, dass in den ihr Wissen geheim haltenden Zirkeln des 
Westens sehr darauf gesehen wird, dass gewisse Dinge sich so herausbilden, dass dieser 
Westen unter allen Umständen über den Osten die Herrschaft erwirbt… dasjenige, was 
angestrebt wird, ist, eine Herrenkaste des Westens zu begründen und eine wirtschaftliche 
Sklavenkaste des Ostens, die beim Rhein beginnt und weiter nach Osten bis nach Asien 
hinein geht. … Darum handelt es sich, die englisch sprechende Bevölkerung zu einer 
Herrenbevölkerung der Erde zu machen.“  186, 69 

  Wenn kein geisteswissenschaftlicher Einschlag die Welt durchsetzt, wird der Osten zu 
einem Gebiet, in dem die Leute arbeiten und der Westen wirtschaftet damit. 191, 250f

  Im Westen ist das wirtschaftliche Leben unter der Unbrüderlichkeit und daher zum 
Kapitalismus tendierend, im Osten die Brüderlichkeit ohne die Wirtschaft.  192, 120f  
(>Sozialismus des Ostens und des Westens)

  Der radikale Flügel des Westens überschwemmt mit dem Bolschewismus den Osten, und 
der Westen wird es zu erleben haben, dass ihm in einer gar nicht zu fernen Zeit von dem 
Osten dasjenige entgegenkommt, was er selber dorthin abgeschoben hat.“  199, 114 



  Instinkte werden aufgewühlt, „die hervorgehen aus der einen Halbwahrheit: die 
ökonomische Wirklichkeit ist die einzige, alles Geistig-Seelische ist Ideologie-, und aus der 
anderen: die einzige Wirklichkeit ist das Geistig-Seelische,und alles Äussere ist Ideologie, 
ist Maja.“ Das wird zu einem „langen geistigen Kampf“ führen.   193, 140f  

  Es wird vom Westen aus immer mehr ein rein materieller Kampf inszeniert werden. Vom 
Osten wird das durch Blut konterkariert.  185a, 178  (>Friede)

  „Während im Westen Ahriman alle Anstrengungen darauf richtet, den Menschen in das 
Sinnensein zu verstricken auf der Erde, ein Reich des Guten und des Glücks zu begründen, 
das den Trieben entgegenkommt, kommt vom Osten der Abscheu vor der Sünde, wodurch 
die Seelen weggelenkt werden sollen von der Erde, indem ihnen die luziferische 
Entfremdung des Weggehens von der Erde eingeimpft werden soll durch die Betrachtung 
des Sündenproblems und des Todesproblems.“  171, 111

  „Das ist ja .. der ungeheure Gegensatz des Ostens mit dem Westen, dass im Osten die 
Menschheit veranlagt war für ein einseitiges Begreifen des Geistig-Seelischen, im Westen 
zunächst die Menschheit hintendiert auf ein einseitiges Begreifen des Physisch-Leiblichen. 
Das überträgt sich dann auf alle übrigen menschlichen Anschauungen. Man beachtet ja 
gewöhnlich gar nicht, wie radikal verschieden die Begriffe der Menschen über die Erde hin 
sind.“ Für die Naturwissenschaft und die Sozialwissenschaft des Westens sind die 
Menschen gar nicht da. Privateigentum ist da und der Mensch ist ein Automat auf einem 
Stück Erde mit wirtschaftlicher Freiheit. Am Sonntag predigt man dann von einer 
unsterblichen Seele. 202, 115f

  Westen-Osten; Materielles-Geistiges: „Was geschieht denn eigentlich in der Gegenwart? 
In alten Zeiten, .. da war vom Osten nach Westen, über die ganze Erdkugel hingehend, ein 
durchgreifender Impuls … Einige Menschen waren dazumal bestrebt, das, was sie der 
geistigen Welt als Erleuchtung abrangen, .. den anderen Menschen zu überliefern; sie 
wollten das, was sie hatten, den anderen Menschen aufdrängen. Das war dazumal ein 
Impuls, der vom Oriente nach dem Westen ging: .. die Erde erfüllen mit einigen wenigen 
geistigen Maximen, mit Kräften, die aus den verblühenden Mysterien kamen. Danach 
richtete sich auch dazumal das soziale Leben. .. Die Wiederholung aber desjenigen, was 
damals geschah, die geschieht jetzt. .. Damals wollte man das Geistige geben. Denken Sie 
sich nun das Entgegengesetzte: Es wollen einige Menschen von sich aus das Materielle der 
Erde erobern, es den anderen Menschen wegnehmen. .. Damals brachen die geistigen 
Katastrophen herein, was darin gipfelte, dass gewisse Völker aus dem Osten mit einzelnen 
Maximen die Länder der Erde überschwemmen wollten. Das gleiche macht sich jetzt 
geltend, indem das britisch-amerikanische Volk den Menschen die Erde wegnehmen will. 
Das steckt hinter der ganzen Sache. Und es ist dasselbe genau umgesetzt: als Spiegelbild 
erscheint es.“ Das ist „die wirkliche Geschichte“. 182, 128f

  West-Ost-Harmonisierung: „Ruhe auf der Erde wird nicht sein, bevor eine gewisse 
Harmonisierung der großen okzidentalen und orientalen Angelegenheiten sich wird 
abgespielt haben. Aber es gibt heute noch keine Einsicht dahingehend, dass sich diese 
Harmonisierung abspielen muss zunächst auf geistigem Gebiete.“ Abrüstungsfragen und 
ähnliches werden „schöne Unterhaltungen zunächst bleiben, so lange nicht innerhalb der 

  Instinkte werden aufgewühlt, „die hervorgehen aus der einen Halbwahrheit: die 
ökonomische Wirklichkeit ist die einzige, alles Geistig-Seelische ist Ideologie-, und aus der 
anderen: die einzige Wirklichkeit ist das Geistig-Seelische,und alles Äussere ist Ideologie, 
ist Maja.“ Das wird zu einem „langen geistigen Kampf“ führen.   193, 140f  

  Es wird vom Westen aus immer mehr ein rein materieller Kampf inszeniert werden. Vom 
Osten wird das durch Blut konterkariert.  185a, 178  (>Friede)

  „Während im Westen Ahriman alle Anstrengungen darauf richtet, den Menschen in das 
Sinnensein zu verstricken auf der Erde, ein Reich des Guten und des Glücks zu begründen, 
das den Trieben entgegenkommt, kommt vom Osten der Abscheu vor der Sünde, wodurch 
die Seelen weggelenkt werden sollen von der Erde, indem ihnen die luziferische 
Entfremdung des Weggehens von der Erde eingeimpft werden soll durch die Betrachtung 
des Sündenproblems und des Todesproblems.“  171, 111

  „Das ist ja .. der ungeheure Gegensatz des Ostens mit dem Westen, dass im Osten die 
Menschheit veranlagt war für ein einseitiges Begreifen des Geistig-Seelischen, im Westen 
zunächst die Menschheit hintendiert auf ein einseitiges Begreifen des Physisch-Leiblichen. 
Das überträgt sich dann auf alle übrigen menschlichen Anschauungen. Man beachtet ja 
gewöhnlich gar nicht, wie radikal verschieden die Begriffe der Menschen über die Erde hin 
sind.“ Für die Naturwissenschaft und die Sozialwissenschaft des Westens sind die 
Menschen gar nicht da. Privateigentum ist da und der Mensch ist ein Automat auf einem 
Stück Erde mit wirtschaftlicher Freiheit. Am Sonntag predigt man dann von einer 
unsterblichen Seele. 202, 115f

  Westen-Osten; Materielles-Geistiges: „Was geschieht denn eigentlich in der Gegenwart? 
In alten Zeiten, .. da war vom Osten nach Westen, über die ganze Erdkugel hingehend, ein 
durchgreifender Impuls … Einige Menschen waren dazumal bestrebt, das, was sie der 
geistigen Welt als Erleuchtung abrangen, .. den anderen Menschen zu überliefern; sie 
wollten das, was sie hatten, den anderen Menschen aufdrängen. Das war dazumal ein 
Impuls, der vom Oriente nach dem Westen ging: .. die Erde erfüllen mit einigen wenigen 
geistigen Maximen, mit Kräften, die aus den verblühenden Mysterien kamen. Danach 
richtete sich auch dazumal das soziale Leben. .. Die Wiederholung aber desjenigen, was 
damals geschah, die geschieht jetzt. .. Damals wollte man das Geistige geben. Denken Sie 
sich nun das Entgegengesetzte: Es wollen einige Menschen von sich aus das Materielle der 
Erde erobern, es den anderen Menschen wegnehmen. .. Damals brachen die geistigen 
Katastrophen herein, was darin gipfelte, dass gewisse Völker aus dem Osten mit einzelnen 
Maximen die Länder der Erde überschwemmen wollten. Das gleiche macht sich jetzt 
geltend, indem das britisch-amerikanische Volk den Menschen die Erde wegnehmen will. 
Das steckt hinter der ganzen Sache. Und es ist dasselbe genau umgesetzt: als Spiegelbild 
erscheint es.“ Das ist „die wirkliche Geschichte“. 182, 128f

  West-Ost-Harmonisierung: „Ruhe auf der Erde wird nicht sein, bevor eine gewisse 
Harmonisierung der großen okzidentalen und orientalen Angelegenheiten sich wird 
abgespielt haben. Aber es gibt heute noch keine Einsicht dahingehend, dass sich diese 
Harmonisierung abspielen muss zunächst auf geistigem Gebiete.“ Abrüstungsfragen und 
ähnliches werden „schöne Unterhaltungen zunächst bleiben, so lange nicht innerhalb der 



westlichen Welt gefunden wird jene Spiritualität, welche enthalten ist, nur nicht gesucht 
wird in unserer ganzen Kulturentwickelung seit der Mitte des 15. Jahrhunderts. Es ist schon 
ein Schatz innerhalb dieser Kulturentwickelung enthalten. Wir haben eine großartige 
naturwissenschaftliche Weltanschauung gewonnen, wir haben eine großartige Technik 
gewonnen. Wir haben das alles heute um uns. Das alles ist im Grunde genommen großartig, 
aber tot, tot gegenüber den großen Menschheitsentwickelungsströmungen. Aber in diesem 
Toten ruht ein Lebendes, ein Lebendes an Spiritualität, was glänzender sich in der Welt 
entwickeln kann als alles dasjenige, was jemals in orientalischer Weisheit, die wahrhaftig 
nicht verkleinert werden soll, vor die Menschen getreten ist.“ Deren Abglanz ist „in den 
Veden, in der wunderbaren Vedantaphilosophie und so weiter“ enthalten. „Man kann voller 
Enthusiasmus sein für dasjenige, was da wie aus Himmelshöhen der Menschheit 
geoffenbart worden ist, was nach und nach allerdings in die Dekadenz gekommen ist .. 
Dem gegenüber steht die rein materielle Kultur des Westens: Europas und Amerikas. Auch 
diese rein materielle Kultur und die rein materielle Denkweise sollen nicht herabgesetzt 
werden. Aber gesagt muss werden, dass zunächst das, was uns da an materieller Kultur 
entgegentritt, sich ausnimmt wie eine harte Nussschale, wie eine absterbende Nussschale. 
Aber darinnen ist doch die Nuss. Und lässt sich diese Nuss finden, dann wird das, was 
zutage tritt, überstrahlen alles das, was einstmals an orientalischem Weisheitslichte in die 
Menschheit gekommen ist.“  209, 12f

  Westen und Wille: „Aber wenn wir noch weiter nach Westen gehen, nach Amerika,  
dann finden wir, wie sich aus den geistig-geographischen Verhältnissen eine bestimmte 
Form einer primitiven, möchte ich sagen, ich will aber niemand verletzen, einer primitiven 
Weltanschauung herausentwickelt, die aber merkwürdige Keime für die Zukunft in sich 
trägt.“ Man denkt, indem der Mensch „die Meinung seiner Sekte, seines Standes, seiner 
Partei wiedergibt, bedient er sich zwar seines Intellekts; das aber, woraus das hervorquillt, 
ist nicht der Intellekt, sondern ist der Wille. … Gerne zitieren gerade Amerikaner heute 
solche Schriftsteller, die sagen: Der Intellekt ist heute nichts anderes als der Minister eines 
Staates, und der Herrscher ist der Wille, wenn auch dieser Intellekt ein teurer Minister ist, 
wie Carlyle gesagt hat. Das ist aber nicht eine Anschauung, die theoretisch konstruiert ist, 
das ist eine Anschauung, die gerade bei gebildeten Amerikanern in Fleisch und Blut 
übergegangen ist. So reden auch die Physiologen dort. Und derjenige, der für solche Dinge 
ein Ohr hat, empfindet einen sehr deutlichen Unterschied zwischen der Sprache der 
Physiologen in Europa und der Sprache der Physiologen in Amerika. Da reden die Leute 
ganz besonders deutlich davon, wie aus der Art und Weise, wie der Mensch in der Welt 
drinnen steht, sein Gehirn gebildet wird. Sie meinen, das Gehirn wäre ein Mechanismus, der
selbst bis in seine Sprachzentren hinein abhängig sei von der Art und Weise, wie sich der 
Mensch bewege, wie er in der Welt vorwärtskomme und so weiter, so dass diese Leute die 
Entfaltung des Willens innerhalb der Welt als das Ursprüngliche im Menschen sehen und 
alles, was das Gehirn produziert, als das Dienende, als das, was im Grunde genommen nicht
viel mit der Individualität des Menschen zu tun hat.“  83, 270f

Westen und Wirtschaft: Im Westen wurde der Sieg dadurch errungen, „dass durch die 
Bevölkerungseigentümlichkeit es geht, dass das Wirtschaftsleben das politische aufgesogen 
hat. Es sind Wirtschaftskörper, keine Staaten. Weil heute die Wirtschaft diese Rolle spielt, 
haben diese Staaten die Möglichkeit gehabt, ihre politische Form durchzudrücken - weil in 
ihnen das Wirtschaftsleben präponderiert. Es sind Wirtschaftskörper in der Maske von 
Staatskörpern.“  Molt, 226 

westlichen Welt gefunden wird jene Spiritualität, welche enthalten ist, nur nicht gesucht 
wird in unserer ganzen Kulturentwickelung seit der Mitte des 15. Jahrhunderts. Es ist schon 
ein Schatz innerhalb dieser Kulturentwickelung enthalten. Wir haben eine großartige 
naturwissenschaftliche Weltanschauung gewonnen, wir haben eine großartige Technik 
gewonnen. Wir haben das alles heute um uns. Das alles ist im Grunde genommen großartig, 
aber tot, tot gegenüber den großen Menschheitsentwickelungsströmungen. Aber in diesem 
Toten ruht ein Lebendes, ein Lebendes an Spiritualität, was glänzender sich in der Welt 
entwickeln kann als alles dasjenige, was jemals in orientalischer Weisheit, die wahrhaftig 
nicht verkleinert werden soll, vor die Menschen getreten ist.“ Deren Abglanz ist „in den 
Veden, in der wunderbaren Vedantaphilosophie und so weiter“ enthalten. „Man kann voller 
Enthusiasmus sein für dasjenige, was da wie aus Himmelshöhen der Menschheit 
geoffenbart worden ist, was nach und nach allerdings in die Dekadenz gekommen ist .. 
Dem gegenüber steht die rein materielle Kultur des Westens: Europas und Amerikas. Auch 
diese rein materielle Kultur und die rein materielle Denkweise sollen nicht herabgesetzt 
werden. Aber gesagt muss werden, dass zunächst das, was uns da an materieller Kultur 
entgegentritt, sich ausnimmt wie eine harte Nussschale, wie eine absterbende Nussschale. 
Aber darinnen ist doch die Nuss. Und lässt sich diese Nuss finden, dann wird das, was 
zutage tritt, überstrahlen alles das, was einstmals an orientalischem Weisheitslichte in die 
Menschheit gekommen ist.“  209, 12f

  Westen und Wille: „Aber wenn wir noch weiter nach Westen gehen, nach Amerika,  
dann finden wir, wie sich aus den geistig-geographischen Verhältnissen eine bestimmte 
Form einer primitiven, möchte ich sagen, ich will aber niemand verletzen, einer primitiven 
Weltanschauung herausentwickelt, die aber merkwürdige Keime für die Zukunft in sich 
trägt.“ Man denkt, indem der Mensch „die Meinung seiner Sekte, seines Standes, seiner 
Partei wiedergibt, bedient er sich zwar seines Intellekts; das aber, woraus das hervorquillt, 
ist nicht der Intellekt, sondern ist der Wille. … Gerne zitieren gerade Amerikaner heute 
solche Schriftsteller, die sagen: Der Intellekt ist heute nichts anderes als der Minister eines 
Staates, und der Herrscher ist der Wille, wenn auch dieser Intellekt ein teurer Minister ist, 
wie Carlyle gesagt hat. Das ist aber nicht eine Anschauung, die theoretisch konstruiert ist, 
das ist eine Anschauung, die gerade bei gebildeten Amerikanern in Fleisch und Blut 
übergegangen ist. So reden auch die Physiologen dort. Und derjenige, der für solche Dinge 
ein Ohr hat, empfindet einen sehr deutlichen Unterschied zwischen der Sprache der 
Physiologen in Europa und der Sprache der Physiologen in Amerika. Da reden die Leute 
ganz besonders deutlich davon, wie aus der Art und Weise, wie der Mensch in der Welt 
drinnen steht, sein Gehirn gebildet wird. Sie meinen, das Gehirn wäre ein Mechanismus, der
selbst bis in seine Sprachzentren hinein abhängig sei von der Art und Weise, wie sich der 
Mensch bewege, wie er in der Welt vorwärtskomme und so weiter, so dass diese Leute die 
Entfaltung des Willens innerhalb der Welt als das Ursprüngliche im Menschen sehen und 
alles, was das Gehirn produziert, als das Dienende, als das, was im Grunde genommen nicht
viel mit der Individualität des Menschen zu tun hat.“  83, 270f

Westen und Wirtschaft: Im Westen wurde der Sieg dadurch errungen, „dass durch die 
Bevölkerungseigentümlichkeit es geht, dass das Wirtschaftsleben das politische aufgesogen 
hat. Es sind Wirtschaftskörper, keine Staaten. Weil heute die Wirtschaft diese Rolle spielt, 
haben diese Staaten die Möglichkeit gehabt, ihre politische Form durchzudrücken - weil in 
ihnen das Wirtschaftsleben präponderiert. Es sind Wirtschaftskörper in der Maske von 
Staatskörpern.“  Molt, 226 



  Wettbewerb >Konkurrenz

  Widerspruch: In der Welt wäre ein Werden gar nicht möglich, wenn nicht in allen Dingen
auf dem Grunde ihres Wesens der Widerspruch ruhte. Denn warum ist denn die Welt heute 
anders als gestern? Weil in der Gestaltung der Dinge gestern ein Widerspruch gegen sich 
selbst vorhanden war und durch die Austreibung desselben aus der gestrigen Gestaltung die 
heutige entstanden ist. 129, 122f (>Dialektik, >Leben) 

  „Die beiden Behauptungen sind entgegengesetzt. Beide sind wahr, Gott ist in uns, wir sind 
in Gott. (..) Die wirkliche, die ganze Wahrheit liegt mittendrinnen.“   203, 90   

  Widerspruch muss von einer lebendigen Weltanschauung in sich aufgenommen werden.   
176, 258

  „Die Logik selber tötet für das menschliche Auffassen mit dem Hinwegräumen des 
Widerspruches das Leben.“  188, 105  (>Logik, >Dreiheit)

  Widerspruch der drei Ideale: „Wenn die Dinge nach der Trinität verteilt sind, 
widersprechen sie einander nicht. Denn dasjenige, was sich in Gedanken widerspricht, das 
ist deshalb wirklichkeitsgemäss, weil es in der Wirklichkeit auf Verschiedenes verteilt ist.“ 
„Der Gedanke krebst nach Widersprüchen; die Wirklichkeit lebt aber nach Widersprüchen.“
186, 260 

  Die Gegensätze der wirtschaftliche Entwicklung hatten den Krieg gebracht (zuerst der 
Gegensatz zwischen England und Indien, dann der Gegensatz zwischen westlicher und 
mitteleuropäischer Wirtschaft). Man muss sie dadurch zu lösen versuchen, dass Gegensätze 
auf einem anderen Gebiet geschaffen werden: Die Gegensätze der Dreigliederung. „Das 
Leben kann nur existieren, wenn Gegensätze da sind, die miteinander spielen.“  NÖK, 13f

  Wiederverkörperung >Reinkarnation

  Wille: Beim menschlichen Tun „wohnt dem tätigen Objekt unmittelbar die Idee inne; und 
träte ihm ein höheres Wesen gegenüber, so könnte es in seiner Tätigkeit nichts anderes 
finden, als was dieses selbst in sein Tun gelegt hat. Denn ein vollkommenes menschliches 
Handeln ist das Ergebnis unserer Absichten und nur dieses.“ In der Natur sehen wir 
Wirkungen. Diese sind „bedingt durch in Begriffe zu fassende Gesetze. Wollen wir aber die 
Wirkung begreifen, da genügt es nicht, dass wir sie mit irgendwelchen Gesetzen 
zusammenhalten, wir müssen ein zweites wahrzunehmendes – allerdings wieder ganz in 
Begriffe aufzulösendes – Ding haben. Wenn wir einen Eindruck in dem Boden sehen, so 
suchen wir nach dem Gegenstande, der ihn gemacht hat. Das führt zu dem Begriff einer 
solchen Wirkung, wo die Ursache einer Erscheinung wieder in Form einer äusseren 
Wahrnehmung erscheint, d.i. aber zum Begriff der Kraft. Die Kraft kann uns nur da 
entgegentreten, wo die Idee zuerst an einem Wahrnehmungsobjekt erscheint und erst unter 
dieser Form auf ein anderes Objekt wirkt. Der Gegensatz hierzu ist, wenn die Vermittlung 
wegfällt, wenn die Idee unmittelbar an die Sinnenwelt herantritt. Da erscheint die Idee 
selbst verursachend. Und hier ist es, wo wir vom Willen sprechen. Wille ist also die Idee 
selbst als Kraft aufgefasst. Von einem selbständigen Willen zu sprechen ist völlig 

  Wettbewerb >Konkurrenz

  Widerspruch: In der Welt wäre ein Werden gar nicht möglich, wenn nicht in allen Dingen
auf dem Grunde ihres Wesens der Widerspruch ruhte. Denn warum ist denn die Welt heute 
anders als gestern? Weil in der Gestaltung der Dinge gestern ein Widerspruch gegen sich 
selbst vorhanden war und durch die Austreibung desselben aus der gestrigen Gestaltung die 
heutige entstanden ist. 129, 122f (>Dialektik, >Leben) 

  „Die beiden Behauptungen sind entgegengesetzt. Beide sind wahr, Gott ist in uns, wir sind 
in Gott. (..) Die wirkliche, die ganze Wahrheit liegt mittendrinnen.“   203, 90   

  Widerspruch muss von einer lebendigen Weltanschauung in sich aufgenommen werden.   
176, 258

  „Die Logik selber tötet für das menschliche Auffassen mit dem Hinwegräumen des 
Widerspruches das Leben.“  188, 105  (>Logik, >Dreiheit)

  Widerspruch der drei Ideale: „Wenn die Dinge nach der Trinität verteilt sind, 
widersprechen sie einander nicht. Denn dasjenige, was sich in Gedanken widerspricht, das 
ist deshalb wirklichkeitsgemäss, weil es in der Wirklichkeit auf Verschiedenes verteilt ist.“ 
„Der Gedanke krebst nach Widersprüchen; die Wirklichkeit lebt aber nach Widersprüchen.“
186, 260 

  Die Gegensätze der wirtschaftliche Entwicklung hatten den Krieg gebracht (zuerst der 
Gegensatz zwischen England und Indien, dann der Gegensatz zwischen westlicher und 
mitteleuropäischer Wirtschaft). Man muss sie dadurch zu lösen versuchen, dass Gegensätze 
auf einem anderen Gebiet geschaffen werden: Die Gegensätze der Dreigliederung. „Das 
Leben kann nur existieren, wenn Gegensätze da sind, die miteinander spielen.“  NÖK, 13f

  Wiederverkörperung >Reinkarnation

  Wille: Beim menschlichen Tun „wohnt dem tätigen Objekt unmittelbar die Idee inne; und 
träte ihm ein höheres Wesen gegenüber, so könnte es in seiner Tätigkeit nichts anderes 
finden, als was dieses selbst in sein Tun gelegt hat. Denn ein vollkommenes menschliches 
Handeln ist das Ergebnis unserer Absichten und nur dieses.“ In der Natur sehen wir 
Wirkungen. Diese sind „bedingt durch in Begriffe zu fassende Gesetze. Wollen wir aber die 
Wirkung begreifen, da genügt es nicht, dass wir sie mit irgendwelchen Gesetzen 
zusammenhalten, wir müssen ein zweites wahrzunehmendes – allerdings wieder ganz in 
Begriffe aufzulösendes – Ding haben. Wenn wir einen Eindruck in dem Boden sehen, so 
suchen wir nach dem Gegenstande, der ihn gemacht hat. Das führt zu dem Begriff einer 
solchen Wirkung, wo die Ursache einer Erscheinung wieder in Form einer äusseren 
Wahrnehmung erscheint, d.i. aber zum Begriff der Kraft. Die Kraft kann uns nur da 
entgegentreten, wo die Idee zuerst an einem Wahrnehmungsobjekt erscheint und erst unter 
dieser Form auf ein anderes Objekt wirkt. Der Gegensatz hierzu ist, wenn die Vermittlung 
wegfällt, wenn die Idee unmittelbar an die Sinnenwelt herantritt. Da erscheint die Idee 
selbst verursachend. Und hier ist es, wo wir vom Willen sprechen. Wille ist also die Idee 
selbst als Kraft aufgefasst. Von einem selbständigen Willen zu sprechen ist völlig 



unstatthaft. Wenn der Mensch irgend etwas vollbringt, so kann man nicht sagen, es komme 
zu der Vorstellung noch der Wille hinzu.“ Ein „tätiges Dasein“ (E. v. Hartmann) ist ohne 
Inhalt. „Will man es fassen, will man einen Inhalt, dann erhält man eben die im Tun 
begriffene Ideenwelt. .. Wille ohne Idee wäre nichts. Das Gleiche kann man nicht von der 
Idee sagen, denn die Tätigkeit ist ein Element von ihr, während sie die sich tragende 
Wesenheit ist.“ 1, 182f (>Denken und Wollen, >Ich und Wille, >Kraft und Stoff, 
>Trieb,>Motiv)

  „Aus dem Menschen wirkt der Wille. Der steht den an der Aussenwelt gewonnenen 
Naturgesetzen ganz fremd gegenüber. Das Wesen der Sinnesorgane ist noch an seiner 
Ähnlichkeit gegenüber den äusseren Naturgegenständen zu erkennen. In ihrer Tätigkeit 
kann sich der Wille noch nicht entfalten. Das Wesen, das sich im rhythmischen System des 
Menschen offenbart, ist allem Äusseren schon unähnlicher. .. Im Stoffwechsel- und 
Gliedmassensystem offenbart sich ein Wesen zwar durch die Stoffe und die Vorgänge an 
den Stoffen, aber diese Stoffe und diese Vorgänge haben mit ihm nichts weiter zu tun als der
Maler und seine Mittel mit dem fertigen Bilde. In dieses Wesen kann daher der Wille 
unmittelbar eingreifen. Erfasst man hinter der in Naturgesetzen lebenden 
Menschenorganisation die im geistigen webende Menschenwesenheit, so hat man an dieser 
ein Gebiet, in dem man das Wirken des Willens gewahr werden kann. Gegenüber dem 
Sinnesgebiete bleibt der menschliche Wille ein Wort ohne allen Inhalt.“  26, 91f
 (>Mensch und Kosmos, >Westen und Wille)

  „Solange der Mensch in demselben physischen Leibe lebt, kann er den moralischen Inhalt 
seines Willens nur so zur Wirklichkeit werden lassen, wie es dieser physische Leib 
innerhalb der physischen Welt gestattet. Erst, wenn der Mensch durch die Todespforte in die
Geistessphäre eingezogen ist, kann die Geistwesenheit des Willens zur vollen Wirklichkeit 
gelangen.“  26, 96  (>Mensch als wollendes Wesen, >Moral)

  „Der Wille, der taucht aus verborgenen Tiefen des Menschendaseins auf.“ Er bleibt 
„unbewusst, wie die Erlebnisse des Schlafes selber. Und es wäre auch zunächst für den 
Menschen in einer ausserordentlich starken Weise bestürzend, wenn er dasjenige erleben 
würde, was der Wille eigentlich tut. Der Wille ist in Wirklichkeit ein Verbrennungsprozess, 
ein Aufzehrungsprozess.“  225, 158  (>Nerven und Blut)

  „Definitionen sind beim Willen umso schwieriger, weil er keinen rechten Inhalt hat. Was 
ist er aber eigentlich? Er ist nichts anderes, als als schon der Keim in uns für das, was nach 
dem Tode in uns geistig-seelische Realität sein wird.“ 293, 32   (>Bild und Keim)
         
  Dieselben Kräfte, welche im Todesmoment den Menschen aus der Sinnenwelt 
herausführen, die sind, noch unausgebildet, gewissermaßen embryonal wirksam im  
menschlichen Willensakte. Das Wollen ist eine Wirklichkeit; es ist nicht ein Bild. Aber es 
ist ein noch unvollendeter Akt. Würde er vollständig auswachsen, der Akt des Willens, so 
wäre er immer ein Sterben.  73, 279   (>Wunsch, Vorsatz, Entschluss)

  „Die Willensvorgänge erleben wir nicht unmittelbar, wir verschlafen dasjenige, was im 
Wesentlichen Wille ist ..“  320, 160  (>Schlaf, >Materie, >Elektrizität, >Zerstörung ..)

  Wille und Arbeit in ihrer sozialen Bedeutung: „In Wahrheit geht alles, was es an 

unstatthaft. Wenn der Mensch irgend etwas vollbringt, so kann man nicht sagen, es komme 
zu der Vorstellung noch der Wille hinzu.“ Ein „tätiges Dasein“ (E. v. Hartmann) ist ohne 
Inhalt. „Will man es fassen, will man einen Inhalt, dann erhält man eben die im Tun 
begriffene Ideenwelt. .. Wille ohne Idee wäre nichts. Das Gleiche kann man nicht von der 
Idee sagen, denn die Tätigkeit ist ein Element von ihr, während sie die sich tragende 
Wesenheit ist.“ 1, 182f (>Denken und Wollen, >Ich und Wille, >Kraft und Stoff, 
>Trieb,>Motiv)

  „Aus dem Menschen wirkt der Wille. Der steht den an der Aussenwelt gewonnenen 
Naturgesetzen ganz fremd gegenüber. Das Wesen der Sinnesorgane ist noch an seiner 
Ähnlichkeit gegenüber den äusseren Naturgegenständen zu erkennen. In ihrer Tätigkeit 
kann sich der Wille noch nicht entfalten. Das Wesen, das sich im rhythmischen System des 
Menschen offenbart, ist allem Äusseren schon unähnlicher. .. Im Stoffwechsel- und 
Gliedmassensystem offenbart sich ein Wesen zwar durch die Stoffe und die Vorgänge an 
den Stoffen, aber diese Stoffe und diese Vorgänge haben mit ihm nichts weiter zu tun als der
Maler und seine Mittel mit dem fertigen Bilde. In dieses Wesen kann daher der Wille 
unmittelbar eingreifen. Erfasst man hinter der in Naturgesetzen lebenden 
Menschenorganisation die im geistigen webende Menschenwesenheit, so hat man an dieser 
ein Gebiet, in dem man das Wirken des Willens gewahr werden kann. Gegenüber dem 
Sinnesgebiete bleibt der menschliche Wille ein Wort ohne allen Inhalt.“  26, 91f
 (>Mensch und Kosmos, >Westen und Wille)

  „Solange der Mensch in demselben physischen Leibe lebt, kann er den moralischen Inhalt 
seines Willens nur so zur Wirklichkeit werden lassen, wie es dieser physische Leib 
innerhalb der physischen Welt gestattet. Erst, wenn der Mensch durch die Todespforte in die
Geistessphäre eingezogen ist, kann die Geistwesenheit des Willens zur vollen Wirklichkeit 
gelangen.“  26, 96  (>Mensch als wollendes Wesen, >Moral)

  „Der Wille, der taucht aus verborgenen Tiefen des Menschendaseins auf.“ Er bleibt 
„unbewusst, wie die Erlebnisse des Schlafes selber. Und es wäre auch zunächst für den 
Menschen in einer ausserordentlich starken Weise bestürzend, wenn er dasjenige erleben 
würde, was der Wille eigentlich tut. Der Wille ist in Wirklichkeit ein Verbrennungsprozess, 
ein Aufzehrungsprozess.“  225, 158  (>Nerven und Blut)

  „Definitionen sind beim Willen umso schwieriger, weil er keinen rechten Inhalt hat. Was 
ist er aber eigentlich? Er ist nichts anderes, als als schon der Keim in uns für das, was nach 
dem Tode in uns geistig-seelische Realität sein wird.“ 293, 32   (>Bild und Keim)
         
  Dieselben Kräfte, welche im Todesmoment den Menschen aus der Sinnenwelt 
herausführen, die sind, noch unausgebildet, gewissermaßen embryonal wirksam im  
menschlichen Willensakte. Das Wollen ist eine Wirklichkeit; es ist nicht ein Bild. Aber es 
ist ein noch unvollendeter Akt. Würde er vollständig auswachsen, der Akt des Willens, so 
wäre er immer ein Sterben.  73, 279   (>Wunsch, Vorsatz, Entschluss)

  „Die Willensvorgänge erleben wir nicht unmittelbar, wir verschlafen dasjenige, was im 
Wesentlichen Wille ist ..“  320, 160  (>Schlaf, >Materie, >Elektrizität, >Zerstörung ..)

  Wille und Arbeit in ihrer sozialen Bedeutung: „In Wahrheit geht alles, was es an 



äusseren Einrichtungen gibt, auf das zurück, was Menschen gedacht und empfunden und 
gewollt haben. … Ein Zeitalter, das über viele Dinge ungesund denken muss, das wird über 
das äussere Leben nicht gesunde Wollungen, gesunde Willensimpulse entwickeln können.“ 
Das zeigt sich am fragwürdigen Begriff der Arbeit. „Arbeit, Arbeitskraft als solche hat 
sozial eine Bedeutung durch die Leistung beziehungsweise durch die Funktion der Leistung 
im sozialen Zusammenleben der Menschen,“ es geht nicht um den „Verbrauch der 
Arbeitskraft“, wie es die marxistische Theorie sieht. Wir müssen „der Arbeit als sozialer 
Funktion gerecht werden,“ ihr „Einfliessen in den sozialen Organismus betrachten ..
  Wer richtige Begriffe über die sogenannten motorischen Nerven hat, der wird sicher auch 
bald zu richtigen Begriffen über die Funktion der Arbeit im sozialen Organismus kommen. 
Wer nämlich einsieht, dass es keine motorischen Nerven gibt, sondern dass die sogenannten 
motorischen Nerven nur Empfindungsnerven für die Natur des betreffenden Gliedes sind, 
auf das der Wille seine Kraft überträgt, der wird finden, wie stark jeder Willensimpuls 
schon dadurch, dass er ein solcher ist, in der Arbeit zum Ausdruck kommt, wie stark er in 
der Aussenwelt steht. Dadurch aber, durch einen wirklichen Begriff des Willens und der 
Beziehung des Willens zum menschlichen Organismus, wird er eine wirkliche Unterlage 
bekommen, die Verwandtschaft einzusehen zwischen Wille und Arbeit. Dadurch aber wird 
er auch zu richtigen sozialen Begriffen, zu richtigen sozialen Vorstellungen und auch 
Empfindungen über eine solche Idee kommen. Man kann sagen: Wie der Mensch sozial 
denkt, das ist in vieler Beziehung abhängig davon, ob er gewisse Naturbegriffe in richtiger 
oder unrichtiger Weise entwickeln kann. Man muss sich klar sein darüber, dass derjenige, 
der da meint, im Menschen selber seien motorische Nerven die Erreger des Willens, niemals
eigentlich einen wirklichen Zusammenhang herausfinden kann zwischen dem Erreger der 
Arbeit, dem Willen, und der Funktion der Arbeit im sozialen Organismus.“  332a, 144f   
(>“Motorische Nerven“)

  Wille und Assoziationen: „Es handelt sich eben darum, unsere Volkswirtschaft so zu 
gestalten, dass sie  in ehrlicher Weise vom menschlichen Willen anhängig wird, nicht in 
unehrlicher Weise .. Durch die Assoziationen.“  337a, 280  (>Wirtschaft, Wille, Zukunft)

  „Alles im sozialen Zusammenleben an Einrichtungen Zustandegekommene ist 
ursprünglich das Ergebnis des von Absichten getragenen Willens. (..) Nur wenn das Leben 
kompliziert sich gestaltet, (..) verliert der gedankengetragene Wille seinen Zusammenhang 
mit den sozialen Tatsachen. Diese gehen dann ihren eigenen mechanischen Gang, Und der 
Mensch sucht sich im abgezogenen Geisteswinkel den Inhalt“   24, 244  (>Geistesleben, 
modernes, >Soziale Impulse, >Menschenwille statt Utopien) 

  Wille und Erde: „Auf der anderen Seite nimmt der Mensch teil an dem Keimenden der 
Erde. Aus ihm sind seine Willenskräfte. Sie sind Leben, aber dafür nimmt der Mensch mit 
seinem Selbstbewusstsein nicht an ihrem Wesen teil.“  26, 266  (>Erde, Freiheit ..)

  Wille; mit Gesetz oder Liebe: „Was mit dem Willensmäßigen im Menschen 
zusammenhängt, kann zwei Wege gehen. Der eine Weg ist der, dass dieses Willensmäßige 
sich möglichst unter Gebote oder Staatsgesetze und dergleichen unterordnet, so dass die 
allgemeine Gesetzmäßigkeit da ist und daneben nur das rein instinktmäßige Begehren der 
Menschen. Der andere Weg ist, dass sich dasjenige, was im Menschen als 
Begehrensvermögen sich spiegelt, was als Willensfähigkeit vorhanden ist, dass sich das 
allmählich heraufhebt zum reinen Denken, in Freiheit sich auslebt individuell, so dass es 

äusseren Einrichtungen gibt, auf das zurück, was Menschen gedacht und empfunden und 
gewollt haben. … Ein Zeitalter, das über viele Dinge ungesund denken muss, das wird über 
das äussere Leben nicht gesunde Wollungen, gesunde Willensimpulse entwickeln können.“ 
Das zeigt sich am fragwürdigen Begriff der Arbeit. „Arbeit, Arbeitskraft als solche hat 
sozial eine Bedeutung durch die Leistung beziehungsweise durch die Funktion der Leistung 
im sozialen Zusammenleben der Menschen,“ es geht nicht um den „Verbrauch der 
Arbeitskraft“, wie es die marxistische Theorie sieht. Wir müssen „der Arbeit als sozialer 
Funktion gerecht werden,“ ihr „Einfliessen in den sozialen Organismus betrachten ..
  Wer richtige Begriffe über die sogenannten motorischen Nerven hat, der wird sicher auch 
bald zu richtigen Begriffen über die Funktion der Arbeit im sozialen Organismus kommen. 
Wer nämlich einsieht, dass es keine motorischen Nerven gibt, sondern dass die sogenannten 
motorischen Nerven nur Empfindungsnerven für die Natur des betreffenden Gliedes sind, 
auf das der Wille seine Kraft überträgt, der wird finden, wie stark jeder Willensimpuls 
schon dadurch, dass er ein solcher ist, in der Arbeit zum Ausdruck kommt, wie stark er in 
der Aussenwelt steht. Dadurch aber, durch einen wirklichen Begriff des Willens und der 
Beziehung des Willens zum menschlichen Organismus, wird er eine wirkliche Unterlage 
bekommen, die Verwandtschaft einzusehen zwischen Wille und Arbeit. Dadurch aber wird 
er auch zu richtigen sozialen Begriffen, zu richtigen sozialen Vorstellungen und auch 
Empfindungen über eine solche Idee kommen. Man kann sagen: Wie der Mensch sozial 
denkt, das ist in vieler Beziehung abhängig davon, ob er gewisse Naturbegriffe in richtiger 
oder unrichtiger Weise entwickeln kann. Man muss sich klar sein darüber, dass derjenige, 
der da meint, im Menschen selber seien motorische Nerven die Erreger des Willens, niemals
eigentlich einen wirklichen Zusammenhang herausfinden kann zwischen dem Erreger der 
Arbeit, dem Willen, und der Funktion der Arbeit im sozialen Organismus.“  332a, 144f   
(>“Motorische Nerven“)

  Wille und Assoziationen: „Es handelt sich eben darum, unsere Volkswirtschaft so zu 
gestalten, dass sie  in ehrlicher Weise vom menschlichen Willen anhängig wird, nicht in 
unehrlicher Weise .. Durch die Assoziationen.“  337a, 280  (>Wirtschaft, Wille, Zukunft)

  „Alles im sozialen Zusammenleben an Einrichtungen Zustandegekommene ist 
ursprünglich das Ergebnis des von Absichten getragenen Willens. (..) Nur wenn das Leben 
kompliziert sich gestaltet, (..) verliert der gedankengetragene Wille seinen Zusammenhang 
mit den sozialen Tatsachen. Diese gehen dann ihren eigenen mechanischen Gang, Und der 
Mensch sucht sich im abgezogenen Geisteswinkel den Inhalt“   24, 244  (>Geistesleben, 
modernes, >Soziale Impulse, >Menschenwille statt Utopien) 

  Wille und Erde: „Auf der anderen Seite nimmt der Mensch teil an dem Keimenden der 
Erde. Aus ihm sind seine Willenskräfte. Sie sind Leben, aber dafür nimmt der Mensch mit 
seinem Selbstbewusstsein nicht an ihrem Wesen teil.“  26, 266  (>Erde, Freiheit ..)

  Wille; mit Gesetz oder Liebe: „Was mit dem Willensmäßigen im Menschen 
zusammenhängt, kann zwei Wege gehen. Der eine Weg ist der, dass dieses Willensmäßige 
sich möglichst unter Gebote oder Staatsgesetze und dergleichen unterordnet, so dass die 
allgemeine Gesetzmäßigkeit da ist und daneben nur das rein instinktmäßige Begehren der 
Menschen. Der andere Weg ist, dass sich dasjenige, was im Menschen als 
Begehrensvermögen sich spiegelt, was als Willensfähigkeit vorhanden ist, dass sich das 
allmählich heraufhebt zum reinen Denken, in Freiheit sich auslebt individuell, so dass es 



sich ins soziale Leben in Liebe ergießt. Dann entsteht durch das Zusammenstimmen dessen,
was die Menschen tun, die soziale Ordnung. Die Menschen fürchten sich vor aller sozialen 
Ordnung, in der aus dem Individuellen heraus ein jeder Mensch sich die Richtung gibt. Sie 
möchten organisieren, was die Menschen wollen sollen. - Aber alles, was an nicht zur Liebe
entfalteten Begierden im Menschen willensmäßig lebt, führt ins Dämonische.  203, 314f   
(>Freiheit und Gesetz, >Liebe)

  Wille, guter:   Um die Dinge in ihren Fundamenten zu sehen, „braucht man Gedanken. Zu
diesen Gedanken muss man den guten Willen haben, und dieser gute Wille wird nur 
kommen, wenn man ihn trainiert an der Beschäftigung mit der geistigen Welt.“ 193, 102

  „Denn nichts anderes kann vom Wollen zur Tat führen, als als das rücksichtslose, 
couragierte Verfolgen der Wahrheit.“ 330, 408  (>Wahrheit, >Denken und Wollen)

  Wille als innerstes Heiligtum: Das Willenselement und alles, was im Unterbewussten ist, 
soll als das innerste Heiligtum der anderen Persönlichkeit betrachtet werden. „Was der eine 
will, soll sich zunächst in die Erkenntnis umsetzen, dann in die Erkenntnis des anderen 
hineinwirken und erst auf dem Umwege der Erkenntnis den Willen des anderen berühren.“ 
„Das hängt damit zusammen, dass im Grunde genommen das Gebiet des Sohnes (..) in 
einem jeden einzelnen von uns als eine individuelle Angelegenheit (..) erweckt werden 
muss; und dass das gemeinsame Gebiet, auf dem von Mensch zu Mensch gearbeitet werden 
kann, das Gebiet des Geistes ist.“ 131, 46f  (>Christentum und China)

  Wille zwischen Intuition und Stoffwechsel: „Das Wollen, das nach dem Leibe hin auf 
den Stoffwechselvorgängen beruht, erströmt aus dem Geiste für das schauende Bewusstsein 
durch dasjenige, was ich in meinen Schriften die wahrhaftigen Intuitionen nenne. Was im 
Leibe durch die gewissermassen niederste Betätigung des Stoffwechsels sich offenbart, dem
entspricht im Geiste ein Höchstes: dasjenige, was durch Intuitionen sich ausspricht.“  21, 
161   (>Intuition, >Real ..)

Wille und Naturverlauf: „Von dem, wie der Mensch in Bezug auf .. seinen unterbewussten
Willen ist, hängt das ab, was als äusserer Naturverlauf ins Dasein tritt.“ In der atlantischen 
Zeit hat sich der Mensch einer Art schwarzen Magie hingegeben. „Die Folge davon war 
dann die Vereisung der zivilisierten Welt. .. Diese Einsicht von dem Zusammenhang der 
Willenswirkungen .. der Menschheit mit dem Naturverlauf , die wird ein Bestandteil werden
müssen künftiger Naturwissenschaft für die Menschheit.“  195, 50f

  Wille, objektiver: Wenn der Mensch „dahin gekommen ist, dass das Ding in ihm 
persönlich keine Sympathie oder Antipathie erweckt, dass er lediglich das Wesen der Dinge 
sprechen lässt, so dass er sagt: Was ich auch für Sympathien oder Antipathien habe, ist 
gleichgültig und darf nicht in Betracht kommen -, dann liegt es im Wesen des Dinges, dass 
das Denken und Handeln des Menschen diese oder jene Richtung annimmt, dann ist das 
eine Aussage des innersten Wesens des Dinges. In der esoterischen Erkenntnislehre hat man
diese Entwickelung des Willens die Vollendung genannt.“  57, 62 

  Wille und Organismus: „Und in einem Bewegungsvorgang hat man es physisch auch 
nicht (ähnlich wie bei der Sinneswahrnehmung) mit etwas zu tun, dessen Wesenhaftes 
innerhalb des Organismus liegt, sondern mit einer Wirksamkeit des Organismus in den 

sich ins soziale Leben in Liebe ergießt. Dann entsteht durch das Zusammenstimmen dessen,
was die Menschen tun, die soziale Ordnung. Die Menschen fürchten sich vor aller sozialen 
Ordnung, in der aus dem Individuellen heraus ein jeder Mensch sich die Richtung gibt. Sie 
möchten organisieren, was die Menschen wollen sollen. - Aber alles, was an nicht zur Liebe
entfalteten Begierden im Menschen willensmäßig lebt, führt ins Dämonische.  203, 314f   
(>Freiheit und Gesetz, >Liebe)

  Wille, guter:   Um die Dinge in ihren Fundamenten zu sehen, „braucht man Gedanken. Zu
diesen Gedanken muss man den guten Willen haben, und dieser gute Wille wird nur 
kommen, wenn man ihn trainiert an der Beschäftigung mit der geistigen Welt.“ 193, 102

  „Denn nichts anderes kann vom Wollen zur Tat führen, als als das rücksichtslose, 
couragierte Verfolgen der Wahrheit.“ 330, 408  (>Wahrheit, >Denken und Wollen)

  Wille als innerstes Heiligtum: Das Willenselement und alles, was im Unterbewussten ist, 
soll als das innerste Heiligtum der anderen Persönlichkeit betrachtet werden. „Was der eine 
will, soll sich zunächst in die Erkenntnis umsetzen, dann in die Erkenntnis des anderen 
hineinwirken und erst auf dem Umwege der Erkenntnis den Willen des anderen berühren.“ 
„Das hängt damit zusammen, dass im Grunde genommen das Gebiet des Sohnes (..) in 
einem jeden einzelnen von uns als eine individuelle Angelegenheit (..) erweckt werden 
muss; und dass das gemeinsame Gebiet, auf dem von Mensch zu Mensch gearbeitet werden 
kann, das Gebiet des Geistes ist.“ 131, 46f  (>Christentum und China)

  Wille zwischen Intuition und Stoffwechsel: „Das Wollen, das nach dem Leibe hin auf 
den Stoffwechselvorgängen beruht, erströmt aus dem Geiste für das schauende Bewusstsein 
durch dasjenige, was ich in meinen Schriften die wahrhaftigen Intuitionen nenne. Was im 
Leibe durch die gewissermassen niederste Betätigung des Stoffwechsels sich offenbart, dem
entspricht im Geiste ein Höchstes: dasjenige, was durch Intuitionen sich ausspricht.“  21, 
161   (>Intuition, >Real ..)

Wille und Naturverlauf: „Von dem, wie der Mensch in Bezug auf .. seinen unterbewussten
Willen ist, hängt das ab, was als äusserer Naturverlauf ins Dasein tritt.“ In der atlantischen 
Zeit hat sich der Mensch einer Art schwarzen Magie hingegeben. „Die Folge davon war 
dann die Vereisung der zivilisierten Welt. .. Diese Einsicht von dem Zusammenhang der 
Willenswirkungen .. der Menschheit mit dem Naturverlauf , die wird ein Bestandteil werden
müssen künftiger Naturwissenschaft für die Menschheit.“  195, 50f

  Wille, objektiver: Wenn der Mensch „dahin gekommen ist, dass das Ding in ihm 
persönlich keine Sympathie oder Antipathie erweckt, dass er lediglich das Wesen der Dinge 
sprechen lässt, so dass er sagt: Was ich auch für Sympathien oder Antipathien habe, ist 
gleichgültig und darf nicht in Betracht kommen -, dann liegt es im Wesen des Dinges, dass 
das Denken und Handeln des Menschen diese oder jene Richtung annimmt, dann ist das 
eine Aussage des innersten Wesens des Dinges. In der esoterischen Erkenntnislehre hat man
diese Entwickelung des Willens die Vollendung genannt.“  57, 62 

  Wille und Organismus: „Und in einem Bewegungsvorgang hat man es physisch auch 
nicht (ähnlich wie bei der Sinneswahrnehmung) mit etwas zu tun, dessen Wesenhaftes 
innerhalb des Organismus liegt, sondern mit einer Wirksamkeit des Organismus in den 



Gleichgewichts- und Kräfteverhältnissen, in die der Organismus gegenüber der Aussenwelt 
hineingestellt ist. Innerhalb des Organismus ist dem Wollen nur ein Stoffwechselvorgang 
zuzueignen; aber das durch diesen Vorgang ausgelöste Geschehen ist zugleich ein 
Wesenhaftes innerhalb der Gleichgewichts- und Kräfteverhältnisse der Aussenwelt; und die 
Seele übergreift, indem sie sich wollend betätigt, den Bereich des Organismus und lebt mit 
ihrem Tun das Geschehen der Aussenwelt mit. Eine grosse Verwirrung hat für die 
Betrachtung aller dieser Dinge die Gliederung der Nerven in Empfindungs- und motorische 
Nerven angerichtet.“  21, 158f  (>Kopf und Gliedmassen, >Nerven, motorische)

  „Was da im Mechanismus und Organismus Ihres Leibes vorgeht, von dem wissen Sie 
nichts. Denken sie nur, was Sie alles zu lernen haben würden von der Welt, wenn Sie alle 
die Verrichtungen bewusst vollziehen müssten, welche beim Wollen des Gehens notwendig 
sind!“ Im Wollen sind wir tief unbewusst.   293, 88f 

  Wille und Tat: „Denn nichts anderes kann vom Wollen zur Tat führen, als als das 
rücksichtslose, couragierte Verfolgen der Wahrheit.“   330, 408

  Wille als Wahrnehmung: „Im Wollen haben wir ebenfalls eine Wahrnehmung vor uns, 
nämlich die des individuellen Bezugs unseres Selbstes auf das Objektive. Was am Wollen 
nicht rein ideeller Faktor ist, das ist ebenso bloss Gegenstand des Wahrnehmens wie das bei 
irgendeinem Dinge der Aussenwelt der Fall ist. Dennoch wird der naive Realismus auch 
hier wieder ein weit wirklicheres Sein vor sich zu haben glauben, als durch das Denken 
erlangt werden kann. (..) Die Seinsform, in der ihm der Wille innerhalb des Selbst erscheint,
wird für ihn zu einem Realprinzip der Wirklichkeit.“  4, 140f

  Wille in der Wirtschaft: In der Nationalökonomie wird theoretisiert über gleiches 
Benehmen der Menschen in der breiten Masse unter typischen Erscheinungen. Und doch 
entsteht Krisis oder Aufstieg aus dem Menschenwillen heraus. Auf den ist zu schauen – 
auch bei den Erzeugern der Konjunkturen!  337B, 130

  Wille und Zerstörung: Wenn man hineinschauen kann „in das Getriebe, das entsteht, 
wenn der Mensch will, dann merkt man, dass in unserem physischen Leben .. das Wollen 
wesentlich gebunden ist nicht an Aufbauprozesse, sondern an Zerstörungsprozesse. .. nur 
dadurch, dass in unserem Gehirn fortwährend abgebaut wird, .. greift Platz in dem sich 
Zerstörenden das Seelische und Geistige. Darinnen wirkt aber gerade der Wille.“ Der Wille 
wirkt schon teilweise für den Tod. „Wir denken dadurch, dass unser Wille in uns etwas 
zerstört.“  195, 46f

  Willensbildung: „In der Zukunftserziehung und im Zukunftsunterricht muss ein ganz 
besonderer Wert gelegt werden auf die Willens- und die Gemütsbildung.“ (…) „Alles 
Intellektuelle ist schon greisenhafter Wille..(..) Gefühl ist werdender, noch nicht gewordener
Wille (..) .. auf Gefühl und Wille wirkt das, was immer wieder getan wird und was als das 
durch die Verhältnisse Gebotene für richtig getan angesehen wird. (..) Die Menschen 
früherer Art haben alle noch das kennen gelernt, dass sie nicht nur dasselbe Vaterunser 
täglich gebetet haben, sondern sie haben auch noch ein Buch mit Geschichten gehabt, die 
sie jede Woche mindestens einmal gelesen haben. Dadurch waren sie auch dem Willen nach
stärkere Menschen als diejenigen, welche aus der heutigen Erziehung hervorgehen, denn auf
Wiederholung und bewusster Wiederholung beruht die Willenskultur.“  293, 4, 72

Gleichgewichts- und Kräfteverhältnissen, in die der Organismus gegenüber der Aussenwelt 
hineingestellt ist. Innerhalb des Organismus ist dem Wollen nur ein Stoffwechselvorgang 
zuzueignen; aber das durch diesen Vorgang ausgelöste Geschehen ist zugleich ein 
Wesenhaftes innerhalb der Gleichgewichts- und Kräfteverhältnisse der Aussenwelt; und die 
Seele übergreift, indem sie sich wollend betätigt, den Bereich des Organismus und lebt mit 
ihrem Tun das Geschehen der Aussenwelt mit. Eine grosse Verwirrung hat für die 
Betrachtung aller dieser Dinge die Gliederung der Nerven in Empfindungs- und motorische 
Nerven angerichtet.“  21, 158f  (>Kopf und Gliedmassen, >Nerven, motorische)

  „Was da im Mechanismus und Organismus Ihres Leibes vorgeht, von dem wissen Sie 
nichts. Denken sie nur, was Sie alles zu lernen haben würden von der Welt, wenn Sie alle 
die Verrichtungen bewusst vollziehen müssten, welche beim Wollen des Gehens notwendig 
sind!“ Im Wollen sind wir tief unbewusst.   293, 88f 

  Wille und Tat: „Denn nichts anderes kann vom Wollen zur Tat führen, als als das 
rücksichtslose, couragierte Verfolgen der Wahrheit.“   330, 408

  Wille als Wahrnehmung: „Im Wollen haben wir ebenfalls eine Wahrnehmung vor uns, 
nämlich die des individuellen Bezugs unseres Selbstes auf das Objektive. Was am Wollen 
nicht rein ideeller Faktor ist, das ist ebenso bloss Gegenstand des Wahrnehmens wie das bei 
irgendeinem Dinge der Aussenwelt der Fall ist. Dennoch wird der naive Realismus auch 
hier wieder ein weit wirklicheres Sein vor sich zu haben glauben, als durch das Denken 
erlangt werden kann. (..) Die Seinsform, in der ihm der Wille innerhalb des Selbst erscheint,
wird für ihn zu einem Realprinzip der Wirklichkeit.“  4, 140f

  Wille in der Wirtschaft: In der Nationalökonomie wird theoretisiert über gleiches 
Benehmen der Menschen in der breiten Masse unter typischen Erscheinungen. Und doch 
entsteht Krisis oder Aufstieg aus dem Menschenwillen heraus. Auf den ist zu schauen – 
auch bei den Erzeugern der Konjunkturen!  337B, 130

  Wille und Zerstörung: Wenn man hineinschauen kann „in das Getriebe, das entsteht, 
wenn der Mensch will, dann merkt man, dass in unserem physischen Leben .. das Wollen 
wesentlich gebunden ist nicht an Aufbauprozesse, sondern an Zerstörungsprozesse. .. nur 
dadurch, dass in unserem Gehirn fortwährend abgebaut wird, .. greift Platz in dem sich 
Zerstörenden das Seelische und Geistige. Darinnen wirkt aber gerade der Wille.“ Der Wille 
wirkt schon teilweise für den Tod. „Wir denken dadurch, dass unser Wille in uns etwas 
zerstört.“  195, 46f

  Willensbildung: „In der Zukunftserziehung und im Zukunftsunterricht muss ein ganz 
besonderer Wert gelegt werden auf die Willens- und die Gemütsbildung.“ (…) „Alles 
Intellektuelle ist schon greisenhafter Wille..(..) Gefühl ist werdender, noch nicht gewordener
Wille (..) .. auf Gefühl und Wille wirkt das, was immer wieder getan wird und was als das 
durch die Verhältnisse Gebotene für richtig getan angesehen wird. (..) Die Menschen 
früherer Art haben alle noch das kennen gelernt, dass sie nicht nur dasselbe Vaterunser 
täglich gebetet haben, sondern sie haben auch noch ein Buch mit Geschichten gehabt, die 
sie jede Woche mindestens einmal gelesen haben. Dadurch waren sie auch dem Willen nach
stärkere Menschen als diejenigen, welche aus der heutigen Erziehung hervorgehen, denn auf
Wiederholung und bewusster Wiederholung beruht die Willenskultur.“  293, 4, 72



  Willensentwicklung: Wir haben uns „als Kinder den vererbten Eigenschaften, der 
Umgebung, der Erziehung, im späteren Leben diesem Leben selbst mehr oder weniger 
passiv hingegeben.“ Wer „zu einem Erkennen der geistigen Wirklichkeit gelangen will, 
muss das, was .. mehr oder weniger passiv erlebt wird, in innerer Willenserziehung .. selber 
in die Hand nehmen. … Wie wir heute gewisse Gewohnheiten haben, die wir vor zehn 
Jahren vielleicht noch nicht hatten, weil sie erst das Leben uns aufgedrungen hat, so können
wir auch mit festem innerem Sinn uns vornehmen: Du prägst dir diese oder jene 
Charaktereigenschaften ein.“ Wenn man in dieser Art durch „Selbstzucht“ „dasjenige, was 
sonst die Welt aus einem als Mensch macht, zum Teil selbst aus sich macht, dann nehmen 
die lebendigen Gedanken, in die man sich durch die Meditation und Konzentration 
hineingefunden hat, für unser Erleben etwas ganz Besonderes an. Sie werden nämlich 
immer mehr und mehr zu schmerzhaften Erlebnissen, zu inneren Leiderlebnissen des 
Seelischen. .. Diese Leid- und Schmerzerlebnisse müssen durchgemacht und dann 
überwunden werden ..“ Man kann es sich so vergegenwärtigen: „Nehmen Sie das 
menschliche Auge …  Indem das Licht, indem Farben auf dasselbe wirken, gehen 
Veränderungen im physischen Innern dieses Auges vor sich.“ Wenn wir nicht so robust 
wären, würden wir diese Veränderungen im Auge, im Ohr, „als leisen Schmerz erleben 
müssen. Alle Sinneswahrnehmung baut sich im Grunde genommen auf Schmerz und
Leid auf. … überwinden wir dieses Leid, diesen Schmerz, dann machen wir unser ganzes 
Seelenwesen zu einem .. «Sinnesorgan», eigentlich müssen wir sagen Geistorgan,
Seelenorgan. Und jetzt lernen wir so hineinschauen in die geistige Welt, wie wir durch 
unsere gewöhnlichen Sinne hineinschauen, hineinhören in die physische Welt.“  83, 42ff

  Willensstärkung, Willensschwächung: „Und so kommen wir zur richtigen Auffassung 
unseres Lebens, zur Erweiterung unseres Selbstes, wenn wir uns sagen: Alles, was uns 
geschieht, kommt von uns selbst... Wenn wir eine solche Betrachtungsweise entwickeln, so 
stärkt uns Gelassenheit, Ergebenheit in unser Schicksal in allen Fällen den Willen. (..) Es 
gehört auch in das Schicksal des Menschen hinein, dass er in einem gewissen Lebensalter 
gerade diese oder jene Kräfte entwickelt. Und hier werden auch in der Kindererziehung oft 
Fehler gemacht. … Wir schwächen den Willen eines Menschen, wenn wir ihm etwa 
zumuten, etwas zu lernen, etwas zu verrichten, was seinen Fähigkeiten noch nicht 
angemessen ist. .. Im besonderen sind es alle zu früh erweckten Triebe, Begierden und 
Leidenschaften, die unter diesem Gesetze stehen.“  130, 125   (>Reinkarnation)

  „Durch materialistische und monistische Weltanschauung kann man nur zwei 
Generationen der Menschen willensstark erhalten.“ .. Wer im Laboratorium oder in der 
Werkstatt arbeitet, die Anschauung begründet, und dessen Kräfte voll beansprucht sind von 
dem Aufgebauten, der hat innere Zufriedenheit. „Aber wer sich nur diesen Lehren 
anschliesst, wer den Materialismus fertig übernimmt, bei dem wird diese innere 
Zufriedenheit nicht zu erreichen sein, und dann wird die Verzweiflung wieder zurückwirken
auf die Willenskultur und Willensschwäche hervorrufen.“  130, 126f

  Willensweg zu dem Christus: „Anerzogener, namentlich selbstanerzogener Idealismus, 
der auch dann nicht verlorengehen kann mit der Jugend, das ist etwas, was den Weg zu dem 
Christus eröffnet, weil es wieder etwas ist, was im Leben zwischen Geburt und Tod eben 
erworben wird.“  193, 62f  (>Christus, Willensweg, >Liebe zur Handlung)

  Willensentwicklung: Wir haben uns „als Kinder den vererbten Eigenschaften, der 
Umgebung, der Erziehung, im späteren Leben diesem Leben selbst mehr oder weniger 
passiv hingegeben.“ Wer „zu einem Erkennen der geistigen Wirklichkeit gelangen will, 
muss das, was .. mehr oder weniger passiv erlebt wird, in innerer Willenserziehung .. selber 
in die Hand nehmen. … Wie wir heute gewisse Gewohnheiten haben, die wir vor zehn 
Jahren vielleicht noch nicht hatten, weil sie erst das Leben uns aufgedrungen hat, so können
wir auch mit festem innerem Sinn uns vornehmen: Du prägst dir diese oder jene 
Charaktereigenschaften ein.“ Wenn man in dieser Art durch „Selbstzucht“ „dasjenige, was 
sonst die Welt aus einem als Mensch macht, zum Teil selbst aus sich macht, dann nehmen 
die lebendigen Gedanken, in die man sich durch die Meditation und Konzentration 
hineingefunden hat, für unser Erleben etwas ganz Besonderes an. Sie werden nämlich 
immer mehr und mehr zu schmerzhaften Erlebnissen, zu inneren Leiderlebnissen des 
Seelischen. .. Diese Leid- und Schmerzerlebnisse müssen durchgemacht und dann 
überwunden werden ..“ Man kann es sich so vergegenwärtigen: „Nehmen Sie das 
menschliche Auge …  Indem das Licht, indem Farben auf dasselbe wirken, gehen 
Veränderungen im physischen Innern dieses Auges vor sich.“ Wenn wir nicht so robust 
wären, würden wir diese Veränderungen im Auge, im Ohr, „als leisen Schmerz erleben 
müssen. Alle Sinneswahrnehmung baut sich im Grunde genommen auf Schmerz und
Leid auf. … überwinden wir dieses Leid, diesen Schmerz, dann machen wir unser ganzes 
Seelenwesen zu einem .. «Sinnesorgan», eigentlich müssen wir sagen Geistorgan,
Seelenorgan. Und jetzt lernen wir so hineinschauen in die geistige Welt, wie wir durch 
unsere gewöhnlichen Sinne hineinschauen, hineinhören in die physische Welt.“  83, 42ff

  Willensstärkung, Willensschwächung: „Und so kommen wir zur richtigen Auffassung 
unseres Lebens, zur Erweiterung unseres Selbstes, wenn wir uns sagen: Alles, was uns 
geschieht, kommt von uns selbst... Wenn wir eine solche Betrachtungsweise entwickeln, so 
stärkt uns Gelassenheit, Ergebenheit in unser Schicksal in allen Fällen den Willen. (..) Es 
gehört auch in das Schicksal des Menschen hinein, dass er in einem gewissen Lebensalter 
gerade diese oder jene Kräfte entwickelt. Und hier werden auch in der Kindererziehung oft 
Fehler gemacht. … Wir schwächen den Willen eines Menschen, wenn wir ihm etwa 
zumuten, etwas zu lernen, etwas zu verrichten, was seinen Fähigkeiten noch nicht 
angemessen ist. .. Im besonderen sind es alle zu früh erweckten Triebe, Begierden und 
Leidenschaften, die unter diesem Gesetze stehen.“  130, 125   (>Reinkarnation)

  „Durch materialistische und monistische Weltanschauung kann man nur zwei 
Generationen der Menschen willensstark erhalten.“ .. Wer im Laboratorium oder in der 
Werkstatt arbeitet, die Anschauung begründet, und dessen Kräfte voll beansprucht sind von 
dem Aufgebauten, der hat innere Zufriedenheit. „Aber wer sich nur diesen Lehren 
anschliesst, wer den Materialismus fertig übernimmt, bei dem wird diese innere 
Zufriedenheit nicht zu erreichen sein, und dann wird die Verzweiflung wieder zurückwirken
auf die Willenskultur und Willensschwäche hervorrufen.“  130, 126f

  Willensweg zu dem Christus: „Anerzogener, namentlich selbstanerzogener Idealismus, 
der auch dann nicht verlorengehen kann mit der Jugend, das ist etwas, was den Weg zu dem 
Christus eröffnet, weil es wieder etwas ist, was im Leben zwischen Geburt und Tod eben 
erworben wird.“  193, 62f  (>Christus, Willensweg, >Liebe zur Handlung)



  Willenswirkungen, nachtodlich: „So, wie wir hier durch Sommerwärme und Winterkälte
hindurch auf der Erde leben, so leben wir nach dem Tode, erwärmt durch unser gutes 
Fühlen, fröstelnd durch unser schlechtes Fühlen; und die Wirkungen unseres Willens tragen 
wir durch diese geistigen Jahreszeiten  und durch diese geistigen Tageszeiten hindurch.- Wir
sind, indem wir durch die Todespforte geschritten sind, zunächst die Wirkung unseres 
Moralischseins auf Erden. Und wir haben eine Umgebung, welche durchsetzt ist von 
unseren Torheiten und Weistümern, von unseren Sympathien und Antipathien für das Gute. 
(..) Man kann schon sagen, alles, was zunächst im Innern des Menschen verborgen bleibt, 
das enthüllt sich, wenn der Mensch durch die Todespforte geschritten ist.“  219, 41f

  Willkür >Freiheit und Willkür                                                                                    

  Wilson: Wilson spricht von der Freiheit im Sinne einer Anpassung an die Umgebung, an 
das Leben, sogar im Sinne eines Maschinenteils, das sich frei bewegt, wenn es nirgends 
anstösst.  Dieser Anschauung „ist die ganze mechanistische Auffassung der Welt zugrunde 
gelegt.“ Der Mensch als natürliches Wesen „kann niemals ein freies Wesen sein.“   
332a, 120ff   (>Arabismus und Wilson, >Phrase)

  Es kommt darauf an, dass man vor allen Dingen loskomme von der unseligen Verquickung
von Staat und Nation und Volk, .. die ein Grundcharakteristikum des Wilsonianismus ist..“   
185a, 78

  Wirklichkeit: „Was ist das Wesen der Wirklichkeit? Nach dem Inhalt dieses Wesens 
fragen wir erst am Ende der Wissenschaft, wir machen es nicht wie der Realismus, der ein 
Reales voraussetzt, um daraus dann die Wirklichkeit abzuleiten. (…) Unser Standpunkt ist 
Idealismus, weil er in der Idee den Weltgrund sieht; er ist Realismus, weil er die Idee als das
Reale anspricht; und er ist Positivismus oder Empirismus, weil er zu dem Inhalt der Idee 
nicht durch apriorische Konstruktion, sondern zu ihm als einem Gegebenen kommen will.“  
1, 167ff  (>Realismus und Nominalismus)

  Wesentlich ist die Überwindung des Vorurteils, „dass die Wirklichkeit irgendwo ausser 
dem Erkennen vorhanden sei und in dem Erkennen eine menschliche, abbildliche 
Darstellung dieser Wirklichkeit sich ergeben soll.“ Immer mehr muss eine Empfindung 
ausgebildet werden, „dass diese Wirklichkeit durch das Erkennen nicht gefunden werden 
kann, weil sie als Wirklichkeit im Erkennen erst geschaffen wird.“  2,  Anmerkungen zur 
Neuauflage 1924  (>Erkennen)

  „Die Wissenschaft bemühte sich, die Wahrnehmungen durch Aufdeckung der 
gesetzmässigen Zusammenhänge innerhalb derselben als Wirklichkeit zu erkennen. Wo man
aber der Ansicht war, dass der von dem menschlichen Denken ermittelte Zusammenhang 
nur eine subjektive Bedeutung habe, suchte man den wahren Grund der Einheit in einem 
jenseits unserer Erfahrungswelt gelegenen Objekte (erschlossener Gott, Wille, absoluter 
Geist usw.). … Den Grund, warum wir durch geregeltes Denken den Weltzusammenhang 
begreifen, sah man von diesem Standpunkte aus darin, dass ein Urwesen nach logischen 
Gesetzen die Welt aufgebaut hat, und den Grund für unser Handeln sah man in dem Wollen 
des Urwesens. Doch erkannte man nicht, dass das Denken Subjektives und Objektives 
zugleich umspannt, und dass in dem Zusammenschluss der Wahrnehmung mit dem Begriff 
die totale Wirklichkeit vermittelt wird.“  4, 246f  (>Wahrnehmung und Denken)

  Willenswirkungen, nachtodlich: „So, wie wir hier durch Sommerwärme und Winterkälte
hindurch auf der Erde leben, so leben wir nach dem Tode, erwärmt durch unser gutes 
Fühlen, fröstelnd durch unser schlechtes Fühlen; und die Wirkungen unseres Willens tragen 
wir durch diese geistigen Jahreszeiten  und durch diese geistigen Tageszeiten hindurch.- Wir
sind, indem wir durch die Todespforte geschritten sind, zunächst die Wirkung unseres 
Moralischseins auf Erden. Und wir haben eine Umgebung, welche durchsetzt ist von 
unseren Torheiten und Weistümern, von unseren Sympathien und Antipathien für das Gute. 
(..) Man kann schon sagen, alles, was zunächst im Innern des Menschen verborgen bleibt, 
das enthüllt sich, wenn der Mensch durch die Todespforte geschritten ist.“  219, 41f

  Willkür >Freiheit und Willkür                                                                                    

  Wilson: Wilson spricht von der Freiheit im Sinne einer Anpassung an die Umgebung, an 
das Leben, sogar im Sinne eines Maschinenteils, das sich frei bewegt, wenn es nirgends 
anstösst.  Dieser Anschauung „ist die ganze mechanistische Auffassung der Welt zugrunde 
gelegt.“ Der Mensch als natürliches Wesen „kann niemals ein freies Wesen sein.“   
332a, 120ff   (>Arabismus und Wilson, >Phrase)

  Es kommt darauf an, dass man vor allen Dingen loskomme von der unseligen Verquickung
von Staat und Nation und Volk, .. die ein Grundcharakteristikum des Wilsonianismus ist..“   
185a, 78

  Wirklichkeit: „Was ist das Wesen der Wirklichkeit? Nach dem Inhalt dieses Wesens 
fragen wir erst am Ende der Wissenschaft, wir machen es nicht wie der Realismus, der ein 
Reales voraussetzt, um daraus dann die Wirklichkeit abzuleiten. (…) Unser Standpunkt ist 
Idealismus, weil er in der Idee den Weltgrund sieht; er ist Realismus, weil er die Idee als das
Reale anspricht; und er ist Positivismus oder Empirismus, weil er zu dem Inhalt der Idee 
nicht durch apriorische Konstruktion, sondern zu ihm als einem Gegebenen kommen will.“  
1, 167ff  (>Realismus und Nominalismus)

  Wesentlich ist die Überwindung des Vorurteils, „dass die Wirklichkeit irgendwo ausser 
dem Erkennen vorhanden sei und in dem Erkennen eine menschliche, abbildliche 
Darstellung dieser Wirklichkeit sich ergeben soll.“ Immer mehr muss eine Empfindung 
ausgebildet werden, „dass diese Wirklichkeit durch das Erkennen nicht gefunden werden 
kann, weil sie als Wirklichkeit im Erkennen erst geschaffen wird.“  2,  Anmerkungen zur 
Neuauflage 1924  (>Erkennen)

  „Die Wissenschaft bemühte sich, die Wahrnehmungen durch Aufdeckung der 
gesetzmässigen Zusammenhänge innerhalb derselben als Wirklichkeit zu erkennen. Wo man
aber der Ansicht war, dass der von dem menschlichen Denken ermittelte Zusammenhang 
nur eine subjektive Bedeutung habe, suchte man den wahren Grund der Einheit in einem 
jenseits unserer Erfahrungswelt gelegenen Objekte (erschlossener Gott, Wille, absoluter 
Geist usw.). … Den Grund, warum wir durch geregeltes Denken den Weltzusammenhang 
begreifen, sah man von diesem Standpunkte aus darin, dass ein Urwesen nach logischen 
Gesetzen die Welt aufgebaut hat, und den Grund für unser Handeln sah man in dem Wollen 
des Urwesens. Doch erkannte man nicht, dass das Denken Subjektives und Objektives 
zugleich umspannt, und dass in dem Zusammenschluss der Wahrnehmung mit dem Begriff 
die totale Wirklichkeit vermittelt wird.“  4, 246f  (>Wahrnehmung und Denken)



  „Das gemeinsame Urwesen, das alle Menschen durchdringt, ergreift somit der Mensch in 
seinem Denken. Das mit dem Gedankeninhalt erfüllte Leben in der Wirklichkeit ist zugleich
das Leben in Gott.“  4, 249f  (>Denken, lebendiges, >Intuition)

  „Der menschliche Geist kommt in Wahrheit nie über die Wirklichkeit hinaus, in der wir 
leben, und er hat es auch nicht nötig, da alles in dieser Welt liegt, was er zu ihrer Erklärung 
braucht. (..) Alles Hinausgehen über die Welt ist nur ein scheinbares, und die aus der Welt 
hinausversetzten Prinzipien erklären die Welt nicht besser, als die in derselben liegenden.“  
4, 251  (Geist und Natur)

  Wirklichkeit ist erst jenseits von aussen; materiellem Geschehen, und innen; seelischem 
Erleben. Dazwischen ist ein Abgrund.  35, 71  (>Schwelle, >Widerspruch) 

  „Aber in die Wirklichkeit untertauchen kann kein Denken, das nichts wissen will von der 
geistigen Welt, denn in aller Wirklichkeit lebt eben die geistige Welt.“  189, 150

  Ein Blümchen wächst nach den Gesetzen seiner Wirklichkeit. Dass auch einmal ein 
Wagenrad es zerstören kann, ist kein Beweis dagegen. „.. es ist kein Beweis gegen die 
Wirklichkeit einer Idee, dass sie sich nicht verwirklicht hat.“  173b, 218

  Für den Abendländer ist das, was den Sinnen erscheint, Wirklichkeit. Das nennt der 
Morgenländer Maja. Für ihn ist Wirklichkeit, was „innerlich aufquillt in der Seele“. Das 
nennt der Abendländer Ideologie. (…) So stark ist das antisoziale Element in der 
Gegenwart, dass die Menschheit in diese zwei wesensverschiedenen Glieder zerfällt.“   
296, 11f  (>Ideologie und Maja, >Ideen als Wirklichkeiten, >Denken, wirklichkeitsgem.)

  Wirklichkeit ansehen oder Phrase: Man glaubt „heute, praktisch zu sein; aber man gibt 
sich nicht Mühe, die Dinge wirklich so anzusehen, dass man sie in ihrem 
Wirklichkeitscharakter erkennen könnte. Wer heute zum Beispiel irgendeine Behauptung 
vorgesetzt bekommt, der gibt sich dieser Behauptung hin. Er nimmt nur den abstrakten 
Inhalt. Da kann er sich gerade vom Leben entfernen, nicht etwa immer mehr dem Leben 
nähern. Wenn heute einer einen schönen Leitartikel liest, so ist darüber zu sagen, dass heute 
einen schönen Leitartikel schreiben keine besondere Schwierigkeit ist. Denn so viel ist 
gedacht worden in der modernen Zivilisation, dass man sich nur einige Routine zu erwerben
braucht, so kann man Phrase an Phrase setzen. Nicht darum handelt es sich, dass man mit 
dem wortwörtlichen Inhalt von etwas heute einverstanden ist, sondern dass man sich ein 
Urteil darüber erwirbt, wie dieser Inhalt zusammenhängt mit der Wirklichkeit. .. Nach 
Wahrheit sollten die Menschen heute vor allen Dingen verlangen, nach jener Wahrheit, die 
sie mutvoll der Wirklichkeit entgegenträgt. … Die Menschen werden sie dann begreifen, 
wenn sich nur andere Menschen finden, die sich die Mühe nehmen, diese Hauptschäden 
aufzudecken und genügend stark darauf hinzuweisen. … Man muss von dem 
wortwörtlichen Inhalt der heutigen Dinge zurückgehen bis zur Anschauung der 
Wirklichkeit. Man muss nicht bloss mit dem Intellekt die Dinge auffassen … Nicht 
ungestraft verkennt man die äussere Wirklichkeit. Wer richtig im geisteswissenschaftlichen 
Sinne .. , die geistige Wirklichkeit erkennen will, .. der muss sich vor allen Dingen 
absoluteste Wahrheit in der Sinneswelt angewöhnen: keiner Täuschung sich hinzugeben 
über dasjenige, was um ihn herum für seine fünf Sinne vorgeht …  sich nicht der 

  „Das gemeinsame Urwesen, das alle Menschen durchdringt, ergreift somit der Mensch in 
seinem Denken. Das mit dem Gedankeninhalt erfüllte Leben in der Wirklichkeit ist zugleich
das Leben in Gott.“  4, 249f  (>Denken, lebendiges, >Intuition)

  „Der menschliche Geist kommt in Wahrheit nie über die Wirklichkeit hinaus, in der wir 
leben, und er hat es auch nicht nötig, da alles in dieser Welt liegt, was er zu ihrer Erklärung 
braucht. (..) Alles Hinausgehen über die Welt ist nur ein scheinbares, und die aus der Welt 
hinausversetzten Prinzipien erklären die Welt nicht besser, als die in derselben liegenden.“  
4, 251  (Geist und Natur)

  Wirklichkeit ist erst jenseits von aussen; materiellem Geschehen, und innen; seelischem 
Erleben. Dazwischen ist ein Abgrund.  35, 71  (>Schwelle, >Widerspruch) 

  „Aber in die Wirklichkeit untertauchen kann kein Denken, das nichts wissen will von der 
geistigen Welt, denn in aller Wirklichkeit lebt eben die geistige Welt.“  189, 150

  Ein Blümchen wächst nach den Gesetzen seiner Wirklichkeit. Dass auch einmal ein 
Wagenrad es zerstören kann, ist kein Beweis dagegen. „.. es ist kein Beweis gegen die 
Wirklichkeit einer Idee, dass sie sich nicht verwirklicht hat.“  173b, 218

  Für den Abendländer ist das, was den Sinnen erscheint, Wirklichkeit. Das nennt der 
Morgenländer Maja. Für ihn ist Wirklichkeit, was „innerlich aufquillt in der Seele“. Das 
nennt der Abendländer Ideologie. (…) So stark ist das antisoziale Element in der 
Gegenwart, dass die Menschheit in diese zwei wesensverschiedenen Glieder zerfällt.“   
296, 11f  (>Ideologie und Maja, >Ideen als Wirklichkeiten, >Denken, wirklichkeitsgem.)

  Wirklichkeit ansehen oder Phrase: Man glaubt „heute, praktisch zu sein; aber man gibt 
sich nicht Mühe, die Dinge wirklich so anzusehen, dass man sie in ihrem 
Wirklichkeitscharakter erkennen könnte. Wer heute zum Beispiel irgendeine Behauptung 
vorgesetzt bekommt, der gibt sich dieser Behauptung hin. Er nimmt nur den abstrakten 
Inhalt. Da kann er sich gerade vom Leben entfernen, nicht etwa immer mehr dem Leben 
nähern. Wenn heute einer einen schönen Leitartikel liest, so ist darüber zu sagen, dass heute 
einen schönen Leitartikel schreiben keine besondere Schwierigkeit ist. Denn so viel ist 
gedacht worden in der modernen Zivilisation, dass man sich nur einige Routine zu erwerben
braucht, so kann man Phrase an Phrase setzen. Nicht darum handelt es sich, dass man mit 
dem wortwörtlichen Inhalt von etwas heute einverstanden ist, sondern dass man sich ein 
Urteil darüber erwirbt, wie dieser Inhalt zusammenhängt mit der Wirklichkeit. .. Nach 
Wahrheit sollten die Menschen heute vor allen Dingen verlangen, nach jener Wahrheit, die 
sie mutvoll der Wirklichkeit entgegenträgt. … Die Menschen werden sie dann begreifen, 
wenn sich nur andere Menschen finden, die sich die Mühe nehmen, diese Hauptschäden 
aufzudecken und genügend stark darauf hinzuweisen. … Man muss von dem 
wortwörtlichen Inhalt der heutigen Dinge zurückgehen bis zur Anschauung der 
Wirklichkeit. Man muss nicht bloss mit dem Intellekt die Dinge auffassen … Nicht 
ungestraft verkennt man die äussere Wirklichkeit. Wer richtig im geisteswissenschaftlichen 
Sinne .. , die geistige Wirklichkeit erkennen will, .. der muss sich vor allen Dingen 
absoluteste Wahrheit in der Sinneswelt angewöhnen: keiner Täuschung sich hinzugeben 
über dasjenige, was um ihn herum für seine fünf Sinne vorgeht …  sich nicht der 



Phantasterei hingeben, der sich gerade sogenannte Geschäftsleute, viele Praktiker hingeben, 
die viel verehrt werden, denen sich fast die ganze Welt hingibt.“  332a, 204f  
(>Geistanschauung erarbeiten) 

  Wirklichkeitsgemässe Denkart: „Je wirklichkeitsgemässer eine Denkart ist, desto 
weniger wird sie für einzelnes aus vorgefassten Forderungen heraus Gesetz und Regel 
feststellen wollen. - Nur wird andrerseits eben aus dem Geiste der Denkart in entschiedener 
Weise das eine oder das andere mit Notwendigkeit sich ergeben.“  Kp, 114  
(>Charakterisieren)

  Was in sich dreigliedrig ist, „von dem können Sie sagen: Im Westen ist die Eins 
vorherrschend, in den Mittelländern ist die Zwei vorherrschend und im Osten ist die Drei 
vorherrschend..“ Eine abstrakte Anschauung ist eine Summe von Begriffen. Eine 
Wirklichkeitsanschauung ist „in sich selber lebendig, wächst sich nach der einen oder der 
anderen Seite hin aus.“   186, 247f

  Wirklichkeitsinstinkt und Autoritätsgefühl: „Wir haben es erlebt, indem wir gearbeitet 
haben für die Dreigliederung, wie zu den Massen gesprochen worden ist, und wie die 
Massen aus ihrem Wirklichkeitsinstinkt heraus gut verstanden haben, was gesprochen 
worden ist. Dann sind die Führer gekommen und haben erklärt: Das ist utopistisch! - In 
Wahrheit stimmte es nur nicht mit dem, was sie seit Jahrzehnten gewohnt sind, in ihren 
Köpfen zu tragen und herumzuwirbeln, und dann sagen sie ihren getreuen Anhängern, das 
sei utopistisch, das sei keine Wirklichkeit. Und leider hat sich in der Gegenwart zu stark ein 
blinder Glaube herausgebildet, eine blinde Anhängerschaft, ein furchtbares Autoritätsgefühl
auf diesem Gebiete. Und man muss sagen: Was einmal aufgebracht worden ist an 
Autoritätsgefühl, sagen wir, gegenüber den Bischöfen und Erzbischöfen der katholischen 
Kirche, das ist ein Kleines gegenüber dem starken Autoritätsgefühl der modernen 
Arbeitermassen gegenüber ihren Führern. Daher haben es diese Führer verhältnismäßig 
leicht, mit dem, was sie wollen, durchzudringen.“  332a, 62f 

  Wirklichkeitslogik – Gedankenlogik: „Die dreigliedrige soziale Struktur .. enthält schon 
denjenigen Impuls, der die Ware von der menschlichen Arbeit ablöst. Denn was durch diese
Dreigliederung bewirkt wird, sind nicht logische Konsequenzen, sondern sind eben 
Wirklichkeitskonsequenzen, die auch der Anschauungswirklichkeit entsprechen.“  186, 258 
(>Real oder abstrakt, >Logik)

  „Es soll ja aus einem Gedanken ein anderer folgen; und wenn man dann sieht, er folgt als 
Gedanke nicht, so glaubt man, er müsse falsch sein, während der Wirklichkeit gemäss die 
Sache aber doch richtig ist. (..) Wirklichkeitslogik ist etwas anderes als blosse 
Gedankenlogik.“ „Die juristische Denkweise möchte alles mit Gedankenlogik umfassen.“   
186, 213

  „Die Erkenntnisse dieser Geisteswissenschaft stellen im Innern des Menschen erlebte 
Wirklichkeit dar. Sie drängen sich zu Ideen zusammen, die nicht erdacht sind, sondern die 
gesättigt sind von den Kräften der Wirklichkeit. Solche Ideen sind daher auch imstande, die 
Kraft der Wirklichkeit dann in sich zu tragen, wenn sie richtunggebend sein wollen für das 
soziale Wollen.“   24, 241f

Phantasterei hingeben, der sich gerade sogenannte Geschäftsleute, viele Praktiker hingeben, 
die viel verehrt werden, denen sich fast die ganze Welt hingibt.“  332a, 204f  
(>Geistanschauung erarbeiten) 

  Wirklichkeitsgemässe Denkart: „Je wirklichkeitsgemässer eine Denkart ist, desto 
weniger wird sie für einzelnes aus vorgefassten Forderungen heraus Gesetz und Regel 
feststellen wollen. - Nur wird andrerseits eben aus dem Geiste der Denkart in entschiedener 
Weise das eine oder das andere mit Notwendigkeit sich ergeben.“  Kp, 114  
(>Charakterisieren)

  Was in sich dreigliedrig ist, „von dem können Sie sagen: Im Westen ist die Eins 
vorherrschend, in den Mittelländern ist die Zwei vorherrschend und im Osten ist die Drei 
vorherrschend..“ Eine abstrakte Anschauung ist eine Summe von Begriffen. Eine 
Wirklichkeitsanschauung ist „in sich selber lebendig, wächst sich nach der einen oder der 
anderen Seite hin aus.“   186, 247f

  Wirklichkeitsinstinkt und Autoritätsgefühl: „Wir haben es erlebt, indem wir gearbeitet 
haben für die Dreigliederung, wie zu den Massen gesprochen worden ist, und wie die 
Massen aus ihrem Wirklichkeitsinstinkt heraus gut verstanden haben, was gesprochen 
worden ist. Dann sind die Führer gekommen und haben erklärt: Das ist utopistisch! - In 
Wahrheit stimmte es nur nicht mit dem, was sie seit Jahrzehnten gewohnt sind, in ihren 
Köpfen zu tragen und herumzuwirbeln, und dann sagen sie ihren getreuen Anhängern, das 
sei utopistisch, das sei keine Wirklichkeit. Und leider hat sich in der Gegenwart zu stark ein 
blinder Glaube herausgebildet, eine blinde Anhängerschaft, ein furchtbares Autoritätsgefühl
auf diesem Gebiete. Und man muss sagen: Was einmal aufgebracht worden ist an 
Autoritätsgefühl, sagen wir, gegenüber den Bischöfen und Erzbischöfen der katholischen 
Kirche, das ist ein Kleines gegenüber dem starken Autoritätsgefühl der modernen 
Arbeitermassen gegenüber ihren Führern. Daher haben es diese Führer verhältnismäßig 
leicht, mit dem, was sie wollen, durchzudringen.“  332a, 62f 

  Wirklichkeitslogik – Gedankenlogik: „Die dreigliedrige soziale Struktur .. enthält schon 
denjenigen Impuls, der die Ware von der menschlichen Arbeit ablöst. Denn was durch diese
Dreigliederung bewirkt wird, sind nicht logische Konsequenzen, sondern sind eben 
Wirklichkeitskonsequenzen, die auch der Anschauungswirklichkeit entsprechen.“  186, 258 
(>Real oder abstrakt, >Logik)

  „Es soll ja aus einem Gedanken ein anderer folgen; und wenn man dann sieht, er folgt als 
Gedanke nicht, so glaubt man, er müsse falsch sein, während der Wirklichkeit gemäss die 
Sache aber doch richtig ist. (..) Wirklichkeitslogik ist etwas anderes als blosse 
Gedankenlogik.“ „Die juristische Denkweise möchte alles mit Gedankenlogik umfassen.“   
186, 213

  „Die Erkenntnisse dieser Geisteswissenschaft stellen im Innern des Menschen erlebte 
Wirklichkeit dar. Sie drängen sich zu Ideen zusammen, die nicht erdacht sind, sondern die 
gesättigt sind von den Kräften der Wirklichkeit. Solche Ideen sind daher auch imstande, die 
Kraft der Wirklichkeit dann in sich zu tragen, wenn sie richtunggebend sein wollen für das 
soziale Wollen.“   24, 241f



  Wirtschaft, Wirtschaftsleben: „Die Wirtschaft setzt sich im neueren Menschenleben 
zusammen aus Warenproduktion, Warenzirkulation und Warenkonsum. Durch sie werden 
die menschlichen Bedürfnisse befriedigt; innerhalb ihrer stehen die Menschen mit ihrer 
Tätigkeit. Jeder hat innerhalb ihrer seine Teilinteressen; jeder muss mir dem ihm möglichen 
Anteil von Tätigkeit in sie eingreifen. Was einer wirklich braucht, kann nur er wissen und 
empfinden; was er leisten soll, will er aus seiner Einsicht in die Lebensverhältnisse des 
Ganzen beurteilen.“  Kp, 15  (>Leistung und Gegenleistung, >Ware) 

  „Eines dieser Glieder ist das Wirtschaftsleben. … dieses ökonomische Leben muss ein 
selbständiges Glied für sich innerhalb des sozialen Organismus sein, so relativ selbständig, 
wie das Nerven-Sinnes-System im menschlichen Organismus relativ selbständig ist.“ (…) 
Das Wirtschaftsleben „ruht zunächst auf der Naturgrundlage geradeso wie der einzelne 
Mensch mit Bezug auf dasjenige, was er für sich durch Lernen, durch Erziehung, durch das 
Leben werden kann, ruht auf der Begabung seines geistigen und körperlichen Organismus. 
(…) In dem Wirtschaftsleben steht der Mensch durch seine Interessen darinnen. … Die 
Entstehung der Interessen liegt ausserhalb des Kreises, der das Wirtschaftsleben begrenzt. 
Sie bilden sich mit der Entfaltung des seelischen und natürlichen Menschenwesens. Dass 
Einrichtungen bestehen, sie zu befriedigen, ist die Aufgabe des Wirtschaftslebens. Diese 
Einrichtungen können es mit nichts anderem zu tun haben als allein mit der Herstellung und
dem Tausch von Waren, das heisst von Gütern, die ihren Wert durch das menschliche 
Bedürfnis erhalten.“  Kp, 61ff  (>Naturalwirtschaft, Geldwirtschaft, Kreditwirtschaft) 

  Man kann nicht von der Vergangenheit her allein irgendwelche Aufstellungen machen. 
„Wirtschaften besteht eigentlich darinnen, dass man die künftigen Prozesse mit dem, was 
vorangegangen ist, ins Werk setzt.“  NÖK, 83  

  „Alles bis in die höchsten Gebiete hinauf muss wirtschaftlich betrachtet werden. Wenn ein 
Engel heute auf die Welt herunterkäme, so müsste er entweder bloss im Traum erscheinen, 
dann würde er nichts ändern; sobald er aber den Leuten nur im Wachen erscheint, würde er 
schon in das Wirtschaftsleben eingreifen. Er kann gar nicht anders.“   NÖS, 19    

   „Dann erst, wenn die Bedingungen dazu geschaffen sind, dass zum Beispiel der 
Wirtschafter rein aus wirtschaftlichen Impulsen heraus das gestalten kann, was etwa die 
gegenwärtigen Marktverhältnisse modifizieren soll, oder was die gegenwärtigen 
Kapitalverhältnisse modifizieren soll, erst wenn solche Möglichkeiten geschaffen sind, 
entwickelt sich unter den Menschen dasjenige, was eine reale Lösung – die aber in 
fortwährendem Werden ist – der sozialen Frage genannt werden kann.“   81, 112

  Wirtschaft abgliedern: „Sobald wir das Wirtschaftsleben abgliedern von den beiden 
anderen Gebieten, .. dem Rechts- oder Staatsgebiet und dem Geistesleben, so wird das 
Wirtschaftsleben auf eine gesunde, vernünftige Basis gestellt. Denn es wird dann darin nur 
gesehen auf die Art und Weise, wie man wirtschaftet. Man braucht dadurch nicht mehr die 
Preise der Waren beeinträchtigen zu lassen, dass die Warenpreise nun auch feststellen 
sollen, wie lang gearbeitet werden soll, oder wieviel gearbeitet werden soll, oder wieviel 
Lohn bezahlt werden soll und dergleichen, sondern man hat es im Wirtschaftsleben nur zu 
tun mit dem vergleichsweisen Wert der Waren. Damit steht man im Wirtschaftsleben auch 
auf einem gesunden Boden.“  332a, 58  

  Wirtschaft, Wirtschaftsleben: „Die Wirtschaft setzt sich im neueren Menschenleben 
zusammen aus Warenproduktion, Warenzirkulation und Warenkonsum. Durch sie werden 
die menschlichen Bedürfnisse befriedigt; innerhalb ihrer stehen die Menschen mit ihrer 
Tätigkeit. Jeder hat innerhalb ihrer seine Teilinteressen; jeder muss mir dem ihm möglichen 
Anteil von Tätigkeit in sie eingreifen. Was einer wirklich braucht, kann nur er wissen und 
empfinden; was er leisten soll, will er aus seiner Einsicht in die Lebensverhältnisse des 
Ganzen beurteilen.“  Kp, 15  (>Leistung und Gegenleistung, >Ware) 

  „Eines dieser Glieder ist das Wirtschaftsleben. … dieses ökonomische Leben muss ein 
selbständiges Glied für sich innerhalb des sozialen Organismus sein, so relativ selbständig, 
wie das Nerven-Sinnes-System im menschlichen Organismus relativ selbständig ist.“ (…) 
Das Wirtschaftsleben „ruht zunächst auf der Naturgrundlage geradeso wie der einzelne 
Mensch mit Bezug auf dasjenige, was er für sich durch Lernen, durch Erziehung, durch das 
Leben werden kann, ruht auf der Begabung seines geistigen und körperlichen Organismus. 
(…) In dem Wirtschaftsleben steht der Mensch durch seine Interessen darinnen. … Die 
Entstehung der Interessen liegt ausserhalb des Kreises, der das Wirtschaftsleben begrenzt. 
Sie bilden sich mit der Entfaltung des seelischen und natürlichen Menschenwesens. Dass 
Einrichtungen bestehen, sie zu befriedigen, ist die Aufgabe des Wirtschaftslebens. Diese 
Einrichtungen können es mit nichts anderem zu tun haben als allein mit der Herstellung und
dem Tausch von Waren, das heisst von Gütern, die ihren Wert durch das menschliche 
Bedürfnis erhalten.“  Kp, 61ff  (>Naturalwirtschaft, Geldwirtschaft, Kreditwirtschaft) 

  Man kann nicht von der Vergangenheit her allein irgendwelche Aufstellungen machen. 
„Wirtschaften besteht eigentlich darinnen, dass man die künftigen Prozesse mit dem, was 
vorangegangen ist, ins Werk setzt.“  NÖK, 83  

  „Alles bis in die höchsten Gebiete hinauf muss wirtschaftlich betrachtet werden. Wenn ein 
Engel heute auf die Welt herunterkäme, so müsste er entweder bloss im Traum erscheinen, 
dann würde er nichts ändern; sobald er aber den Leuten nur im Wachen erscheint, würde er 
schon in das Wirtschaftsleben eingreifen. Er kann gar nicht anders.“   NÖS, 19    

   „Dann erst, wenn die Bedingungen dazu geschaffen sind, dass zum Beispiel der 
Wirtschafter rein aus wirtschaftlichen Impulsen heraus das gestalten kann, was etwa die 
gegenwärtigen Marktverhältnisse modifizieren soll, oder was die gegenwärtigen 
Kapitalverhältnisse modifizieren soll, erst wenn solche Möglichkeiten geschaffen sind, 
entwickelt sich unter den Menschen dasjenige, was eine reale Lösung – die aber in 
fortwährendem Werden ist – der sozialen Frage genannt werden kann.“   81, 112

  Wirtschaft abgliedern: „Sobald wir das Wirtschaftsleben abgliedern von den beiden 
anderen Gebieten, .. dem Rechts- oder Staatsgebiet und dem Geistesleben, so wird das 
Wirtschaftsleben auf eine gesunde, vernünftige Basis gestellt. Denn es wird dann darin nur 
gesehen auf die Art und Weise, wie man wirtschaftet. Man braucht dadurch nicht mehr die 
Preise der Waren beeinträchtigen zu lassen, dass die Warenpreise nun auch feststellen 
sollen, wie lang gearbeitet werden soll, oder wieviel gearbeitet werden soll, oder wieviel 
Lohn bezahlt werden soll und dergleichen, sondern man hat es im Wirtschaftsleben nur zu 
tun mit dem vergleichsweisen Wert der Waren. Damit steht man im Wirtschaftsleben auch 
auf einem gesunden Boden.“  332a, 58  



  Wirtschaft, ihre Abhängigkeit bzw. Abgrenzung: „Denn man wird sich ein Bild des 
selbständigen Wirtschaftslebens nur machen können, wenn man in der Gesamtgestalt des 
sozialen Organismus das an seinem rechten Orte sieht, was in dem Wirtschaftskreislauf 
nicht sein soll.“  24, 60f   (>Wirtschaft und Naturgrundlage, >Wirtschaft und Recht)

  „Wie das Wirtschaftsleben auf der einen Seite den Bedingungen der Naturgrundlage (…) 
unterworfen ist, so ist es auf der anderen Seite von den Rechtsverhältnissen abhängig, 
welche der Staat zwischen den wirtschaftenden Menschen und Menschengruppen schafft. 
Damit sind die Grenzen dessen bezeichnet, was die Tätigkeit des Wirtschaftslebens 
umfassen kann und soll.“  Kp, 70 (>Geistesleben und Wirtschaft)

  „Was wird entstehen, wenn, ganz abgesehen vom Wirtschaftsleben, auf einem für sich 
bestehenden Boden … über Arbeitsrecht so rein aus den menschlichen Untergründen heraus
verhandelt wird und daraus Gesetze gegeben werden? Dann wird etwas daraus entstehen, 
was ähnlich in den Wirtschaftsprozess hineinwirkt wie jetzt die Naturgrundlagen dieses 
Wirtschaftsprozesses. (…) Man muss sich in der Preisbildung .. nach dem richten, wie die 
Naturfaktoren wirken. Man wird sich in der Zukunft .. auch danach zu richten haben, wie …
die Arbeitszeit festgesetzt werden wird, dann wird es so sein, dass einfach eine Ware so viel
kostet, als das Notwendige kostet zu ihrer Aufbringung der Zeit, die für eine bestimmte 
Arbeit notwendig ist ..“  328, 119f 

  Heute meint man, Produktionsmittel und Grund und Boden seien Dinge des 
Wirtschaftslebens, aber die Dreigliederung verlangt, „dass im Wirtschaftsleben nur 
verwaltet werden die gegenseitigen Werte, an die angenähert werden sollen die Preise..“   
332a, 166

  „Ein in sich abgeschlossener Wirtschaftskreislauf, der von aussen die Rechtsgrundlage 
erhält und den fortdauernden Zufluss der zutage tretenden individuellen 
Menschenfähigkeiten, wird es in sich nur mit dem Wirtschaften zu tun haben.“ Kp, 126

  „ein Wirtschaftsorganismus, der nicht aus den Bedürfnissen der einzelnen 
Produktionszweige die Arbeit der Menschen in Anspruch nimmt, sondern der mit dem zu 
wirtschaften hat, was ihm das Recht möglich macht, wird den Wert der Güter nach dem 
bestimmen, was ihm die Menschen leisten.“   Kp, 127

  Wirtschaft und Arbeit: Der Wirtschaftsprozess verbraucht seinem Charakter gemäss 
Arbeitskraft, wie er Ware verbraucht, „solange man die Regelung der Arbeitskraft in ihm 
liegen lässt.“  Kp, 54   (>Arbeit als Ware)

  „Der wirtschaftliche Organismus für sich hat immer die Tendenz, die Arbeitskraft des 
Menschen zu verbrauchen. Das Rechtsleben muss immer der Arbeitskraft ihre naturgemässe
altruistische Stellung anweisen, und immer ist es von neuem notwendig, durch neue 
konkrete demokratische Gesetzgebung das, was das Wirtschaftsleben in Unwahrheit 
realisieren will, diesem Wirtschaftsleben immer aufs neue zu entreissen, und immer aufs 
neue die menschliche Arbeitskraft aus den Fängen des Wirtschaftslebens auf dem Wege des 
öffentlichen Rechtes herauszureissen.“ 328, 90f

  „Wie dieses Mass, diese Art, dieser Charakter der Arbeitskraft bestimmt ist, das wird 

  Wirtschaft, ihre Abhängigkeit bzw. Abgrenzung: „Denn man wird sich ein Bild des 
selbständigen Wirtschaftslebens nur machen können, wenn man in der Gesamtgestalt des 
sozialen Organismus das an seinem rechten Orte sieht, was in dem Wirtschaftskreislauf 
nicht sein soll.“  24, 60f   (>Wirtschaft und Naturgrundlage, >Wirtschaft und Recht)

  „Wie das Wirtschaftsleben auf der einen Seite den Bedingungen der Naturgrundlage (…) 
unterworfen ist, so ist es auf der anderen Seite von den Rechtsverhältnissen abhängig, 
welche der Staat zwischen den wirtschaftenden Menschen und Menschengruppen schafft. 
Damit sind die Grenzen dessen bezeichnet, was die Tätigkeit des Wirtschaftslebens 
umfassen kann und soll.“  Kp, 70 (>Geistesleben und Wirtschaft)

  „Was wird entstehen, wenn, ganz abgesehen vom Wirtschaftsleben, auf einem für sich 
bestehenden Boden … über Arbeitsrecht so rein aus den menschlichen Untergründen heraus
verhandelt wird und daraus Gesetze gegeben werden? Dann wird etwas daraus entstehen, 
was ähnlich in den Wirtschaftsprozess hineinwirkt wie jetzt die Naturgrundlagen dieses 
Wirtschaftsprozesses. (…) Man muss sich in der Preisbildung .. nach dem richten, wie die 
Naturfaktoren wirken. Man wird sich in der Zukunft .. auch danach zu richten haben, wie …
die Arbeitszeit festgesetzt werden wird, dann wird es so sein, dass einfach eine Ware so viel
kostet, als das Notwendige kostet zu ihrer Aufbringung der Zeit, die für eine bestimmte 
Arbeit notwendig ist ..“  328, 119f 

  Heute meint man, Produktionsmittel und Grund und Boden seien Dinge des 
Wirtschaftslebens, aber die Dreigliederung verlangt, „dass im Wirtschaftsleben nur 
verwaltet werden die gegenseitigen Werte, an die angenähert werden sollen die Preise..“   
332a, 166

  „Ein in sich abgeschlossener Wirtschaftskreislauf, der von aussen die Rechtsgrundlage 
erhält und den fortdauernden Zufluss der zutage tretenden individuellen 
Menschenfähigkeiten, wird es in sich nur mit dem Wirtschaften zu tun haben.“ Kp, 126

  „ein Wirtschaftsorganismus, der nicht aus den Bedürfnissen der einzelnen 
Produktionszweige die Arbeit der Menschen in Anspruch nimmt, sondern der mit dem zu 
wirtschaften hat, was ihm das Recht möglich macht, wird den Wert der Güter nach dem 
bestimmen, was ihm die Menschen leisten.“   Kp, 127

  Wirtschaft und Arbeit: Der Wirtschaftsprozess verbraucht seinem Charakter gemäss 
Arbeitskraft, wie er Ware verbraucht, „solange man die Regelung der Arbeitskraft in ihm 
liegen lässt.“  Kp, 54   (>Arbeit als Ware)

  „Der wirtschaftliche Organismus für sich hat immer die Tendenz, die Arbeitskraft des 
Menschen zu verbrauchen. Das Rechtsleben muss immer der Arbeitskraft ihre naturgemässe
altruistische Stellung anweisen, und immer ist es von neuem notwendig, durch neue 
konkrete demokratische Gesetzgebung das, was das Wirtschaftsleben in Unwahrheit 
realisieren will, diesem Wirtschaftsleben immer aufs neue zu entreissen, und immer aufs 
neue die menschliche Arbeitskraft aus den Fängen des Wirtschaftslebens auf dem Wege des 
öffentlichen Rechtes herauszureissen.“ 328, 90f

  „Wie dieses Mass, diese Art, dieser Charakter der Arbeitskraft bestimmt ist, das wird 



zugrunde liegen dem Wirtschaftsleben von der einen (Rechts-) Seite, wie ihm die 
Naturbedingungen zugrunde liegen von der anderen Seite. Nichts wird im Wirtschaftsleben 
imstande sein, den Grundcharakter dieses Wirtschaftslebens auszudehnen auf die 
menschliche Arbeitskraft. Der Grundcharakter des Wirtschaftslebens ist, Ware zu erzeugen 
um Ware zu verbrauchen .. bis zum letzten Ende.. Wird die menschliche Arbeitskraft 
eingespannt in den Wirtschaftsprozess, dann wird sie verbraucht. (…) Nur dann .. wenn 
eingesehen wird, dass diese Arbeitsruhe ebenso zum Arbeiten, zum sozialen Leben gehört 
wie die Arbeitskraft, dann kommen wir aus den Wirren und aus dem Chaos der Gegenwart 
heraus.“  330, 35f  

  „Das Wirtschaftsleben selber kann nur aus der Erfahrung und aus den realen Grundlagen 
dieses Wirtschaftslebens heraus selber organisiert werden. Arbeitskraft aber kann schon 
organisiert sein, wenn der Arbeiter überhaupt in das Wirtschaftsleben eintritt. Dann, wenn 
das der Fall ist, dann wird in der Zukunft leben auf der einen Seite das zirkulierende Kapital
beziehungsweise die zirkulierenden Produktionsmittel, die so keines Menschen Besitz 
sind, .. Dann wird da sein auf der anderen Seite die Freiheit des Menschen .. vor allen 
Dingen mit Bezug auf die menschliche Arbeitskraft. … Dann wird .. das Kapital entfallen 
sein, der Lohn ebenfalls, denn Leistungen werden da sein, welche der Arbeiter mit dem 
Arbeitsleiter gemeinsam hervorbringt.“  330, 180

  In der Wirtschaft soll nicht Arbeit, sondern Leistung bewertet werden. Dazu muss man die 
wirtschaftliche Urzelle kennenlernen. Dann kommt man zur Bestimmung der gegenseitigen 
Preise.   332a, 74  (>Wirtschaftl. Urzelle, >Volksw. Prozess, >Bildlichkeit) 

  Wirtschaft und assoziative Arbeit: „Wie sich für das Geistesleben aus den Erfahrungen 
der Gegenwart die freie Selbstverwaltung als soziale Forderung ergibt, so für das 
Wirtschaftsleben die assoziative Arbeit. … Das Wirtschaftsleben strebt darnach, sich aus 
seinen eigenen Kräften heraus unabhängig von Staatseinrichtungen, aber auch von 
staatlicher Denkweise zu gestalten. Es wir dies nur können, wenn sich, nach rein 
wirtschaftlichen Gesichtspunkten, Assoziationen bilden, die aus Kreisen von Konsumenten, 
von Handeltreibenden und von Produzenten sich zusammenschliessen.“   Kp, 15  
(>Assoziation, >Urgedanken, >Dreigliederung und Ausland, )

  Das moderne Wirtschaftsleben hat die moderne Technik und damit Sach- und 
Fachkenntnis zur Grundlage. Nicht auf Parteiprogramme, sondern die Initiative des 
Einzelnen ist alles gestellt. Und die Einzelnen müssen sich assoziieren.   332A, 48

  „Der Sinn für den Bedarf des anderen Menschen“ ist verlorengegangen. „Das 
Wirtschaftsleben kann sich nur gestalten durch Menschen, die zunächst in ihren Gedanken 
über das Wirtschaftsleben ganz absehen können von ihren eigenen Bedürfnissen und die ein
Gefühl haben für die Bedürfnisse irgendwelcher anderer Menschen und dadurch lernen, sich
in der Menschheit zu fühlen.“  338, 27

  Wirtschaft nicht demokratisch, sondern assoziativ: „Weite Kreise unserer heutigen 
Bevölkerung durch die zivilisierte Welt hindurch fordern in dem, was sie die soziale Frage 
nennen, weitere Zusammenschweissung des Rechtslebens und des Wirtschaftslebens (..) 
Wir sehen, wie unter politischen, unter Rechtsbegriffen das gesamte Wirtschaftsleben 
gestaltet werden soll. .. Indem in radikaler Weise diese politischen und Rechtsverhältnisse 

zugrunde liegen dem Wirtschaftsleben von der einen (Rechts-) Seite, wie ihm die 
Naturbedingungen zugrunde liegen von der anderen Seite. Nichts wird im Wirtschaftsleben 
imstande sein, den Grundcharakter dieses Wirtschaftslebens auszudehnen auf die 
menschliche Arbeitskraft. Der Grundcharakter des Wirtschaftslebens ist, Ware zu erzeugen 
um Ware zu verbrauchen .. bis zum letzten Ende.. Wird die menschliche Arbeitskraft 
eingespannt in den Wirtschaftsprozess, dann wird sie verbraucht. (…) Nur dann .. wenn 
eingesehen wird, dass diese Arbeitsruhe ebenso zum Arbeiten, zum sozialen Leben gehört 
wie die Arbeitskraft, dann kommen wir aus den Wirren und aus dem Chaos der Gegenwart 
heraus.“  330, 35f  

  „Das Wirtschaftsleben selber kann nur aus der Erfahrung und aus den realen Grundlagen 
dieses Wirtschaftslebens heraus selber organisiert werden. Arbeitskraft aber kann schon 
organisiert sein, wenn der Arbeiter überhaupt in das Wirtschaftsleben eintritt. Dann, wenn 
das der Fall ist, dann wird in der Zukunft leben auf der einen Seite das zirkulierende Kapital
beziehungsweise die zirkulierenden Produktionsmittel, die so keines Menschen Besitz 
sind, .. Dann wird da sein auf der anderen Seite die Freiheit des Menschen .. vor allen 
Dingen mit Bezug auf die menschliche Arbeitskraft. … Dann wird .. das Kapital entfallen 
sein, der Lohn ebenfalls, denn Leistungen werden da sein, welche der Arbeiter mit dem 
Arbeitsleiter gemeinsam hervorbringt.“  330, 180

  In der Wirtschaft soll nicht Arbeit, sondern Leistung bewertet werden. Dazu muss man die 
wirtschaftliche Urzelle kennenlernen. Dann kommt man zur Bestimmung der gegenseitigen 
Preise.   332a, 74  (>Wirtschaftl. Urzelle, >Volksw. Prozess, >Bildlichkeit) 

  Wirtschaft und assoziative Arbeit: „Wie sich für das Geistesleben aus den Erfahrungen 
der Gegenwart die freie Selbstverwaltung als soziale Forderung ergibt, so für das 
Wirtschaftsleben die assoziative Arbeit. … Das Wirtschaftsleben strebt darnach, sich aus 
seinen eigenen Kräften heraus unabhängig von Staatseinrichtungen, aber auch von 
staatlicher Denkweise zu gestalten. Es wir dies nur können, wenn sich, nach rein 
wirtschaftlichen Gesichtspunkten, Assoziationen bilden, die aus Kreisen von Konsumenten, 
von Handeltreibenden und von Produzenten sich zusammenschliessen.“   Kp, 15  
(>Assoziation, >Urgedanken, >Dreigliederung und Ausland, )

  Das moderne Wirtschaftsleben hat die moderne Technik und damit Sach- und 
Fachkenntnis zur Grundlage. Nicht auf Parteiprogramme, sondern die Initiative des 
Einzelnen ist alles gestellt. Und die Einzelnen müssen sich assoziieren.   332A, 48

  „Der Sinn für den Bedarf des anderen Menschen“ ist verlorengegangen. „Das 
Wirtschaftsleben kann sich nur gestalten durch Menschen, die zunächst in ihren Gedanken 
über das Wirtschaftsleben ganz absehen können von ihren eigenen Bedürfnissen und die ein
Gefühl haben für die Bedürfnisse irgendwelcher anderer Menschen und dadurch lernen, sich
in der Menschheit zu fühlen.“  338, 27

  Wirtschaft nicht demokratisch, sondern assoziativ: „Weite Kreise unserer heutigen 
Bevölkerung durch die zivilisierte Welt hindurch fordern in dem, was sie die soziale Frage 
nennen, weitere Zusammenschweissung des Rechtslebens und des Wirtschaftslebens (..) 
Wir sehen, wie unter politischen, unter Rechtsbegriffen das gesamte Wirtschaftsleben 
gestaltet werden soll. .. Indem in radikaler Weise diese politischen und Rechtsverhältnisse 



für das Wirtschaftsleben gefordert werden, soll gewissermassen die Tyrannis des Staates, 
des Rechtssystems über das wirtschaftliche Wesen hereinbrechen.“   332a, 156f   
(>Demokratie und Kapitalismus, >Staat als Wirtschafter, >Denken, wirtschaftliches)

  „Es kann .. nicht über die Art und Weise, wie gewirtschaftet werden soll, demokratisch 
geurteilt werden,“ sondern es geht um „Fachkundigkeit und Fachtüchtigkeit.“ 
Gemeinwirtschaft beseitigt nicht die Schäden des Privatkapitalismus.  332a, 41ff   
(>Wirtschaft und Recht, >Individuelle Initiative)

  In der assoziativen Wirtschaft wird der Einzelne „genau so viel Einfluss auf die allgemeine
Wirtschaft haben, als seiner Leistung entspricht.“  Kp, 19

  Wer sollte arbeiten, wenn unzählige Menschen ihre Zeit mit Verhandlungen über die 
Arbeit verbringen müssten?   Kp, 17 

  „Was notwendig ist für die Zukunft, das ist, dass das Wirtschaftsleben auf seine sachlich-
fachliche Grundlage gestellt werde, dass dieses Wirtschaftsleben herausgehoben werde aus 
dem demokratischen Parlament. Dann nur ist es möglich, dieses Wirtschaftsleben zu 
sozialisieren, wenn dieses Wirtschaftsleben so auf seinen eigenen Grund und Boden gestellt 
wird, dass sich zusammenschliesen in Assoziationen diejenigen Menschen, die gleichen 
Berufes sind, gleichen Berufes als Handarbeiter, als geistige Arbeiter; wenn sich 
zusammenschliesen in anderen Assoziationen diejenigen Menschen, die gewisse 
Konsumenten- und Produktionskreise umfassen. Wenn solche Wirtschaftsgemeinschaften 
entstehen, die kettengliedartig aneinandergereiht sind durch föderative Grundlagen, dann 
wird von Beruf zu Beruf, von Konsumententum beziehungsweise zusammengekettet mit 
Produktionszweig zu anderen Zweigen verhandelt werden. Dann wird es nicht möglich sein,
dass in einem auf demokratischen Grundlagen ruhenden Parlamente mit der Majorität von 
Leuten über wirtschaftliche Interessen entschieden wird, die nur aus Interessen oder aus 
Unkenntnis heraus entscheiden. Dann wird von Berufszweig zu Berufszweig, von 
Produktionszweig zu Produktionszweig durch freies wirtschaftliches Verhalten dem 
Interesse des Wirtschaftslebens gedient. Dann wird innerhalb dieses Wirtschaftslebens 
nichts anderes auftreten als dasjenige, was dazu führen wird, die gegenseitigen Preise der 
Waren in gerechter Weise zu regeln. Dann wird in diesem Wirtschaftsleben nichts anderes 
sich geltend machen als Warenerzeugung, Warenzirkulation und Warenkonsum. Dann wird 
vor allen Dingen ausgeschaltet werden müssen alles dasjenige, was auf demokratischer 
Grundlage verwaltet werden muss, vor allen Dingen die menschliche Arbeit und das 
Kapital.“  336, 302f

  Wirtschaft; drei Elemente: „Wir haben unser Wirtschaftsleben durchkreuzt mit dem 
griechischen Geistesleben, mit dem römischen Rechtsleben, und wir haben jetzt die 
Aufgabe, diese Dinge wieder auseinanderzubringen..“  193, 139

  Das Wirtschaftsleben ist chaotisch durcheinandergemischt aus den Impulsen des Ostens, 
des Westens und der Mitte. Das Wirtschaftsleben besteht aber aus drei Elementen. Es 
besteht aus Natur, Arbeit und Kapital. Das eigentlich Wirtschaftliche sind Warenproduktion,
Warenzirkulation und Warenkonsum. Über die Arbeit kommt das rechtliche/ staatliche 
Element und über das Kapital das, was das Wirtschaftsleben geistig trägt.  338, 63ff

für das Wirtschaftsleben gefordert werden, soll gewissermassen die Tyrannis des Staates, 
des Rechtssystems über das wirtschaftliche Wesen hereinbrechen.“   332a, 156f   
(>Demokratie und Kapitalismus, >Staat als Wirtschafter, >Denken, wirtschaftliches)

  „Es kann .. nicht über die Art und Weise, wie gewirtschaftet werden soll, demokratisch 
geurteilt werden,“ sondern es geht um „Fachkundigkeit und Fachtüchtigkeit.“ 
Gemeinwirtschaft beseitigt nicht die Schäden des Privatkapitalismus.  332a, 41ff   
(>Wirtschaft und Recht, >Individuelle Initiative)

  In der assoziativen Wirtschaft wird der Einzelne „genau so viel Einfluss auf die allgemeine
Wirtschaft haben, als seiner Leistung entspricht.“  Kp, 19

  Wer sollte arbeiten, wenn unzählige Menschen ihre Zeit mit Verhandlungen über die 
Arbeit verbringen müssten?   Kp, 17 

  „Was notwendig ist für die Zukunft, das ist, dass das Wirtschaftsleben auf seine sachlich-
fachliche Grundlage gestellt werde, dass dieses Wirtschaftsleben herausgehoben werde aus 
dem demokratischen Parlament. Dann nur ist es möglich, dieses Wirtschaftsleben zu 
sozialisieren, wenn dieses Wirtschaftsleben so auf seinen eigenen Grund und Boden gestellt 
wird, dass sich zusammenschliesen in Assoziationen diejenigen Menschen, die gleichen 
Berufes sind, gleichen Berufes als Handarbeiter, als geistige Arbeiter; wenn sich 
zusammenschliesen in anderen Assoziationen diejenigen Menschen, die gewisse 
Konsumenten- und Produktionskreise umfassen. Wenn solche Wirtschaftsgemeinschaften 
entstehen, die kettengliedartig aneinandergereiht sind durch föderative Grundlagen, dann 
wird von Beruf zu Beruf, von Konsumententum beziehungsweise zusammengekettet mit 
Produktionszweig zu anderen Zweigen verhandelt werden. Dann wird es nicht möglich sein,
dass in einem auf demokratischen Grundlagen ruhenden Parlamente mit der Majorität von 
Leuten über wirtschaftliche Interessen entschieden wird, die nur aus Interessen oder aus 
Unkenntnis heraus entscheiden. Dann wird von Berufszweig zu Berufszweig, von 
Produktionszweig zu Produktionszweig durch freies wirtschaftliches Verhalten dem 
Interesse des Wirtschaftslebens gedient. Dann wird innerhalb dieses Wirtschaftslebens 
nichts anderes auftreten als dasjenige, was dazu führen wird, die gegenseitigen Preise der 
Waren in gerechter Weise zu regeln. Dann wird in diesem Wirtschaftsleben nichts anderes 
sich geltend machen als Warenerzeugung, Warenzirkulation und Warenkonsum. Dann wird 
vor allen Dingen ausgeschaltet werden müssen alles dasjenige, was auf demokratischer 
Grundlage verwaltet werden muss, vor allen Dingen die menschliche Arbeit und das 
Kapital.“  336, 302f

  Wirtschaft; drei Elemente: „Wir haben unser Wirtschaftsleben durchkreuzt mit dem 
griechischen Geistesleben, mit dem römischen Rechtsleben, und wir haben jetzt die 
Aufgabe, diese Dinge wieder auseinanderzubringen..“  193, 139

  Das Wirtschaftsleben ist chaotisch durcheinandergemischt aus den Impulsen des Ostens, 
des Westens und der Mitte. Das Wirtschaftsleben besteht aber aus drei Elementen. Es 
besteht aus Natur, Arbeit und Kapital. Das eigentlich Wirtschaftliche sind Warenproduktion,
Warenzirkulation und Warenkonsum. Über die Arbeit kommt das rechtliche/ staatliche 
Element und über das Kapital das, was das Wirtschaftsleben geistig trägt.  338, 63ff



  „So dass wir finden gewissermassen Sachverständige des Konsums, Sachverständige des 
Handels und als drittes Sachverständige der Produktion.. Die sind aber aus dem freien 
Geistesleben genommen, denn dieses umfasst alles, was aus dem Geistigen heraus durch 
Fähigkeiten in das produktive Leben einfliesst.“  338, 169

  Wirtschaft durchschaubar machen: „Was hilft einem die Gescheitheit, wenn man dem 
undurchsichtigen Wirtschaftsleben gegenübersteht? … Man wird die wirtschaftlichen 
Zusammenhänge durchschauen, wenn sich derjenige von einer Assoziation meinetwillen  
von einem anderen Kreuzpunkte aus mit dem, der in einer anderen Assoziation 
drinnensteht, verständigt. Wenn sich der an diese oder irgendeine andere Assoziation 
unmittelbar wenden kann, dann hilft einem die Gescheitheit etwas, so wie sie durch die 
Assoziationen zusammenhängt, und diese Zusammenhänge .. muss man irgendwie 
ergreifen, und selbst soweit könnten die Bögen gespannt werden, wie die Wirklichkeit durch
die Kette der Assoziationen hindurch erlaubt.“   334, 215f

  Wirtschaft und Erfahrung; Fachkundigkeit:  „Für ein in dieser Art gestaltetes 
Wirtschaftsleben gibt es kein Parlamentarisieren. Es gibt nur das fachkundige und 
fachtüchtige Stehen in einem Betriebszweige und das Verbundensein der eigenen Position 
mit andern in der sozial zweckmässigsten Weise.“ 24, 62  (>Erfahrung)

  „In der wirtschaftlichen Organisation hat die aus der Erziehung für einen Wirtschaftszweig
und die aus der Erfahrung in demselben gewonnene Vertrautheit mit ihm für die leitenden 
Persönlichkeiten die nötigen Gesichtspunkte abzugeben.“  Kp, 73   

  Wirtschaft beruht auf Erfahrung und wird durch die „letzten Seelenkräfte“ am besten 
ausgebildet. Kunst wird durch die allerersten Seelenkräfte entwickelt.   192, 247f 

  Das moderne Wirtschaftsleben hat die moderne Technik und damit Sach- und 
Fachkenntnis zur Grundlage. Nicht auf Parteiprogramme, sondern die Initiative des 
Einzelnen ist alles gestellt. Und die Einzelnen müssen sich assoziieren.   332a, 48

 „Es wird darum gehen, .. dass darauf aufmerksam gemacht wird, dass wir die Menschen 
dahin bringen müssen, dass sie sich das, was die einzelnen Menschen an Lebenserfahrung 
während der Arbeit gesammelt haben, einander mitteilen können. Dann wird sich, gerade 
durch dieses Zusammenwirken der auf den richtigen Posten stehenden Menschen, die 
Sozialisierung vollziehen.“  331, 42f   (>Assoziatives Urteil)

  Wirtschaft und Freiheit >Denken, wirtschaftliches

  Wirtschaft und Geistesleben: „Diejenigen Menschen, die in Assoziationen wirken 
wollen, die auf Vertrauen gebaut sind, sie müssen Vertrauen erwecken können. Das heisst: 
Man muss als Mensch in die Welt sich so hineinstellen können, dass einfach aus der ganzen 
menschlichen Seelenstimmung, aus der ganzen menschlichen Seelenverfassung dieses 
Vertrauen innerhalb der Assoziationen wirken könne. Mit anderen Worten: Man braucht 
nicht bloss wirtschaftlich orientierte Assoziationen, man braucht in den Assoziationen den 
sozial wirkenden Menschen, denjenigen Menschen, dessen soziales Wirken von sittlichen 
Prinzipien, von geistigen Gesichtspunkten durchzogen ist. Deshalb ist es, dass eine 
Besserung im Wirtschaftsleben gar nicht zu denken ist, ohne dass zu gleicher Zeit eine 

  „So dass wir finden gewissermassen Sachverständige des Konsums, Sachverständige des 
Handels und als drittes Sachverständige der Produktion.. Die sind aber aus dem freien 
Geistesleben genommen, denn dieses umfasst alles, was aus dem Geistigen heraus durch 
Fähigkeiten in das produktive Leben einfliesst.“  338, 169

  Wirtschaft durchschaubar machen: „Was hilft einem die Gescheitheit, wenn man dem 
undurchsichtigen Wirtschaftsleben gegenübersteht? … Man wird die wirtschaftlichen 
Zusammenhänge durchschauen, wenn sich derjenige von einer Assoziation meinetwillen  
von einem anderen Kreuzpunkte aus mit dem, der in einer anderen Assoziation 
drinnensteht, verständigt. Wenn sich der an diese oder irgendeine andere Assoziation 
unmittelbar wenden kann, dann hilft einem die Gescheitheit etwas, so wie sie durch die 
Assoziationen zusammenhängt, und diese Zusammenhänge .. muss man irgendwie 
ergreifen, und selbst soweit könnten die Bögen gespannt werden, wie die Wirklichkeit durch
die Kette der Assoziationen hindurch erlaubt.“   334, 215f

  Wirtschaft und Erfahrung; Fachkundigkeit:  „Für ein in dieser Art gestaltetes 
Wirtschaftsleben gibt es kein Parlamentarisieren. Es gibt nur das fachkundige und 
fachtüchtige Stehen in einem Betriebszweige und das Verbundensein der eigenen Position 
mit andern in der sozial zweckmässigsten Weise.“ 24, 62  (>Erfahrung)

  „In der wirtschaftlichen Organisation hat die aus der Erziehung für einen Wirtschaftszweig
und die aus der Erfahrung in demselben gewonnene Vertrautheit mit ihm für die leitenden 
Persönlichkeiten die nötigen Gesichtspunkte abzugeben.“  Kp, 73   

  Wirtschaft beruht auf Erfahrung und wird durch die „letzten Seelenkräfte“ am besten 
ausgebildet. Kunst wird durch die allerersten Seelenkräfte entwickelt.   192, 247f 

  Das moderne Wirtschaftsleben hat die moderne Technik und damit Sach- und 
Fachkenntnis zur Grundlage. Nicht auf Parteiprogramme, sondern die Initiative des 
Einzelnen ist alles gestellt. Und die Einzelnen müssen sich assoziieren.   332a, 48

 „Es wird darum gehen, .. dass darauf aufmerksam gemacht wird, dass wir die Menschen 
dahin bringen müssen, dass sie sich das, was die einzelnen Menschen an Lebenserfahrung 
während der Arbeit gesammelt haben, einander mitteilen können. Dann wird sich, gerade 
durch dieses Zusammenwirken der auf den richtigen Posten stehenden Menschen, die 
Sozialisierung vollziehen.“  331, 42f   (>Assoziatives Urteil)

  Wirtschaft und Freiheit >Denken, wirtschaftliches

  Wirtschaft und Geistesleben: „Diejenigen Menschen, die in Assoziationen wirken 
wollen, die auf Vertrauen gebaut sind, sie müssen Vertrauen erwecken können. Das heisst: 
Man muss als Mensch in die Welt sich so hineinstellen können, dass einfach aus der ganzen 
menschlichen Seelenstimmung, aus der ganzen menschlichen Seelenverfassung dieses 
Vertrauen innerhalb der Assoziationen wirken könne. Mit anderen Worten: Man braucht 
nicht bloss wirtschaftlich orientierte Assoziationen, man braucht in den Assoziationen den 
sozial wirkenden Menschen, denjenigen Menschen, dessen soziales Wirken von sittlichen 
Prinzipien, von geistigen Gesichtspunkten durchzogen ist. Deshalb ist es, dass eine 
Besserung im Wirtschaftsleben gar nicht zu denken ist, ohne dass zu gleicher Zeit eine 



Metamorphose des geistigen Lebens selber eintritt. .. Wir können das wirtschaftliche Leben 
nicht hinaufbringen, wenn wir nicht Menschen haben, die ordentlich mit beiden Füssen auf 
dieser Erde stehen und die aus dem Geistesleben heraus diejenige Seelennahrung auch 
bekommen, durch die sie mit beiden Füssen auf dieser Erde stehen. Dass diese 
Seelennahrung heute einfach dadurch erhalten werden könne, dass man die gebräuchliche 
Bildung .. weiterverbreitet, das ist ja eine heute geläufige Meinung.“  336, 426  
(>Geistesleben und Wirtschaftsleben)

  „Das Geistesleben, das das Leben der Genies ist, das muss aus dem Chaos der natürlichen 
Organisation in der Erziehung herausgeholt werden. Dasjenige, was dem Wirtschaftsleben 
zugrunde liegt, das muss in seinen Richtkräften geholt werden aus der 
Initiationswissenschaft, und diese Initiationsrichtkräfte müssen ordnen, was gesammelt wird
von den einzelnen Assoziationen aus diesem oder jenem Berufskreise, aus diesem oder 
jenem Industrie-, Ackerbaukreise und so weiter. Gerade das Wirtschaftsleben macht den 
Einfluss des Geisteslebens am allermeisten notwendig, und gerade im Wirtschaftsleben wird
man nicht weiterkommen ohne dieses, denn im Wirtschaftsleben wird alles instinktiv 
bleiben, wenn es nicht dadurch zur Bewusstheit gebracht wird, dass es in dieser Weise sich 
entwickelt, wie ich gesagt habe. Daher müsste man sagen: Zunächst einen Besen her und 
alles das aus dem Wirtschaftsleben heraus, was den Geist negiert! Davon hängt das Heil der 
zukünftigen Menschheit ab. … Die Welt will neu gebaut sein, die Welt will aus neuen 
Quellen heraus Kräfte haben. Was als Initiationswissenschaft geltend gemacht werden 
muss, und aus dem solche Impulse kommen sollen, die ich charakterisiert habe, das ist das, 
was neu herein will in die Welt, und was man aufnehmen muss .. . Es handelt sich darum, 
dass von diesen Dingen ein starkes Bewusstsein, namentlich in denjenigen Menschen sich 
festsetzt, welche gewissermaßen die grösste Verantwortlichkeit haben in der nächsten 
Zeit. .. Die anglo-amerikanische Bevölkerung hat damit, dass sie dasteht als diejenige, deren
Macht sich ausbreitet, deren Einfluss vor allen Dingen sich ausbreitet, die unbedingte 
Verantwortung, dem Geistesleben sich zuzuwenden. .. Mitteleuropa .. geht seiner geistigen, 
seiner wirtschaftlichen Entwertung entgegen. Dass es Werte in sich gehabt hat, mag daraus 
hervorgehen, dass es hierher stellen konnte diesen Bau. Jetzt steht er als Frage da, ob man 
ihm Verständnis entgegenbringt.“ 199, 189f

  Wirtschaft und Geld: Das Wirtschaftsleben besteht aus Warenerzeugung, Warenzirku-
lation und Warenkonsum. Wenn man Ware hingegeben hat, hat man im Geldzeichen ein 
Guthaben, bis man dafür wieder Ware hat. 192, 9.6.19  (>Geld und Wirtschaft)

  Wirtschaft, historische Entwicklung: „ .. diese Entwicklung des Wirtschaftslebens 
besteht eigentlich fortwährend in ihren einzelnen aufeinanderfolgenden Stadien, die auch 
nebeneinander noch fortwährend da sind. Genau ebenso, wie man sagen kann: Die heutigen 
niedersten organischen Formen haben eine gewisse Ähnlichkeit mit den ersten Lebewesen 
unserer Erdenentwicklung..“ Eine primitive Form war die ländliche Privatwirtschaft mit 
eigener Verwaltung und Verteidigung; in grosser Form etwa das Merowingerreich. Da gab 
es „für die damaligen Verhältnisse ein ausserordentlich freies Geistesleben“. Das ging über 
ins Volkswirtschaftliche durch den für jeden vorteilhaften Handel zwischen den 
Privatwirtschaften. Adam Smith und Ricardo denken noch auf dieser Basis. Beim 
Zusammenschluss dieser Privatwirtschaften zur Volkswirtschaft hat jeweils die mächtigste 
Privatwirtschaft die Führung übernommen, was kaschiert wurde durch das Übergehen in die
Staatswirtschaft. Im Weltverkehr der Volkswirtschaften trat dann die Führung Englands ein, 

Metamorphose des geistigen Lebens selber eintritt. .. Wir können das wirtschaftliche Leben 
nicht hinaufbringen, wenn wir nicht Menschen haben, die ordentlich mit beiden Füssen auf 
dieser Erde stehen und die aus dem Geistesleben heraus diejenige Seelennahrung auch 
bekommen, durch die sie mit beiden Füssen auf dieser Erde stehen. Dass diese 
Seelennahrung heute einfach dadurch erhalten werden könne, dass man die gebräuchliche 
Bildung .. weiterverbreitet, das ist ja eine heute geläufige Meinung.“  336, 426  
(>Geistesleben und Wirtschaftsleben)

  „Das Geistesleben, das das Leben der Genies ist, das muss aus dem Chaos der natürlichen 
Organisation in der Erziehung herausgeholt werden. Dasjenige, was dem Wirtschaftsleben 
zugrunde liegt, das muss in seinen Richtkräften geholt werden aus der 
Initiationswissenschaft, und diese Initiationsrichtkräfte müssen ordnen, was gesammelt wird
von den einzelnen Assoziationen aus diesem oder jenem Berufskreise, aus diesem oder 
jenem Industrie-, Ackerbaukreise und so weiter. Gerade das Wirtschaftsleben macht den 
Einfluss des Geisteslebens am allermeisten notwendig, und gerade im Wirtschaftsleben wird
man nicht weiterkommen ohne dieses, denn im Wirtschaftsleben wird alles instinktiv 
bleiben, wenn es nicht dadurch zur Bewusstheit gebracht wird, dass es in dieser Weise sich 
entwickelt, wie ich gesagt habe. Daher müsste man sagen: Zunächst einen Besen her und 
alles das aus dem Wirtschaftsleben heraus, was den Geist negiert! Davon hängt das Heil der 
zukünftigen Menschheit ab. … Die Welt will neu gebaut sein, die Welt will aus neuen 
Quellen heraus Kräfte haben. Was als Initiationswissenschaft geltend gemacht werden 
muss, und aus dem solche Impulse kommen sollen, die ich charakterisiert habe, das ist das, 
was neu herein will in die Welt, und was man aufnehmen muss .. . Es handelt sich darum, 
dass von diesen Dingen ein starkes Bewusstsein, namentlich in denjenigen Menschen sich 
festsetzt, welche gewissermaßen die grösste Verantwortlichkeit haben in der nächsten 
Zeit. .. Die anglo-amerikanische Bevölkerung hat damit, dass sie dasteht als diejenige, deren
Macht sich ausbreitet, deren Einfluss vor allen Dingen sich ausbreitet, die unbedingte 
Verantwortung, dem Geistesleben sich zuzuwenden. .. Mitteleuropa .. geht seiner geistigen, 
seiner wirtschaftlichen Entwertung entgegen. Dass es Werte in sich gehabt hat, mag daraus 
hervorgehen, dass es hierher stellen konnte diesen Bau. Jetzt steht er als Frage da, ob man 
ihm Verständnis entgegenbringt.“ 199, 189f

  Wirtschaft und Geld: Das Wirtschaftsleben besteht aus Warenerzeugung, Warenzirku-
lation und Warenkonsum. Wenn man Ware hingegeben hat, hat man im Geldzeichen ein 
Guthaben, bis man dafür wieder Ware hat. 192, 9.6.19  (>Geld und Wirtschaft)

  Wirtschaft, historische Entwicklung: „ .. diese Entwicklung des Wirtschaftslebens 
besteht eigentlich fortwährend in ihren einzelnen aufeinanderfolgenden Stadien, die auch 
nebeneinander noch fortwährend da sind. Genau ebenso, wie man sagen kann: Die heutigen 
niedersten organischen Formen haben eine gewisse Ähnlichkeit mit den ersten Lebewesen 
unserer Erdenentwicklung..“ Eine primitive Form war die ländliche Privatwirtschaft mit 
eigener Verwaltung und Verteidigung; in grosser Form etwa das Merowingerreich. Da gab 
es „für die damaligen Verhältnisse ein ausserordentlich freies Geistesleben“. Das ging über 
ins Volkswirtschaftliche durch den für jeden vorteilhaften Handel zwischen den 
Privatwirtschaften. Adam Smith und Ricardo denken noch auf dieser Basis. Beim 
Zusammenschluss dieser Privatwirtschaften zur Volkswirtschaft hat jeweils die mächtigste 
Privatwirtschaft die Führung übernommen, was kaschiert wurde durch das Übergehen in die
Staatswirtschaft. Im Weltverkehr der Volkswirtschaften trat dann die Führung Englands ein, 



mit den Kolonien und mit dem Vorteil durch den von ihm gesetzten Goldstandard. Durch 
das Übergehen des Weltverkehrs zur Weltwirtschaft hört die Möglichkeit auf, noch durch 
Zusammenschlüsse Vorteile zu erzielen. „Es ist heute als das Kardinalproblem für die 
Wirtschaftswissenschaft das des geschlossenen Wirtschaftsgebietes, 
Riesenwirtschaftsgebietes, zu lösen.“  NÖK, 155ff

  Wir sind von der Naturalwirtschaft in die Geldwirtschaft übergegangen und werden in die 
Kreditwirtschaft übergehen.  332a, 27   (>Geldwirtschaft, >Kredit; Personalkredit)

  Wirtschaft mit Initiative und Sachkenntnis: „Der marxistische Sozialismus macht den 
Staat zur wirtschaftlichen Organisation. Die Dreigliederung löst das Wirtschaftsleben vom 
Staate los. Sie kann daher nicht andere Maßnahmen ins Auge fassen als solche, die sich aus 
den Anforderungen des Wirtschaftslebens selbst ergeben. Dieses aber wird ertötet, wenn es 
auf eine zentralistisch orientierte Verwaltung aufgebaut wird; es muss hinsichtlich der 
Anordnung und Verrichtung der für die Produktion zu leistenden Arbeit auf der freien 
Initiative wirtschaftender Menschen beruhen. .. es bleibt den Betrieben ihre volle Freiheit, 
und die soziale Orientierung des Wirtschaftskörpers geht aus den Abmachungen der 
selbständigen Betriebe hervor.“  24, 226f
  Die „politisierenden Wirtschaftsreformer“ müssten „den Zusammenhang erkennen 
zwischen moderner Technik und Sachkenntnis und Fachtüchtigkeit. Sie müssten sehen, wie 
überall in das Wirtschaften selber diese moderne Technik hineingreift.“ „Was arbeitet denn 
in den Maschinen? Da arbeitet der menschliche Geist. … Das moderne Wirtschaftsleben ist 
ohne die Grundlage der modernen Technik, ohne Sach- und Fachkenntnis überhaupt nicht 
denkbar.“ Die Dreigliederung „muss aus dem Sachlichen heraus reden. Sie muss daher, 
indem sie auf dem Boden der Wirklichkeit steht, anerkennen, dass das Wirtschaften, 
insbesondere in unserem komplizierten Leben, ganz und gar gestellt ist in die Initiative des 
einzelnen. Stellt man an die Stelle der Initiative des einzelnen die abstrakte Gemeinsamkeit, 
so bedeutet das das Auslöschen, den Tod des Wirtschaftslebens. Der Osten Europas wird es 
beweisen können, wenn er noch lange unter derselben Herrschaft bleibt, unter der er eben 
ist. Die Auslöschung, den Tod des Wirtschaftslebens bedeutet es, wenn man von dem 
einzelnen abnimmt die Initiative, die von seinem Geiste ausgehen muss und hineinfließen 
muss in die Bewegung der Produktionsmittel, gerade zum Wohle der menschlichen 
Gemeinsamkeit.“ 332a, 46ff  (>Assoziationsprinzip aus der Initiative des Einzelnen)

  Wirtschaft, ihre Internationalität: „Wir haben eine Dreigliederung, aber es ist eine 
Dreigliederung des Negativen, eine Dreigliederung der heutigen Vertreter des Geisteslebens,
der heutigen Politiker .., der heutigen Wirtschaftsleute, welche gegen das Heil der 
Menschheit arbeiten.“ Sie machen sich Illusionen mit einem „Völkerbund“, wollen aber am 
alten Wirtschaftsleben festhalten, während nur ein assoziatives Wirtschaften Heil bringen 
kann. Nach dem Kriege sind Länder immer mehr daran gegangen, „chinesische und andere 
Mauern um sich zu errichten. Und während dieses verderbliche Spiel immer weiter und 
weitergetrieben wird, schreien heute die Weltverhältnisse nach Internationalität des 
Wirtschaftslebens. Und wissen kann man heute, wenn man sich nur darum bekümmern will,
dass allein Heil sein kann unter einem Einfluss der Internationalität des Wirtschaftslebens. 
Warum immer wiederum auf irgendetwas ein Verbot legen, das eingeführt oder ausgeführt 
werden soll? Das führt nur weiter in den Niedergang hinein. Einzig und allein die Freiheit 
des Wirtschaftslebens ist dasjenige, was Heil und Segen bringen kann über Europa und die 
ganze gegenwärtige zivilisierte Welt.“  332b, 328

mit den Kolonien und mit dem Vorteil durch den von ihm gesetzten Goldstandard. Durch 
das Übergehen des Weltverkehrs zur Weltwirtschaft hört die Möglichkeit auf, noch durch 
Zusammenschlüsse Vorteile zu erzielen. „Es ist heute als das Kardinalproblem für die 
Wirtschaftswissenschaft das des geschlossenen Wirtschaftsgebietes, 
Riesenwirtschaftsgebietes, zu lösen.“  NÖK, 155ff

  Wir sind von der Naturalwirtschaft in die Geldwirtschaft übergegangen und werden in die 
Kreditwirtschaft übergehen.  332a, 27   (>Geldwirtschaft, >Kredit; Personalkredit)

  Wirtschaft mit Initiative und Sachkenntnis: „Der marxistische Sozialismus macht den 
Staat zur wirtschaftlichen Organisation. Die Dreigliederung löst das Wirtschaftsleben vom 
Staate los. Sie kann daher nicht andere Maßnahmen ins Auge fassen als solche, die sich aus 
den Anforderungen des Wirtschaftslebens selbst ergeben. Dieses aber wird ertötet, wenn es 
auf eine zentralistisch orientierte Verwaltung aufgebaut wird; es muss hinsichtlich der 
Anordnung und Verrichtung der für die Produktion zu leistenden Arbeit auf der freien 
Initiative wirtschaftender Menschen beruhen. .. es bleibt den Betrieben ihre volle Freiheit, 
und die soziale Orientierung des Wirtschaftskörpers geht aus den Abmachungen der 
selbständigen Betriebe hervor.“  24, 226f
  Die „politisierenden Wirtschaftsreformer“ müssten „den Zusammenhang erkennen 
zwischen moderner Technik und Sachkenntnis und Fachtüchtigkeit. Sie müssten sehen, wie 
überall in das Wirtschaften selber diese moderne Technik hineingreift.“ „Was arbeitet denn 
in den Maschinen? Da arbeitet der menschliche Geist. … Das moderne Wirtschaftsleben ist 
ohne die Grundlage der modernen Technik, ohne Sach- und Fachkenntnis überhaupt nicht 
denkbar.“ Die Dreigliederung „muss aus dem Sachlichen heraus reden. Sie muss daher, 
indem sie auf dem Boden der Wirklichkeit steht, anerkennen, dass das Wirtschaften, 
insbesondere in unserem komplizierten Leben, ganz und gar gestellt ist in die Initiative des 
einzelnen. Stellt man an die Stelle der Initiative des einzelnen die abstrakte Gemeinsamkeit, 
so bedeutet das das Auslöschen, den Tod des Wirtschaftslebens. Der Osten Europas wird es 
beweisen können, wenn er noch lange unter derselben Herrschaft bleibt, unter der er eben 
ist. Die Auslöschung, den Tod des Wirtschaftslebens bedeutet es, wenn man von dem 
einzelnen abnimmt die Initiative, die von seinem Geiste ausgehen muss und hineinfließen 
muss in die Bewegung der Produktionsmittel, gerade zum Wohle der menschlichen 
Gemeinsamkeit.“ 332a, 46ff  (>Assoziationsprinzip aus der Initiative des Einzelnen)

  Wirtschaft, ihre Internationalität: „Wir haben eine Dreigliederung, aber es ist eine 
Dreigliederung des Negativen, eine Dreigliederung der heutigen Vertreter des Geisteslebens,
der heutigen Politiker .., der heutigen Wirtschaftsleute, welche gegen das Heil der 
Menschheit arbeiten.“ Sie machen sich Illusionen mit einem „Völkerbund“, wollen aber am 
alten Wirtschaftsleben festhalten, während nur ein assoziatives Wirtschaften Heil bringen 
kann. Nach dem Kriege sind Länder immer mehr daran gegangen, „chinesische und andere 
Mauern um sich zu errichten. Und während dieses verderbliche Spiel immer weiter und 
weitergetrieben wird, schreien heute die Weltverhältnisse nach Internationalität des 
Wirtschaftslebens. Und wissen kann man heute, wenn man sich nur darum bekümmern will,
dass allein Heil sein kann unter einem Einfluss der Internationalität des Wirtschaftslebens. 
Warum immer wiederum auf irgendetwas ein Verbot legen, das eingeführt oder ausgeführt 
werden soll? Das führt nur weiter in den Niedergang hinein. Einzig und allein die Freiheit 
des Wirtschaftslebens ist dasjenige, was Heil und Segen bringen kann über Europa und die 
ganze gegenwärtige zivilisierte Welt.“  332b, 328



  Wirtschaft und Intuition: „Und das intuitive Leben, so sonderbar das erscheint, das muss
sich im Wirtschaftsleben entwickeln.“   190, 81  (>Intuition)

  Wirtschaft – Kopf: Das Wirtschaftsleben muss ein selbständiges Glied für sich innerhalb 
des sozialen Organismus sein, so relativ selbständig, wie das Nerven-Sinnessystem im 
menschlichen Organismus.   Kp, 62  (>Soz. Org. u. menschl. Org.)

  Die Vorgänge, „die beginnen mit dem Verhältnis des Menschen zur Natur, die sich 
fortsetzen in all dem, was der Mensch zu tun hat, um die Naturprodukte umzuwandeln und 
sie bis zur Konsumfähigkeit zu bringen“, stehen im sozialen Organismus „wie das 
Kopfsystem, von dem die individuellen Begabungen bedingt sind, im menschlichen 
Gesamtorganismus drinnen steht.“   Kp, 66  (>Kopf, >Nerven, >Tod und Denken)

  „Wenn ein gewisses Volk in einer reichen Gegend wohnt mit vielen Erzgruben, .. mit 
fruchtbarem Boden, so ist der soziale Organismus begabt, bis zur Genialität kann er begabt 
sein. Wenn der Boden unfruchtbar ist (..), dann ist der soziale Organismus töricht, unbegabt.
(…) So müssen Sie das Wirtschaftsleben als den Kopf des sozialen Organismus ansehen. 
Und dasjenige, was die Menschen geistig leisten – wohlgemerkt in der Wirkung auf den 
sozialen Organismus – müssen Sie als die Nahrungsmittel des sozialen Organismus 
ansehen.“   190, 34   (>Sozialer Organismus, Hunger)

  „Wir sind einmal in eine Periode eingetreten, wo der soziale Organismus Hunger leidet, 
und wo er zuviel denkt, wo er sein Kopfsystem zu stark entwickelt. Das bedeutet nicht etwa,
dass heute zuviel gewirtschaftet wird. Es wird viel zuwenig gewirtschaftet.“190, 37   

  Man meint, aus der Wirtschaft würden sich Rechte und geistiges Leben von selbst ergeben.
„Die Menschen sind sich da nicht bewusst, dass das nicht ein individuelles Denken ist, 
sondern dass das dasjenige Denken ist, was durchraunt durch ihre Köpfe vom sozialen 
Organismus her. Der denkt vor allen Dingen zu viel, das heisst, er denkt bloss im 
Wirtschaften. Er kann noch nicht sich entschliessen, sein Herz und seine Lunge, nämlich 
einen wirklichen abgesonderten Staat, zu entwickeln. Ja er kann sogar nicht einmal sich klar
bewusst werden seines Magens, nämlich der Notwendigkeit des Eingreifens der 
individuellen menschlichen Fähigkeiten in den sozialen Organismus.“  190, 39

  Früher waren die Universitäten autonome Körperschaften, heute bilden sie brave 
Staatsdiener aus. „Dem aber tritt gegenüber eine Hypertrophie des sozialen Kopfsystems, 
des Wirtschaftslebens. Alles wird vom Wirtschaftssystem ausgedacht .. Kontor und 
Maschine anstelle Thron und Altar (…) Ich habe immer wieder und wiederum hingewiesen 
darauf, wie gewissermassen der Mensch aufgesogen worden ist von dem objektiven 
sozialen Verstande, von der Überflutung durch das blosse Kopfsystem, mit dem der soziale 
Organismus um uns herum denkt. In dieses Denken sind wir heute eingespannt.“ Und die 
menschliche Persönlichkeit mit ihrem eigenen Denken ist allmählich ausgeschaltet worden. 
190, 40f  (>Kopf, Gliedmassen und Rumpf)

  Wirtschaft – Kunst: Wirtschaft braucht Alterserfahrung, Kunst junge Seelenkräfte. 
 192, 29.6.19

  Wirtschaft und Intuition: „Und das intuitive Leben, so sonderbar das erscheint, das muss
sich im Wirtschaftsleben entwickeln.“   190, 81  (>Intuition)

  Wirtschaft – Kopf: Das Wirtschaftsleben muss ein selbständiges Glied für sich innerhalb 
des sozialen Organismus sein, so relativ selbständig, wie das Nerven-Sinnessystem im 
menschlichen Organismus.   Kp, 62  (>Soz. Org. u. menschl. Org.)

  Die Vorgänge, „die beginnen mit dem Verhältnis des Menschen zur Natur, die sich 
fortsetzen in all dem, was der Mensch zu tun hat, um die Naturprodukte umzuwandeln und 
sie bis zur Konsumfähigkeit zu bringen“, stehen im sozialen Organismus „wie das 
Kopfsystem, von dem die individuellen Begabungen bedingt sind, im menschlichen 
Gesamtorganismus drinnen steht.“   Kp, 66  (>Kopf, >Nerven, >Tod und Denken)

  „Wenn ein gewisses Volk in einer reichen Gegend wohnt mit vielen Erzgruben, .. mit 
fruchtbarem Boden, so ist der soziale Organismus begabt, bis zur Genialität kann er begabt 
sein. Wenn der Boden unfruchtbar ist (..), dann ist der soziale Organismus töricht, unbegabt.
(…) So müssen Sie das Wirtschaftsleben als den Kopf des sozialen Organismus ansehen. 
Und dasjenige, was die Menschen geistig leisten – wohlgemerkt in der Wirkung auf den 
sozialen Organismus – müssen Sie als die Nahrungsmittel des sozialen Organismus 
ansehen.“   190, 34   (>Sozialer Organismus, Hunger)

  „Wir sind einmal in eine Periode eingetreten, wo der soziale Organismus Hunger leidet, 
und wo er zuviel denkt, wo er sein Kopfsystem zu stark entwickelt. Das bedeutet nicht etwa,
dass heute zuviel gewirtschaftet wird. Es wird viel zuwenig gewirtschaftet.“190, 37   

  Man meint, aus der Wirtschaft würden sich Rechte und geistiges Leben von selbst ergeben.
„Die Menschen sind sich da nicht bewusst, dass das nicht ein individuelles Denken ist, 
sondern dass das dasjenige Denken ist, was durchraunt durch ihre Köpfe vom sozialen 
Organismus her. Der denkt vor allen Dingen zu viel, das heisst, er denkt bloss im 
Wirtschaften. Er kann noch nicht sich entschliessen, sein Herz und seine Lunge, nämlich 
einen wirklichen abgesonderten Staat, zu entwickeln. Ja er kann sogar nicht einmal sich klar
bewusst werden seines Magens, nämlich der Notwendigkeit des Eingreifens der 
individuellen menschlichen Fähigkeiten in den sozialen Organismus.“  190, 39

  Früher waren die Universitäten autonome Körperschaften, heute bilden sie brave 
Staatsdiener aus. „Dem aber tritt gegenüber eine Hypertrophie des sozialen Kopfsystems, 
des Wirtschaftslebens. Alles wird vom Wirtschaftssystem ausgedacht .. Kontor und 
Maschine anstelle Thron und Altar (…) Ich habe immer wieder und wiederum hingewiesen 
darauf, wie gewissermassen der Mensch aufgesogen worden ist von dem objektiven 
sozialen Verstande, von der Überflutung durch das blosse Kopfsystem, mit dem der soziale 
Organismus um uns herum denkt. In dieses Denken sind wir heute eingespannt.“ Und die 
menschliche Persönlichkeit mit ihrem eigenen Denken ist allmählich ausgeschaltet worden. 
190, 40f  (>Kopf, Gliedmassen und Rumpf)

  Wirtschaft – Kunst: Wirtschaft braucht Alterserfahrung, Kunst junge Seelenkräfte. 
 192, 29.6.19



  Wirtschaft; Kreislauf >Volkswirtschaftlicher Prozess

  Wirtschaft Leben-hemmend: Das Wirtschaftsleben tendiert heute zur Zerstörung und 
braucht Ernährung durch Geistesleben.  200, 76   (>Bewusstsein oder Instinkt)

  „So wenig man von der Organeinrichtung, die im menschlichen Organismus darauf 
hingeordnet ist, dass sie den eingeatmeten Sauerstoff unbrauchbar macht, verlangen kann, 
dass sie ihn wieder brauchbar mache, so wenig sollte man von dem Wirtschaftskreislauf 
voraussetzen, dass in ihm selbst die Einrichtungen entstehen können, die ausgleichend auf 
dasjenige wirken, was er aus dem Leben heraus Leben-Hemmendes erzeugen muss. 
24, 100  (>Revolutionen, >Geistesleben als Heilmittel)

  „Es ist naheliegend, Schäden zu sehen und deren Abschaffung programmässig zu fordern;
aber notwendig ist, bis an die Wurzeln des sozialen Lebens vorzudringen, und durch ihre 
Gesundung diejenige der Blüten und Früchte zu bewirken.“   24, 103f

  Durch die moderne Technik und den modernen Kapitalismus schlägt das Wirtschaftsleben 
der menschlichen Gesellschaft Wunden. Gegen diese einseitige Wirksamkeit müssen sich 
die beiden anderen Glieder nach ihren eigenen Gesetzen in den sozialen Organismus 
eingliedern.   Kp, 63f  (>Kapitalismus, >Technische Kultur)

  „Ein Wirtschaftsleben, das wirtschaftlich eingerichtet ist, das lässt Schäden entstehen 
gerade durch seine Tüchtigkeit; und im Entstehen, im status nascendi, muss man 
gleichzeitig die Schäden aufheben. Das kann man nicht durch den Wirtschaftsorganismus 
selber, sondern durch den danebenstehenden Geistes- und Rechtsorganismus.“ 332a, 110

  „Das Wirtschaftsleben hat die Menschheit in die Krise hineingeführt, also muss es auf 
einen anderen Boden gestellt werden. .. Es hat sich deutlich gezeigt, dass man Recht nennt 
dasjenige, was nur gestützt werden kann durch Gewalt, und dies bis in unsere Tage hinein. 
Und es hat sich gezeigt, dass im Geistesleben die Gedanken der Menschen schief sind.“ 
Und die Krisen resultieren gerade aus der Vermengung dieser drei Gebiete.   
331, 233f  (>Einheitsstaat)

  Wenn man den Intellekt verkörpern will im Wirtschaftsleben, wird es überall 
zerstörerische, dämonische Kräfte aus sich hervorbringen. So wie der Mensch früher 
Dämonisches in der Natur sah, wird er auf Dämonisches zu sehen haben bei dem, was er 
selber hervorbringt im Wirtschaftsleben.   200, 93  (>Intellekt, Materialismus, Tod)

  Wirtschaft und Macht: „Das wirksamste Prinzip in der neueren Zeit, um die Macht 
auszudehnen über so viele Menschen als man braucht, ist das wirtschaftliche Prinzip, das 
Prinzip der wirtschaftlichen Abhängigkeit, aber diese ist nur das Werkzeug. Dies im Westen
verankerte Prinzip macht sich gerade dadurch unbemerkbar, dass es sich gerade umkleidet 
mit den Phrasen der Revolution und den Phrasen der Demokratie.“  178, 232f 

  „Das Wirtschaftsleben hat ja (..) alles überflutet und hat suggestiv gewirkt auch auf die 
Gedanken, Empfindungen, Leidenschaften der Menschen. (…) Diejenigen, die die 
wirtschaftlich Mächtigen sind (..), die sind zu gleicher Zeit durch ihre wirtschaftliche 
Überlegenheit im Besitz des Bildungsmonopols.“   332a, 23  (>Recht kaufen)

  Wirtschaft; Kreislauf >Volkswirtschaftlicher Prozess

  Wirtschaft Leben-hemmend: Das Wirtschaftsleben tendiert heute zur Zerstörung und 
braucht Ernährung durch Geistesleben.  200, 76   (>Bewusstsein oder Instinkt)

  „So wenig man von der Organeinrichtung, die im menschlichen Organismus darauf 
hingeordnet ist, dass sie den eingeatmeten Sauerstoff unbrauchbar macht, verlangen kann, 
dass sie ihn wieder brauchbar mache, so wenig sollte man von dem Wirtschaftskreislauf 
voraussetzen, dass in ihm selbst die Einrichtungen entstehen können, die ausgleichend auf 
dasjenige wirken, was er aus dem Leben heraus Leben-Hemmendes erzeugen muss. 
24, 100  (>Revolutionen, >Geistesleben als Heilmittel)

  „Es ist naheliegend, Schäden zu sehen und deren Abschaffung programmässig zu fordern;
aber notwendig ist, bis an die Wurzeln des sozialen Lebens vorzudringen, und durch ihre 
Gesundung diejenige der Blüten und Früchte zu bewirken.“   24, 103f

  Durch die moderne Technik und den modernen Kapitalismus schlägt das Wirtschaftsleben 
der menschlichen Gesellschaft Wunden. Gegen diese einseitige Wirksamkeit müssen sich 
die beiden anderen Glieder nach ihren eigenen Gesetzen in den sozialen Organismus 
eingliedern.   Kp, 63f  (>Kapitalismus, >Technische Kultur)

  „Ein Wirtschaftsleben, das wirtschaftlich eingerichtet ist, das lässt Schäden entstehen 
gerade durch seine Tüchtigkeit; und im Entstehen, im status nascendi, muss man 
gleichzeitig die Schäden aufheben. Das kann man nicht durch den Wirtschaftsorganismus 
selber, sondern durch den danebenstehenden Geistes- und Rechtsorganismus.“ 332a, 110

  „Das Wirtschaftsleben hat die Menschheit in die Krise hineingeführt, also muss es auf 
einen anderen Boden gestellt werden. .. Es hat sich deutlich gezeigt, dass man Recht nennt 
dasjenige, was nur gestützt werden kann durch Gewalt, und dies bis in unsere Tage hinein. 
Und es hat sich gezeigt, dass im Geistesleben die Gedanken der Menschen schief sind.“ 
Und die Krisen resultieren gerade aus der Vermengung dieser drei Gebiete.   
331, 233f  (>Einheitsstaat)

  Wenn man den Intellekt verkörpern will im Wirtschaftsleben, wird es überall 
zerstörerische, dämonische Kräfte aus sich hervorbringen. So wie der Mensch früher 
Dämonisches in der Natur sah, wird er auf Dämonisches zu sehen haben bei dem, was er 
selber hervorbringt im Wirtschaftsleben.   200, 93  (>Intellekt, Materialismus, Tod)

  Wirtschaft und Macht: „Das wirksamste Prinzip in der neueren Zeit, um die Macht 
auszudehnen über so viele Menschen als man braucht, ist das wirtschaftliche Prinzip, das 
Prinzip der wirtschaftlichen Abhängigkeit, aber diese ist nur das Werkzeug. Dies im Westen
verankerte Prinzip macht sich gerade dadurch unbemerkbar, dass es sich gerade umkleidet 
mit den Phrasen der Revolution und den Phrasen der Demokratie.“  178, 232f 

  „Das Wirtschaftsleben hat ja (..) alles überflutet und hat suggestiv gewirkt auch auf die 
Gedanken, Empfindungen, Leidenschaften der Menschen. (…) Diejenigen, die die 
wirtschaftlich Mächtigen sind (..), die sind zu gleicher Zeit durch ihre wirtschaftliche 
Überlegenheit im Besitz des Bildungsmonopols.“   332a, 23  (>Recht kaufen)



  „Also überall können wir sehen, wie das Aufsuchen des Rohproduktes das rein 
Wirtschaftliche nach der einen Seite hin ins Politische leicht hineintreibt, zur 
Machtentfaltung treibt.“   NÖK, 135  (>Imperialismus)

  „Bedenken Sie nur einmal, wie im Laufe der kapitalistischen Entwicklung der neueren Zeit
immer mehr und mehr das protektionistische Verhältnis zwischen dem Staat und dem 
kapitalistischen Unternehmertum entstand. .. Das drückt sich insbesondere aus in den 
verschiedenen Kriegsursachen, insbesondere im Westen. Aber eine Körperschaft, die 
wirklich hervorgegangen ist aus dem Wirtschaftsleben selbst, aus allen Branchen des 
Wirtschaftslebens, und die getragen ist von dem Vertrauen der gesamten Arbeiterschaft, 
eine solche Körperschaft stand dem kapitalistischen Unternehmertum noch nie gegenüber.“ 
331, 183f

  „Auf seinem eigenen Boden erzeugt das Wirtschaftsleben wohl den Sinn für 
wirtschaftliche Macht, aber nicht zugleich denjenigen für soziales Recht. Deshalb mussten 
die Versuche scheitern, aus dem wirtschaftlichen Denken selbst das soziale Recht 
hervorzuzaubern.“  24, 77  (>Marxismus)

  Wirtschaft und Mensch: Das Wirtschaftsleben trat allmählich, alles Übrige überflutend 
hervor „durch seine Kompliziertheit, dadurch, dass sich die Wirtschaft ausdehnte, .. in die 
Verhältnisse der ganzen Welt sich erstreckte; .. dadurch aber auch, dass eben das 
Wirtschaftsleben unpersönlich wurde, getrennt wurde von menschlicher Ehre, von 
menschlicher Freude, von menschlicher Hingabe“, dadurch ist das Wirtschaftsleben 
weggedrängt worden von dem Menschen. Aber gerade dadurch, „dass er nicht mehr 
persönlich damit verbunden war und sein Blick wie hypnotisch in Anspruch genommen 
wurde von diesem Wirtschaftsleben, gewann es .. immer mehr und mehr Kraft über den 
Menschen selbst.“  336, 96  (>Ideologie)

  Wirtschaft und Nachtodliches: „Und wir lernen hier im Wirtschaftsleben aufeinander 
angewiesen sein, füreinander zu arbeiten, miteinander im Wirtschaftsleben Vorteile gegen 
Vorteile austauschen, weil wir dadurch die Grundlage legen für gewisse Sympathien, 
welche sich im nachtodlichen Leben zwischen den Seelen entspinnen sollen, zwischen 
denen nicht schon hier ein Anziehungsband da ist durch das gewöhnliche Karma.“ 189, 120

  Wirtschaft und Naturgrundlage: „Geradeso, wie der einzelne Mensch mit Bezug auf 
das, was er für sich durch Lernen, durch Erziehung, durch das Leben werden kann, ruht auf 
der Begabung seines geistigen und körperlichen Organismus, .. so ruht alles 
Wirtschaftsleben auf einer gewissen Naturgrundlage.“  328, 32 

  Die gebrauchte (aufzuwendende) Arbeit z.B. bei der Bananenernte im Vergleich zum 
Weizen bis zur Konsumfähigkeit ist sehr viel kleiner. Das Verhältnis zur Naturgrundlage 
bedingt das Mass von Arbeitskraft   Kp, 65

  Wirtschaft als neue Natur: „Da gibt es nichts anderes, da die Natur nicht mehr das 
Geistige offenbart, um die Menschheit überhaupt weiterzubringen, als eine Umkehrung zu 
vollziehen zum Geistigen selbst hin. Und auf der anderen Seite in dem Wirtschaftlichen 
selber dasjenige zu finden, was man früher in der Natur gefunden hat.“ Hier gilt es, ein 

  „Also überall können wir sehen, wie das Aufsuchen des Rohproduktes das rein 
Wirtschaftliche nach der einen Seite hin ins Politische leicht hineintreibt, zur 
Machtentfaltung treibt.“   NÖK, 135  (>Imperialismus)

  „Bedenken Sie nur einmal, wie im Laufe der kapitalistischen Entwicklung der neueren Zeit
immer mehr und mehr das protektionistische Verhältnis zwischen dem Staat und dem 
kapitalistischen Unternehmertum entstand. .. Das drückt sich insbesondere aus in den 
verschiedenen Kriegsursachen, insbesondere im Westen. Aber eine Körperschaft, die 
wirklich hervorgegangen ist aus dem Wirtschaftsleben selbst, aus allen Branchen des 
Wirtschaftslebens, und die getragen ist von dem Vertrauen der gesamten Arbeiterschaft, 
eine solche Körperschaft stand dem kapitalistischen Unternehmertum noch nie gegenüber.“ 
331, 183f

  „Auf seinem eigenen Boden erzeugt das Wirtschaftsleben wohl den Sinn für 
wirtschaftliche Macht, aber nicht zugleich denjenigen für soziales Recht. Deshalb mussten 
die Versuche scheitern, aus dem wirtschaftlichen Denken selbst das soziale Recht 
hervorzuzaubern.“  24, 77  (>Marxismus)

  Wirtschaft und Mensch: Das Wirtschaftsleben trat allmählich, alles Übrige überflutend 
hervor „durch seine Kompliziertheit, dadurch, dass sich die Wirtschaft ausdehnte, .. in die 
Verhältnisse der ganzen Welt sich erstreckte; .. dadurch aber auch, dass eben das 
Wirtschaftsleben unpersönlich wurde, getrennt wurde von menschlicher Ehre, von 
menschlicher Freude, von menschlicher Hingabe“, dadurch ist das Wirtschaftsleben 
weggedrängt worden von dem Menschen. Aber gerade dadurch, „dass er nicht mehr 
persönlich damit verbunden war und sein Blick wie hypnotisch in Anspruch genommen 
wurde von diesem Wirtschaftsleben, gewann es .. immer mehr und mehr Kraft über den 
Menschen selbst.“  336, 96  (>Ideologie)

  Wirtschaft und Nachtodliches: „Und wir lernen hier im Wirtschaftsleben aufeinander 
angewiesen sein, füreinander zu arbeiten, miteinander im Wirtschaftsleben Vorteile gegen 
Vorteile austauschen, weil wir dadurch die Grundlage legen für gewisse Sympathien, 
welche sich im nachtodlichen Leben zwischen den Seelen entspinnen sollen, zwischen 
denen nicht schon hier ein Anziehungsband da ist durch das gewöhnliche Karma.“ 189, 120

  Wirtschaft und Naturgrundlage: „Geradeso, wie der einzelne Mensch mit Bezug auf 
das, was er für sich durch Lernen, durch Erziehung, durch das Leben werden kann, ruht auf 
der Begabung seines geistigen und körperlichen Organismus, .. so ruht alles 
Wirtschaftsleben auf einer gewissen Naturgrundlage.“  328, 32 

  Die gebrauchte (aufzuwendende) Arbeit z.B. bei der Bananenernte im Vergleich zum 
Weizen bis zur Konsumfähigkeit ist sehr viel kleiner. Das Verhältnis zur Naturgrundlage 
bedingt das Mass von Arbeitskraft   Kp, 65

  Wirtschaft als neue Natur: „Da gibt es nichts anderes, da die Natur nicht mehr das 
Geistige offenbart, um die Menschheit überhaupt weiterzubringen, als eine Umkehrung zu 
vollziehen zum Geistigen selbst hin. Und auf der anderen Seite in dem Wirtschaftlichen 
selber dasjenige zu finden, was man früher in der Natur gefunden hat.“ Hier gilt es, ein 



Geistiges zu bändigen. - Man muss auf das Dämonische des Wirtschaftslebens hinsehen und
ebenso auf den geistig-seelischen Kern jedes Menschen als Ausgleich.   200, 95f  
(>Produktionsmittel, Natur ..,>Naturverehrung und Wirtschaftsleben)

  „Wir tauchen, krass ausgedrückt, gewissermassen unter in ein Untermenschliches, indem 
wir uns in das Wirtschaftsleben einlassen. (..) Denken Sie einmal, wie sehr Sie sich 
anstrengen müssen in sich, aktiv, wenn Sie sich der geistigen Kultur hingeben, und wie 
gedankenlos manche Menschen sein können im blossen Wirtschaftsleben. (…) Aber dieses 
Geistig-Seelische, das entwickelt dann eine stark unbewusste Tätigkeit. Und in dieser 
unbewussten Tätigkeit liegt ein Keim. Diesen Keim, den tragen wir durch die Pforte des 
Todes.“   192, 45  (>Bild und Keim)

  Im wirtschaftlichen Denken lebt Äusseres, Materielles (Ware, Preis..). Und gerade weil wir
es denkend miterleben müssen, nicht nur instinktiv, setzt in uns „ein anderer, tieferer 
Mensch“ die Gedanken fort und macht sie „erst so, dass sie ein Ende, einen Zusammenhang
haben.“  193, 33    (>Willenswirkungen)

  „Was wären wir dann, wenn wir nur im äusseren, rein wirtschaftlichen Leben aufgehen 
würden? Wir wären denkende Tiere, nicht anderes.“ „Recht besteht nicht unter Tieren.“     
193, 52   (>Menschentier)

  Wirtschaft; Organisation: Die Wirtschaftsorganisation wird Menschen mit gleichen 
Berufs- oder Konsuminteressen oder mit in anderer Beziehung gleichen Bedürfnissen sich 
zu Genossenschaften zusammenschliessen lassen, die im gegenseitigen Wechselverkehr die 
Gesamtwirtschaft zustande bringen.“   Kp, 73 (>Assoziationen)

  „Da wird es keine parlamentarische Vertretung an der Spitze geben, sondern es wird eine 
Struktur geben von Assoziationen, Koalitionen, Genossenschaften aus den Berufsständen, 
aus der Zusammengliederung von Produktion und Konsumtion und so weiter, die sich 
organisieren, die sich verwalten können“ bis zu einer „gewissen Spitze“; einem 
„Zentralort“.   337a, 74

  „Selbstverständlich gehört zu diesem Gewebe von wirtschaftlichen Institutionen – mit 
Bezug auf das Wirtschaften – auch alles dasjenige, was sonst arbeitet im Rechtsleben, (..) 
im geistigen Leben. (..) Diejenigen, die im geistigen Leben wirksam sind, die müssen essen,
trinken, sich kleiden; sie müssen daher von sich aus auch wiederum 
Wirtschaftskorporationen bilden“ .. und sich assoziieren mit Korporationen, die ihren 
Interessen dienen. 337a, 142

  „Dann handelt es sich darum, dass die Verwaltung, die Gesetzgebung dieses 
Wirtschaftsprozesses darauf ausgeht, die gegenseitige Bewertung der Ware in der 
wirtschaftlichen Wirklichkeit auf den Weg zu bringen, in der zweckmässigsten Weise die 
Warenzirkulation einzuleiten, die Warenproduktion einzuleiten, die Warenkonsumtion 
einzuleiten.“  328, 149f

  Die wirtschaftliche Fruchtbarkeit der rechtlichen und geistigen Ebene werden von der 
Zweckmässigkeit der Wirtschaftsverwaltung abhängen und von deren Massnahmen. 
Kp, 131

Geistiges zu bändigen. - Man muss auf das Dämonische des Wirtschaftslebens hinsehen und
ebenso auf den geistig-seelischen Kern jedes Menschen als Ausgleich.   200, 95f  
(>Produktionsmittel, Natur ..,>Naturverehrung und Wirtschaftsleben)

  „Wir tauchen, krass ausgedrückt, gewissermassen unter in ein Untermenschliches, indem 
wir uns in das Wirtschaftsleben einlassen. (..) Denken Sie einmal, wie sehr Sie sich 
anstrengen müssen in sich, aktiv, wenn Sie sich der geistigen Kultur hingeben, und wie 
gedankenlos manche Menschen sein können im blossen Wirtschaftsleben. (…) Aber dieses 
Geistig-Seelische, das entwickelt dann eine stark unbewusste Tätigkeit. Und in dieser 
unbewussten Tätigkeit liegt ein Keim. Diesen Keim, den tragen wir durch die Pforte des 
Todes.“   192, 45  (>Bild und Keim)

  Im wirtschaftlichen Denken lebt Äusseres, Materielles (Ware, Preis..). Und gerade weil wir
es denkend miterleben müssen, nicht nur instinktiv, setzt in uns „ein anderer, tieferer 
Mensch“ die Gedanken fort und macht sie „erst so, dass sie ein Ende, einen Zusammenhang
haben.“  193, 33    (>Willenswirkungen)

  „Was wären wir dann, wenn wir nur im äusseren, rein wirtschaftlichen Leben aufgehen 
würden? Wir wären denkende Tiere, nicht anderes.“ „Recht besteht nicht unter Tieren.“     
193, 52   (>Menschentier)

  Wirtschaft; Organisation: Die Wirtschaftsorganisation wird Menschen mit gleichen 
Berufs- oder Konsuminteressen oder mit in anderer Beziehung gleichen Bedürfnissen sich 
zu Genossenschaften zusammenschliessen lassen, die im gegenseitigen Wechselverkehr die 
Gesamtwirtschaft zustande bringen.“   Kp, 73 (>Assoziationen)

  „Da wird es keine parlamentarische Vertretung an der Spitze geben, sondern es wird eine 
Struktur geben von Assoziationen, Koalitionen, Genossenschaften aus den Berufsständen, 
aus der Zusammengliederung von Produktion und Konsumtion und so weiter, die sich 
organisieren, die sich verwalten können“ bis zu einer „gewissen Spitze“; einem 
„Zentralort“.   337a, 74

  „Selbstverständlich gehört zu diesem Gewebe von wirtschaftlichen Institutionen – mit 
Bezug auf das Wirtschaften – auch alles dasjenige, was sonst arbeitet im Rechtsleben, (..) 
im geistigen Leben. (..) Diejenigen, die im geistigen Leben wirksam sind, die müssen essen,
trinken, sich kleiden; sie müssen daher von sich aus auch wiederum 
Wirtschaftskorporationen bilden“ .. und sich assoziieren mit Korporationen, die ihren 
Interessen dienen. 337a, 142

  „Dann handelt es sich darum, dass die Verwaltung, die Gesetzgebung dieses 
Wirtschaftsprozesses darauf ausgeht, die gegenseitige Bewertung der Ware in der 
wirtschaftlichen Wirklichkeit auf den Weg zu bringen, in der zweckmässigsten Weise die 
Warenzirkulation einzuleiten, die Warenproduktion einzuleiten, die Warenkonsumtion 
einzuleiten.“  328, 149f

  Die wirtschaftliche Fruchtbarkeit der rechtlichen und geistigen Ebene werden von der 
Zweckmässigkeit der Wirtschaftsverwaltung abhängen und von deren Massnahmen. 
Kp, 131



  Wirtschaft und Recht: „Ein Wirtschaftsleben, das von sich aus die Rechte der 
wirtschaftenden Menschen ordnet und nach den in ihm waltenden Interessen erziehen und 
unterrichten lässt, macht den Menschen zu einem Rade im Wirtschaftsmechanismus. Es 
verkümmert seinen Geist..“ „Es verkümmert auch die gefühlsmässigen Beziehungen zu 
seinen Mitmenschen.“ 24, 54    (>Wirtschaft und Macht, >Staat als Wirtschafter)

  „Im Kreislauf des Wirtschaftslebens ist nichts vorhanden, das von sich aus einen Antrieb 
enthielte, dasjenige zu regeln, was aus dem Rechtsbewusstsein über das Verhältnis von 
Mensch zu Mensch erfliesst. Und will man dieses Verhältnis aus den wirtschaftlichen 
Antrieben heraus ordnen, so wird man den Menschen mit seiner Arbeit und mit der 
Verfügung über die Arbeitsmittel in das Wirtschaftsleben einspannen. Er wird ein Rad in 
einem Wirtschaftsleben, das wie ein Mechanismus wirkt. Das Wirtschaftsleben hat die 
Tendenz, fortwährend sich in einer Richtung zu bewegen, in die von einer anderen Seite her 
eingegriffen werden muss. Nicht, wenn die Rechtsmassnahmen in die Richtung (der 
Wirtschaft) .. laufen, sind sie gut, oder wenn sie ihr zuwiderlaufen, sind sie schädlich, 
sondern, wenn die Richtung, in welcher das Wirtschaftsleben läuft, fortwährend beeinflusst 
wird von den Rechten, welche den Menschen nur als Menschen angehen, wird dieser in 
dem Wirtschaftsleben ein menschenwürdiges Dasein führen können.“  Kp, 122f

  „Das Recht muss von den wirtschaftenden Menschen von einer ausserhalb des 
Wirtschaftslebens liegenden Stelle empfangen und im Wirtschaftsleben nur angewendet 
werden.“   24, 63  (>Arbeit und Wirtschaft trennen)

  „Innerhalb der Wirtschaftseinrichtungen wendet sich der Mensch an den Menschen, weil 
der eine dem Interesse des anderen dient; grundverschieden davon ist die Beziehung, 
welche der eine Mensch zu dem andern innerhalb des Rechtslebens hat. … Der Mensch 
kann nur dann das Rechtsverhältnis richtig erleben, das zwischen ihm und anderen 
Menschen bestehen muss, wenn er dieses Verhältnis nicht auf dem Wirtschaftsgebiet erlebt,
sondern auf einem davon völlig getrennten Boden. (…) Die im wirtschaftlichen Leben 
stehenden Menschen haben selbstverständlich das Rechtsbewusstsein, aber sie werden nur 
aus diesem heraus und nicht aus den wirtschaftlichen Interessen Gesetzgebung und 
Verwaltung im Sinne des Rechtes besorgen, wenn sie darüber zu urteilen haben in dem 
Rechtsstaat, der als solcher an dem Wirtschaftsleben keinen Anteil hat.“  Kp, 68  

  „Aus dem Wirtschaftlichen müssen ausgesondert werden alle Rechtsverhältnisse: 
Besitzverhältnisse und Arbeitsverhältnisse. Man kann heute .. Ware gegen Ware kaufen, 
Ware gegen Arbeitskraft, Waren gegen Rechte. Das sind die volkswirtschaftlichen Begriffe. 
Die beiden letzten müssen vollständig verschwinden. Rechte dürfen nicht gekauft werden, 
Arbeitskraft darf nicht verkauft werden.“ Die Preisbildung muss eine Folge des 
Arbeitsrechtes sein, geradeso, wie sie eine Folge der Naturprozesse ist. „Die Einkünfte der 
Arbeiter dürfen nur aus dem Arbeitsrecht erfolgen.“ „Besitz wird in Zukunft überhaupt kein
Kaufobjekt sein. .. Heute ist ein annehmbares Besitzrecht nur für das geistige Eigentum 
durchgeführt. In Zukunft muss auch alles materielle Eigentum einem ähnlichen Prozess 
unterworfen werden: Es muss zirkulieren. Das Kapital muss herausgenommen werden. 
332b, 82f

  „Was wird entstehen, wenn, ganz abgesehen vom Wirtschaftsleben, auf einem für sich 

  Wirtschaft und Recht: „Ein Wirtschaftsleben, das von sich aus die Rechte der 
wirtschaftenden Menschen ordnet und nach den in ihm waltenden Interessen erziehen und 
unterrichten lässt, macht den Menschen zu einem Rade im Wirtschaftsmechanismus. Es 
verkümmert seinen Geist..“ „Es verkümmert auch die gefühlsmässigen Beziehungen zu 
seinen Mitmenschen.“ 24, 54    (>Wirtschaft und Macht, >Staat als Wirtschafter)

  „Im Kreislauf des Wirtschaftslebens ist nichts vorhanden, das von sich aus einen Antrieb 
enthielte, dasjenige zu regeln, was aus dem Rechtsbewusstsein über das Verhältnis von 
Mensch zu Mensch erfliesst. Und will man dieses Verhältnis aus den wirtschaftlichen 
Antrieben heraus ordnen, so wird man den Menschen mit seiner Arbeit und mit der 
Verfügung über die Arbeitsmittel in das Wirtschaftsleben einspannen. Er wird ein Rad in 
einem Wirtschaftsleben, das wie ein Mechanismus wirkt. Das Wirtschaftsleben hat die 
Tendenz, fortwährend sich in einer Richtung zu bewegen, in die von einer anderen Seite her 
eingegriffen werden muss. Nicht, wenn die Rechtsmassnahmen in die Richtung (der 
Wirtschaft) .. laufen, sind sie gut, oder wenn sie ihr zuwiderlaufen, sind sie schädlich, 
sondern, wenn die Richtung, in welcher das Wirtschaftsleben läuft, fortwährend beeinflusst 
wird von den Rechten, welche den Menschen nur als Menschen angehen, wird dieser in 
dem Wirtschaftsleben ein menschenwürdiges Dasein führen können.“  Kp, 122f

  „Das Recht muss von den wirtschaftenden Menschen von einer ausserhalb des 
Wirtschaftslebens liegenden Stelle empfangen und im Wirtschaftsleben nur angewendet 
werden.“   24, 63  (>Arbeit und Wirtschaft trennen)

  „Innerhalb der Wirtschaftseinrichtungen wendet sich der Mensch an den Menschen, weil 
der eine dem Interesse des anderen dient; grundverschieden davon ist die Beziehung, 
welche der eine Mensch zu dem andern innerhalb des Rechtslebens hat. … Der Mensch 
kann nur dann das Rechtsverhältnis richtig erleben, das zwischen ihm und anderen 
Menschen bestehen muss, wenn er dieses Verhältnis nicht auf dem Wirtschaftsgebiet erlebt,
sondern auf einem davon völlig getrennten Boden. (…) Die im wirtschaftlichen Leben 
stehenden Menschen haben selbstverständlich das Rechtsbewusstsein, aber sie werden nur 
aus diesem heraus und nicht aus den wirtschaftlichen Interessen Gesetzgebung und 
Verwaltung im Sinne des Rechtes besorgen, wenn sie darüber zu urteilen haben in dem 
Rechtsstaat, der als solcher an dem Wirtschaftsleben keinen Anteil hat.“  Kp, 68  

  „Aus dem Wirtschaftlichen müssen ausgesondert werden alle Rechtsverhältnisse: 
Besitzverhältnisse und Arbeitsverhältnisse. Man kann heute .. Ware gegen Ware kaufen, 
Ware gegen Arbeitskraft, Waren gegen Rechte. Das sind die volkswirtschaftlichen Begriffe. 
Die beiden letzten müssen vollständig verschwinden. Rechte dürfen nicht gekauft werden, 
Arbeitskraft darf nicht verkauft werden.“ Die Preisbildung muss eine Folge des 
Arbeitsrechtes sein, geradeso, wie sie eine Folge der Naturprozesse ist. „Die Einkünfte der 
Arbeiter dürfen nur aus dem Arbeitsrecht erfolgen.“ „Besitz wird in Zukunft überhaupt kein
Kaufobjekt sein. .. Heute ist ein annehmbares Besitzrecht nur für das geistige Eigentum 
durchgeführt. In Zukunft muss auch alles materielle Eigentum einem ähnlichen Prozess 
unterworfen werden: Es muss zirkulieren. Das Kapital muss herausgenommen werden. 
332b, 82f

  „Was wird entstehen, wenn, ganz abgesehen vom Wirtschaftsleben, auf einem für sich 



bestehenden Boden … über Arbeitsrecht so rein aus den menschlichen Untergründen heraus
verhandelt wird und daraus Gesetze gegeben werden? Dann wird etwas daraus entstehen, 
was ähnlich in den Wirtschaftsprozess hineinwirkt wie jetzt die Naturgrundlagen dieses 
Wirtschaftsprozesses. (…) Man muss sich in der Preisbildung .. nach dem richten, wie die 
Naturfaktoren wirken. Man wird sich in der Zukunft .. auch danach zu richten haben, wie …
die Arbeitszeit festgesetzt werden wird, dann wird es so sein, dass einfach eine Ware so viel
kostet, als das Notwendige kostet zu ihrer Aufbringung der Zeit, die für eine bestimmte 
Arbeit notwendig ist ..“  328, 119f 

  Durch die Abhängigkeit der Arbeit von der Rechtsordnung wird die Wirtschaft abhängig 
vom Menschen und nicht umgekehrt.   Kp, 79 (Fussnote)   (>Arbeit im Rechtsleben)  

  Man will „alle Produktion und Konsumtion von aussen her „gerecht“ .. (regeln). Aber 
diese organisatorische Regelung unterbindet die freie Schaffenskraft des einzelnen … 
Greifen nicht andere als wirtschaftliche Kräfte ein, dann wird der Besitzende dem 
Besitzlosen die Leistung notwendig mit der Gegenleistung ausgleichen müssen.“ Kp, 15f  
(>Wirtschaft nicht demokratisch, >Leistung und Gegenleistung, >Eigentum als Recht) 

  Das Wirtschaftsleben unterscheidet sich vom Rechtsleben, wie sich „die Tätigkeit der 
Lunge zur Verarbeitung der äusseren Luft sich abscheidet von den Vorgängen im Nerven-
Sinnesleben.“   Kp, 62  

  Das Wirtschaftsgebiet hat eigene Gesetzgebungs- und Verwaltungskörperschaften. „Der 
notwendige Verkehr zwischen den Leitungen des Rechts- und Wirtschaftskörpers wird 
erfolgen annähernd wie gegenwärtig der zwischen den Regierungen souveräner 
Staatsgebiete.“   Kp, 70

  Rechte zwischen Produzenten, Händlern und Konsumenten bestehen in dem vom 
Warenaustausch ganz unabhängigen Verhältnis von Person zu Person.   Kp, 73

  „Alles, was in den Wirtschaftsorganismus als für alle Menschen gleiches Gesetz eingreift 
(wie Unfallverhütung, Schädigung durch Wucher usw.), unterliegt den Befugnissen der 
politischen Organisation.“   24, 435f

  Wenn irgendwo durch die Naturgrundlage der Weizen teurer erzeugt werden muss und 
„durch das blosse Assoziationsleben der Ausgleich nicht geschaffen wird,“ kann das 
Rechtsleben das korrigieren, indem derjenige, der den Weizen billiger verkauft, eine höhere 
Steuer zu zahlen hat.“ 189, 112  

  „Im Wirtschaftsprozess hat man es nur zu tun mit Waren, Warenaustausch und so weiter. In
den Wirtschaftsprozess gehört nicht hinein zum Beispiel das Besitzverhältnis, das 
Besitzverhältnis gehört in das Rechtsleben hinein. Warum? Was bedeutet es denn eigentlich,
wenn ich Besitzer, sagen wir, eines Grundes bin? Das bedeutet, dass die menschlichen 
Einrichtungen, innerhalb derer ich wohne, so getroffen worden sind, dass mir als Einzigem 
zusteht das Recht, diesen Boden im Wirtschaftsprozess zu benutzen. Das ist ein Recht auf
diesen Boden; das ist ein Recht, das etwas ganz anderes ist als dasjenige, was sich nach 
Gesetzen des Wirtschaftsprozesses abspielen kann.“  336, 143  (>Recht und Wirtschaft) 

bestehenden Boden … über Arbeitsrecht so rein aus den menschlichen Untergründen heraus
verhandelt wird und daraus Gesetze gegeben werden? Dann wird etwas daraus entstehen, 
was ähnlich in den Wirtschaftsprozess hineinwirkt wie jetzt die Naturgrundlagen dieses 
Wirtschaftsprozesses. (…) Man muss sich in der Preisbildung .. nach dem richten, wie die 
Naturfaktoren wirken. Man wird sich in der Zukunft .. auch danach zu richten haben, wie …
die Arbeitszeit festgesetzt werden wird, dann wird es so sein, dass einfach eine Ware so viel
kostet, als das Notwendige kostet zu ihrer Aufbringung der Zeit, die für eine bestimmte 
Arbeit notwendig ist ..“  328, 119f 

  Durch die Abhängigkeit der Arbeit von der Rechtsordnung wird die Wirtschaft abhängig 
vom Menschen und nicht umgekehrt.   Kp, 79 (Fussnote)   (>Arbeit im Rechtsleben)  

  Man will „alle Produktion und Konsumtion von aussen her „gerecht“ .. (regeln). Aber 
diese organisatorische Regelung unterbindet die freie Schaffenskraft des einzelnen … 
Greifen nicht andere als wirtschaftliche Kräfte ein, dann wird der Besitzende dem 
Besitzlosen die Leistung notwendig mit der Gegenleistung ausgleichen müssen.“ Kp, 15f  
(>Wirtschaft nicht demokratisch, >Leistung und Gegenleistung, >Eigentum als Recht) 

  Das Wirtschaftsleben unterscheidet sich vom Rechtsleben, wie sich „die Tätigkeit der 
Lunge zur Verarbeitung der äusseren Luft sich abscheidet von den Vorgängen im Nerven-
Sinnesleben.“   Kp, 62  

  Das Wirtschaftsgebiet hat eigene Gesetzgebungs- und Verwaltungskörperschaften. „Der 
notwendige Verkehr zwischen den Leitungen des Rechts- und Wirtschaftskörpers wird 
erfolgen annähernd wie gegenwärtig der zwischen den Regierungen souveräner 
Staatsgebiete.“   Kp, 70

  Rechte zwischen Produzenten, Händlern und Konsumenten bestehen in dem vom 
Warenaustausch ganz unabhängigen Verhältnis von Person zu Person.   Kp, 73

  „Alles, was in den Wirtschaftsorganismus als für alle Menschen gleiches Gesetz eingreift 
(wie Unfallverhütung, Schädigung durch Wucher usw.), unterliegt den Befugnissen der 
politischen Organisation.“   24, 435f

  Wenn irgendwo durch die Naturgrundlage der Weizen teurer erzeugt werden muss und 
„durch das blosse Assoziationsleben der Ausgleich nicht geschaffen wird,“ kann das 
Rechtsleben das korrigieren, indem derjenige, der den Weizen billiger verkauft, eine höhere 
Steuer zu zahlen hat.“ 189, 112  

  „Im Wirtschaftsprozess hat man es nur zu tun mit Waren, Warenaustausch und so weiter. In
den Wirtschaftsprozess gehört nicht hinein zum Beispiel das Besitzverhältnis, das 
Besitzverhältnis gehört in das Rechtsleben hinein. Warum? Was bedeutet es denn eigentlich,
wenn ich Besitzer, sagen wir, eines Grundes bin? Das bedeutet, dass die menschlichen 
Einrichtungen, innerhalb derer ich wohne, so getroffen worden sind, dass mir als Einzigem 
zusteht das Recht, diesen Boden im Wirtschaftsprozess zu benutzen. Das ist ein Recht auf
diesen Boden; das ist ein Recht, das etwas ganz anderes ist als dasjenige, was sich nach 
Gesetzen des Wirtschaftsprozesses abspielen kann.“  336, 143  (>Recht und Wirtschaft) 



  Wirtschaft reformieren >Reformer .., >Wirtschaft umgestalten als Irrtum

  Wirtschaft und Staat >Rechtsstaat und Wirtschaft, >Staat als Wirtschafter, >Politik und 
Wirtschaft

  Wirtschaft braucht Tüchtige: „Es gibt eben heute ausserordentlich wenig wirklich 
wirtschaftlich und geistig tüchtige Persönlichkeiten, und man hat grosse Mühe, .. jemanden 
zu finden, den man brauchen kann. … Untüchtigkeit ist heute bei den führenden Menschen 
eines der grössten sozialen Übel. Das gehört einmal zur sozialen Frage“ Der „Kommende 
Tag“ wird bestrebt sein, wieder „die Menschlichkeit einzuführen – jene Menschlichkeit, die 
ein ehrliches Fühlen, ein ehrliches Wollen für Menschenarbeit mit jedem Menschen hat.“  
332b, 284f  (>Wirtschaftslage Folge der Kulturzustände)

  Wirtschaft umgestalten als Irrtum: „Der grosse Irrtum muss überwunden werden zum 
Klarsehen in der sozialen Frage, der grosse Irrtum, dass man bloss die wirtschaftlichen 
Einrichtungen umzugestalten habe, dann ergäbe sich alles übrige von selbst. Dieser Irrtum 
ist dadurch entstanden, dass das wirtschaftliche Leben in der neueren Zeit allein mächtig 
geworden ist. Man lässt sich suggestiv beeinflussen von der einzigen Macht des 
Wirtschaftslebens. Man wird dadurch niemals zu einer Lösung bringen, was die soziale 
Frage ist. Die Menschen werden sich Illusionen hingeben, gerade die vom Proletariat. Sie 
werden aus dem Wirtschaftsleben heraussaugen wollen, was sie «gerechte Verteilung der 
Güter» nennen. Die gerechte Verteilung der Güter wird aber nur bewirkt werden, wenn im 
sozialen Organismus Menschen drinnenstehen, die Fähigkeiten haben, die entsprechenden 
Einrichtungen, durch die die wirtschaftlichen Forderungen befriedigt werden können, zu 
schaffen. .. Was muss neben das Wirtschaftsleben hingestellt werden, damit fortdauernd 
dieses Wirtschaftsleben von den sozialen Menschen, die im Rechtsleben, im Geistesleben 
soziale Menschen werden, sozial gestaltet werde? .. Und diejenigen, die im 
Wirtschaftsleben die alleinigen Heilmittel suchen für eine Gesundung des sozialen Lebens, 
müssen verwiesen werden auf den Geist und auf das Recht.“  332a, 96  

  Wirtschaft und Vertragsprinzip: Im Wirtschaftsleben muss alles auf Leistung und 
Gegenleistung beruhen und deshalb auf dem Vertragsprinzip. 331, 166f  (>Verträge, 
>Denken, wirtschaftliches)

  Wirtschaft = Ware: „In das Wirtschaftsleben hinein haben sich zwei Dinge ergossen, die 
schlechterdings nicht in das Wirtschaftsleben hineingehören. Das ist das Kapital, und das ist
die menschliche Arbeitskraft, während in das Wirtschaftsleben bloß dasjenige hineingehört, 
was sich auf dem Warenmarkt abspielt.“  333, 18

  Im Wirtschaftsleben wird alles „mit dem Warencharakter ausgestattet. Alles wird zur 
Ware: Arbeitskraft wird Ware, Geist wird Ware. Das ist der Gang der neueren Entwickelung
gewesen.“   338, 81  (>Ware, >Recht kaufen)

  „In der Erzeugung und in dem zweckmässigen Verbrauch von Waren besteht das 
Wirtschaftsleben.“ Kp, 54   

   Heute meint man, Produktionsmittel und Grund und Boden seien Dinge des 

  Wirtschaft reformieren >Reformer .., >Wirtschaft umgestalten als Irrtum

  Wirtschaft und Staat >Rechtsstaat und Wirtschaft, >Staat als Wirtschafter, >Politik und 
Wirtschaft

  Wirtschaft braucht Tüchtige: „Es gibt eben heute ausserordentlich wenig wirklich 
wirtschaftlich und geistig tüchtige Persönlichkeiten, und man hat grosse Mühe, .. jemanden 
zu finden, den man brauchen kann. … Untüchtigkeit ist heute bei den führenden Menschen 
eines der grössten sozialen Übel. Das gehört einmal zur sozialen Frage“ Der „Kommende 
Tag“ wird bestrebt sein, wieder „die Menschlichkeit einzuführen – jene Menschlichkeit, die 
ein ehrliches Fühlen, ein ehrliches Wollen für Menschenarbeit mit jedem Menschen hat.“  
332b, 284f  (>Wirtschaftslage Folge der Kulturzustände)

  Wirtschaft umgestalten als Irrtum: „Der grosse Irrtum muss überwunden werden zum 
Klarsehen in der sozialen Frage, der grosse Irrtum, dass man bloss die wirtschaftlichen 
Einrichtungen umzugestalten habe, dann ergäbe sich alles übrige von selbst. Dieser Irrtum 
ist dadurch entstanden, dass das wirtschaftliche Leben in der neueren Zeit allein mächtig 
geworden ist. Man lässt sich suggestiv beeinflussen von der einzigen Macht des 
Wirtschaftslebens. Man wird dadurch niemals zu einer Lösung bringen, was die soziale 
Frage ist. Die Menschen werden sich Illusionen hingeben, gerade die vom Proletariat. Sie 
werden aus dem Wirtschaftsleben heraussaugen wollen, was sie «gerechte Verteilung der 
Güter» nennen. Die gerechte Verteilung der Güter wird aber nur bewirkt werden, wenn im 
sozialen Organismus Menschen drinnenstehen, die Fähigkeiten haben, die entsprechenden 
Einrichtungen, durch die die wirtschaftlichen Forderungen befriedigt werden können, zu 
schaffen. .. Was muss neben das Wirtschaftsleben hingestellt werden, damit fortdauernd 
dieses Wirtschaftsleben von den sozialen Menschen, die im Rechtsleben, im Geistesleben 
soziale Menschen werden, sozial gestaltet werde? .. Und diejenigen, die im 
Wirtschaftsleben die alleinigen Heilmittel suchen für eine Gesundung des sozialen Lebens, 
müssen verwiesen werden auf den Geist und auf das Recht.“  332a, 96  

  Wirtschaft und Vertragsprinzip: Im Wirtschaftsleben muss alles auf Leistung und 
Gegenleistung beruhen und deshalb auf dem Vertragsprinzip. 331, 166f  (>Verträge, 
>Denken, wirtschaftliches)

  Wirtschaft = Ware: „In das Wirtschaftsleben hinein haben sich zwei Dinge ergossen, die 
schlechterdings nicht in das Wirtschaftsleben hineingehören. Das ist das Kapital, und das ist
die menschliche Arbeitskraft, während in das Wirtschaftsleben bloß dasjenige hineingehört, 
was sich auf dem Warenmarkt abspielt.“  333, 18

  Im Wirtschaftsleben wird alles „mit dem Warencharakter ausgestattet. Alles wird zur 
Ware: Arbeitskraft wird Ware, Geist wird Ware. Das ist der Gang der neueren Entwickelung
gewesen.“   338, 81  (>Ware, >Recht kaufen)

  „In der Erzeugung und in dem zweckmässigen Verbrauch von Waren besteht das 
Wirtschaftsleben.“ Kp, 54   

   Heute meint man, Produktionsmittel und Grund und Boden seien Dinge des 



Wirtschaftslebens, aber die Dreigliederung verlangt, „dass im Wirtschaftsleben nur 
verwaltet werden die gegenseitigen Werte, an die angenähert werden sollen die Preise..“   
332a, 166

  Wirtschaft, Wille , Zukunft: „Im Wirtschaftsleben ist die Sprache gewissermassen ein 
Fremdling. … Wie wir uns im Wirtschaftsleben verhalten, welche Gefühle wir im 
Wirtschaftsleben entwickeln, ob wir Menschen sind, die gern einem anderen wirtschaftlich 
brüderlich beistehen, oder ob wir Neidhammel sind und alles nur selber verfressen wollen: 
das hängt schon zusammen mit der Grundkonstitution unserer Seele, und das ist im 
wesentlichen die stumme Vorbereitung für viele Impulse, die sich im nachtodlichen Leben 
zu entwickeln haben. … Wir tragen aus dem Leben heraus ein stummes Element, das gerade
aus der im Wirtschaftsleben sich entfaltenden Brüderlichkeit aufkeimt und das wichtige 
Impulse entwickelt im nachtodlichen Leben. … Würde der Mensch ganz aufgehen in dem, 
was er seelisch erlebt, in dem, was ausgesprochen werden kann zwischen Mensch und 
Mensch, würden wir nicht als Menschen einander dienen können in nicht ausgesprochener 
Weise, dann würden wir wenig hineintragen können in die Welt, die wir zu durchleben 
haben, nachdem wir die Pforte des Todes durchschritten haben.“ 190, 87f (>Sprache)

  „Was wir dagegen aus Willensimpulsen innerhalb des Wirtschaftslebens entwickeln (..); 
Denken, nicht nur für uns, sondern für andere, Arbeiten, nicht nur für uns, sondern für 
andere … das liefert uns die wichtigsten Impulse für das, was wir als Impulse in die geistige
Welt tragen.“  193, 155   (>Willenswirkungen .., >Vorgeburtliches und Nachtodliches, 
>Bild und Keim)

  Wirtschaft und der Willensweg zu Christus: „Auf keinem anderen Gebiete können wir 
so leicht und so selbstverständlich die brüderlichen Verhältnisse unter den Menschen im 
vollsten Sinne des Wortes entwickeln wie gerade im Wirtschaftsleben.“ „Da kann sich etwas
geltend machen, gerade wenn wir uns überwinden können, was wir nicht aus den Interessen 
heraus wollen: .. Berücksichtigung des anderen, so leben, dass der andere neben uns durch 
uns etwas erfährt. … Diese Brüderlichkeit im Wirtschaftsleben, .. das ist dasjenige, was, 
wenn ich so sagen soll, aus dem Wirtschaftsleben aufdampft, so dass, indem wir gerade aus 
dem Wirtschaftsleben heraus es uns anerziehen, wir es mitnehmen durch die Pforte des 
Todes und hineintragen in das übersinnliche Leben nach dem Tode.“ Für das irdische Leben
erscheint „das Wirtschaftsleben als das niederste, aber in ihm entwickelt sich etwas, was 
gerade hineinpulst aus dem Irdischen durch die Pforte des Todes in das Überirdische. … 
soziales Interesse, Gefühle für menschliche Gemeinschaft, Brüderlichkeit.“ - 
  „Der andere Weg geht durch das Wollen. … Und wiederfinden müssen wir auf diesem 
anderen Gebiete den Weg zu dem Christus. Die Jugend hat von selbst noch etwas 
Idealismus, aber die heutige Menschheit ist trocken und nüchtern. Und .. hochmütig auf 
dasjenige, was man oftmals Praxis nennt, was aber nur ein gewisser enger Sinn ist. … 
Fragen Sie, wie der Willensweg ist, so werden Sie nicht irgend etwas Abstraktes finden, 
sondern die Notwendigkeit, einen Idealismus sich anzuerziehen … aus diesem Idealismus 
heraus quellen die Impulse, mehr zu tun, als wozu die Sinneswelt stösst, quillt der Sinn auf, 
aus dem Geiste heraus zu handeln. In dem, was wir aus anerzogenem Idealismus tun, 
verwirklichen wir dasjenige, was der Christus wollte, der nicht deshalb aus ausserirdischen 
Welten auf die Erde herabgekommen ist, um bloss irdische Ziele hier zu verwirklichen, 
sondern .. um Überirdisches zu verwirklichen.“ Dann „verwirklicht sich das, was das 
Paulinische Wort über den Christus sagen will: «Nicht ich, sondern der Christus in mir.»“  

Wirtschaftslebens, aber die Dreigliederung verlangt, „dass im Wirtschaftsleben nur 
verwaltet werden die gegenseitigen Werte, an die angenähert werden sollen die Preise..“   
332a, 166

  Wirtschaft, Wille , Zukunft: „Im Wirtschaftsleben ist die Sprache gewissermassen ein 
Fremdling. … Wie wir uns im Wirtschaftsleben verhalten, welche Gefühle wir im 
Wirtschaftsleben entwickeln, ob wir Menschen sind, die gern einem anderen wirtschaftlich 
brüderlich beistehen, oder ob wir Neidhammel sind und alles nur selber verfressen wollen: 
das hängt schon zusammen mit der Grundkonstitution unserer Seele, und das ist im 
wesentlichen die stumme Vorbereitung für viele Impulse, die sich im nachtodlichen Leben 
zu entwickeln haben. … Wir tragen aus dem Leben heraus ein stummes Element, das gerade
aus der im Wirtschaftsleben sich entfaltenden Brüderlichkeit aufkeimt und das wichtige 
Impulse entwickelt im nachtodlichen Leben. … Würde der Mensch ganz aufgehen in dem, 
was er seelisch erlebt, in dem, was ausgesprochen werden kann zwischen Mensch und 
Mensch, würden wir nicht als Menschen einander dienen können in nicht ausgesprochener 
Weise, dann würden wir wenig hineintragen können in die Welt, die wir zu durchleben 
haben, nachdem wir die Pforte des Todes durchschritten haben.“ 190, 87f (>Sprache)

  „Was wir dagegen aus Willensimpulsen innerhalb des Wirtschaftslebens entwickeln (..); 
Denken, nicht nur für uns, sondern für andere, Arbeiten, nicht nur für uns, sondern für 
andere … das liefert uns die wichtigsten Impulse für das, was wir als Impulse in die geistige
Welt tragen.“  193, 155   (>Willenswirkungen .., >Vorgeburtliches und Nachtodliches, 
>Bild und Keim)

  Wirtschaft und der Willensweg zu Christus: „Auf keinem anderen Gebiete können wir 
so leicht und so selbstverständlich die brüderlichen Verhältnisse unter den Menschen im 
vollsten Sinne des Wortes entwickeln wie gerade im Wirtschaftsleben.“ „Da kann sich etwas
geltend machen, gerade wenn wir uns überwinden können, was wir nicht aus den Interessen 
heraus wollen: .. Berücksichtigung des anderen, so leben, dass der andere neben uns durch 
uns etwas erfährt. … Diese Brüderlichkeit im Wirtschaftsleben, .. das ist dasjenige, was, 
wenn ich so sagen soll, aus dem Wirtschaftsleben aufdampft, so dass, indem wir gerade aus 
dem Wirtschaftsleben heraus es uns anerziehen, wir es mitnehmen durch die Pforte des 
Todes und hineintragen in das übersinnliche Leben nach dem Tode.“ Für das irdische Leben
erscheint „das Wirtschaftsleben als das niederste, aber in ihm entwickelt sich etwas, was 
gerade hineinpulst aus dem Irdischen durch die Pforte des Todes in das Überirdische. … 
soziales Interesse, Gefühle für menschliche Gemeinschaft, Brüderlichkeit.“ - 
  „Der andere Weg geht durch das Wollen. … Und wiederfinden müssen wir auf diesem 
anderen Gebiete den Weg zu dem Christus. Die Jugend hat von selbst noch etwas 
Idealismus, aber die heutige Menschheit ist trocken und nüchtern. Und .. hochmütig auf 
dasjenige, was man oftmals Praxis nennt, was aber nur ein gewisser enger Sinn ist. … 
Fragen Sie, wie der Willensweg ist, so werden Sie nicht irgend etwas Abstraktes finden, 
sondern die Notwendigkeit, einen Idealismus sich anzuerziehen … aus diesem Idealismus 
heraus quellen die Impulse, mehr zu tun, als wozu die Sinneswelt stösst, quillt der Sinn auf, 
aus dem Geiste heraus zu handeln. In dem, was wir aus anerzogenem Idealismus tun, 
verwirklichen wir dasjenige, was der Christus wollte, der nicht deshalb aus ausserirdischen 
Welten auf die Erde herabgekommen ist, um bloss irdische Ziele hier zu verwirklichen, 
sondern .. um Überirdisches zu verwirklichen.“ Dann „verwirklicht sich das, was das 
Paulinische Wort über den Christus sagen will: «Nicht ich, sondern der Christus in mir.»“  



193, 3. Vortrag

  Wirtschaft zerstörend: „Die Erkenntnis, dass die wirtschaftliche Tätigkeit Zweige 
entfalten kann, die zwar für den einzelnen Unternehmer zeitweilig günstige Resultate 
liefern, die aber im Zusammenhang mit der sozialen Ordnung zerstörend wirken, ist für die 
Zukunft von ausserordentlicher Bedeutung. .. Der Unternehmer wirtschaftet .. auf der einen 
Seite einen Gewinn heraus und erzeugt auf der anderen Seite einen Verlust in Form sozialer 
Zerstörungskräfte, welche die Gewinne im ganzen volkswirtschaftlichen Organismus 
vernichten. .. Nur dadurch, dass man durch eine auf alle Menschenklassen wirkende 
Denkungsart die Handarbeiter mit den geistigen Führern von Unternehmungen zu einem 
Interesse vereinigt, kann den sozialen Zerstörungskräften entgegengewirkt werden. Dabei 
ist es eine Grundbedingung, dass die geistigen Bestrebungen mit allen materiellen 
Absichten innig verbunden werden.“  (>Zerstörung und Fortschritt), (Aus dem Prospekt 
der Futurum-AG) 332b, 263f

  Wirtschaften für Geld oder mit Waren: In einem selbständigen Wirtschaftsleben wird 
„dasjenige, was heute durch die blosse Geldwirtschaft, wo das Geld selbst Wirtschaftsobjekt
ist, nur Scheingebilde sein kann, zurückgeführt auf seine natürliche gediegene Grundlage. 
Man wird es in der Zukunft nicht mehr zu tun haben können mit dem Wirtschaften durch 
das Geld und für das Geld, denn die Einrichtungen werden es zu tun haben mit dem 
gegenseitigen Werte der Waren. Das heißt, man wird wiederum auf das Gediegene der 
Güter zurückgehen, und damit auch zurückgehen auf die Leistungsfähigkeit, auf die 
Tüchtigkeit der Menschen.“  332a, 59  (>Kredit und Tüchtigkeit)  

  Wirtschaftliches Urteil: Ein wirtschaftliches Urteil aus der Individualität heraus fällen zu 
wollen, ist wie in der Nacht aufzuwachen, nichts zu sehen, nichts zu hören und durch 
Nachdenken herausbekommen zu wollen, wieviel Uhr es ist.  199, 91f  (>Urteil; 
individuelles, demokratisches, kollektives, >Assoziatives Urteil)

  Wirtschaftliche Urzelle: Geht man vom Konsumieren, nicht vom Produzieren aus, ist 
„notwendig, dass das, was ich produziere, im Vergleich zu anderen Gütern so viel wert sein 
muss, dass ich dafür eintauschen kann .. alle diejenigen Güter, die meine Bedürfnisse 
befriedigen bis zu dem Zeitpunkt, an dem ich ein gleiches Produkt wie jetzt hervorgebracht 
habe. Dabei muss dann alles das mit eingerechnet werden,  was man als Beitrag zu leisten 
hat für diejenigen, die zur Zeit nicht unmittelbar selbst produzieren können .. Wovon man 
also ausgehen muss, das ist, sich klar zu werden über diese wirtschaftliche Urzelle. Erst 
dadurch wird es möglich, auf wirtschaftlichem Boden eine gerechte Preisbildung zu 
erreichen, so dass man dann in der Zukunft nicht wiederum, wenn man auf der einen Seite 
mehr verdient, auf der anderen Seite mehr ausgeben muss, weil die Dinge selbstverständlich
unter dem Einfluss des Mehrverdienstes teurer werden.“  331, 128f  (>Leistung und 
Gegenleistung, >Preisformel, >Gesundheit d. v. P., >Landwirtschaft und Industrie)

  In das Wirtschaftsleben hat sich hineingeschlichen „der moderne Kapitalismus mit seiner 
Sehnsucht nach der Rente, der Konkurrenz des Kapitals, das Auf-den-Markt-Werfen und 
Regeln nach Angebot und Nachfrage“ und „es hat sich in dieses Wirtschaftsleben 
hineingeschlichen .. eine Verwaltungsart eben durch den Kapitalismus, die durch die Natur 
des Wirtschaftslebens nicht notwendig in diesem Wirtschaftsleben stehen muss. .. Einzelne 
Menschen haben immer eingesehen, dass ein Wirtschaftsleben in sich vollendet ist, welches 

193, 3. Vortrag

  Wirtschaft zerstörend: „Die Erkenntnis, dass die wirtschaftliche Tätigkeit Zweige 
entfalten kann, die zwar für den einzelnen Unternehmer zeitweilig günstige Resultate 
liefern, die aber im Zusammenhang mit der sozialen Ordnung zerstörend wirken, ist für die 
Zukunft von ausserordentlicher Bedeutung. .. Der Unternehmer wirtschaftet .. auf der einen 
Seite einen Gewinn heraus und erzeugt auf der anderen Seite einen Verlust in Form sozialer 
Zerstörungskräfte, welche die Gewinne im ganzen volkswirtschaftlichen Organismus 
vernichten. .. Nur dadurch, dass man durch eine auf alle Menschenklassen wirkende 
Denkungsart die Handarbeiter mit den geistigen Führern von Unternehmungen zu einem 
Interesse vereinigt, kann den sozialen Zerstörungskräften entgegengewirkt werden. Dabei 
ist es eine Grundbedingung, dass die geistigen Bestrebungen mit allen materiellen 
Absichten innig verbunden werden.“  (>Zerstörung und Fortschritt), (Aus dem Prospekt 
der Futurum-AG) 332b, 263f

  Wirtschaften für Geld oder mit Waren: In einem selbständigen Wirtschaftsleben wird 
„dasjenige, was heute durch die blosse Geldwirtschaft, wo das Geld selbst Wirtschaftsobjekt
ist, nur Scheingebilde sein kann, zurückgeführt auf seine natürliche gediegene Grundlage. 
Man wird es in der Zukunft nicht mehr zu tun haben können mit dem Wirtschaften durch 
das Geld und für das Geld, denn die Einrichtungen werden es zu tun haben mit dem 
gegenseitigen Werte der Waren. Das heißt, man wird wiederum auf das Gediegene der 
Güter zurückgehen, und damit auch zurückgehen auf die Leistungsfähigkeit, auf die 
Tüchtigkeit der Menschen.“  332a, 59  (>Kredit und Tüchtigkeit)  

  Wirtschaftliches Urteil: Ein wirtschaftliches Urteil aus der Individualität heraus fällen zu 
wollen, ist wie in der Nacht aufzuwachen, nichts zu sehen, nichts zu hören und durch 
Nachdenken herausbekommen zu wollen, wieviel Uhr es ist.  199, 91f  (>Urteil; 
individuelles, demokratisches, kollektives, >Assoziatives Urteil)

  Wirtschaftliche Urzelle: Geht man vom Konsumieren, nicht vom Produzieren aus, ist 
„notwendig, dass das, was ich produziere, im Vergleich zu anderen Gütern so viel wert sein 
muss, dass ich dafür eintauschen kann .. alle diejenigen Güter, die meine Bedürfnisse 
befriedigen bis zu dem Zeitpunkt, an dem ich ein gleiches Produkt wie jetzt hervorgebracht 
habe. Dabei muss dann alles das mit eingerechnet werden,  was man als Beitrag zu leisten 
hat für diejenigen, die zur Zeit nicht unmittelbar selbst produzieren können .. Wovon man 
also ausgehen muss, das ist, sich klar zu werden über diese wirtschaftliche Urzelle. Erst 
dadurch wird es möglich, auf wirtschaftlichem Boden eine gerechte Preisbildung zu 
erreichen, so dass man dann in der Zukunft nicht wiederum, wenn man auf der einen Seite 
mehr verdient, auf der anderen Seite mehr ausgeben muss, weil die Dinge selbstverständlich
unter dem Einfluss des Mehrverdienstes teurer werden.“  331, 128f  (>Leistung und 
Gegenleistung, >Preisformel, >Gesundheit d. v. P., >Landwirtschaft und Industrie)

  In das Wirtschaftsleben hat sich hineingeschlichen „der moderne Kapitalismus mit seiner 
Sehnsucht nach der Rente, der Konkurrenz des Kapitals, das Auf-den-Markt-Werfen und 
Regeln nach Angebot und Nachfrage“ und „es hat sich in dieses Wirtschaftsleben 
hineingeschlichen .. eine Verwaltungsart eben durch den Kapitalismus, die durch die Natur 
des Wirtschaftslebens nicht notwendig in diesem Wirtschaftsleben stehen muss. .. Einzelne 
Menschen haben immer eingesehen, dass ein Wirtschaftsleben in sich vollendet ist, welches 



hat die Produktionsmittel, welches hat den Boden, welches hat den physischen und den 
geistigen Arbeiter. .. Die Leistung entsteht [dann], die notwendig macht im menschlichen 
Leben Gegenleistung, und es entsteht das Urgebilde des Wirtschaftslebens. Dieses 
Urgebilde des Wirtschaftslebens heute reinlich herauszuarbeiten, das ist vonnöten .. 
Innerhalb dieses Kreislaufes des Wirtschaftslebens hat nicht Ort und Stelle all dasjenige, 
was man nennen kann Kapital ; das dringt nur ein, um dieses Wirtschaftsleben zu stören ≪ ≫
und diesen Wirtschaftsprozess zu verunreinigen.“  336, 243f  (>Kapital-Übertragung)

  Wirtschaftsgebiet, geschlossenes: „Es ist heute als das Kardinalproblem für die 
Wirtschaftswissenschaft das des geschlossenen Wirtschaftsgebietes, 
Riesenwirtschaftsgebietes, zu lösen. Denn die kleinste Frage, auch die Frage des Preises 
zum Beispiel unseres Frühstückskaffees, ist etwas, was heute unter dem gesamten Einfluss 
des Wirtschaftslebens der Erde steht.“ NÖK, 163  (>Weltwirtschaft)

  „So dass wir unterscheiden müssen im geschlossenen Wirtschaftsgebiet in Bezug auf die 
Ernährung ein produzierendes Feld … und ein konsumierenden Feld. … Es geht allmählich 
über.“  Nun darf sich in einem solchen Gebiet das Kapital nicht stauen, indem die 
Überschüsse in Grund und Boden fliessen. Das muss durch Schenkungen an die geistigen 
Institutionen verhindert werden.   NÖK, 168   (>Landwirtschaft-Industrie)

  Ernst Abbe hat gute Anfänge gemacht. Aber er hat die Dinge individualistisch in Angriff 
genommen und nicht eigentlich sozial. Die Sozialisierung des Einzelbetriebes kann sich  
nur aus der Sozialisierung eines geschlossenen Wirtschaftsgebietes ergeben. Dadurch wird 
erst möglich, „dass produziert wird, nicht um zu profitieren, sondern um zu konsumieren. 
… Es wird viel davon anhängen, dass man über einen grossen Bereich hin .. eine 
wirtschaftliche Urzelle findet.“   331, 127f   (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Die Betriebsräte schliessen sich zusammen „innerhalb eines in sich geschlossenen 
Wirtschaftsgebietes. Dies wäre hier – weil man die alten Landesgrenzen beibehalten muss – 
Württemberg.“   331, 139

  „Durch den Geldverkehr wird ein Wirtschaftsgebiet eine einheitliche Wirtschaft. Jeder 
produziert auf dem Umwege durch das ganze Wirtschaftsleben für jeden.“  Kp, 130

  Wirtschaftsgebiete >Assoziationen, Grösse

  Wirtschaftslage Folge der Kulturzustände: „Die allgemeine wirtschaftliche Lage .. ist 
daher .. stets die unmittelbare Folge dieser Kulturzustände und Anschauungen .. Ihre 
charakteristischen Symptome sind einerseits die Abnahme der Arbeitsfreude und der 
Produktion, andererseits die allgemeine Teuerung, die sozialen Konflikte und die 
zunehmende Verschuldung.“ Die Vermehrung der Schuldenlast führt zu einer Zunahme der 
Steuerbelastung, zu erhöhten Lohnforderungen und zu wachsenden Kapitalbedürfnissen der 
Unternehmen. „Die ununterbrochene Tätigkeit der Notenpresse in Zentraleuropa ist 
hinlänglich bekannt.“  (Aus dem Prospekt der Futurum-AG, Anhang1, 1920)  332b, 268ff

  Wirtschaftspolitik: Wenn man denkt, „Wirtschafts-Politisches sei ein höherer 
Gesichtspunkt als das eigentliche Wirtschaftliche“, wird „die letzte Konsequenz der 
furchtbare, weltmörderische Bolschewismus“ sein.  336, 438  (>Staat als Wirtschafter)

hat die Produktionsmittel, welches hat den Boden, welches hat den physischen und den 
geistigen Arbeiter. .. Die Leistung entsteht [dann], die notwendig macht im menschlichen 
Leben Gegenleistung, und es entsteht das Urgebilde des Wirtschaftslebens. Dieses 
Urgebilde des Wirtschaftslebens heute reinlich herauszuarbeiten, das ist vonnöten .. 
Innerhalb dieses Kreislaufes des Wirtschaftslebens hat nicht Ort und Stelle all dasjenige, 
was man nennen kann Kapital ; das dringt nur ein, um dieses Wirtschaftsleben zu stören ≪ ≫
und diesen Wirtschaftsprozess zu verunreinigen.“  336, 243f  (>Kapital-Übertragung)

  Wirtschaftsgebiet, geschlossenes: „Es ist heute als das Kardinalproblem für die 
Wirtschaftswissenschaft das des geschlossenen Wirtschaftsgebietes, 
Riesenwirtschaftsgebietes, zu lösen. Denn die kleinste Frage, auch die Frage des Preises 
zum Beispiel unseres Frühstückskaffees, ist etwas, was heute unter dem gesamten Einfluss 
des Wirtschaftslebens der Erde steht.“ NÖK, 163  (>Weltwirtschaft)

  „So dass wir unterscheiden müssen im geschlossenen Wirtschaftsgebiet in Bezug auf die 
Ernährung ein produzierendes Feld … und ein konsumierenden Feld. … Es geht allmählich 
über.“  Nun darf sich in einem solchen Gebiet das Kapital nicht stauen, indem die 
Überschüsse in Grund und Boden fliessen. Das muss durch Schenkungen an die geistigen 
Institutionen verhindert werden.   NÖK, 168   (>Landwirtschaft-Industrie)

  Ernst Abbe hat gute Anfänge gemacht. Aber er hat die Dinge individualistisch in Angriff 
genommen und nicht eigentlich sozial. Die Sozialisierung des Einzelbetriebes kann sich  
nur aus der Sozialisierung eines geschlossenen Wirtschaftsgebietes ergeben. Dadurch wird 
erst möglich, „dass produziert wird, nicht um zu profitieren, sondern um zu konsumieren. 
… Es wird viel davon anhängen, dass man über einen grossen Bereich hin .. eine 
wirtschaftliche Urzelle findet.“   331, 127f   (>Wirtschaftliche Urzelle)

  Die Betriebsräte schliessen sich zusammen „innerhalb eines in sich geschlossenen 
Wirtschaftsgebietes. Dies wäre hier – weil man die alten Landesgrenzen beibehalten muss – 
Württemberg.“   331, 139

  „Durch den Geldverkehr wird ein Wirtschaftsgebiet eine einheitliche Wirtschaft. Jeder 
produziert auf dem Umwege durch das ganze Wirtschaftsleben für jeden.“  Kp, 130

  Wirtschaftsgebiete >Assoziationen, Grösse

  Wirtschaftslage Folge der Kulturzustände: „Die allgemeine wirtschaftliche Lage .. ist 
daher .. stets die unmittelbare Folge dieser Kulturzustände und Anschauungen .. Ihre 
charakteristischen Symptome sind einerseits die Abnahme der Arbeitsfreude und der 
Produktion, andererseits die allgemeine Teuerung, die sozialen Konflikte und die 
zunehmende Verschuldung.“ Die Vermehrung der Schuldenlast führt zu einer Zunahme der 
Steuerbelastung, zu erhöhten Lohnforderungen und zu wachsenden Kapitalbedürfnissen der 
Unternehmen. „Die ununterbrochene Tätigkeit der Notenpresse in Zentraleuropa ist 
hinlänglich bekannt.“  (Aus dem Prospekt der Futurum-AG, Anhang1, 1920)  332b, 268ff

  Wirtschaftspolitik: Wenn man denkt, „Wirtschafts-Politisches sei ein höherer 
Gesichtspunkt als das eigentliche Wirtschaftliche“, wird „die letzte Konsequenz der 
furchtbare, weltmörderische Bolschewismus“ sein.  336, 438  (>Staat als Wirtschafter)



  Wirtschaftswissenschaft >Volkswirtschaftswissenschaft

  Wissen: Wissen ist überhaupt nichts besonders Wertvolles. Erst das ist wertvoll, was wir 
durch das Wissen werden.“  191, 63   (>Weisheit und Liebe, >Glaube, Liebe, Hoffnung)

  „Es sollte den Leuten klar gemacht werden, dass das gewöhnliche Wissen und das 
anthroposophische Wissen der Art nach verschieden sind. Das letztere kann nur aus einer 
Erweckung kommen. Es ist Erfahrung, nicht Spekulation.“  Molt, 239

  Wissen und Glauben: Heute ist für die Wissenschaft „ein neuer Wendepunkt da“ Sie ist 
„dazu reif, gewissermassen in die Freiheit des Menschen gestellt zu werden. Heute ist diese 
Wissenschaft, die ja im wesentlichen doch sich heute noch so verhält, dass sie nur Sinnlich-
Physisches als exakt, als sicher betrachtet, .. dazu reif, .. sich hineinzuentwickeln in die 
Erfassung der Imagination, der inspirierten, der intuitiven Welt, sich hineinzufinden in das 
Erleben, in das Ergreifen des Geistigen.“ Da geht es darum, „dass dasjenige, was Gesinnung
in der äusseren Wissenschaft ist, übergeführt werde in ein solch lebendiges Ergreifen der 
übersinnlichen Welt, wie es angedeutet ist in «Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren 
Welten?», in der «Geheimwissenschaft im Umriss» oder in andern entsprechenden 
Büchern.“ Ein „Gegenpol“ dieses Strebens, der Jesuitismus „ist bestrebt, das Wissen ganz in
der sinnlichen Welt zu erhalten und streng abzutrennen das Wissen, das nur mit sinnlicher 
Beobachtung oder mit den durch das Experiment zu beobachtenden Tatsachen zu tun haben 
soll, von dem, was Gegenstand des Glaubens oder der Offenbarung sein soll. Niemals soll 
eine Brücke geschlagen werden im Sinne dieser Denkungsart zwischen dem, was äussere 
Wissenschaft ist, und dem, was Glauben ist. … Man legte in die Menschheit hinein den 
Gegensatz zwischen Wissen und Glauben. … Und das soll hauptsächlich der Menschheit 
vorgemacht werden, dass man das Übersinnliche nicht mit dem Wissen erforschen kann .. 
dass man mit dem Wissen vor der übersinnlichen Welt haltmachen müsse.“ Damit sie in der 
physischen Welt „stecken bleibe und nur mit dem stumpfen Impuls des Glaubens die 
übersinnliche Welt ergreife.“ Man will den Menschen „nur sinnliches Wissen lassen und 
ihnen über das Übersinnliche etwas lassen, worüber jeder Mensch seine beliebige Stellung 
haben kann.“  197, 136ff  (>Realismus und Nominalismus) 

  Wissen und Tun: „Es kommt wirklich darauf an, zu wissen, was man tun soll. Deshalb 
muss in den weitesten Kreisen eine sachgemässe Aufklärung stattfinden, und man muss sich
eine Vorstellung machen können von dem, wie so etwas vor sich gehen kann wie der Abbau
des Privatkapitals und die Abschaffung des Lohnsystems.“  331, 56  (>Sinn)

  Wissen und Wollen: Zum Naturwissen muss ein neues übersinnliches Wissen kommen; 
von da her ein moralisches Wollen.   191, 17.10.19   (>Geisteswissenschaft verstehen)

  Wissenschaft und Einweihung: „Was in weitem Umkreis als Selbstzweck angesehen 
wird - alles, was wir lernen können in der Naturwissenschaft, in der Kulturwissenschaft, in 
der Geschichte, in der Mathematik und allen anderen Wissenschaften -, es kann niemals 
Selbstzweck sein. Wir können niemals zur wahren Einsicht in die Tiefen der Welt kommen, 
wenn wir sie als etwas für sich betrachten. Erst wenn wir jederzeit bereit sind, sie in uns 
aufzunehmen und als Mittel zu betrachten, das wir hinopfern als Brücke, über die wir 

  Wirtschaftswissenschaft >Volkswirtschaftswissenschaft

  Wissen: Wissen ist überhaupt nichts besonders Wertvolles. Erst das ist wertvoll, was wir 
durch das Wissen werden.“  191, 63   (>Weisheit und Liebe, >Glaube, Liebe, Hoffnung)

  „Es sollte den Leuten klar gemacht werden, dass das gewöhnliche Wissen und das 
anthroposophische Wissen der Art nach verschieden sind. Das letztere kann nur aus einer 
Erweckung kommen. Es ist Erfahrung, nicht Spekulation.“  Molt, 239

  Wissen und Glauben: Heute ist für die Wissenschaft „ein neuer Wendepunkt da“ Sie ist 
„dazu reif, gewissermassen in die Freiheit des Menschen gestellt zu werden. Heute ist diese 
Wissenschaft, die ja im wesentlichen doch sich heute noch so verhält, dass sie nur Sinnlich-
Physisches als exakt, als sicher betrachtet, .. dazu reif, .. sich hineinzuentwickeln in die 
Erfassung der Imagination, der inspirierten, der intuitiven Welt, sich hineinzufinden in das 
Erleben, in das Ergreifen des Geistigen.“ Da geht es darum, „dass dasjenige, was Gesinnung
in der äusseren Wissenschaft ist, übergeführt werde in ein solch lebendiges Ergreifen der 
übersinnlichen Welt, wie es angedeutet ist in «Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren 
Welten?», in der «Geheimwissenschaft im Umriss» oder in andern entsprechenden 
Büchern.“ Ein „Gegenpol“ dieses Strebens, der Jesuitismus „ist bestrebt, das Wissen ganz in
der sinnlichen Welt zu erhalten und streng abzutrennen das Wissen, das nur mit sinnlicher 
Beobachtung oder mit den durch das Experiment zu beobachtenden Tatsachen zu tun haben 
soll, von dem, was Gegenstand des Glaubens oder der Offenbarung sein soll. Niemals soll 
eine Brücke geschlagen werden im Sinne dieser Denkungsart zwischen dem, was äussere 
Wissenschaft ist, und dem, was Glauben ist. … Man legte in die Menschheit hinein den 
Gegensatz zwischen Wissen und Glauben. … Und das soll hauptsächlich der Menschheit 
vorgemacht werden, dass man das Übersinnliche nicht mit dem Wissen erforschen kann .. 
dass man mit dem Wissen vor der übersinnlichen Welt haltmachen müsse.“ Damit sie in der 
physischen Welt „stecken bleibe und nur mit dem stumpfen Impuls des Glaubens die 
übersinnliche Welt ergreife.“ Man will den Menschen „nur sinnliches Wissen lassen und 
ihnen über das Übersinnliche etwas lassen, worüber jeder Mensch seine beliebige Stellung 
haben kann.“  197, 136ff  (>Realismus und Nominalismus) 

  Wissen und Tun: „Es kommt wirklich darauf an, zu wissen, was man tun soll. Deshalb 
muss in den weitesten Kreisen eine sachgemässe Aufklärung stattfinden, und man muss sich
eine Vorstellung machen können von dem, wie so etwas vor sich gehen kann wie der Abbau
des Privatkapitals und die Abschaffung des Lohnsystems.“  331, 56  (>Sinn)

  Wissen und Wollen: Zum Naturwissen muss ein neues übersinnliches Wissen kommen; 
von da her ein moralisches Wollen.   191, 17.10.19   (>Geisteswissenschaft verstehen)

  Wissenschaft und Einweihung: „Was in weitem Umkreis als Selbstzweck angesehen 
wird - alles, was wir lernen können in der Naturwissenschaft, in der Kulturwissenschaft, in 
der Geschichte, in der Mathematik und allen anderen Wissenschaften -, es kann niemals 
Selbstzweck sein. Wir können niemals zur wahren Einsicht in die Tiefen der Welt kommen, 
wenn wir sie als etwas für sich betrachten. Erst wenn wir jederzeit bereit sind, sie in uns 
aufzunehmen und als Mittel zu betrachten, das wir hinopfern als Brücke, über die wir 



hinüberschreiten können, dann kommen wir zur wirklichen Erkenntnis. Wir sperren uns ab 
von der höheren, von der wirklichen Erkenntnis, wenn wir nicht auch bereit sind, uns 
hinzuopfern. Erst dann wird der Mensch einen Begriff bekommen von dem, was 
Einweihung ist, wenn er aufhört, sich aus äußerlich-sinnlichen Begriffen eine 
Weltanschauung zu zimmern.“ Jakob Böhme wusste: „Wer nicht stirbt, eh' er stirbt, der 
verdirbt, wenn er stirbt.“ 57, 78f 

  Wissenschaft, heutige: „Man will heute nur sinnlich schauen, nicht denken. Man hat alles
Vertrauen in das Denken verloren. Man hält es nicht für ausreichend, in die Geheimnisse der
Welt und des Lebens einzudringen; man verzichtet überhaupt auf jegliche Lösung der 
großen Rätselfragen des Daseins. Das einzige, was man für möglich hält, ist: die Aussagen 
der Erfahrung in ein System zu bringen. Dabei vergisst man nur, dass man sich mit dieser 
Ansicht einem Standpunkt nähert, den man längst für überwunden hält. Die Abweisung 
alles Denkens und das Pochen auf die sinnliche Erfahrung ist, tiefer erfasst, doch nichts als 
der blinde Offenbarungsglaube der Religionen.“  1, 110 

  „Das, was man heute als Wissenschaft ansieht, das umfasst weder die physisch-körperliche
noch die geistig-seelische Natur des Menschen.“ 199, 72f  >Geistesleben, Abhängigkeit

  Die englisch sprechende Bevölkerung „hat Ungeheueres erreicht, denn sie hat ihre 
wissenschaftliche Richtung, die religionslose Wissenschaft .. im Grunde über die ganze 
Erde verbreitet. Die ist Herrscherin geworden über die ganze Erde. Der Goetheanismus, der 
ganz bewußt das Gegenteil davon ist, konnte ja selbst im Lande Goethes nicht aufkommen, 
ist selbst im Lande Goethes eine ziemlich unbekannte Sache!“  186, 80 

  Abgesehen von Ausnahmen sind die Akademiker der schläfrigste Teil der Bevölkerung. Es
gehört Mut dazu, mit dem Hergebrachten zu brechen.  192, 335

  Jene Wissenschaft, die den Menschen „nur als das höchste Glied in der Tierreihe“ 
betrachtet „wird niemals einen sozialen Neuaufbau schaffen.“  337b, 76  

  „Nicht etwa nur, was sonst in der Welt existiert, ist ein Ergebnis der kapitalistischen 
Wirtschaftsordnung, sondern vor allen Dingen ist auch unser Wissenschaftsbetrieb ein 
Ergebnis der kapitalistischen Wirtschaftsordnung. .. Und wir stehen heute vor der 
Notwendigkeit, nicht dieses vom Bürgertum übernommene Wissen weiter zu pflegen, 
sondern uns für ein freies Wissen zu entscheiden ..“ 330, 61 (>Luziferische Wissenschaft, 
>Denken, naturwissenschaftliches, >Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

 Wissenschaft, Methode: „Und darinnen besteht die wissenschaftliche Methode, dass wir 
den Begriff einer einzelnen Erscheinung in seinem Zusammenhange mit der übrigen 
Ideenwelt aufzeigen. .. Hin- und Herbewegung unseres Denkens von Begriff zu Begriff, das
ist wissenschaftliche Methode. .. Wenn ich einem Gebilde der Erfahrungswelt 
gegenübertrete, so weiss ich überhaupt gar nicht, was es ist. Erst wenn ich es überwunden, 
wenn mir sein Begriff aufgeleuchtet hat, dann weiss ich, was ich vor mir habe. .. was mir im
besonderen gegenübertritt, ist nichts als der Begriff.“  1, 157

  Wissenschaft, moderne: „Im Mittelalter sahen die Menschen von den Sternen nur noch, 
was die Augen sehen können. .. Dann kam Kopernikus und schlug Bresche in die 

hinüberschreiten können, dann kommen wir zur wirklichen Erkenntnis. Wir sperren uns ab 
von der höheren, von der wirklichen Erkenntnis, wenn wir nicht auch bereit sind, uns 
hinzuopfern. Erst dann wird der Mensch einen Begriff bekommen von dem, was 
Einweihung ist, wenn er aufhört, sich aus äußerlich-sinnlichen Begriffen eine 
Weltanschauung zu zimmern.“ Jakob Böhme wusste: „Wer nicht stirbt, eh' er stirbt, der 
verdirbt, wenn er stirbt.“ 57, 78f 

  Wissenschaft, heutige: „Man will heute nur sinnlich schauen, nicht denken. Man hat alles
Vertrauen in das Denken verloren. Man hält es nicht für ausreichend, in die Geheimnisse der
Welt und des Lebens einzudringen; man verzichtet überhaupt auf jegliche Lösung der 
großen Rätselfragen des Daseins. Das einzige, was man für möglich hält, ist: die Aussagen 
der Erfahrung in ein System zu bringen. Dabei vergisst man nur, dass man sich mit dieser 
Ansicht einem Standpunkt nähert, den man längst für überwunden hält. Die Abweisung 
alles Denkens und das Pochen auf die sinnliche Erfahrung ist, tiefer erfasst, doch nichts als 
der blinde Offenbarungsglaube der Religionen.“  1, 110 

  „Das, was man heute als Wissenschaft ansieht, das umfasst weder die physisch-körperliche
noch die geistig-seelische Natur des Menschen.“ 199, 72f  >Geistesleben, Abhängigkeit

  Die englisch sprechende Bevölkerung „hat Ungeheueres erreicht, denn sie hat ihre 
wissenschaftliche Richtung, die religionslose Wissenschaft .. im Grunde über die ganze 
Erde verbreitet. Die ist Herrscherin geworden über die ganze Erde. Der Goetheanismus, der 
ganz bewußt das Gegenteil davon ist, konnte ja selbst im Lande Goethes nicht aufkommen, 
ist selbst im Lande Goethes eine ziemlich unbekannte Sache!“  186, 80 

  Abgesehen von Ausnahmen sind die Akademiker der schläfrigste Teil der Bevölkerung. Es
gehört Mut dazu, mit dem Hergebrachten zu brechen.  192, 335

  Jene Wissenschaft, die den Menschen „nur als das höchste Glied in der Tierreihe“ 
betrachtet „wird niemals einen sozialen Neuaufbau schaffen.“  337b, 76  

  „Nicht etwa nur, was sonst in der Welt existiert, ist ein Ergebnis der kapitalistischen 
Wirtschaftsordnung, sondern vor allen Dingen ist auch unser Wissenschaftsbetrieb ein 
Ergebnis der kapitalistischen Wirtschaftsordnung. .. Und wir stehen heute vor der 
Notwendigkeit, nicht dieses vom Bürgertum übernommene Wissen weiter zu pflegen, 
sondern uns für ein freies Wissen zu entscheiden ..“ 330, 61 (>Luziferische Wissenschaft, 
>Denken, naturwissenschaftliches, >Bewusstseinsseele und Autoritätsglauben)

 Wissenschaft, Methode: „Und darinnen besteht die wissenschaftliche Methode, dass wir 
den Begriff einer einzelnen Erscheinung in seinem Zusammenhange mit der übrigen 
Ideenwelt aufzeigen. .. Hin- und Herbewegung unseres Denkens von Begriff zu Begriff, das
ist wissenschaftliche Methode. .. Wenn ich einem Gebilde der Erfahrungswelt 
gegenübertrete, so weiss ich überhaupt gar nicht, was es ist. Erst wenn ich es überwunden, 
wenn mir sein Begriff aufgeleuchtet hat, dann weiss ich, was ich vor mir habe. .. was mir im
besonderen gegenübertritt, ist nichts als der Begriff.“  1, 157

  Wissenschaft, moderne: „Im Mittelalter sahen die Menschen von den Sternen nur noch, 
was die Augen sehen können. .. Dann kam Kopernikus und schlug Bresche in die 



Anschauung, dass nur dasjenige massgebend sein könnte, was die Sinne sehen. (...) Es kam 
Giordano Bruno, als philosophischer Ausdeuter der Lehre des Kopernikus. Er lenkte den 
Blick hinaus in den Weltenraum und verkündete: Was man die Grenze des Raumes genannt 
hat, .. das ist keine Grenze. Das ist Maja, Schein.“ Der Mensch ist „von einer 
ursprünglichen geistigen Anschauung des Kosmos ausgegangen .. An ihre Stelle war eine 
bloß sinnliche Auffassung der Welt getreten. Da trat in die Entwickelung der Christus-
Impuls ein. Durch diesen wird die Menschheit dazu geführt, der materialistischen 
Anschauung wieder das Geistige einzuprägen.“ Die Geisteswissenschaft „vollendet das 
Werk, das durch Giordano Bruno und andere geschehen ist .. Die geistige Wissenschaft aber
erweitert den Blick über Geburt und Tod hinaus.“ 15, 82

  Wissenschaft, neue: „Es muss hingewiesen werden darauf, dass nicht nur neues gewollt 
werden soll, sondern dass wir nötig haben, neu zu denken, dass wir nötig haben nicht nur 
eine wissenschaftliche Betrachtung des sozialen Lebens, welche die traditionelle 
Wissenschaft übernimmt, sondern dass wir nötig haben den Neuaufbau einer Wissenschaft, 
die neue Gedanken, die erst Wirklichkeitsgedanken sein werden vom sozialen Organismus, 
in das Bewusstsein der Menschheit hineinbringt.“  328, 22

  „.. dadurch, dass wir uns Vorstellungen über die Welt bilden, kommt es, dass wir im 
Gedanken das hinzufügen, was wir unterdrückt haben, indem wir in den Leib 
hineingegangen sind.“ .. „Wirkliche Wissenschaft ist Ergänzung des Scheines zur vollen 
Wirklichkeit.“ 176, 314  (>Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft, >Wirklichkeit)

  „Wenn einmal der Zeitpunkt eintreten wird, wo der Proletarier empfinden wird, dass durch
den Mangel eines Geisteslebens die menschliche Seele veröden muss, dass etwas ganz 
anderes notwendig ist als eine blosse Ideologie, ein blosses Spiegelbild der rein materiellen 
Wirklichkeit, dann wird er ganz gewiss nicht zurückkommen auf die alten 
Weltanschauungstraditionen; aber brauchen wird er die Erkenntnis des Zusammenhanges 
zwischen dem Menschen und der geistigen Welt.“ 336, 156  (>Proletarier und Bürger)

  Wissenschaft muss wieder persönlich werden: „Die Wissenschaft des 19. Jahrhunderts 
ist ja ganz vom Persönlichen losgelöst, und sie betrachtet es als ihren Stolz, vom 
Persönlichen losgelöst zu sein. Je unpersönlicher man das Wissen ausgestalten kann, desto 
mehr glaubt man das Ideal dieses Wissens erfüllt. .. Man weiss über dieses oder jenes das 
oder das. Man weiss es so, dass es für jeden Menschen in gleicher Weise gelten kann, dass 
es ganz losgelöst ist vom Persönlichen. Es ist ja so losgelöst vom Persönlichen, dass 
eigentlich der moderne Mensch mit der Wissenschaft erst zufrieden ist, wenn sie in jene 
Gräber eingesargt ist, die wir als die Riesengräber des modernen Geisteslebens anerkennen 
müssen, nämlich in die Bibliotheken, diese Grabstätten des modernen Geistes, wo das tote 
Wissen aufgespeichert ist, wo man hineingeht, wenn man irgendeinen Knochen braucht, um
ihn einer Dissertation oder einem Buche einzuverleiben. Diese Grabstätten, sie sind ja das 
eigentliche Ideal des modernen Wissenschaftsgeistes. Da wandelt der Mensch drinnen in 
diesem aufgespeicherten, ganz objektiven Wissen und ist mit seinem Persönlichen gar nicht 
drinnen, wirklich gar nicht drinnen. … Wir würden immer mehr und mehr jenes 
Leichenfeld vergrößern, das in den Bibliotheken vorhanden ist, das in unseren Büchern 
vorhanden ist, das abgesondert vom Menschen ist. Und wir würden zwischen diesen 
Gedankenleichen hinwandeln, selber gewissermassen verzaubert in ihnen und würden so 
das Ideal Ahrimans erfüllen .. recht viel totes Wissen um uns aufzuspeichern. Ahriman 

Anschauung, dass nur dasjenige massgebend sein könnte, was die Sinne sehen. (...) Es kam 
Giordano Bruno, als philosophischer Ausdeuter der Lehre des Kopernikus. Er lenkte den 
Blick hinaus in den Weltenraum und verkündete: Was man die Grenze des Raumes genannt 
hat, .. das ist keine Grenze. Das ist Maja, Schein.“ Der Mensch ist „von einer 
ursprünglichen geistigen Anschauung des Kosmos ausgegangen .. An ihre Stelle war eine 
bloß sinnliche Auffassung der Welt getreten. Da trat in die Entwickelung der Christus-
Impuls ein. Durch diesen wird die Menschheit dazu geführt, der materialistischen 
Anschauung wieder das Geistige einzuprägen.“ Die Geisteswissenschaft „vollendet das 
Werk, das durch Giordano Bruno und andere geschehen ist .. Die geistige Wissenschaft aber
erweitert den Blick über Geburt und Tod hinaus.“ 15, 82

  Wissenschaft, neue: „Es muss hingewiesen werden darauf, dass nicht nur neues gewollt 
werden soll, sondern dass wir nötig haben, neu zu denken, dass wir nötig haben nicht nur 
eine wissenschaftliche Betrachtung des sozialen Lebens, welche die traditionelle 
Wissenschaft übernimmt, sondern dass wir nötig haben den Neuaufbau einer Wissenschaft, 
die neue Gedanken, die erst Wirklichkeitsgedanken sein werden vom sozialen Organismus, 
in das Bewusstsein der Menschheit hineinbringt.“  328, 22

  „.. dadurch, dass wir uns Vorstellungen über die Welt bilden, kommt es, dass wir im 
Gedanken das hinzufügen, was wir unterdrückt haben, indem wir in den Leib 
hineingegangen sind.“ .. „Wirkliche Wissenschaft ist Ergänzung des Scheines zur vollen 
Wirklichkeit.“ 176, 314  (>Geisteswissenschaft-Naturwissenschaft, >Wirklichkeit)

  „Wenn einmal der Zeitpunkt eintreten wird, wo der Proletarier empfinden wird, dass durch
den Mangel eines Geisteslebens die menschliche Seele veröden muss, dass etwas ganz 
anderes notwendig ist als eine blosse Ideologie, ein blosses Spiegelbild der rein materiellen 
Wirklichkeit, dann wird er ganz gewiss nicht zurückkommen auf die alten 
Weltanschauungstraditionen; aber brauchen wird er die Erkenntnis des Zusammenhanges 
zwischen dem Menschen und der geistigen Welt.“ 336, 156  (>Proletarier und Bürger)

  Wissenschaft muss wieder persönlich werden: „Die Wissenschaft des 19. Jahrhunderts 
ist ja ganz vom Persönlichen losgelöst, und sie betrachtet es als ihren Stolz, vom 
Persönlichen losgelöst zu sein. Je unpersönlicher man das Wissen ausgestalten kann, desto 
mehr glaubt man das Ideal dieses Wissens erfüllt. .. Man weiss über dieses oder jenes das 
oder das. Man weiss es so, dass es für jeden Menschen in gleicher Weise gelten kann, dass 
es ganz losgelöst ist vom Persönlichen. Es ist ja so losgelöst vom Persönlichen, dass 
eigentlich der moderne Mensch mit der Wissenschaft erst zufrieden ist, wenn sie in jene 
Gräber eingesargt ist, die wir als die Riesengräber des modernen Geisteslebens anerkennen 
müssen, nämlich in die Bibliotheken, diese Grabstätten des modernen Geistes, wo das tote 
Wissen aufgespeichert ist, wo man hineingeht, wenn man irgendeinen Knochen braucht, um
ihn einer Dissertation oder einem Buche einzuverleiben. Diese Grabstätten, sie sind ja das 
eigentliche Ideal des modernen Wissenschaftsgeistes. Da wandelt der Mensch drinnen in 
diesem aufgespeicherten, ganz objektiven Wissen und ist mit seinem Persönlichen gar nicht 
drinnen, wirklich gar nicht drinnen. … Wir würden immer mehr und mehr jenes 
Leichenfeld vergrößern, das in den Bibliotheken vorhanden ist, das in unseren Büchern 
vorhanden ist, das abgesondert vom Menschen ist. Und wir würden zwischen diesen 
Gedankenleichen hinwandeln, selber gewissermassen verzaubert in ihnen und würden so 
das Ideal Ahrimans erfüllen .. recht viel totes Wissen um uns aufzuspeichern. Ahriman 



möchte, dass, so wie die alten Agypter hingewandelt sind unter ihren Gräbern, wie noch die 
ersten Christen herumgewandelt sind und Leichen um sich gehabt haben, wir mit unserem 
menschlichen Wesen immer mehr und mehr in das blosse Instinktwesen, in das egoistische 
Instinktwesen zurücksinken und dass das, was wir an Gedanken aufbringen können, 
aufgespeichert wäre in unseren Bibliotheken. … Die menschliche Persönlichkeit wurde 
verkümmern unter diesen fürchterlichen objektiven, aussermenschlichen, unpersönlichen 
Zuständen.
Demgegenüber muss dasjenige, was Wissen ist, eine persönliche Angelegenheit werden. 
Die Bibliotheken müssen womöglich schrumpfen und die Menschen müssen dasjenige, was 
in den Bibliotheken steht, mehr in ihren eigenen Seelen tragen. Geistselbst kann nur aus 
dieser Verpersönlichung des Wissens hervorgehen. Das wird nicht kommen, ohne daß die 
Menschen sich bekanntmachen mit dem, was nun nicht mehr irdisch ist. Denn die Erde ist 
über den Mittelpunkt ihrer Entwickelung hinüber. Das ist eben Absterben. In unseren 
Bibliotheken stirbt das Wissen. In unseren Büchern, diesen Särgen unseres Wissens, stirbt 
es ebenfalls. Wir müssen wiederum zurücknehmen in unsere Persönlichkeit dasjenige, was 
Wissen ist. Wir müssen es in uns tragen. Dazu wird uns vor allen Dingen die 
Wiedererneuerung des Mysteriums von Golgatha verhelfen. So wird sie den Wissenden 
helfen, so wird sie denjenigen helfen, die die Jünger des goldenen Königs sind.“ 197, 197ff

  Wissenschaft und Persönlichkeit: Wenn man die Ergebnisse menschlicher Urteilsbildung
auch wirklich in ihrer Beziehung zum Leben darstellen will, ist es unausbleiblich, „dass 
man auf gewisse Persönlichkeiten hinweist, von denen eine solche Urteilsbildung 
ausgegangen ist, dass man sich überhaupt auch in der wissenschaftlichen Darstellung etwas 
an diejenige Region hält, wo das Urteil entsteht, an die Region des menschlichen Ringens, 
des menschlichen Strebens nach einem solchen Urteil.“  322, 20

  Wissenschaft und Weltanschauung: Auf der Erkenntnisseite muss der rechte 
Wissenschaftsgeist ausgebildet werden. „Aber er bleibt nicht stehen, er macht nicht halt vor 
dem Menschen. Dieser Wissenschaftsgeist wird wieder Weltanschauung. Und wir müssen 
begründen für die Zukunft eine Wissenschaft, die Weltanschauung sein kann, wie der alte 
Orientalismus hatte eine wissenschaftsfreie Weltanschauung. Und wir müssen aus
dieser Wissenschaft, welche wieder Weltanschauung sein kann, erlebte Weltanschauung
sein kann, neu begreifen auch dasjenige, was das Mysterium von Golgatha,
das Mysterium des Christentums ist.“  336, 405

  Wohl, Wohlfahrt: Wir kann man das soziale Hauptgesetz in die Wirklichkeit umsetzen? 
„Es ist klar, dass dieses Gesetz nichts Geringeres besagt als dieses: Die Menschenwohlfahrt 
ist um so größer, je geringer der Egoismus ist. Man ist also bei der Umsetzung in die 
Wirklichkeit darauf angewiesen, dass man es mit Menschen zu tun habe, die den Weg aus 
dem Egoismus herausfinden.“  34, 214  (>Arbeit für andere)

  Wohl der Gemeinschaft: „Das Nachdenken hat sich damit zu befassen, eine soziale 
Struktur zu finden, durch die menschliche Gütererzeugnisse so in das soziale Leben 
eintreten, dass sie darinnen zirkulieren zum Wohle der Gemeinschaft.“  332a, 29

  Wohlstand: „Bei Menschen ohne eine auf den Geist sich richtende Weltauffassung 
müssen nämlich notwendig gerade diejenigen Einrichtungen, welche den materiellen 
Wohlstand befördern, auch eine Steigerung des Egoismus bewirken, und damit nach und 

möchte, dass, so wie die alten Agypter hingewandelt sind unter ihren Gräbern, wie noch die 
ersten Christen herumgewandelt sind und Leichen um sich gehabt haben, wir mit unserem 
menschlichen Wesen immer mehr und mehr in das blosse Instinktwesen, in das egoistische 
Instinktwesen zurücksinken und dass das, was wir an Gedanken aufbringen können, 
aufgespeichert wäre in unseren Bibliotheken. … Die menschliche Persönlichkeit wurde 
verkümmern unter diesen fürchterlichen objektiven, aussermenschlichen, unpersönlichen 
Zuständen.
Demgegenüber muss dasjenige, was Wissen ist, eine persönliche Angelegenheit werden. 
Die Bibliotheken müssen womöglich schrumpfen und die Menschen müssen dasjenige, was 
in den Bibliotheken steht, mehr in ihren eigenen Seelen tragen. Geistselbst kann nur aus 
dieser Verpersönlichung des Wissens hervorgehen. Das wird nicht kommen, ohne daß die 
Menschen sich bekanntmachen mit dem, was nun nicht mehr irdisch ist. Denn die Erde ist 
über den Mittelpunkt ihrer Entwickelung hinüber. Das ist eben Absterben. In unseren 
Bibliotheken stirbt das Wissen. In unseren Büchern, diesen Särgen unseres Wissens, stirbt 
es ebenfalls. Wir müssen wiederum zurücknehmen in unsere Persönlichkeit dasjenige, was 
Wissen ist. Wir müssen es in uns tragen. Dazu wird uns vor allen Dingen die 
Wiedererneuerung des Mysteriums von Golgatha verhelfen. So wird sie den Wissenden 
helfen, so wird sie denjenigen helfen, die die Jünger des goldenen Königs sind.“ 197, 197ff

  Wissenschaft und Persönlichkeit: Wenn man die Ergebnisse menschlicher Urteilsbildung
auch wirklich in ihrer Beziehung zum Leben darstellen will, ist es unausbleiblich, „dass 
man auf gewisse Persönlichkeiten hinweist, von denen eine solche Urteilsbildung 
ausgegangen ist, dass man sich überhaupt auch in der wissenschaftlichen Darstellung etwas 
an diejenige Region hält, wo das Urteil entsteht, an die Region des menschlichen Ringens, 
des menschlichen Strebens nach einem solchen Urteil.“  322, 20

  Wissenschaft und Weltanschauung: Auf der Erkenntnisseite muss der rechte 
Wissenschaftsgeist ausgebildet werden. „Aber er bleibt nicht stehen, er macht nicht halt vor 
dem Menschen. Dieser Wissenschaftsgeist wird wieder Weltanschauung. Und wir müssen 
begründen für die Zukunft eine Wissenschaft, die Weltanschauung sein kann, wie der alte 
Orientalismus hatte eine wissenschaftsfreie Weltanschauung. Und wir müssen aus
dieser Wissenschaft, welche wieder Weltanschauung sein kann, erlebte Weltanschauung
sein kann, neu begreifen auch dasjenige, was das Mysterium von Golgatha,
das Mysterium des Christentums ist.“  336, 405

  Wohl, Wohlfahrt: Wir kann man das soziale Hauptgesetz in die Wirklichkeit umsetzen? 
„Es ist klar, dass dieses Gesetz nichts Geringeres besagt als dieses: Die Menschenwohlfahrt 
ist um so größer, je geringer der Egoismus ist. Man ist also bei der Umsetzung in die 
Wirklichkeit darauf angewiesen, dass man es mit Menschen zu tun habe, die den Weg aus 
dem Egoismus herausfinden.“  34, 214  (>Arbeit für andere)

  Wohl der Gemeinschaft: „Das Nachdenken hat sich damit zu befassen, eine soziale 
Struktur zu finden, durch die menschliche Gütererzeugnisse so in das soziale Leben 
eintreten, dass sie darinnen zirkulieren zum Wohle der Gemeinschaft.“  332a, 29

  Wohlstand: „Bei Menschen ohne eine auf den Geist sich richtende Weltauffassung 
müssen nämlich notwendig gerade diejenigen Einrichtungen, welche den materiellen 
Wohlstand befördern, auch eine Steigerung des Egoismus bewirken, und damit nach und 



nach Not, Elend und Armut erzeugen.“  34, 217  (>Weltanschauung)

  Wohlstand,  Abhängigkeit: „Es ist leicht einzusehen, dass durch eine solche … 
(Begrenzung des Wirtschaftslebens durch das Rechtsleben) der wirtschaftliche Wohlstand 
sinken und steigen wird je nach dem Mass von Arbeit, das aus dem Rechtsbewusstsein 
heraus aufgewendet wird. Allein eine solche Abhängigkeit des volkswirtschaftlichen 
Wohlstandes ist im gesunden sozialen Organismus notwendig Sie allein kann verhindern, 
dass der Mensch durch das Wirtschaftsleben so verbraucht werde, dass er sein Dasein nicht 
mehr als menschenwürdig empfinden kann. Und auf dem Vorhandensein der Empfindung 
eines menschenunwürdigen Daseins beruhen in Wahrheit alle Erschütterungen des sozialen 
Organismus.“  Kp, 79 

  Wohltätigkeitsliebe: „Gar mancher unterstützt von dem, was er erst, man kann sagen 
erbeutet, in patriarchalischer Weise seine Mitmenschen, um sich dadurch ein Objekt zu 
schaffen für seine Selbstliebe.“ „Man kommt nicht darauf, wie ein grosser Teil der 
sogenannten Wohltätigkeitsliebe maskierte Selbstliebe ist.“ 186, 169  (>Liebe und S.)

  „Aber was hat sich angeschlossen an das Denken, das den sozialen Organismus ganz im 
Sinne des Juristisch-Dialektischen und gewohnheitsmäßig Moralischen beurteilt? Es hat 
sich angeschlossen die schöne, die erfreuliche, die wunderbare Charitas, die menschliche 
Barmherzigkeit, das menschliche Mitleid. .. Es wird gesammelt. Sehr, sehr schön! Nichts 
soll dagegen eingewendet werden .. Aber was dadurch geschieht, ist Vergangenheit, ist nicht
Zukunft.“ Es ist mittelalterliches Denken. Da lebten die Prälaten in Prunk und speisten gut 
und um die Dome herum lagerten Heere von Armen. „Ob man das im heutigen Sinne schön 
oder hässlich findet, darauf kommt es nicht an, denn es war für die damalige Zeit das 
Selbstverständliche. … Aber die heutige soziale Frage wird damit nicht einmal berührt, 
geschweige denn auch nur irgendwie partiell gelöst. Denn man sollte nicht überhören, dass 
durch die Impotenz unseres sozialen Denkens heute ja überall die Stimmen hörbar sind, die 
nicht sagen: Wir sind dankbar für dasjenige, was man uns als Almosen gibt -, sondern die da
sagen: Das ist das Allerschlimmste, dass man uns Almosen gibt, denn daraus sehen wir ja, 
dass es noch Menschen gibt, die Almosen geben können. Die soll es gar nicht mehr geben!“
305, 218f    (>Soziale Kunst, >Handlung, durchfliessende, >Egoismus und Altruismus)

  Wohnung und Gehalt: Man hat etwas zu tun, man ist Fabrikdirektor oder Tischler usw.. 
„Ich bin nicht einfach ein Mensch, sondern ich habe auch etwas an einem Orte zu tun; und 
unter denjenigen Dingen, die mir als Vergütung zukommen, wenn normale soziale 
Verhältnisse sind, ist auch eine Wohnung. .. Was geschieht, wenn die Dreigliederung da ist? 
Da kriegt der Mensch eben, wenn er Mensch ist, an irgend einem Ort (und das ist man 
gewöhnlich, wenn man nicht ein Engel ist, der überall ist), da kriegt der Mensch, wie er ein 
Gehalt kriegt, auch eine Wohnung. Diese Dinge unterliegen eben dem, was aus der 
Organisation des geistigen Lebens herauskommt. .. Dann wird es sich ja wirklich auch 
beantworten lassen, wie man zu verhandeln hat, wenn man irgendwo eine Stelle antritt, also 
eine Arbeit verrichtet, dass man auch zu einem kleinen Gärtchen kommt und dergleichen. .. 
Ebenso handelt es sich ja darum, dass der Hausbau geregelt wird. Was ist er? Er geht aus 
von der Bodenfrage und hängt damit zusammen. Aber die Bodenfrage ist dann keine Frage 
der Ware mehr, sondern eine Frage des Rechts und des geistigen Lebens. Dann ist auch die 
Hausbaufrage eine Frage, die zusammenhängt mit der ganzen Kulturentwicklung der 
Menschheit. Es ist ja selbstverständlich, dass die Häuser gebaut werden aus denselben 

nach Not, Elend und Armut erzeugen.“  34, 217  (>Weltanschauung)

  Wohlstand,  Abhängigkeit: „Es ist leicht einzusehen, dass durch eine solche … 
(Begrenzung des Wirtschaftslebens durch das Rechtsleben) der wirtschaftliche Wohlstand 
sinken und steigen wird je nach dem Mass von Arbeit, das aus dem Rechtsbewusstsein 
heraus aufgewendet wird. Allein eine solche Abhängigkeit des volkswirtschaftlichen 
Wohlstandes ist im gesunden sozialen Organismus notwendig Sie allein kann verhindern, 
dass der Mensch durch das Wirtschaftsleben so verbraucht werde, dass er sein Dasein nicht 
mehr als menschenwürdig empfinden kann. Und auf dem Vorhandensein der Empfindung 
eines menschenunwürdigen Daseins beruhen in Wahrheit alle Erschütterungen des sozialen 
Organismus.“  Kp, 79 

  Wohltätigkeitsliebe: „Gar mancher unterstützt von dem, was er erst, man kann sagen 
erbeutet, in patriarchalischer Weise seine Mitmenschen, um sich dadurch ein Objekt zu 
schaffen für seine Selbstliebe.“ „Man kommt nicht darauf, wie ein grosser Teil der 
sogenannten Wohltätigkeitsliebe maskierte Selbstliebe ist.“ 186, 169  (>Liebe und S.)

  „Aber was hat sich angeschlossen an das Denken, das den sozialen Organismus ganz im 
Sinne des Juristisch-Dialektischen und gewohnheitsmäßig Moralischen beurteilt? Es hat 
sich angeschlossen die schöne, die erfreuliche, die wunderbare Charitas, die menschliche 
Barmherzigkeit, das menschliche Mitleid. .. Es wird gesammelt. Sehr, sehr schön! Nichts 
soll dagegen eingewendet werden .. Aber was dadurch geschieht, ist Vergangenheit, ist nicht
Zukunft.“ Es ist mittelalterliches Denken. Da lebten die Prälaten in Prunk und speisten gut 
und um die Dome herum lagerten Heere von Armen. „Ob man das im heutigen Sinne schön 
oder hässlich findet, darauf kommt es nicht an, denn es war für die damalige Zeit das 
Selbstverständliche. … Aber die heutige soziale Frage wird damit nicht einmal berührt, 
geschweige denn auch nur irgendwie partiell gelöst. Denn man sollte nicht überhören, dass 
durch die Impotenz unseres sozialen Denkens heute ja überall die Stimmen hörbar sind, die 
nicht sagen: Wir sind dankbar für dasjenige, was man uns als Almosen gibt -, sondern die da
sagen: Das ist das Allerschlimmste, dass man uns Almosen gibt, denn daraus sehen wir ja, 
dass es noch Menschen gibt, die Almosen geben können. Die soll es gar nicht mehr geben!“
305, 218f    (>Soziale Kunst, >Handlung, durchfliessende, >Egoismus und Altruismus)

  Wohnung und Gehalt: Man hat etwas zu tun, man ist Fabrikdirektor oder Tischler usw.. 
„Ich bin nicht einfach ein Mensch, sondern ich habe auch etwas an einem Orte zu tun; und 
unter denjenigen Dingen, die mir als Vergütung zukommen, wenn normale soziale 
Verhältnisse sind, ist auch eine Wohnung. .. Was geschieht, wenn die Dreigliederung da ist? 
Da kriegt der Mensch eben, wenn er Mensch ist, an irgend einem Ort (und das ist man 
gewöhnlich, wenn man nicht ein Engel ist, der überall ist), da kriegt der Mensch, wie er ein 
Gehalt kriegt, auch eine Wohnung. Diese Dinge unterliegen eben dem, was aus der 
Organisation des geistigen Lebens herauskommt. .. Dann wird es sich ja wirklich auch 
beantworten lassen, wie man zu verhandeln hat, wenn man irgendwo eine Stelle antritt, also 
eine Arbeit verrichtet, dass man auch zu einem kleinen Gärtchen kommt und dergleichen. .. 
Ebenso handelt es sich ja darum, dass der Hausbau geregelt wird. Was ist er? Er geht aus 
von der Bodenfrage und hängt damit zusammen. Aber die Bodenfrage ist dann keine Frage 
der Ware mehr, sondern eine Frage des Rechts und des geistigen Lebens. Dann ist auch die 
Hausbaufrage eine Frage, die zusammenhängt mit der ganzen Kulturentwicklung der 
Menschheit. Es ist ja selbstverständlich, dass die Häuser gebaut werden aus denselben 



Impulsen heraus, aus denen heraus ein Mensch hineingestellt wird in seine Arbeit.“ 337a, 
226  (>Stadt-Land-Verhältnis)

  Wollen >Wille

  Worte und Taten: „Ich habe an den ungeeignetsten Stellen, sowohl in Zwiegesprächen 
wie auch von verschiedenen Podien herab, immer wieder deklamieren hören: Auf Worte 
kommt es nicht an; auf Taten kommt es an! - Bei dem, was in der Welt an Taten geschieht, 
kommt alles auf die Worte an! Es geschehen nämlich für den, der die Sache durchschaut, 
gar keine Taten, die nicht vorher durch die Worte von irgend jemandem vorbereitet sind.“  
339, 81 

  Wunsch, Vorsatz, Entschlus: „In jedem Menschen sitzt unten, gleichsam unterirdisch, 
der andere Mensch. In diesem anderen Menschen lebt auch der bessere Mensch, der sich 
immer vornimmt, bei einer Handlung, die er begangen hat, in einem ähnlichen Falle die 
Sache das nächste Mal besser zu machen; so dass immer leise mitklingt der Vorsatz, der 
unbewusste, unterbewusste Vorsatz, eine Handlung in einem ähnlichen Falle besser 
auszuführen. Und erst, wenn die Seele einmal vom Leibe befreit sein wird, wird aus diesem 
Vorsatz der Entschluss. Dieser Vorsatz bleibt ganz keimhaft in der Seele liegen; dann folgt 
der Entschluss später nach. Und der Entschluss sitzt ebenso im Geistesmenschen, wie der 
Vorsatz im Lebensgeist und wie der reine Wunsch im Geistselbst sitzt. Fassen Sie also den 
Menschen als wollendes Wesen ins Auge, so können Sie alle diese Bestandteile finden: 
Instinkt, Trieb, Begierde und Motiv, und dann leise anklingend das, was schon im 
Geistselbst, im Lebensgeist und im Geistesmenschen lebt als Wunsch, Vorsatz und 
Entschluss.“   293, 65ff   (>Instinkt)

  Zahlen, Leihen, Schenken: „Das ist tatsächlich eine Trinität von Begriffen, die in eine 
gesunde Volkswirtschaft hineingehört.“  NÖK, 91  (>Kaufen, >Leihen, >Schenken)

  Die grosse volkswirtschaftliche Frage ist: „Welche Art von Zahlung im wirtschaftlichen 
Verkehr muss erstrebt werden, damit immer innerhalb der geistigen Institutionen dasjenige 
verschwindet, was geschaffen wird durch die verarbeitete Natur da, wo eben die Produktion 
arbeitet für die Ernährung der Menschheit?“   NÖK, 169

  Zahlen, sofort: Wenn ich den Anzug erst in einem Monat bezahle, bezahle ich ein Ideelles
dazu, u.U. weil sich die Preise verändert haben. „.. der Begriff des A-tempo-Zahlens, der 
muss durchaus da sein .. Und etwas wird eine Ware des Marktes dadurch, dass ich es gleich 
bezahle. So ist es im wesentlichen mit denjenigen Waren, die bearbeitete Natur sind.“   
NÖK, 90

  Zeit: „Hier sehen wir, dass die Zeit erst da auftritt, wo das Wesen einer Sache in die 
Erscheinung tritt. .. Dieses Wesen ist nur ideell zu erfassen. Nur wer diesen Rückgang von 
der Erscheinung zum Wesen in seinen Gedankengängen nicht vollziehen kann, der 
hypostasiert die Zeit als ein den Tatsachen Vorhergehendes. Dann braucht er aber ein 

Impulsen heraus, aus denen heraus ein Mensch hineingestellt wird in seine Arbeit.“ 337a, 
226  (>Stadt-Land-Verhältnis)

  Wollen >Wille

  Worte und Taten: „Ich habe an den ungeeignetsten Stellen, sowohl in Zwiegesprächen 
wie auch von verschiedenen Podien herab, immer wieder deklamieren hören: Auf Worte 
kommt es nicht an; auf Taten kommt es an! - Bei dem, was in der Welt an Taten geschieht, 
kommt alles auf die Worte an! Es geschehen nämlich für den, der die Sache durchschaut, 
gar keine Taten, die nicht vorher durch die Worte von irgend jemandem vorbereitet sind.“  
339, 81 

  Wunsch, Vorsatz, Entschlus: „In jedem Menschen sitzt unten, gleichsam unterirdisch, 
der andere Mensch. In diesem anderen Menschen lebt auch der bessere Mensch, der sich 
immer vornimmt, bei einer Handlung, die er begangen hat, in einem ähnlichen Falle die 
Sache das nächste Mal besser zu machen; so dass immer leise mitklingt der Vorsatz, der 
unbewusste, unterbewusste Vorsatz, eine Handlung in einem ähnlichen Falle besser 
auszuführen. Und erst, wenn die Seele einmal vom Leibe befreit sein wird, wird aus diesem 
Vorsatz der Entschluss. Dieser Vorsatz bleibt ganz keimhaft in der Seele liegen; dann folgt 
der Entschluss später nach. Und der Entschluss sitzt ebenso im Geistesmenschen, wie der 
Vorsatz im Lebensgeist und wie der reine Wunsch im Geistselbst sitzt. Fassen Sie also den 
Menschen als wollendes Wesen ins Auge, so können Sie alle diese Bestandteile finden: 
Instinkt, Trieb, Begierde und Motiv, und dann leise anklingend das, was schon im 
Geistselbst, im Lebensgeist und im Geistesmenschen lebt als Wunsch, Vorsatz und 
Entschluss.“   293, 65ff   (>Instinkt)

  Zahlen, Leihen, Schenken: „Das ist tatsächlich eine Trinität von Begriffen, die in eine 
gesunde Volkswirtschaft hineingehört.“  NÖK, 91  (>Kaufen, >Leihen, >Schenken)

  Die grosse volkswirtschaftliche Frage ist: „Welche Art von Zahlung im wirtschaftlichen 
Verkehr muss erstrebt werden, damit immer innerhalb der geistigen Institutionen dasjenige 
verschwindet, was geschaffen wird durch die verarbeitete Natur da, wo eben die Produktion 
arbeitet für die Ernährung der Menschheit?“   NÖK, 169

  Zahlen, sofort: Wenn ich den Anzug erst in einem Monat bezahle, bezahle ich ein Ideelles
dazu, u.U. weil sich die Preise verändert haben. „.. der Begriff des A-tempo-Zahlens, der 
muss durchaus da sein .. Und etwas wird eine Ware des Marktes dadurch, dass ich es gleich 
bezahle. So ist es im wesentlichen mit denjenigen Waren, die bearbeitete Natur sind.“   
NÖK, 90

  Zeit: „Hier sehen wir, dass die Zeit erst da auftritt, wo das Wesen einer Sache in die 
Erscheinung tritt. .. Dieses Wesen ist nur ideell zu erfassen. Nur wer diesen Rückgang von 
der Erscheinung zum Wesen in seinen Gedankengängen nicht vollziehen kann, der 
hypostasiert die Zeit als ein den Tatsachen Vorhergehendes. Dann braucht er aber ein 



Dasein, welches die Veränderungen überdauert. Als solches fasst er die unzerstörbare 
Materie auf. Damit hat er sich ein Ding geschaffen, dem die Zeit nichts anhaben soll, ein 
allem Wechsel beharrendes. Eigentlich aber hat er nur sein Unvermögen gezeigt, von der 
zeitlichen Erscheinung der Tatsachen zu ihrem Wesen vorzudringen, das mit der Zeit nichts 
zu tun hat.“   1, 254  (>Dauer, >Wesen, >Materie, >Kraft und Stoff, >Drei Ströme)

  Zeit-Strömungen: Der Strom des Seelenlebens fliesst nicht nur von der Vergangenheit in 
die Zukunft; das ist das Ätherische, sondern als Astralisches kommt uns auch von der 
Zukunft fortwährend etwas entgegen. Wenn man von Ursache und Wirkung spricht, rechnet 
man mit der Vergangenheit, man muss aber „von der Zukunft als von etwas Realem 
Sprechen“.  124, 64

  Zeitgeist: „Diejenigen, welche den Geist in unserer Zeit erfassen, werden zur Theosophie 
(Anthroposophie) hingetrieben. Das ist das aus dem Geiste der Epoche über die einzelnen 
Volksgeister Übergreifende.“  121, 25   (>Volk)

  Zentralismus: „Weil man aber im 19. Jahrhundert und bis in unsere Zeiten herein        
fortwährend geglaubt hat, dass alles ganz zentralistisch geordnet werden müsse, deshalb 
kam man auch in dieser Beziehung in die Lebensirrtümer hinein. Und deshalb konnte man 
nicht durchschauen, wie es keine Bedeutung hat, sich herumzuschlagen über die Art und 
Weise, wie die Produktionsmittel verwandt werden, wie der Kapitalismus entwickelt 
werden soll und so weiter, sondern dass es sich darum handelt, die Menschen in 
Verhältnisse zu bringen, in denen sie ihre sozialen Angelegenheiten aus den ureigensten 
Trieben ihres Wesens ordnen können.“  83, 309  (>Einheitsstaat, >Sozialer Organismus 
und menschlicher Organismus) 

  Zentralverwaltungen und Gesamtkörperschaft: „Im Einheitsstaate, in dem die drei 
Glieder des Lebens ineinander verfließen, wird eine wirtschaftliche Gruppe ihre Interessen 
zum Gesetz, zum öffentlichen Recht machen können. In dem dreigliedrigen Organismus 
wird dies nicht geschehen können, weil wirtschaftliche Interessen nur im 
Wirtschaftskreislauf sich ausleben können und keine Möglichkeit besteht, sie in das Recht 
hinüberfliessen zu lassen. Der Zusammenschluss der drei Glieder durch eine 
Gesamtkörperschaft, die aus den Delegierten der drei Zentralverwaltungen und 
Zentralvertretungen sich ergibt, wird die denkbar größte Gewähr dafür bieten, dass nicht das
eine Gebiet durch das andere vergewaltigt werde. Denn diese Zentralverwaltungen und 
Zentralvertretungen werden zu rechnen haben mit dem, was sich in ihren Gebieten auf 
Grund sachlicher Massnahmen ergibt. Sie werden nicht in die Lage kommen, zum Beispiel 
das Rechts- oder das Geistesleben von dem Wirtschaftsleben unberechtigt beeinflussen zu 
lassen, denn sie setzten sich dadurch in Widerspruch mit dem, was sachgemäß in jedem 
einzelnen Gebiete unabhängig von dem andern sich vollzieht. Ist eine Einflussnahme des 
einen Gebietes auf das andere nötig, so wird die sachliche Grundlage dazu nicht im 
Interessenkreise einer Gruppe, sondern nur in dem des ganzen Gebietes liegen können.“  24,
218 

  Zentralverwaltung nicht als „vierte Einrichtung“: Dreigliederung „ist das Gegenteil“ 
des Platonischen Staates. In ihr sollen „nicht etwa Menschen gegliedert werden in Stände“, 
sondern „was vom Menschen abgesondert ist, die Einrichtungen“ in drei Glieder zerfallen, 
„die ja zusammenzuwirken haben gerade durch den lebendigen Menschen. Der lebendige 

Dasein, welches die Veränderungen überdauert. Als solches fasst er die unzerstörbare 
Materie auf. Damit hat er sich ein Ding geschaffen, dem die Zeit nichts anhaben soll, ein 
allem Wechsel beharrendes. Eigentlich aber hat er nur sein Unvermögen gezeigt, von der 
zeitlichen Erscheinung der Tatsachen zu ihrem Wesen vorzudringen, das mit der Zeit nichts 
zu tun hat.“   1, 254  (>Dauer, >Wesen, >Materie, >Kraft und Stoff, >Drei Ströme)

  Zeit-Strömungen: Der Strom des Seelenlebens fliesst nicht nur von der Vergangenheit in 
die Zukunft; das ist das Ätherische, sondern als Astralisches kommt uns auch von der 
Zukunft fortwährend etwas entgegen. Wenn man von Ursache und Wirkung spricht, rechnet 
man mit der Vergangenheit, man muss aber „von der Zukunft als von etwas Realem 
Sprechen“.  124, 64

  Zeitgeist: „Diejenigen, welche den Geist in unserer Zeit erfassen, werden zur Theosophie 
(Anthroposophie) hingetrieben. Das ist das aus dem Geiste der Epoche über die einzelnen 
Volksgeister Übergreifende.“  121, 25   (>Volk)

  Zentralismus: „Weil man aber im 19. Jahrhundert und bis in unsere Zeiten herein        
fortwährend geglaubt hat, dass alles ganz zentralistisch geordnet werden müsse, deshalb 
kam man auch in dieser Beziehung in die Lebensirrtümer hinein. Und deshalb konnte man 
nicht durchschauen, wie es keine Bedeutung hat, sich herumzuschlagen über die Art und 
Weise, wie die Produktionsmittel verwandt werden, wie der Kapitalismus entwickelt 
werden soll und so weiter, sondern dass es sich darum handelt, die Menschen in 
Verhältnisse zu bringen, in denen sie ihre sozialen Angelegenheiten aus den ureigensten 
Trieben ihres Wesens ordnen können.“  83, 309  (>Einheitsstaat, >Sozialer Organismus 
und menschlicher Organismus) 

  Zentralverwaltungen und Gesamtkörperschaft: „Im Einheitsstaate, in dem die drei 
Glieder des Lebens ineinander verfließen, wird eine wirtschaftliche Gruppe ihre Interessen 
zum Gesetz, zum öffentlichen Recht machen können. In dem dreigliedrigen Organismus 
wird dies nicht geschehen können, weil wirtschaftliche Interessen nur im 
Wirtschaftskreislauf sich ausleben können und keine Möglichkeit besteht, sie in das Recht 
hinüberfliessen zu lassen. Der Zusammenschluss der drei Glieder durch eine 
Gesamtkörperschaft, die aus den Delegierten der drei Zentralverwaltungen und 
Zentralvertretungen sich ergibt, wird die denkbar größte Gewähr dafür bieten, dass nicht das
eine Gebiet durch das andere vergewaltigt werde. Denn diese Zentralverwaltungen und 
Zentralvertretungen werden zu rechnen haben mit dem, was sich in ihren Gebieten auf 
Grund sachlicher Massnahmen ergibt. Sie werden nicht in die Lage kommen, zum Beispiel 
das Rechts- oder das Geistesleben von dem Wirtschaftsleben unberechtigt beeinflussen zu 
lassen, denn sie setzten sich dadurch in Widerspruch mit dem, was sachgemäß in jedem 
einzelnen Gebiete unabhängig von dem andern sich vollzieht. Ist eine Einflussnahme des 
einen Gebietes auf das andere nötig, so wird die sachliche Grundlage dazu nicht im 
Interessenkreise einer Gruppe, sondern nur in dem des ganzen Gebietes liegen können.“  24,
218 

  Zentralverwaltung nicht als „vierte Einrichtung“: Dreigliederung „ist das Gegenteil“ 
des Platonischen Staates. In ihr sollen „nicht etwa Menschen gegliedert werden in Stände“, 
sondern „was vom Menschen abgesondert ist, die Einrichtungen“ in drei Glieder zerfallen, 
„die ja zusammenzuwirken haben gerade durch den lebendigen Menschen. Der lebendige 



Mensch steht ja in allen drei Gebieten drinnen. Es ist nach und nach in der Menschheit das 
Bewusstsein entstanden, dass es eigentlich nicht menschenwürdig ist, Klassenunterschiede, 
Standesunterschiede usw. zu entwickeln. In der Realität werden diese nur überwunden, 
wenn man den sozialen Organismus nach dem Objektiven gliedert, nach dem, was vom 
Menschen abgesondert ist.“  332a, 98

  Zerstörerische Strömungen: Vorzugsweise in drei Strömungen liegt dieses 
Zerstörerische: Erstens in alledem, was man Amerikanismus nennt, denn das tendiert immer
mehr und mehr dahin, die Furcht vor dem Geiste auszubilden, die Welt nur zu einer 
Gelegenheit zu machen, in ihr physisch leben zu können. .. Und in der Welt bequem und 
reich leben zu können, das ist das politische Element des Amerikanismus. .. Unter dem 
Einfluss dieser Strömung muss aber der Zusammenhang des Menschen mit der geistigen 
Welt ersterben. .. Das zweite Zerstörerische ist nicht bloß der katholische, sondern aller 
Jesuitismus, denn der ist im wesentlichen mit dem Amerikanismus verwandt. Ist der 
Amerikanismus die Pflege der amerikanischen Strömung, welche die Furcht vor dem Geist 
ausbilden will, so sucht der Jesuitismus den Glauben zu erwecken: nicht tasten an den Geist,
an den wir nicht heran können, und die geistigen Güter von denen verwalten lassen, die 
dazu durch das Lehramt der katholischen Kirche berufen sind. —Und diese Strömung will 
die Kräfte in der Menschennatur verkümmern lassen, die nach dem Übersinnlichen gehen. 
Und das Dritte ist das, was heute in einzelnen Symptomen im Osten so furchtbar 
heraufzieht, was aber doch seinen Grund hat in dem rein das Animalische sozialisierenden 
Sozialismus; es ist das — das Wort soll damit nicht gleich irgendwie dogmatisiert werden 
—, was man als Bolschewismus bezeichnet, den die Menschheit nicht leicht überwinden 
wird. Das sind die drei zerstörerischen Elemente der modernen Menschheitsentwickelung.“ 
181, 407 

  Zerstörung und Fortschritt: Das Wirtschaftsleben zerstört und scheidet aus, das 
selbständige Geistesleben verhält sich dazu wie das ständig Aufbauende.  200, 76

  Alles, was uns unsere Sinne lehren, wenn wir es anwenden durch unseren Willen, ist ein 
Zerstörendes und kann gar nicht anders sein als ein Zerstörendes. Selbst wenn wir 
Künstlerisches schaffen, müssen wir uns beteiligen an der Welt des Zerstörens. Der 
Eindruck, den die schaffende oder die genießende Seele bekommt, das ist dasjenige, was 
einzig und allein hinweghelfen kann über das Wirken des Todes.  203, 312ff   (>Kain und 
Abel,>Zukunft .., >Revolutionen, >Krieg)

  „Es sind natürlich Sendboten des Ahriman, diese Elementargeister der Geburt und des 
Todes. .. Der Mensch selbst muss mit diesen Kräften hantieren. Sendboten des Ahriman also
sind notwendig, ehern notwendig, um jene Zerstörung hervorzurufen, die der nächste 
Kulturfortschritt sei wird. Das ist eine furchtbare Wahrheit, aber es ist so. .. Ricarda Huch 
sagt (aus instinktiver Einsicht), dass eigentlich das Notwendige für die gegenwärtige 
Menschheit sei, den Teufel kennenzulernen. … Aber dieser Teufel ist schon dasjenige 
Wesen, das der Träger der Kultur der Zukunft sein wird und sein muss. … Insbesondere .. 
müssen sich zerstörerische Kräfte, wenn die Sache nicht in weiser Art geleitet wird, in alles 
Erziehungswesen, namentlich in die Kindererziehung, mischen. Aber auch in das ganze 
soziale Zusammenleben der Menschen werden sich immer mehr und mehr wegen der 
allgemeinen Kultur, wegen der Usancen, wegen der Emotionen der Menschen zerstörende 
Kräfte mischen, Kräfte, welche vor allen Dingen die Verhältnisse unter den Menschen 

Mensch steht ja in allen drei Gebieten drinnen. Es ist nach und nach in der Menschheit das 
Bewusstsein entstanden, dass es eigentlich nicht menschenwürdig ist, Klassenunterschiede, 
Standesunterschiede usw. zu entwickeln. In der Realität werden diese nur überwunden, 
wenn man den sozialen Organismus nach dem Objektiven gliedert, nach dem, was vom 
Menschen abgesondert ist.“  332a, 98

  Zerstörerische Strömungen: Vorzugsweise in drei Strömungen liegt dieses 
Zerstörerische: Erstens in alledem, was man Amerikanismus nennt, denn das tendiert immer
mehr und mehr dahin, die Furcht vor dem Geiste auszubilden, die Welt nur zu einer 
Gelegenheit zu machen, in ihr physisch leben zu können. .. Und in der Welt bequem und 
reich leben zu können, das ist das politische Element des Amerikanismus. .. Unter dem 
Einfluss dieser Strömung muss aber der Zusammenhang des Menschen mit der geistigen 
Welt ersterben. .. Das zweite Zerstörerische ist nicht bloß der katholische, sondern aller 
Jesuitismus, denn der ist im wesentlichen mit dem Amerikanismus verwandt. Ist der 
Amerikanismus die Pflege der amerikanischen Strömung, welche die Furcht vor dem Geist 
ausbilden will, so sucht der Jesuitismus den Glauben zu erwecken: nicht tasten an den Geist,
an den wir nicht heran können, und die geistigen Güter von denen verwalten lassen, die 
dazu durch das Lehramt der katholischen Kirche berufen sind. —Und diese Strömung will 
die Kräfte in der Menschennatur verkümmern lassen, die nach dem Übersinnlichen gehen. 
Und das Dritte ist das, was heute in einzelnen Symptomen im Osten so furchtbar 
heraufzieht, was aber doch seinen Grund hat in dem rein das Animalische sozialisierenden 
Sozialismus; es ist das — das Wort soll damit nicht gleich irgendwie dogmatisiert werden 
—, was man als Bolschewismus bezeichnet, den die Menschheit nicht leicht überwinden 
wird. Das sind die drei zerstörerischen Elemente der modernen Menschheitsentwickelung.“ 
181, 407 

  Zerstörung und Fortschritt: Das Wirtschaftsleben zerstört und scheidet aus, das 
selbständige Geistesleben verhält sich dazu wie das ständig Aufbauende.  200, 76

  Alles, was uns unsere Sinne lehren, wenn wir es anwenden durch unseren Willen, ist ein 
Zerstörendes und kann gar nicht anders sein als ein Zerstörendes. Selbst wenn wir 
Künstlerisches schaffen, müssen wir uns beteiligen an der Welt des Zerstörens. Der 
Eindruck, den die schaffende oder die genießende Seele bekommt, das ist dasjenige, was 
einzig und allein hinweghelfen kann über das Wirken des Todes.  203, 312ff   (>Kain und 
Abel,>Zukunft .., >Revolutionen, >Krieg)

  „Es sind natürlich Sendboten des Ahriman, diese Elementargeister der Geburt und des 
Todes. .. Der Mensch selbst muss mit diesen Kräften hantieren. Sendboten des Ahriman also
sind notwendig, ehern notwendig, um jene Zerstörung hervorzurufen, die der nächste 
Kulturfortschritt sei wird. Das ist eine furchtbare Wahrheit, aber es ist so. .. Ricarda Huch 
sagt (aus instinktiver Einsicht), dass eigentlich das Notwendige für die gegenwärtige 
Menschheit sei, den Teufel kennenzulernen. … Aber dieser Teufel ist schon dasjenige 
Wesen, das der Träger der Kultur der Zukunft sein wird und sein muss. … Insbesondere .. 
müssen sich zerstörerische Kräfte, wenn die Sache nicht in weiser Art geleitet wird, in alles 
Erziehungswesen, namentlich in die Kindererziehung, mischen. Aber auch in das ganze 
soziale Zusammenleben der Menschen werden sich immer mehr und mehr wegen der 
allgemeinen Kultur, wegen der Usancen, wegen der Emotionen der Menschen zerstörende 
Kräfte mischen, Kräfte, welche vor allen Dingen die Verhältnisse unter den Menschen 



selber immer mehr zerstören werden. - Streben soll der Mensch danach, das Wort Christi zu 
realisieren: „Wo zwei in meinem Namen vereint sind, bin ich mitten unter ihnen.“ Aber die 
technische, die kommerzielle Kultur macht nicht dieses zur Wahrheit..“   177, 70ff  
(>Elementargeister.., >Natur und Unternatur, >Wirtschaft Leben hemmend)

  „Es gibt drei Strömungen, die durch ihre innere Verwandtschaft das Zerstörerische für die 
Menschheitsentwickelung haben. (…) .. das politische Element des Amerikanismus ... nicht 
bloss der katholische, sondern aller Jesuitismus … der rein das Animalische sozialisierende 
Sozialismus“   181, 406

  Zerstörung durch Unwahrheit: „Ja, im äusseren physischen Leben, das ja jetzt gerade 
deshalb dem Niedergang entgegengeht, hat man immer nicht bemerken wollen die 
Funktion, die einschneidende Bedeutung der Unwahrheit. Auch wenn sie nicht beabsichtigt 
ist, wirkt die Unwahrheit doch zerstörend. Auf dem Boden, auf dem anthroposophisch 
orientierte Geisteswissenschaft steht, müsste man unter allen Umständen einsehen: Das, was
im physischen Leben eine zerstörende Bombe ist, das ist im Geistigen eine Unwahrheit. Sie 
ist eine zerstörende Kraft, ein zerstörendes Instrument, und zwar ein ganz real zerstörendes 
Instrument.“ Für eine fruchtbare Arbeit wäre es gut, „wenn man diesen Dingen einige 
Aufmerksamkeit zuwenden würde, aber eine sachliche Aufmerksamkeit, nicht eine 
persönliche Aufmerksamkeit.“ Es geht nicht um „Moralpauken“.  197, 90

  Zerstörung und Wiederaufbau: „Der Mensch muss sich seine Kraft dadurch erwerben, 
dass er Widerstände in der physischen Welt Stück für Stück überwindet. Dadurch haben wir 
uns im Grunde alle unsere Kräfte erworben, dass wir in früheren Lebensläufen dieses oder 
jenes an Widerständen überwunden haben. Unsere heutigen Tüchtigkeiten sind das Resultat 
unserer Krankheiten in früheren Lebensläufen. .. Alles das, was wir selbst einmal durch 
Zerstörung und Wiederaufbau durchgeführt haben, können wir. .. «Shiva» sind in dem 
indischen Religionsbekenntnis die waltenden Mächte, die zerstören und wiederherstellen.“  
107, 213f   (>Verfall und Aufstieg)

  Zins abschaffen?: „.. bitte ich zu berücksichtigen, dass in jedem Satz meines Buches 
(Kernpunkte..) angestrebt ist, ehrlich das zu sagen, was wirklich ist, und dass in meinem 
Buch streng abgewiesen wird alles das, was Zins vom Zins sein soll. Also, ein wirkliches 
Wachstum des Kapitals .. ist unmöglich, wenn jene Wirklichkeit eintritt, wie ich sie in 
meinem Buch schildere. Aber ich spreche allerdings von einem rechtmässigen 
Zinsverhältnis. Hierbei bitte ich zu berücksichtigen, wie ich in meinem Buch vom Kapital 
spreche. Denn sehen Sie, es ist leicht, den Leuten etwas vorzumachen, indem man ihnen 
sagt: Wenn man den Zins abschafft, dann kommt das Richtige heraus. – Es handelt sich bei 
allen diesen Dingen nur darum, ob man es kann.“   331, 187  

  Zins und Gegenseitigkeit: „Der Zins ist dasjenige, was ich bekomme, wenn ich auf die 
Gegenseitigkeit verzichte, wenn ich also jemand etwas leihe und ausmache mit ihm, dass er 
mir niemals etwas zu leihen braucht … Der Zins ist die Ablösung (…) Die Arbeitsteilung 
macht also notwendig auf einer gewissen Stufe die Gegenseitigkeit, das heisst dasselbe im 
menschlichen Verkehr, was wir finden zum Beispiel beim Beleihen. Wo viel geliehen wird, 
da haben wir drinnen dieses Prinzip der Gegenseitigkeit, das aber nun abgelöst werden kann
durch den Zins. Dann haben wir im Zins die realisierte Gegenseitigkeit. Wir haben sie nur 
in die abstrakte Form des Geldes verwandelt. Aber die Kräfte der Gegenseitigkeit sind eben 

selber immer mehr zerstören werden. - Streben soll der Mensch danach, das Wort Christi zu 
realisieren: „Wo zwei in meinem Namen vereint sind, bin ich mitten unter ihnen.“ Aber die 
technische, die kommerzielle Kultur macht nicht dieses zur Wahrheit..“   177, 70ff  
(>Elementargeister.., >Natur und Unternatur, >Wirtschaft Leben hemmend)

  „Es gibt drei Strömungen, die durch ihre innere Verwandtschaft das Zerstörerische für die 
Menschheitsentwickelung haben. (…) .. das politische Element des Amerikanismus ... nicht 
bloss der katholische, sondern aller Jesuitismus … der rein das Animalische sozialisierende 
Sozialismus“   181, 406

  Zerstörung durch Unwahrheit: „Ja, im äusseren physischen Leben, das ja jetzt gerade 
deshalb dem Niedergang entgegengeht, hat man immer nicht bemerken wollen die 
Funktion, die einschneidende Bedeutung der Unwahrheit. Auch wenn sie nicht beabsichtigt 
ist, wirkt die Unwahrheit doch zerstörend. Auf dem Boden, auf dem anthroposophisch 
orientierte Geisteswissenschaft steht, müsste man unter allen Umständen einsehen: Das, was
im physischen Leben eine zerstörende Bombe ist, das ist im Geistigen eine Unwahrheit. Sie 
ist eine zerstörende Kraft, ein zerstörendes Instrument, und zwar ein ganz real zerstörendes 
Instrument.“ Für eine fruchtbare Arbeit wäre es gut, „wenn man diesen Dingen einige 
Aufmerksamkeit zuwenden würde, aber eine sachliche Aufmerksamkeit, nicht eine 
persönliche Aufmerksamkeit.“ Es geht nicht um „Moralpauken“.  197, 90

  Zerstörung und Wiederaufbau: „Der Mensch muss sich seine Kraft dadurch erwerben, 
dass er Widerstände in der physischen Welt Stück für Stück überwindet. Dadurch haben wir 
uns im Grunde alle unsere Kräfte erworben, dass wir in früheren Lebensläufen dieses oder 
jenes an Widerständen überwunden haben. Unsere heutigen Tüchtigkeiten sind das Resultat 
unserer Krankheiten in früheren Lebensläufen. .. Alles das, was wir selbst einmal durch 
Zerstörung und Wiederaufbau durchgeführt haben, können wir. .. «Shiva» sind in dem 
indischen Religionsbekenntnis die waltenden Mächte, die zerstören und wiederherstellen.“  
107, 213f   (>Verfall und Aufstieg)

  Zins abschaffen?: „.. bitte ich zu berücksichtigen, dass in jedem Satz meines Buches 
(Kernpunkte..) angestrebt ist, ehrlich das zu sagen, was wirklich ist, und dass in meinem 
Buch streng abgewiesen wird alles das, was Zins vom Zins sein soll. Also, ein wirkliches 
Wachstum des Kapitals .. ist unmöglich, wenn jene Wirklichkeit eintritt, wie ich sie in 
meinem Buch schildere. Aber ich spreche allerdings von einem rechtmässigen 
Zinsverhältnis. Hierbei bitte ich zu berücksichtigen, wie ich in meinem Buch vom Kapital 
spreche. Denn sehen Sie, es ist leicht, den Leuten etwas vorzumachen, indem man ihnen 
sagt: Wenn man den Zins abschafft, dann kommt das Richtige heraus. – Es handelt sich bei 
allen diesen Dingen nur darum, ob man es kann.“   331, 187  

  Zins und Gegenseitigkeit: „Der Zins ist dasjenige, was ich bekomme, wenn ich auf die 
Gegenseitigkeit verzichte, wenn ich also jemand etwas leihe und ausmache mit ihm, dass er 
mir niemals etwas zu leihen braucht … Der Zins ist die Ablösung (…) Die Arbeitsteilung 
macht also notwendig auf einer gewissen Stufe die Gegenseitigkeit, das heisst dasselbe im 
menschlichen Verkehr, was wir finden zum Beispiel beim Beleihen. Wo viel geliehen wird, 
da haben wir drinnen dieses Prinzip der Gegenseitigkeit, das aber nun abgelöst werden kann
durch den Zins. Dann haben wir im Zins die realisierte Gegenseitigkeit. Wir haben sie nur 
in die abstrakte Form des Geldes verwandelt. Aber die Kräfte der Gegenseitigkeit sind eben 



einfach der Zins, sind metamorphosiert, sind etwas anderes geworden. Was wir da ganz 
deutlich sehen beim Zinszahlen, das findet aber überall im volkswirtschaftlichen Prozess 
statt.“   NÖK, 147f   (>Leihen)

  Leistung und Gegenleistung beruhen auf Verträgen. „Ein Vertrag ist immer irgendwie 
befristet. Wenn keine Leistungen mehr erbracht werden, dann verliert er seinen Wert. 
Darauf beruht das ganze Wirtschaftsleben.“   331, 166f   (>Leistung u. Gegenleistung)

  Zins und gleichzeitig Geldalterung: „So wie Arbeiten in der Gegenwart eine 
Gegenleistung haben, so müssen sie auch in der Zukunft, wenn sie aufgespart werden, eine 
Gegenleistung hervorrufen. Das Wirtschaftsleben macht es notwendig, dass vergangene 
Arbeit in der Zukunft verwendet wird. Nehmen sie dazu, dass das Kapital sich nach und 
nach aufzehrt. Während sich jetzt das Kapital in fünfzehn Jahren verdoppelt hat, wird es in 
Zukunft in fünfzehn Jahren ungefähr aufhören zu existieren. .. Wie die anderen Dinge 
stinkend werden, so auch das Geld. So trägt das Kapital keine Zinsen, aber es muss die 
Möglichkeit geschaffen werden, dass das, was früher gearbeitet wurde, in einer künftigen 
Leistung enthalten ist. Dann müssen sie auch den Lohn dafür haben. .. da nenne ich die 
dafür gerechte Vergütung den Zins. Deshalb habe ich aber auch ausdrücklich gesagt: Es gibt
keinen Zins vom Zins. Den kann es nicht geben. Das Geld wird stinkig. Es geht …  
verloren.“  331, 189f

  „Das Geld wird sich abnützen, wie sich Waren abnützen. Doch wird eine solche vom 
Staate (!) zu treffende Massnahme gerecht sein. „Zins auf Zins“ wird es nicht geben 
können.“   Kp, 132f   (>Geld-Alterung)

  Zins ist berechtigt auf der Grundlage der Geldalterung; junges Geld bringt lange Zinsen.   
NÖK, 200

  Zins und Kontinuität des Wirtschaftens: „Die meisten Menschen begehen, indem sie 
sich über die soziale Frage hermachen, sehr häufig den Fehler, dass sie nur die Gegenwart 
gewissermaßen wie einen einzigen Augenblick ins Auge fassen und für diesen einzigen 
Augenblick nachdenken: Wie ist da das Wirtschaftsleben zu gestalten? - Aber wirtschaften 
heißt zu gleicher Zeit, mit dem in einem gewissen Zeitpunkt Gewirtschafteten eine 
Grundlage für das Wirtschaften der Zukunft schaffen. Ohne dass man irgendwie eine 
Grundlage für die Zukunft schafft, würde man die Kontinuität des Wirtschaftslebens nicht 
aufrechterhalten können, das Wirtschaftsleben würde immer abreißen. Das begründet aber 
nicht Zins aus Zinserträgnissen, wohl aber Zinserträgnis, weil die Möglichkeit bestehen 
muss, dass immer in irgendeinem Zeitpunkt so viel gearbeitet wird, dass aus dieser Arbeit 
Leistungen entstehen, die auch einer zukünftigen Arbeit wieder dienen können. Das ist nicht
zu denken, ohne dass der Betreffende für das, was er für die Zukunft leistet, eine Art von 
Äquivalent erhält, und das würde eine Art von Zins bedeuten. Ich hätte es auch anders 
nennen können, wenn ich hätte schmeicheln gewollt denen, die heute wettern über Zins im 
Einkommen. Aber es schien mir ehrlicher, die Sache so zu benennen, wie sie in der 
Wirklichkeit ist.“  332a, 208f
  Zins und Profit sind zwei ganz verschiedene Dinge: Der vereinbarte Anteil des Unter-
nehmers für seine geistige Leistung bleibt Zins. „Daneben besteht die Produktivität der 
Produktionsmittel selber, der Profit, der aus dem Betrieb hervorgeht.“ 190, 28 (>Gewinn)

einfach der Zins, sind metamorphosiert, sind etwas anderes geworden. Was wir da ganz 
deutlich sehen beim Zinszahlen, das findet aber überall im volkswirtschaftlichen Prozess 
statt.“   NÖK, 147f   (>Leihen)

  Leistung und Gegenleistung beruhen auf Verträgen. „Ein Vertrag ist immer irgendwie 
befristet. Wenn keine Leistungen mehr erbracht werden, dann verliert er seinen Wert. 
Darauf beruht das ganze Wirtschaftsleben.“   331, 166f   (>Leistung u. Gegenleistung)

  Zins und gleichzeitig Geldalterung: „So wie Arbeiten in der Gegenwart eine 
Gegenleistung haben, so müssen sie auch in der Zukunft, wenn sie aufgespart werden, eine 
Gegenleistung hervorrufen. Das Wirtschaftsleben macht es notwendig, dass vergangene 
Arbeit in der Zukunft verwendet wird. Nehmen sie dazu, dass das Kapital sich nach und 
nach aufzehrt. Während sich jetzt das Kapital in fünfzehn Jahren verdoppelt hat, wird es in 
Zukunft in fünfzehn Jahren ungefähr aufhören zu existieren. .. Wie die anderen Dinge 
stinkend werden, so auch das Geld. So trägt das Kapital keine Zinsen, aber es muss die 
Möglichkeit geschaffen werden, dass das, was früher gearbeitet wurde, in einer künftigen 
Leistung enthalten ist. Dann müssen sie auch den Lohn dafür haben. .. da nenne ich die 
dafür gerechte Vergütung den Zins. Deshalb habe ich aber auch ausdrücklich gesagt: Es gibt
keinen Zins vom Zins. Den kann es nicht geben. Das Geld wird stinkig. Es geht …  
verloren.“  331, 189f

  „Das Geld wird sich abnützen, wie sich Waren abnützen. Doch wird eine solche vom 
Staate (!) zu treffende Massnahme gerecht sein. „Zins auf Zins“ wird es nicht geben 
können.“   Kp, 132f   (>Geld-Alterung)

  Zins ist berechtigt auf der Grundlage der Geldalterung; junges Geld bringt lange Zinsen.   
NÖK, 200

  Zins und Kontinuität des Wirtschaftens: „Die meisten Menschen begehen, indem sie 
sich über die soziale Frage hermachen, sehr häufig den Fehler, dass sie nur die Gegenwart 
gewissermaßen wie einen einzigen Augenblick ins Auge fassen und für diesen einzigen 
Augenblick nachdenken: Wie ist da das Wirtschaftsleben zu gestalten? - Aber wirtschaften 
heißt zu gleicher Zeit, mit dem in einem gewissen Zeitpunkt Gewirtschafteten eine 
Grundlage für das Wirtschaften der Zukunft schaffen. Ohne dass man irgendwie eine 
Grundlage für die Zukunft schafft, würde man die Kontinuität des Wirtschaftslebens nicht 
aufrechterhalten können, das Wirtschaftsleben würde immer abreißen. Das begründet aber 
nicht Zins aus Zinserträgnissen, wohl aber Zinserträgnis, weil die Möglichkeit bestehen 
muss, dass immer in irgendeinem Zeitpunkt so viel gearbeitet wird, dass aus dieser Arbeit 
Leistungen entstehen, die auch einer zukünftigen Arbeit wieder dienen können. Das ist nicht
zu denken, ohne dass der Betreffende für das, was er für die Zukunft leistet, eine Art von 
Äquivalent erhält, und das würde eine Art von Zins bedeuten. Ich hätte es auch anders 
nennen können, wenn ich hätte schmeicheln gewollt denen, die heute wettern über Zins im 
Einkommen. Aber es schien mir ehrlicher, die Sache so zu benennen, wie sie in der 
Wirklichkeit ist.“  332a, 208f
  Zins und Profit sind zwei ganz verschiedene Dinge: Der vereinbarte Anteil des Unter-
nehmers für seine geistige Leistung bleibt Zins. „Daneben besteht die Produktivität der 
Produktionsmittel selber, der Profit, der aus dem Betrieb hervorgeht.“ 190, 28 (>Gewinn)



  Zins, rechtmässiger: Erwerbungen und Ersparnisse, „die aus den Leistungen der eigenen 
Arbeit entspringen, verbleiben (z.B.) bis zum Tode des Erwerbers“ in dessen Besitz. „Bis zu
diesem Zeitpunkte wird auch ein aus dem Rechtsbewusstsein sich ergebender, durch den 
Rechtsstaat festzusetzender (!) Zins von dem zu leisten sein, dem solche Ersparnisse zum 
Schaffen von Produktionsmitteln gegeben werden.“   Kp, 115  (>Leihen, >Sparen)

  „Wenn Sie einen neuen Betrieb aufbauen, dann müssen Sie neue Arbeiter einstellen .. 
Diese müssen sich .. aber ernähren, müssen sich kleiden. Es muss dann also, damit dieser 
Betrieb entstehen kann, schon früher gearbeitet worden sein. Also, es muss die Möglichkeit 
geschaffen sein, dass frühere Arbeit für spätere Leistungen verwendet wird. Das ist aber 
nicht anders möglich, als dass, wenn meine frühere Arbeit in eine spätere Leistung 
einfliesst, ich eine gewissen Nutzen davon habe. .. von dem, was ich heute arbeite, wird in 
zehn Jahren irgendein neuer Betrieb gebaut. .. Wenn ich heute arbeite, muss ich auch etwas 
für meine Arbeit haben. Es wird nur die Arbeit aufgespart für das nächste. Und das ist es, 
was ich rechtmässigen Zins nenne.“   331, 188f

  „Ja, wie soll ich als Unternehmer von den Leuten, die mir Geld leihen sollen, Geld 
bekommen, wenn ich ihnen nur für eine ungeheuer kurze Zeit Zins bezahlen würde?“ 
Für junges Geld bekommen Sie länger Zins, eventuell denkt man sogar über einen Modus 
nach, „dass man vielleicht für Geld, das heute ausgegeben worden ist, nicht die heutige 
Jahreszahl darauf schreibt, sondern eine künftige, sodass es bis dahin einen zunehmenden 
und dann erst einen abnehmenden Wert hat.“   NÖK, 200

  Zinseszins ist Unsinn: „Es gibt heute etwas höchst Unnatürliches in der sozialen 
Ordnung, das besteht darin, dass das Geld sich vermehrt, wenn man es bloss hat. Man legt 
es auf eine Bank und bekommt Zinsen. (..) Man tut gar nichts; man legt sein Geld, das man 
vielleicht auch nicht erarbeitet, sondern ererbt hat, auf die Bank und bekommt Zinsen dafür. 
Das ist ein völliger Unsinn. Die Notwendigkeit wird aber eintreten, wenn die 
Existenzmittelbeschaffung getrennt wird von der Arbeit, dass Geld verwendet wird, wenn es
da ist, wenn es erzeugt wird als Äquivalent der Waren, die da sind. Es muss verwendet 
werden, es muss zirkulieren. Die reale Wirkung wird eintreten, dass Geld sich nicht 
vermehrt, sondern dass es sich vermindert.“  186, 50f  (>Gesell, Silvio)

  „Wer Kapital verzinst haben will, ohne dass er in Zusammenhang mit irgendeiner geistigen
Arbeit ist, der kann dies zu verzinsende Kapital nur überkommen haben durch Erbschaft 
oder auf eine andere Weise von einem Menschen, der durch seine geistige Arbeit mit dem 
Kapital in Beziehung gestanden hat. … Sozial ist der Besitz von Kapital durch einen, der 
nicht selbst produziert, so, wie wenn man sich bezahlen lassen wollte für ein Schiff, das in 
den Ozean versunken ist.“  330, 290  (>Geld als Recht)

  Zinsfuss: „Also Waren, bei denen es ankommt auf den Prozess der Herstellung, werden 
bei niedrigem Zinsfuss billig: Grund und Boden, der einen Ertrag liefert, ohne dass man ihn 
erst herstellt, der wird teurer bei niedrigem Zinsfuss. … man müsste also einen möglichst 
niedrigen Zinsfuss für das Installieren der Arbeit .. haben, und man müsste einen möglichst 
hohen Zinsfuss haben für dasjenige, was Grund und Boden ist. … Hundert Prozent für 
Beleihung von Grund und Boden würde ja sofort die Sache verbessern; (ist) aber .. praktisch
nicht durchführbar.“   NÖK, 84   (>Boden und Recht)

  Zins, rechtmässiger: Erwerbungen und Ersparnisse, „die aus den Leistungen der eigenen 
Arbeit entspringen, verbleiben (z.B.) bis zum Tode des Erwerbers“ in dessen Besitz. „Bis zu
diesem Zeitpunkte wird auch ein aus dem Rechtsbewusstsein sich ergebender, durch den 
Rechtsstaat festzusetzender (!) Zins von dem zu leisten sein, dem solche Ersparnisse zum 
Schaffen von Produktionsmitteln gegeben werden.“   Kp, 115  (>Leihen, >Sparen)

  „Wenn Sie einen neuen Betrieb aufbauen, dann müssen Sie neue Arbeiter einstellen .. 
Diese müssen sich .. aber ernähren, müssen sich kleiden. Es muss dann also, damit dieser 
Betrieb entstehen kann, schon früher gearbeitet worden sein. Also, es muss die Möglichkeit 
geschaffen sein, dass frühere Arbeit für spätere Leistungen verwendet wird. Das ist aber 
nicht anders möglich, als dass, wenn meine frühere Arbeit in eine spätere Leistung 
einfliesst, ich eine gewissen Nutzen davon habe. .. von dem, was ich heute arbeite, wird in 
zehn Jahren irgendein neuer Betrieb gebaut. .. Wenn ich heute arbeite, muss ich auch etwas 
für meine Arbeit haben. Es wird nur die Arbeit aufgespart für das nächste. Und das ist es, 
was ich rechtmässigen Zins nenne.“   331, 188f

  „Ja, wie soll ich als Unternehmer von den Leuten, die mir Geld leihen sollen, Geld 
bekommen, wenn ich ihnen nur für eine ungeheuer kurze Zeit Zins bezahlen würde?“ 
Für junges Geld bekommen Sie länger Zins, eventuell denkt man sogar über einen Modus 
nach, „dass man vielleicht für Geld, das heute ausgegeben worden ist, nicht die heutige 
Jahreszahl darauf schreibt, sondern eine künftige, sodass es bis dahin einen zunehmenden 
und dann erst einen abnehmenden Wert hat.“   NÖK, 200

  Zinseszins ist Unsinn: „Es gibt heute etwas höchst Unnatürliches in der sozialen 
Ordnung, das besteht darin, dass das Geld sich vermehrt, wenn man es bloss hat. Man legt 
es auf eine Bank und bekommt Zinsen. (..) Man tut gar nichts; man legt sein Geld, das man 
vielleicht auch nicht erarbeitet, sondern ererbt hat, auf die Bank und bekommt Zinsen dafür. 
Das ist ein völliger Unsinn. Die Notwendigkeit wird aber eintreten, wenn die 
Existenzmittelbeschaffung getrennt wird von der Arbeit, dass Geld verwendet wird, wenn es
da ist, wenn es erzeugt wird als Äquivalent der Waren, die da sind. Es muss verwendet 
werden, es muss zirkulieren. Die reale Wirkung wird eintreten, dass Geld sich nicht 
vermehrt, sondern dass es sich vermindert.“  186, 50f  (>Gesell, Silvio)

  „Wer Kapital verzinst haben will, ohne dass er in Zusammenhang mit irgendeiner geistigen
Arbeit ist, der kann dies zu verzinsende Kapital nur überkommen haben durch Erbschaft 
oder auf eine andere Weise von einem Menschen, der durch seine geistige Arbeit mit dem 
Kapital in Beziehung gestanden hat. … Sozial ist der Besitz von Kapital durch einen, der 
nicht selbst produziert, so, wie wenn man sich bezahlen lassen wollte für ein Schiff, das in 
den Ozean versunken ist.“  330, 290  (>Geld als Recht)

  Zinsfuss: „Also Waren, bei denen es ankommt auf den Prozess der Herstellung, werden 
bei niedrigem Zinsfuss billig: Grund und Boden, der einen Ertrag liefert, ohne dass man ihn 
erst herstellt, der wird teurer bei niedrigem Zinsfuss. … man müsste also einen möglichst 
niedrigen Zinsfuss für das Installieren der Arbeit .. haben, und man müsste einen möglichst 
hohen Zinsfuss haben für dasjenige, was Grund und Boden ist. … Hundert Prozent für 
Beleihung von Grund und Boden würde ja sofort die Sache verbessern; (ist) aber .. praktisch
nicht durchführbar.“   NÖK, 84   (>Boden und Recht)



  „Es gibt nun die grösste Möglichkeit, den Zinsfuss für den Naturbesitz geradezu auf 
hundert Prozent hinaufzutreiben dadurch, dass man möglichst viel von dem Naturbesitz in 
freier Schenkung vermittelt den geistig Produzierenden.“ NÖK, 95

  Zinshöhe und Kulturstufe: „Zum Kapital gehören ja auch die Zinsfrage und die Höhe 
des Zinsfußes. Grundsätzlich lässt sich folgende Gesetzmäßigkeit feststellen: Ein niedriger 
Zinsfuß ist volkswirtschaftlich günstig. Und dazu gehört die Erkenntnis: Je tiefer die 
Kulturstufe ist, umso höher ist der Zins. So betrug in England im 13./14. Jahrhundert der 
Zins etwa 20%, im 16. Jahrhundert etwa 10% und im Anfang des 18. Jahrhunderts 5%. In 
der Mitte des 18. Jahrhunderts war der Zinsfuß sogar auf 3% gefallen, zu Beginn des 19. 
Jahrhunderts wieder gestiegen und am Ende des Jahrhunderts erneut gesunken. Der 
Ausbruch des Weltkrieges hat - und das ist wenig verwunderlich angesichts der 
barbarischen Kulturverhältnisse - zu einer Erhöhung des Zinses geführt. In Ergänzung zum 
genannten Gesetz hat ein weiteres Gesetz seine Gültigkeit: Je mehr Kapital bei einer 
bestimmten, unveränderten Nachfrage vorhanden ist, desto niedriger der Zins. Je weniger 
Kapital bei gleichbleibender Nachfrage vorhanden ist, desto höher der Zins. Natürlich 
stoßen wir nach unten und nach oben an Grenzen: Bei einer Akkumulation des gesamten 
Kapitals in einer Hand, zum Beispiel der gesellschaftlichen Zentralgewalt, würde es keinen 
Zins mehr geben. Und das würde nach dem bereits erwähnten Kulturstufen-Gesetz 
bedeuten: Es wäre die höchste Kulturstufe erreicht, aber man hätte es bloß mit einer Kultur 
weniger zu tun. Bei gar keinem Kapital im Angebote wäre zwar der höchste Zins gegeben, 
aber es wäre die tiefste Kulturstufe erreicht, indem eine primitive Kultur aller herrschen 
würde.“  331A, 76

  Zirkulation >Produktionsmittel, Kreislauf, >Kapital-Übertragung, >Fähigkeiten 
zirkulieren lassen, >Handlung, durchfliessende

  Zölle: „Neben allen solchen Vorkehrungen, durch die ein dreigliedriger sozialer 
Organismus die Schäden ausgleichen kann, die ihm aus dem wirtschaftlichen Verkehr mit 
Staaten erwachsen, die von der Dreigliederung nichts wissen wollen, können allerdings 
noch andere notwendig sein, die dem Prinzip des Schutzzolles entsprechen. .. die Tätigkeit 
der aus sachlichen Gründen zusammenwirkenden Wirtschaftsorganisationen wird abzielen 
auf die sozial wirkende Preisbildung und wird nicht hervorgehen können aus den 
Gewinninteressen einzelner wirtschaftlicher Gruppen. Daher wird ein Wirtschaftsleben 
sozial dreigliedriger Organismen dem Ideal des Freihandels zustreben. Dieser wird bei 
einem einheitlichen Weltwirtschaftsgebiet die günstigste Grundlage dafür bieten, dass nicht 
in einzelnen Erdgebieten zu teuer oder zu billig produziert wird. Ein von nicht sozial 
dreigliedrigen Organismen umgebener Gesellschaftskörper mit selbständiger 
Wirtschaftsverwaltung wird allerdings genötigt sein, gewisse Produktionszweige vor einer 
wirtschaftlich unmöglichen Verbilligung dadurch zu schützen, dass er Zölle erhebt, deren 
Verwaltung damit betraute Assoziationen innerhalb des Kreises des Wirtschaftslebens 
zugunsten gemeinnütziger Werke besorgen.“ 24, 228f   (>Dreigliederung und Ausland)

  Zukunft gestalten: „Wissen wir die Impulse der Zukunft, so können wir sie der 
Gegenwart einimpfen und dadurch die Gegenwart der Zukunft entgegenführen.“ 103, 180

  In den vergangenen Jahrhunderten hat die Naturwissenschaft unendliche Triumphe 
errungen. „Nun beginnt ein Zeitalter, das notwendigerweise wieder ein Gegenbild zu dem 

  „Es gibt nun die grösste Möglichkeit, den Zinsfuss für den Naturbesitz geradezu auf 
hundert Prozent hinaufzutreiben dadurch, dass man möglichst viel von dem Naturbesitz in 
freier Schenkung vermittelt den geistig Produzierenden.“ NÖK, 95

  Zinshöhe und Kulturstufe: „Zum Kapital gehören ja auch die Zinsfrage und die Höhe 
des Zinsfußes. Grundsätzlich lässt sich folgende Gesetzmäßigkeit feststellen: Ein niedriger 
Zinsfuß ist volkswirtschaftlich günstig. Und dazu gehört die Erkenntnis: Je tiefer die 
Kulturstufe ist, umso höher ist der Zins. So betrug in England im 13./14. Jahrhundert der 
Zins etwa 20%, im 16. Jahrhundert etwa 10% und im Anfang des 18. Jahrhunderts 5%. In 
der Mitte des 18. Jahrhunderts war der Zinsfuß sogar auf 3% gefallen, zu Beginn des 19. 
Jahrhunderts wieder gestiegen und am Ende des Jahrhunderts erneut gesunken. Der 
Ausbruch des Weltkrieges hat - und das ist wenig verwunderlich angesichts der 
barbarischen Kulturverhältnisse - zu einer Erhöhung des Zinses geführt. In Ergänzung zum 
genannten Gesetz hat ein weiteres Gesetz seine Gültigkeit: Je mehr Kapital bei einer 
bestimmten, unveränderten Nachfrage vorhanden ist, desto niedriger der Zins. Je weniger 
Kapital bei gleichbleibender Nachfrage vorhanden ist, desto höher der Zins. Natürlich 
stoßen wir nach unten und nach oben an Grenzen: Bei einer Akkumulation des gesamten 
Kapitals in einer Hand, zum Beispiel der gesellschaftlichen Zentralgewalt, würde es keinen 
Zins mehr geben. Und das würde nach dem bereits erwähnten Kulturstufen-Gesetz 
bedeuten: Es wäre die höchste Kulturstufe erreicht, aber man hätte es bloß mit einer Kultur 
weniger zu tun. Bei gar keinem Kapital im Angebote wäre zwar der höchste Zins gegeben, 
aber es wäre die tiefste Kulturstufe erreicht, indem eine primitive Kultur aller herrschen 
würde.“  331A, 76

  Zirkulation >Produktionsmittel, Kreislauf, >Kapital-Übertragung, >Fähigkeiten 
zirkulieren lassen, >Handlung, durchfliessende

  Zölle: „Neben allen solchen Vorkehrungen, durch die ein dreigliedriger sozialer 
Organismus die Schäden ausgleichen kann, die ihm aus dem wirtschaftlichen Verkehr mit 
Staaten erwachsen, die von der Dreigliederung nichts wissen wollen, können allerdings 
noch andere notwendig sein, die dem Prinzip des Schutzzolles entsprechen. .. die Tätigkeit 
der aus sachlichen Gründen zusammenwirkenden Wirtschaftsorganisationen wird abzielen 
auf die sozial wirkende Preisbildung und wird nicht hervorgehen können aus den 
Gewinninteressen einzelner wirtschaftlicher Gruppen. Daher wird ein Wirtschaftsleben 
sozial dreigliedriger Organismen dem Ideal des Freihandels zustreben. Dieser wird bei 
einem einheitlichen Weltwirtschaftsgebiet die günstigste Grundlage dafür bieten, dass nicht 
in einzelnen Erdgebieten zu teuer oder zu billig produziert wird. Ein von nicht sozial 
dreigliedrigen Organismen umgebener Gesellschaftskörper mit selbständiger 
Wirtschaftsverwaltung wird allerdings genötigt sein, gewisse Produktionszweige vor einer 
wirtschaftlich unmöglichen Verbilligung dadurch zu schützen, dass er Zölle erhebt, deren 
Verwaltung damit betraute Assoziationen innerhalb des Kreises des Wirtschaftslebens 
zugunsten gemeinnütziger Werke besorgen.“ 24, 228f   (>Dreigliederung und Ausland)

  Zukunft gestalten: „Wissen wir die Impulse der Zukunft, so können wir sie der 
Gegenwart einimpfen und dadurch die Gegenwart der Zukunft entgegenführen.“ 103, 180

  In den vergangenen Jahrhunderten hat die Naturwissenschaft unendliche Triumphe 
errungen. „Nun beginnt ein Zeitalter, das notwendigerweise wieder ein Gegenbild zu dem 



vorigen darstellen muss. Und die Aufgabe, dieses Gegenbild vorzubereiten, das da weiter 
wirken soll in einem solchen Sinne, dass das alles kommen kann, wovon wir oftmals 
gesprochen haben, das ist die geisteswissenschaftliche Weltanschauung, die wiederum eine 
Vertiefung der menschlichen Seele bringen muss.“ „Die Dinge nehmen ihren Gang, und 
Geisteswissenschaft hat die Aufgabe, sich zu sagen, welchen Gang die Dinge nehmen, sie 
gibt uns die Anleitung, unsere Zeit zu verstehen. Wir stehen in der Morgenröte eines ganz 
neuen menschlichen Lebens und Denkens. Drei Dinge sind im menschlichen Geistesleben 
von besonderer Bedeutung und Wichtigkeit, und diese sind: erstens die Religion, zweitens 
die Wissenschaft und drittens das Zusammenleben der Menschen überhaupt. .. Und da gibt 
es gewisse Forderungen, die der Mensch einfach verstehen muss, die nicht in seiner Hand 
liegen.“  127, 18ff  (>Ideen für Zukünftiges und Vergangenes, >Mitteleuropäische Kultur)

  Der alte Götterinhalt ist verflogen und die Menschen schaffen aus sich heraus einen neuen 
Inhalt. Die Menschen „schaffen diesen neuen Inhalt dann nicht nur für das Menschenleben 
im Geistgebiet, im Rechtsgebiet, im Wirtschaftsgebiet, sondern sie schaffen es für 
dasjenige, was aus diesen Gebieten hinausgeht bis in das Naturleben. Und die Zukunft der 
Erde muss des Menschen eigene Gestaltung .. sein.“ 199, 222f  (>Verfall und Aufstieg)

  „Auf dem Grunde, den wir jetzt als physisch-sinnliche Welt vor uns haben, entsteht, wie in
ihm wurzelnd, dasjenige, was im Innern unserer Seele sich ausbildet als sittliche Impulse, 
als ideale Anschauung, als ideale Gedankenformen, als religiöser Wahrheitsmut .. . Da 
entwickelt es sich, wie sich im kleinen der Keim entwickelt in der Pflanze. Wenn einstmals 
diese ganze Welt, die uns als Welt des Stoffes und der Kraft umgibt, verfallen sein wird, .. 
zerstäuben wird in den Weltenraum, .. wird sein dasjenige, was jetzt als Geisteskeim in der 
menschlichen Seele ersteht. .. dasjenige, was als Keim in der menschlichen Seele lebt, was 
sittlicher Impuls ist, was ethische Idee ist, was Erhebung zum Göttlichen ist; das formt die 
Zukunft, das ist die neue Welt.“  335, 149f (>Kraft und Stoff)

  Zukunftszeiten: „So wird das Weltenziel erreicht, wenn jeder in sich selber ruht, und 
jeder jedem gibt, was keiner fordern will.“  44, 136

  Zusammenarbeit weltweit ist nötig, weil die Menschheit verschiedene Talente hat: 
Amerika die Kosmogonie, Europa die Freiheit, Asien den Altruismus; Talente, aber nicht 
Realisierungsmöglichkeit.  191, 78  (>Westen, Mitte, Osten)

  Zweigliederung statt Dreigliederung: „Sogar die Dreigliederung des menschlichen 
Organismus oder des Menschenwesens im Ganzen ist ja in einer gewissen Beziehung .. für 
die abendländische Zivilisation durch das achte ökumenische Konzil von Konstantinopel im
Jahre 869 aus der Welt geschafft worden. Es ist zum Dogma erhoben, dass der Christ nicht 
zu glauben habe an eine dreigliedrige Menschenwesenheit, .. denn die sogenannte 
Trichotomie, die Gliederung des Menschen in Leib, Seele und Geist, war für ketzerisch 
erklärt worden. Sie mussten die Zweiheit lehren: der Mensch bestehe aus Leib und Seele, 
nicht aus Leib, Seele und Geist. Und das ist ja dasjenige, wovon gewisse Wesen, wovon 
gewisse Menschen gut wissen, was es für eine ungeheure Bedeutung hat für das 
menschliche Geistesleben, die Zweigliederung an die Stelle der Dreigliederung zu setzen.“ 
194, 23

vorigen darstellen muss. Und die Aufgabe, dieses Gegenbild vorzubereiten, das da weiter 
wirken soll in einem solchen Sinne, dass das alles kommen kann, wovon wir oftmals 
gesprochen haben, das ist die geisteswissenschaftliche Weltanschauung, die wiederum eine 
Vertiefung der menschlichen Seele bringen muss.“ „Die Dinge nehmen ihren Gang, und 
Geisteswissenschaft hat die Aufgabe, sich zu sagen, welchen Gang die Dinge nehmen, sie 
gibt uns die Anleitung, unsere Zeit zu verstehen. Wir stehen in der Morgenröte eines ganz 
neuen menschlichen Lebens und Denkens. Drei Dinge sind im menschlichen Geistesleben 
von besonderer Bedeutung und Wichtigkeit, und diese sind: erstens die Religion, zweitens 
die Wissenschaft und drittens das Zusammenleben der Menschen überhaupt. .. Und da gibt 
es gewisse Forderungen, die der Mensch einfach verstehen muss, die nicht in seiner Hand 
liegen.“  127, 18ff  (>Ideen für Zukünftiges und Vergangenes, >Mitteleuropäische Kultur)

  Der alte Götterinhalt ist verflogen und die Menschen schaffen aus sich heraus einen neuen 
Inhalt. Die Menschen „schaffen diesen neuen Inhalt dann nicht nur für das Menschenleben 
im Geistgebiet, im Rechtsgebiet, im Wirtschaftsgebiet, sondern sie schaffen es für 
dasjenige, was aus diesen Gebieten hinausgeht bis in das Naturleben. Und die Zukunft der 
Erde muss des Menschen eigene Gestaltung .. sein.“ 199, 222f  (>Verfall und Aufstieg)

  „Auf dem Grunde, den wir jetzt als physisch-sinnliche Welt vor uns haben, entsteht, wie in
ihm wurzelnd, dasjenige, was im Innern unserer Seele sich ausbildet als sittliche Impulse, 
als ideale Anschauung, als ideale Gedankenformen, als religiöser Wahrheitsmut .. . Da 
entwickelt es sich, wie sich im kleinen der Keim entwickelt in der Pflanze. Wenn einstmals 
diese ganze Welt, die uns als Welt des Stoffes und der Kraft umgibt, verfallen sein wird, .. 
zerstäuben wird in den Weltenraum, .. wird sein dasjenige, was jetzt als Geisteskeim in der 
menschlichen Seele ersteht. .. dasjenige, was als Keim in der menschlichen Seele lebt, was 
sittlicher Impuls ist, was ethische Idee ist, was Erhebung zum Göttlichen ist; das formt die 
Zukunft, das ist die neue Welt.“  335, 149f (>Kraft und Stoff)

  Zukunftszeiten: „So wird das Weltenziel erreicht, wenn jeder in sich selber ruht, und 
jeder jedem gibt, was keiner fordern will.“  44, 136

  Zusammenarbeit weltweit ist nötig, weil die Menschheit verschiedene Talente hat: 
Amerika die Kosmogonie, Europa die Freiheit, Asien den Altruismus; Talente, aber nicht 
Realisierungsmöglichkeit.  191, 78  (>Westen, Mitte, Osten)

  Zweigliederung statt Dreigliederung: „Sogar die Dreigliederung des menschlichen 
Organismus oder des Menschenwesens im Ganzen ist ja in einer gewissen Beziehung .. für 
die abendländische Zivilisation durch das achte ökumenische Konzil von Konstantinopel im
Jahre 869 aus der Welt geschafft worden. Es ist zum Dogma erhoben, dass der Christ nicht 
zu glauben habe an eine dreigliedrige Menschenwesenheit, .. denn die sogenannte 
Trichotomie, die Gliederung des Menschen in Leib, Seele und Geist, war für ketzerisch 
erklärt worden. Sie mussten die Zweiheit lehren: der Mensch bestehe aus Leib und Seele, 
nicht aus Leib, Seele und Geist. Und das ist ja dasjenige, wovon gewisse Wesen, wovon 
gewisse Menschen gut wissen, was es für eine ungeheure Bedeutung hat für das 
menschliche Geistesleben, die Zweigliederung an die Stelle der Dreigliederung zu setzen.“ 
194, 23



  Zweiheit und Dreiheit: „Bersten müsste die alte Staatsform, wenn der Mensch sie nicht 
zur Gliederung brächte, bersten müsste sie so, dass sie von selbst, von sich aus, entwickeln 
würde auf der einen Seite ein Geistesgebiet - das aber dann erst recht chaotisch wäre, das 
vollständig ahrimanisch-luziferische Züge annähme und auf der anderen Seite ein 
wirtschaftliches Gebiet, wiederum mit luziferischahrimanischen Zügen, und das eine wie 
das andere würde Fetzen des Staatsgebildes nach sich ziehen. Im Orient würden sich mehr 
ahrimanisch-luziferische Geiststaaten entwickeln, im Westen mehr ahrimanisch-luziferische
Wirtschaftsstaaten, wenn der Mensch nicht durch die Durchchristung seines Wesens 
begreift, wie er das vermeiden kann, wie er aus seiner Erkenntnis, aus seinem Willen heraus
die Dreigliederung dessen, was auseinander will, vornehmen kann.“  202, 258 

  „.. es würde nicht lange dauern, so würden überall in jeder Menschenseele durch die 
naturwissenschaftliche Philosophie lauter Zweifel leben. Der Skeptizismus würde ein 
ungeheures Meer werden, in dem die Menschenseele ertrinken müsste. … Die Zweizahl ist 
die Zahl, welche die ganze sinnliche Offenbarung beherrscht. (…) Geradeso wie die 
sinnliche Welt von der Zweiheit beherrscht wird, so hat man es in den geistigen Welten 
gleich mit einer Dreiheit zu tun. Das ist zuweilen nicht unwichtig zu wissen.“   254, 157f  
(>Wahrheit und Zweifel, >Dreigliederung; Einheit durch Widersprüche)

  Die Zweizahl ist nur beim Offenbaren berechtigt. Für die Sphäre des Wahren handelt es 
sich um die Dreizahl: Der Christus-Impuls als Gleichgewichtsimpuls. Die Zweizahl führt 
von Christus weg zu Luzifer – Ahriman, bzw. Haupt – Übriges.  194, 24ff

  Zweiheit, Dualismus, Pendelschlag: Durch die traditionellen Glaubensbekenntnisse sieht 
man nur noch die Zweiheit von Leib und Seele. Es entsteht ein „Kuddelmuddel, und man 
bekommt dann dasjenige heraus, was so die reaktionären oder liberalen oder auch sozialen 
Ideen der neueren Zeit sind..“  337b, 74  (>Dreiheit, >Widerspruch, >Natur und Seele)

  „Wie der materialistische Dualist den Menschen zum Automaten macht, dessen Handeln 
nur das Ergebnis rein mechanischer Gesetzmässigkeit ist, so macht ihn der spiritualistische 
Dualist (das ist derjenige, der das Absolute, das Wesen an sich, in einem Geistigen sieht, an 
dem der Mensch mit seinem bewussten Erleben keinen Anteil hat) zum Sklaven des Willens
jenes Absoluten. Freiheit ist innerhalb des Materialismus, sowie des einseitigen 
Spiritualismus .. ausgeschlossen.“  4, 177  (>Ideologie und Maja)

  Ob Himmel und Hölle oder Geist und Materie ..; man muss wissen, „dass das Anstreben 
des Paradiesischen ebenso schlimm für den Menschen ist, wenn er es ohne weiteres will, als
das Anstreben des Gegensatzes wäre.“ - „Der Mensch hat fortwährend die Gleich-
gewichtslage zwischen diesen beiden Mächten anzustreben..“ 194, 162f (>Gleichgewicht)

  „Aber so in der Zweiheit, im Dualismus zu leben: sich zu vertiefen im tiefen Denken, sich 
auszugiessen über die Wirklichkeit, in dem, was die Wirklichkeit fordert, dass muss die 
Menschheit lernen. (...) Der Pendelschlag zwischen dem klaren Verinnerlichen in fest 
umrissenen Begriffen und liebevollem Verbreiten über die Erscheinungen der Welt, auf den 
kommt es an.“ 177, 127f   (>Ich und Welt, >Rhythmus, >Mensch als Doppelnatur)

  Zweispaltung, Zweiteilung: „Will man nämlich eine kommerziell-industrielle 
Weltherrschaft begründen, so muss man das Hauptgebiet, auf das es ankommt, zunächst in 

  Zweiheit und Dreiheit: „Bersten müsste die alte Staatsform, wenn der Mensch sie nicht 
zur Gliederung brächte, bersten müsste sie so, dass sie von selbst, von sich aus, entwickeln 
würde auf der einen Seite ein Geistesgebiet - das aber dann erst recht chaotisch wäre, das 
vollständig ahrimanisch-luziferische Züge annähme und auf der anderen Seite ein 
wirtschaftliches Gebiet, wiederum mit luziferischahrimanischen Zügen, und das eine wie 
das andere würde Fetzen des Staatsgebildes nach sich ziehen. Im Orient würden sich mehr 
ahrimanisch-luziferische Geiststaaten entwickeln, im Westen mehr ahrimanisch-luziferische
Wirtschaftsstaaten, wenn der Mensch nicht durch die Durchchristung seines Wesens 
begreift, wie er das vermeiden kann, wie er aus seiner Erkenntnis, aus seinem Willen heraus
die Dreigliederung dessen, was auseinander will, vornehmen kann.“  202, 258 

  „.. es würde nicht lange dauern, so würden überall in jeder Menschenseele durch die 
naturwissenschaftliche Philosophie lauter Zweifel leben. Der Skeptizismus würde ein 
ungeheures Meer werden, in dem die Menschenseele ertrinken müsste. … Die Zweizahl ist 
die Zahl, welche die ganze sinnliche Offenbarung beherrscht. (…) Geradeso wie die 
sinnliche Welt von der Zweiheit beherrscht wird, so hat man es in den geistigen Welten 
gleich mit einer Dreiheit zu tun. Das ist zuweilen nicht unwichtig zu wissen.“   254, 157f  
(>Wahrheit und Zweifel, >Dreigliederung; Einheit durch Widersprüche)

  Die Zweizahl ist nur beim Offenbaren berechtigt. Für die Sphäre des Wahren handelt es 
sich um die Dreizahl: Der Christus-Impuls als Gleichgewichtsimpuls. Die Zweizahl führt 
von Christus weg zu Luzifer – Ahriman, bzw. Haupt – Übriges.  194, 24ff

  Zweiheit, Dualismus, Pendelschlag: Durch die traditionellen Glaubensbekenntnisse sieht 
man nur noch die Zweiheit von Leib und Seele. Es entsteht ein „Kuddelmuddel, und man 
bekommt dann dasjenige heraus, was so die reaktionären oder liberalen oder auch sozialen 
Ideen der neueren Zeit sind..“  337b, 74  (>Dreiheit, >Widerspruch, >Natur und Seele)

  „Wie der materialistische Dualist den Menschen zum Automaten macht, dessen Handeln 
nur das Ergebnis rein mechanischer Gesetzmässigkeit ist, so macht ihn der spiritualistische 
Dualist (das ist derjenige, der das Absolute, das Wesen an sich, in einem Geistigen sieht, an 
dem der Mensch mit seinem bewussten Erleben keinen Anteil hat) zum Sklaven des Willens
jenes Absoluten. Freiheit ist innerhalb des Materialismus, sowie des einseitigen 
Spiritualismus .. ausgeschlossen.“  4, 177  (>Ideologie und Maja)

  Ob Himmel und Hölle oder Geist und Materie ..; man muss wissen, „dass das Anstreben 
des Paradiesischen ebenso schlimm für den Menschen ist, wenn er es ohne weiteres will, als
das Anstreben des Gegensatzes wäre.“ - „Der Mensch hat fortwährend die Gleich-
gewichtslage zwischen diesen beiden Mächten anzustreben..“ 194, 162f (>Gleichgewicht)

  „Aber so in der Zweiheit, im Dualismus zu leben: sich zu vertiefen im tiefen Denken, sich 
auszugiessen über die Wirklichkeit, in dem, was die Wirklichkeit fordert, dass muss die 
Menschheit lernen. (...) Der Pendelschlag zwischen dem klaren Verinnerlichen in fest 
umrissenen Begriffen und liebevollem Verbreiten über die Erscheinungen der Welt, auf den 
kommt es an.“ 177, 127f   (>Ich und Welt, >Rhythmus, >Mensch als Doppelnatur)

  Zweispaltung, Zweiteilung: „Will man nämlich eine kommerziell-industrielle 
Weltherrschaft begründen, so muss man das Hauptgebiet, auf das es ankommt, zunächst in 



zwei Teile teilen. … denn das, was auf der Welt des physischen Planes geschieht, fordert 
immer eine „Zweispaltung“. Daher muss ebenso, wie auf der einen Seite das britische 
Kommerzium begründet wird, der andere Pol, der russische Pol, geschaffen werden... Es ist 
zwar nicht genau dasselbe, aber es ist etwas, was damit parallel ist: wenn man etwas 
erzeugt, so braucht man Abnehmer, sonst hat es keinen Sinn, etwas zu erzeugen. … Es ist 
ein weltgigantischer Gedanke, einen Gegensatz zu schaffen, gegenüber dem alles andere als
eine Kleinigkeit erscheint..“  173c, 102f  (>Dialektik)

  Zweiteilung würde zu gegenseitiger Sabotage von Staat und Wirtschaft führen, denn in 
beiden würde das unruhige Element des Geistes liegen. 192, 15.6.19  (>Macht oder G.)

  Zwei Wege: „Zwei Wege sehen wir, der eine links, der andere rechts.“ Der eine geht von 
dem Glauben aus, „man könne mit demselben Ideenvermögen, mit dem man die Natur 
begreift, auch das soziale Leben begreifen. Das haben Karl Marx und Friedrich Engels 
getan, das tun Lenin und Trotzkij. Deshalb kommen sie zu ihren Wegen. Das sehen die 
Menschen heute noch nicht ein, dass die Naturwissenschaft auf der einen Seite steht, und 
dass ihre letzten Konsequenzen in dem sozialen Chaos, im sozialen Niedergang zum 
Ausdruck kommen.“ Unter dem Einfluss dieses neueren materialistisch-
naturwissenschaftlichen Glaubens ist unser ganzes Geistesleben mechanisiert worden. 
Dadurch aber „werden zu gleicher Zeit die Seelen vegetarisiert, pflanzenähnlich, schläfrig 
gemacht. .. Aber wenn die Seele nicht durchwärmt ist vom Geiste, wenn der Geist nicht 
durchleuchtet ist von dem übersinnlichen Erkennen, dann entwickeln sich im Leibe die 
tierischen Eigenschaften, die heute in den antisozialen Trieben leben .. Dann entwickelt sich
unter dem Vorgehen, sozialisieren zu wollen, das Allerantisozialste; dann wird das leibliche 
Leben neben dem mechanisierten Geiste, der vegetarisierten Seele, animalisiert. Die 
wildesten Instinkte und Triebe treten als historische Forderungen auf. Das ist der Weg, der 
links geht. Der andere Weg, der rechts geht, ist der, der sich .. hineinfindet in die 
Anschauung des übersinnlichen Menschen, der übersinnlichen Welt, der auch die 
Entwicklung des Menschen im übersinnlichen Lichte schaut, der hinauf dringt zum wirklich
freien Geiste. .. Freiheit im Geistesleben. Der durchgeistigte Mensch wird ein freier Mensch
sein. Gleichheit im geistdurchwärmten Seelenleben: Die Seele, die den Geist in sich 
aufnimmt, wird die andere Seele, die ihr im sozialen Leben entgegentritt, als ihr gleich, 
wahrhaftig wie in einem großen Geheimnis erfassen und behandeln. Und der veredelte Leib,
der durch den Geist und die Seele veredelte Leib, er wird zum Ausüber wahrster, echtester 
Menschenliebe, der wahren Brüderlichkeit. So wird die soziale Menschenordnung in 
Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit durch die richtige Erfassung von Leib, Seele und 
Geist erfolgen können.  “  333, 62ff

  Zweiter Weltkrieg: „Der zweite Weltkrieg, der sich zwischen Asien und Amerika, und 
was dazwischen liegt, entwickeln muss, er muss sich aus wirtschaftlichen Untergründen 
heraus ganz unbedingt entwickeln.“  338, 224f   (1921)

  Zwei Weltenströmungen: „Man sieht dann aber auch das Unvermögen, einen Übergang 
zu ermöglichen von dem, was die Leute gut und liebevoll und wohlwollend und rechtlich 
und sittlich nennen, zu dem, was in der äusseren Wirklichkeit, im Alltag den Menschen 
umgibt als Warenzirkulation, als Kreditwesen, als Bank- und Börsenwesen. Man kann 
sehen, wie zwei Weltenströmungen nebeneinandergestellt werden auch in den 
Denkgewohnheiten der Menschen. Die eine Weltenströmung ist die, welche sich 

zwei Teile teilen. … denn das, was auf der Welt des physischen Planes geschieht, fordert 
immer eine „Zweispaltung“. Daher muss ebenso, wie auf der einen Seite das britische 
Kommerzium begründet wird, der andere Pol, der russische Pol, geschaffen werden... Es ist 
zwar nicht genau dasselbe, aber es ist etwas, was damit parallel ist: wenn man etwas 
erzeugt, so braucht man Abnehmer, sonst hat es keinen Sinn, etwas zu erzeugen. … Es ist 
ein weltgigantischer Gedanke, einen Gegensatz zu schaffen, gegenüber dem alles andere als
eine Kleinigkeit erscheint..“  173c, 102f  (>Dialektik)

  Zweiteilung würde zu gegenseitiger Sabotage von Staat und Wirtschaft führen, denn in 
beiden würde das unruhige Element des Geistes liegen. 192, 15.6.19  (>Macht oder G.)

  Zwei Wege: „Zwei Wege sehen wir, der eine links, der andere rechts.“ Der eine geht von 
dem Glauben aus, „man könne mit demselben Ideenvermögen, mit dem man die Natur 
begreift, auch das soziale Leben begreifen. Das haben Karl Marx und Friedrich Engels 
getan, das tun Lenin und Trotzkij. Deshalb kommen sie zu ihren Wegen. Das sehen die 
Menschen heute noch nicht ein, dass die Naturwissenschaft auf der einen Seite steht, und 
dass ihre letzten Konsequenzen in dem sozialen Chaos, im sozialen Niedergang zum 
Ausdruck kommen.“ Unter dem Einfluss dieses neueren materialistisch-
naturwissenschaftlichen Glaubens ist unser ganzes Geistesleben mechanisiert worden. 
Dadurch aber „werden zu gleicher Zeit die Seelen vegetarisiert, pflanzenähnlich, schläfrig 
gemacht. .. Aber wenn die Seele nicht durchwärmt ist vom Geiste, wenn der Geist nicht 
durchleuchtet ist von dem übersinnlichen Erkennen, dann entwickeln sich im Leibe die 
tierischen Eigenschaften, die heute in den antisozialen Trieben leben .. Dann entwickelt sich
unter dem Vorgehen, sozialisieren zu wollen, das Allerantisozialste; dann wird das leibliche 
Leben neben dem mechanisierten Geiste, der vegetarisierten Seele, animalisiert. Die 
wildesten Instinkte und Triebe treten als historische Forderungen auf. Das ist der Weg, der 
links geht. Der andere Weg, der rechts geht, ist der, der sich .. hineinfindet in die 
Anschauung des übersinnlichen Menschen, der übersinnlichen Welt, der auch die 
Entwicklung des Menschen im übersinnlichen Lichte schaut, der hinauf dringt zum wirklich
freien Geiste. .. Freiheit im Geistesleben. Der durchgeistigte Mensch wird ein freier Mensch
sein. Gleichheit im geistdurchwärmten Seelenleben: Die Seele, die den Geist in sich 
aufnimmt, wird die andere Seele, die ihr im sozialen Leben entgegentritt, als ihr gleich, 
wahrhaftig wie in einem großen Geheimnis erfassen und behandeln. Und der veredelte Leib,
der durch den Geist und die Seele veredelte Leib, er wird zum Ausüber wahrster, echtester 
Menschenliebe, der wahren Brüderlichkeit. So wird die soziale Menschenordnung in 
Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit durch die richtige Erfassung von Leib, Seele und 
Geist erfolgen können.  “  333, 62ff

  Zweiter Weltkrieg: „Der zweite Weltkrieg, der sich zwischen Asien und Amerika, und 
was dazwischen liegt, entwickeln muss, er muss sich aus wirtschaftlichen Untergründen 
heraus ganz unbedingt entwickeln.“  338, 224f   (1921)

  Zwei Weltenströmungen: „Man sieht dann aber auch das Unvermögen, einen Übergang 
zu ermöglichen von dem, was die Leute gut und liebevoll und wohlwollend und rechtlich 
und sittlich nennen, zu dem, was in der äusseren Wirklichkeit, im Alltag den Menschen 
umgibt als Warenzirkulation, als Kreditwesen, als Bank- und Börsenwesen. Man kann 
sehen, wie zwei Weltenströmungen nebeneinandergestellt werden auch in den 
Denkgewohnheiten der Menschen. Die eine Weltenströmung ist die, welche sich 



gewissermassen in göttlich-geistiger Höhe halten will, die keine Brücke bauen will 
zwischen dem, was ein geistiger Impuls ist, und was eine Tatsache des gewöhnlichen 
Handelns im Leben ist. Die andere lebt gedankenlos im Alltäglichen. Das Leben aber ist 
ein einheitliches.“   Kp, 102f

  „Da ist die materielle Wirklichkeit, da schneidet man seine Coupons ab, dann setzt man 
sich ins Meditationszimmer und geht weg in die geistige Welt. Schöne doppelte 
Lebensströmungen, fein voneinander getrennt! Darauf kommt es heute nicht an.“ 193, 83 

  Einfügungen A.K. Zu folgenden Stichworten:

Arbeiter und Besitzer;  Christus, Ahriman, Luzifer; Denk-Sicherheit (kompakt); 
Geisteswissenschaft verstehen wollen (kompakt), Geld ist Geist, 
Gemeinwohlökonomie, Gesell-Anhänger und Steiner-Anhänger, Lobbyismus,
Menschenrechte, Völker und Menschheit, Werbung>, 

Verwendete Bände aus der Rudolf Steiner Gesamtausgabe:

GA-Nr. (Jahr)

1 (1883-1897) Goethes Naturwissenschaftliche Schriften, Freiburg 1949
2 (1886) Grundlinien einer Erkenntnistheorie der Goetheschen Weltanschauung,
                                              Stuttgart 1961
3 (1892) Wahrheit und Wissenschaft, Stuttgart 1961 (Tb)
4 (1894) Die Philosophie der Freiheit, Dornach 1962
5 (1895) Friedrich Nietzsche, ein Kämpfer gegen seine Zeit, Dornach 1963
9 (1910) Theosophie, Dornach 1978
10 Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten, Stuttgart 1955
13 (1910) Die Geheimwissenschaft im Umriss, Stuttgart 1955
21 (1917) Von Seelenrätseln, Dornach 1960
23 Kp (1919) Die Kernpunkte der sozialen Frage, Dornach 1976/1914 (Tb)
24 (1915-21) Aufsätze über die Dreigliederung, Dornach 1982
26 (1924) Anthroposophische Leitsätze, Dornach 1954

gewissermassen in göttlich-geistiger Höhe halten will, die keine Brücke bauen will 
zwischen dem, was ein geistiger Impuls ist, und was eine Tatsache des gewöhnlichen 
Handelns im Leben ist. Die andere lebt gedankenlos im Alltäglichen. Das Leben aber ist 
ein einheitliches.“   Kp, 102f

  „Da ist die materielle Wirklichkeit, da schneidet man seine Coupons ab, dann setzt man 
sich ins Meditationszimmer und geht weg in die geistige Welt. Schöne doppelte 
Lebensströmungen, fein voneinander getrennt! Darauf kommt es heute nicht an.“ 193, 83 

  Einfügungen A.K. Zu folgenden Stichworten:

Arbeiter und Besitzer;  Christus, Ahriman, Luzifer; Denk-Sicherheit (kompakt); 
Geisteswissenschaft verstehen wollen (kompakt), Geld ist Geist, 
Gemeinwohlökonomie, Gesell-Anhänger und Steiner-Anhänger, Lobbyismus,
Menschenrechte, Völker und Menschheit, Werbung>, 

Verwendete Bände aus der Rudolf Steiner Gesamtausgabe:

GA-Nr. (Jahr)

1 (1883-1897) Goethes Naturwissenschaftliche Schriften, Freiburg 1949
2 (1886) Grundlinien einer Erkenntnistheorie der Goetheschen Weltanschauung,
                                              Stuttgart 1961
3 (1892) Wahrheit und Wissenschaft, Stuttgart 1961 (Tb)
4 (1894) Die Philosophie der Freiheit, Dornach 1962
5 (1895) Friedrich Nietzsche, ein Kämpfer gegen seine Zeit, Dornach 1963
9 (1910) Theosophie, Dornach 1978
10 Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten, Stuttgart 1955
13 (1910) Die Geheimwissenschaft im Umriss, Stuttgart 1955
21 (1917) Von Seelenrätseln, Dornach 1960
23 Kp (1919) Die Kernpunkte der sozialen Frage, Dornach 1976/1914 (Tb)
24 (1915-21) Aufsätze über die Dreigliederung, Dornach 1982
26 (1924) Anthroposophische Leitsätze, Dornach 1954



28 (1925) Mein Lebensgang, Dornach 2000
30 Methodische Grundlagen der Anthroposophie, Aufsätze 1884-1901, Dornach 1989
31 Gesammelte Aufsätze zur Kultur- und Zeitgeschichte 1887-1901, Dornach, 1966
34 (1903-08) Luzifer-Gnosis, Dornach 1960
35 (1904-23) Philosophie und Anthroposophie, Dornach 1984
36 (1921-25) Der Goetheanumgedanke, Dornach 1982 (Taschenbuchausgabe)
40 (1913-25) Wahrspruchworte, Dornach 1969
44 Aus dem Nachlass, Dornach 1985
52 (1903/04) Vorträge Berlin, Dornach 1972
54 (1905/06) Vorträge Berlin, Dornach 1966
56 (1908) Vorträge Berlin, Dornach 1961
57 (1908) Vorträge Berlin, Dornach 1961
59 (1910) Vorträge, Dornach 1984
64 (1914/15) Vorträge, Dornach 1959
65 (1915/16) Vorträge Berlin, Dornach 2000
72 (1917) Vorträge Bern und Basel, Dornach 1990
73 (1917/18) Vorträge, Dornach 1973
73a (1920/21) Vorträge, Dornach 2005
74 (1920) Vorträge Dornach, Dornach 1993
76 (1921) Vorträge Dornach, Bern 1948
77a (1921) Vorträge Darmstadt, Dornach 1997
77b (1921) Vorträge, Dornach 1996
78 (1921) Vorträge Stuttgart, Dornach 1962
79 (1921) Vorträge Kristiania (Oslo), Dornach 1962
81 (1922) Vorträge Berlin, Dornach 1994
83 (1922) Vorträge Wien, Dornach 1981, weniges aus Dornach 1961 (Tb)

         93 (1904) Vorträge Berlin, Dornach 1979
93a (1905) Vorträge Berlin, Dornach 1976
94 (1906) Vorträge Paris, Dornach 1979
97 (1906/07) Vorträge, Dornach 1981
98 (1907/08) Vorträge, Dornach 1983
99 (1907) Vorträge München, fvn-archiv
101 (1907) Vorträge Berlin, Stuttgart, Köln, Dornach 1992
102 (1908) Vorträge Berlin, Freiburg 1955 
103 (1908) Vorträge Hamburg, Dornach 1975
104 (1908) Vorträge Nürnberg, Dornach 1962
107 (1908/09) Vorträge Berlin, Dornach 1989
108 (1909) Vorträge, Dornach 1970
112 (1909) Vorträge Kassel, Dornach 1975
118 (1910) Vorträge, Dornach 1984
120 (1910) Vorträge Hamburg, Dornach 1982
121 (1910) Vorträge Oslo, Dornach 1962
124 (1910/11) Vorträge, Dornach 1963
127 (1911) Vorträge, Dornach 1975
129 (1911) Vorträge, Dornach 1960
130 (1911/12) Vorträge, Dornach 1962
133 (1911/12) Vorträge, Dornach 1989
134 (1911/12) Vorträge Hannover, Dornach 1990

28 (1925) Mein Lebensgang, Dornach 2000
30 Methodische Grundlagen der Anthroposophie, Aufsätze 1884-1901, Dornach 1989
31 Gesammelte Aufsätze zur Kultur- und Zeitgeschichte 1887-1901, Dornach, 1966
34 (1903-08) Luzifer-Gnosis, Dornach 1960
35 (1904-23) Philosophie und Anthroposophie, Dornach 1984
36 (1921-25) Der Goetheanumgedanke, Dornach 1982 (Taschenbuchausgabe)
40 (1913-25) Wahrspruchworte, Dornach 1969
44 Aus dem Nachlass, Dornach 1985
52 (1903/04) Vorträge Berlin, Dornach 1972
54 (1905/06) Vorträge Berlin, Dornach 1966
56 (1908) Vorträge Berlin, Dornach 1961
57 (1908) Vorträge Berlin, Dornach 1961
59 (1910) Vorträge, Dornach 1984
64 (1914/15) Vorträge, Dornach 1959
65 (1915/16) Vorträge Berlin, Dornach 2000
72 (1917) Vorträge Bern und Basel, Dornach 1990
73 (1917/18) Vorträge, Dornach 1973
73a (1920/21) Vorträge, Dornach 2005
74 (1920) Vorträge Dornach, Dornach 1993
76 (1921) Vorträge Dornach, Bern 1948
77a (1921) Vorträge Darmstadt, Dornach 1997
77b (1921) Vorträge, Dornach 1996
78 (1921) Vorträge Stuttgart, Dornach 1962
79 (1921) Vorträge Kristiania (Oslo), Dornach 1962
81 (1922) Vorträge Berlin, Dornach 1994
83 (1922) Vorträge Wien, Dornach 1981, weniges aus Dornach 1961 (Tb)

         93 (1904) Vorträge Berlin, Dornach 1979
93a (1905) Vorträge Berlin, Dornach 1976
94 (1906) Vorträge Paris, Dornach 1979
97 (1906/07) Vorträge, Dornach 1981
98 (1907/08) Vorträge, Dornach 1983
99 (1907) Vorträge München, fvn-archiv
101 (1907) Vorträge Berlin, Stuttgart, Köln, Dornach 1992
102 (1908) Vorträge Berlin, Freiburg 1955 
103 (1908) Vorträge Hamburg, Dornach 1975
104 (1908) Vorträge Nürnberg, Dornach 1962
107 (1908/09) Vorträge Berlin, Dornach 1989
108 (1909) Vorträge, Dornach 1970
112 (1909) Vorträge Kassel, Dornach 1975
118 (1910) Vorträge, Dornach 1984
120 (1910) Vorträge Hamburg, Dornach 1982
121 (1910) Vorträge Oslo, Dornach 1962
124 (1910/11) Vorträge, Dornach 1963
127 (1911) Vorträge, Dornach 1975
129 (1911) Vorträge, Dornach 1960
130 (1911/12) Vorträge, Dornach 1962
133 (1911/12) Vorträge, Dornach 1989
134 (1911/12) Vorträge Hannover, Dornach 1990



135 (1912) Vorträge, Dornach 1978                      
139 (1912) Vorträge Basel, Dornach 1976
142 (1912/13) Vorträge Köln, Dornach 1932
143 (1912) Vorträge, Dornach 1970
145 Vorträge, Dornach 1976
151 (1914) Vorträge, Dornach 1980
153 (1914) Vorträge Wien, Dornach 1978
157 (1915) Vorträge Berlin, Dornach 1981
158 (1912 bis 1914) Vorträge, Dornach 1980
163 (1915) Vorträge Dornach, fvn-archiv
164 (1915)  Vorträge, Dornach 1984
165 (1915/16) Vorträge, Dornach 1981
166 (1916) Vorträge, Dornach 1982
167 (1916) Vorträge Berlin, Dornach 1962
168 (1916) Vorträge, Dornach 1995
172 (1916) Vorträge Dornach, Dornach 1974
171 (1916) Vorträge Dornach, fvn-archiv              
173b (1916/17) Vorträge Dornach, Dornach 2010
173c (1917) Vorträge Dornach, Dornach 2010
174a (1914-18)Vorträge München, Dornach 1982
175 (1917) Vorträge Berlin, Dornach 1982
176 (1917) Vorträge Berlin, Dornach 1982
177 (1917) Vorträge Dornach, Dornach 1985
178 (1917) Vorträge Schweiz, Dornach 1980
179 Vorträge, Dornach 1977
181 Vorträge Berlin, Dornach 1967                                         
182 (1917/18) Vorträge, Dornach 1986
184 (1918) Vorträge Dornach, Dornach 1983
185 (1918) Vorträge Dornach, Dornach 1982
185a (1918) Vorträge Dornach, Dornach 1963
186 (1918) Vorträge Dornach, Dornach 1990
187 (1918/19) Vorträge Schweiz, Dornach 1968
188 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1967
189 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1980
190 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1980 
191 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1983
192 (1919) Vorträge Stuttgart, Dornach 1991
193 (1919) Vorträge, Dornach 1989
194 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1983
195 (1919/20) Vorträge Stuttgart, Dornach 1986
196 (1922) Vorträge Dornach, Dornach 2001 (Tb)
197 (1920) Vorträge Stuttgart, Dornach 1986
198 (1920) Vorträge Schweiz, Dornach 1969
199 (1920) Vorträge, Dornach 1985
200 (1920) Vorträge Dornach, Dornach 1980
201 (1920) Vorträge Dornach, Dornach 1958
202 (1920) Vorträge Schweiz, Dornach 1988
203 (1921) Vorträge, Dornach 1978

135 (1912) Vorträge, Dornach 1978                      
139 (1912) Vorträge Basel, Dornach 1976
142 (1912/13) Vorträge Köln, Dornach 1932
143 (1912) Vorträge, Dornach 1970
145 Vorträge, Dornach 1976
151 (1914) Vorträge, Dornach 1980
153 (1914) Vorträge Wien, Dornach 1978
157 (1915) Vorträge Berlin, Dornach 1981
158 (1912 bis 1914) Vorträge, Dornach 1980
163 (1915) Vorträge Dornach, fvn-archiv
164 (1915)  Vorträge, Dornach 1984
165 (1915/16) Vorträge, Dornach 1981
166 (1916) Vorträge, Dornach 1982
167 (1916) Vorträge Berlin, Dornach 1962
168 (1916) Vorträge, Dornach 1995
172 (1916) Vorträge Dornach, Dornach 1974
171 (1916) Vorträge Dornach, fvn-archiv              
173b (1916/17) Vorträge Dornach, Dornach 2010
173c (1917) Vorträge Dornach, Dornach 2010
174a (1914-18)Vorträge München, Dornach 1982
175 (1917) Vorträge Berlin, Dornach 1982
176 (1917) Vorträge Berlin, Dornach 1982
177 (1917) Vorträge Dornach, Dornach 1985
178 (1917) Vorträge Schweiz, Dornach 1980
179 Vorträge, Dornach 1977
181 Vorträge Berlin, Dornach 1967                                         
182 (1917/18) Vorträge, Dornach 1986
184 (1918) Vorträge Dornach, Dornach 1983
185 (1918) Vorträge Dornach, Dornach 1982
185a (1918) Vorträge Dornach, Dornach 1963
186 (1918) Vorträge Dornach, Dornach 1990
187 (1918/19) Vorträge Schweiz, Dornach 1968
188 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1967
189 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1980
190 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1980 
191 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1983
192 (1919) Vorträge Stuttgart, Dornach 1991
193 (1919) Vorträge, Dornach 1989
194 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1983
195 (1919/20) Vorträge Stuttgart, Dornach 1986
196 (1922) Vorträge Dornach, Dornach 2001 (Tb)
197 (1920) Vorträge Stuttgart, Dornach 1986
198 (1920) Vorträge Schweiz, Dornach 1969
199 (1920) Vorträge, Dornach 1985
200 (1920) Vorträge Dornach, Dornach 1980
201 (1920) Vorträge Dornach, Dornach 1958
202 (1920) Vorträge Schweiz, Dornach 1988
203 (1921) Vorträge, Dornach 1978



204 (1921) Vorträge Dornach, fvn-archiv       
205 (1921) Vorträge Dornach, Dornach 1987
206 (1921) Vorträge Dornach, Dornach 1967
207 (1921) Vorträge, Dornach 1981
209 (1921) Vorträge, Dornach 1982

         211 (1922) Vorträge, Dornach 1986
216 (1922) Vorträge Dornach, Dornach 1965
217 (1922) Vorträge Stuttgart, Dornach 1964
219 (1922) Vorträge Dornach, Dornach 1984
220 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1966
221 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1981  
223/229 (1923) Vorträge Dornach, Wien, Stuttgart, Dornach 1966
224 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1992
225 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1961
227 (1923) Vorträge Penmaenwawr, fvn-archiv
233a Vorträge, Dornach 1980
234, (1924) Vorträge, Dornach 1994
235 (1924) Vorträge Dornach, Dornach 1970
237 (1924) Vorträge, Dornach 1959
243 (1924) Vorträge Torquay, Dornach 1983
254 (1915) Vorträge Dornach, Dornach 1986
255b (1919-1923) Vorträge, Dornach 2003
257 (1923) Vorträge Stuttgart und Dornach, Dornach 1965
259 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1991
260, (1923/24) Vorträge, Ansprachen usw. Dornach, Dornach 1985
266/1 (1908) Dornach 1995
266/2 (1910-12) Dornach 1996
266/3 (1913-14) Dornach 1998
272 Vorträge, Dornach 1981
275 (1914/15) Vorträge, Dornach 1980
284 (1907)  Vorträge München, Dornach 1993
296 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1971
303, (1921/22) Vorträge Dornach, Dornach 1969
304, (1921/22) Vorträge, Dornach 1979
305 (1922) Vorträge Oxford, Dornach 1979
307 (1923) Vorträge Ilkley, Dornach 1986
314 (1920) Vorträge Dornach, Dornach 1975
320 (1919/20) Vorträge Stuttgart, Dornach 1964
322 (1920) Vorträge Dornach, fvn-Archiv
325 (1921) Vorträge Dornach und Stuttgart, Dornach 1969
328 (1919) Vorträge Zürich, Dornach 1977
329 (1919) Vorträge Schweiz, Dornach 1985
330 (1919) Vorträge Stuttgart, Dornach 1963
331 (1919) Vorträge Stuttgart, Dornach 1989
331a, (1919) Dornach 2013, nicht veröffentlicht, verfügbar bei bdn-steiner.ru
332a (1919) Vorträge Zürich, Dornach 1981 (Tb)
333 (1919) Vorträge, Dornach 1971
334 (1920) Vorträge Schweiz, Dornach 1983

204 (1921) Vorträge Dornach, fvn-archiv       
205 (1921) Vorträge Dornach, Dornach 1987
206 (1921) Vorträge Dornach, Dornach 1967
207 (1921) Vorträge, Dornach 1981
209 (1921) Vorträge, Dornach 1982

         211 (1922) Vorträge, Dornach 1986
216 (1922) Vorträge Dornach, Dornach 1965
217 (1922) Vorträge Stuttgart, Dornach 1964
219 (1922) Vorträge Dornach, Dornach 1984
220 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1966
221 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1981  
223/229 (1923) Vorträge Dornach, Wien, Stuttgart, Dornach 1966
224 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1992
225 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1961
227 (1923) Vorträge Penmaenwawr, fvn-archiv
233a Vorträge, Dornach 1980
234, (1924) Vorträge, Dornach 1994
235 (1924) Vorträge Dornach, Dornach 1970
237 (1924) Vorträge, Dornach 1959
243 (1924) Vorträge Torquay, Dornach 1983
254 (1915) Vorträge Dornach, Dornach 1986
255b (1919-1923) Vorträge, Dornach 2003
257 (1923) Vorträge Stuttgart und Dornach, Dornach 1965
259 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1991
260, (1923/24) Vorträge, Ansprachen usw. Dornach, Dornach 1985
266/1 (1908) Dornach 1995
266/2 (1910-12) Dornach 1996
266/3 (1913-14) Dornach 1998
272 Vorträge, Dornach 1981
275 (1914/15) Vorträge, Dornach 1980
284 (1907)  Vorträge München, Dornach 1993
296 (1919) Vorträge Dornach, Dornach 1971
303, (1921/22) Vorträge Dornach, Dornach 1969
304, (1921/22) Vorträge, Dornach 1979
305 (1922) Vorträge Oxford, Dornach 1979
307 (1923) Vorträge Ilkley, Dornach 1986
314 (1920) Vorträge Dornach, Dornach 1975
320 (1919/20) Vorträge Stuttgart, Dornach 1964
322 (1920) Vorträge Dornach, fvn-Archiv
325 (1921) Vorträge Dornach und Stuttgart, Dornach 1969
328 (1919) Vorträge Zürich, Dornach 1977
329 (1919) Vorträge Schweiz, Dornach 1985
330 (1919) Vorträge Stuttgart, Dornach 1963
331 (1919) Vorträge Stuttgart, Dornach 1989
331a, (1919) Dornach 2013, nicht veröffentlicht, verfügbar bei bdn-steiner.ru
332a (1919) Vorträge Zürich, Dornach 1981 (Tb)
333 (1919) Vorträge, Dornach 1971
334 (1920) Vorträge Schweiz, Dornach 1983



335 (1920) Vorträge, Dornach 2005
337a (1919/20) Vorträge Stuttgart, Dornach 1999
337b (1920) Vorträge Dornach, Dornach 1999
338 (1921) Vorträge Stuttgart, Dornach 1986
339 (1921) Vorträge Dornach, Dornach 1971
340 NÖK (1922) Vorträge Dornach, Dornach 1996 (Tb)
341 NÖS (1922) Vorträge Dornach, Dornach 1996 (Tb)
342 (1921) Vorträge Stuttgart, Dornach 1993
345 (1923) Vorträge, Dornach 1994
349 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1993
Beiträge zur Rudolf Steiner Gesamtausgabe Nr. 24/25, Sonderheft, Dornach 1969
Beiträge zur Rudolf Steiner Gesamtausgabe Nr. 88, Dornach 1985
Beiträge zur Rudolf Steiner Gesamtausgabe Nr. 103, Dornach 1989
Molt: Emil Molt, Entwurf meiner Lebensbeschreibung, Stuttgart 1972. 
          Zitate aus Anhang 5: Aus Aufzeichnungen von Dr. Roman Boos.

335 (1920) Vorträge, Dornach 2005
337a (1919/20) Vorträge Stuttgart, Dornach 1999
337b (1920) Vorträge Dornach, Dornach 1999
338 (1921) Vorträge Stuttgart, Dornach 1986
339 (1921) Vorträge Dornach, Dornach 1971
340 NÖK (1922) Vorträge Dornach, Dornach 1996 (Tb)
341 NÖS (1922) Vorträge Dornach, Dornach 1996 (Tb)
342 (1921) Vorträge Stuttgart, Dornach 1993
345 (1923) Vorträge, Dornach 1994
349 (1923) Vorträge Dornach, Dornach 1993
Beiträge zur Rudolf Steiner Gesamtausgabe Nr. 24/25, Sonderheft, Dornach 1969
Beiträge zur Rudolf Steiner Gesamtausgabe Nr. 88, Dornach 1985
Beiträge zur Rudolf Steiner Gesamtausgabe Nr. 103, Dornach 1989
Molt: Emil Molt, Entwurf meiner Lebensbeschreibung, Stuttgart 1972. 
          Zitate aus Anhang 5: Aus Aufzeichnungen von Dr. Roman Boos.





  



  

 

  

 



 

 

 

 



 

 

 

 











  




